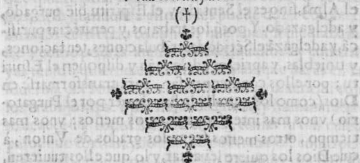
tas Almas pafan : de las quales el propio lenguage es entenderlo para fi, y fentirlo, y gozarlo, y callarlo el que lo tiene. Porque echa de ver el Alma aqui, en cierta manera ser estas como el Calculo, que dize S. luan, que se daria a que venciese, y enel Calculo vn Nombre escrito, que ninguno le sabe sino el que le recibe. Y assi solo se puede dezir, y con verdad. Que à Vida eterna sabe. Que aunque en esta vida no se goza perfetamente como en la Gloria, con todo esfo este Toque, como es de Dios, à Vida eterna sabe. Y assi gusta aqui el Alma por vna admirable manera, y participacion de todas las cosas de Dios, comunicando. fele Fortaleza, Sabiduria, y Amor, Hermofura, Gracia, y Bondad. Que como Dios fea todas estas cofas. gustalas todas el Alma en vn solo Toque de Dios, con c'erta eminencia. Y deste bien del Alma à vezes redunda en el cuerpo algo de la Vncion del Espiritu, q parecepenetra hasta los huesos, conforme à aquello que Dauid dize: Todos mis huesos diran;

Dios, quien aura semejante à ti. Y porque todo lo que en esto se puede dezir, es menos, basta dezir: Que à

De mar de la Vida eterna fabe.



SUP

Apoc. 2.

Pf. 34.

VER.

## 

## UERSO. V.

# Y TODA DEVDA PAGA.

QVI NOS conuiene declarar, que deudas son estas, de que el Alma aqui se siente pagada? Y es desaber, que las Almas, que à este Reino llegan, comunmente han pasado por muchos trabajos, y tribulaciones: por-

que por muchas tribulaciones conviene entrar en el Reino de los Cielos, las quales ya son pasadas en

este estado.

Los que padecen los que han de llegar à la Vnion de Dios, sontrabajos, y tentaciones de muchas maneras en el Sentido: y trabajos y tribulaciones, y tentaciones, tinieblas, y aprietos en el Espiritu, para que se haga la purgacion de entrambas estas dos Partes, segu lo diximos en la Subida del Mote Carmelo, ven la Noche escura. Y la razon destos trabajos es; porq los deleites, y noticia de Dios no pueden asentar bien en el Alma, sino es el Sentido, y el Espiritu bié purgado, y adelgazado. Y porq los trabajos, y penitécias purifică, y adelgază el Sétido, lastribulaciones, tentaciones, y tinieblas, y aprietos adelgazan y disponen el Espiri tu; por ellos conviene pasar, para transformarse en Dios (como los que alla lo han de ver por el Purgatorio) vnos mas intenfamente, otros menos: vnos mas tiempo, otros menos segun los grados de Vnion, à que Dios los quiere leuantar, y lo que ellos tuuieren,

que purgar. Por estos trabajos en que Dios al Alma, y Sentido pone, va ella cobrando Virtudes, y suerza, y Persecion con amargura. Porque la Virtud en la slaqueza se persiciona, y en el exercicio depassiones se tabra. Que no puede seruir el hierro à la traza del Artifice, sino es por suego, y martillo: en lo qual el hierro padece detrimento acerca de lo que antes era. Que dessa manera dize seremias, que se enseño Dios: Em bio suego en mis huesos, y enseñome. Y tambien dize del martillo: Cassigasteme Señor, y quede enseña do, y docto. Por lo qual dize el Eclesiastico: El que no es tentado, que sabe, y que cosa puede conocer?

Aqui fe ha de notar, porque son tan pocos los que llegan à este alto estado? La razon es ; porque en estatan alta, y subida obra que Dios comienza, ai muchos flacos, que luego huyen de la labor, no querien. do sujetarseal menor desconsuelo, ni mortificacion, ni obrar con maziza paciencia. De aqui es, que no hallandolos fuertes en la merced, que les hazia comenzando à labrarlos, no vaya adelante en purificarlos, y leuantarlos del poluo de la tierra, para lo qual era menester mayor fortaleza, y constancia. Y assi à estos, que quiere pasar adelante, no sufriendo lo q es menos, ni fujetandose à ello, se les puede dezir con Ieremias: Si corriendo tu con los que iuan à pie trabaja. fle, como podras atener co los Cauallos? y como ayas tenido quietud en la tierra de paz, que haràs en la fouerbia del Iordan? Lo qual es como si dixera: Si con los trabajos, que à pie llano ordinaria, y humanamen. te acaecen à todos los vinientes, tenias tutan corto paso, que corrias, y lo tuniste por trabajo; como podras igualar con el paso del Cauallo? que es ya falir de

2.Coriu.

Iere. 1.

Eccl.34-

Iere. 12.

100.0.

2. Corius

ordinarios trabajos, y comunes à otros de mayor fuer za yligereza. Y situ no has querido armar guerra cotra la paz, y gusto de tu tierra, q es tu Senfualidad; sino q te quieres estar quieto, y consolado en ella : que haras en la soberuia del Iordan? esto es, como lleuarias las impetuoías aguas de tribulaciones, y trabajos del Espiritu, que son de mas adentro. O Almas, que os quereis andar feguras, y confoladas! si fupiesedes quanto os conviene padecer sufriendo para venirà esso, y de quanto prouecho es el padecer, y la mortificación para venir à altos bienes: en ninguna manera bufcariades confuelo en cofa alguna: mas antes lleuariades la Cruz en hiel, y vinagre pura, y lo auriades à gran dicha, viendo, que muriendo assi al mundo, y à vosotras mismas, viniriades à Dios en deleites de Espiritu: y sufriendo con paciencia lo esterior, mereceriades que pusiese Dios los ojos en vosotras, para limpiaros, y purgaros mas adentro con trabajos Espirituales. Porque muchos seruicios han de auer hecho à Dios, y tenido mucha pacien cia, y constancia, y mui acetos ante el en la vida, à los que el ha de hazer seme ante merced . Y ali el Angel dixo al Santo Tobias, que porque avia sido aceto à Dios, le auia hecho aquella merced de embiarle latribulacion, para que le prouase mas, y hazerle mayores mercedes. Y assi todo lo que e quedò de vida despues dize la Escritura, que lo tuuo de gozo. Y ni mas, nimenos vemos en Iob que en acetandole que le aceto delante de los Espiritus buenos, y malos por sieruo suvo; luego le hizo merced de embiarle aquellos duros trabajos para engrandecerle despues, como lo hizo mucho mas, que antes

Tab 12. I3,

106.2.

antes en lo Espiritual, y temporal. Assi haze Dios con los que quiere auentajar fegun la mejora mas principal, que los dexa tentar, afligir, atormentar, y apurar interior y esteriormete hasta donde se puede llegar, para endiofarlos dandoles la Vnion en su Sa. biduria, que es el mas alto estado, y purgandolos primero en esta misma Sabiduria, segun lo nota Dauid diziendo; que la Sabiduria del Señor es plata esaminada con fuego, prouada en la tierra de nuestra carne, y purgadasiete vezes, esto es, mui purga. da. Y no ai aqui para que detenernos mas diziendo como es cada purgacion destas para venir à estaSabi. duria Dinina, que acà es como plata: que aunque mas alta sea, no sera como el oro precioso, que para la Gloria se guarda.

Pero conuienele al Alma mucho estar con grande constancia, y paciencia en estas tribulaciones, y trabajos de afuera, y de adentro; espirituales, y corporales; mayores, y menores tomandolo todo como de mano de Dios para su bien, y remedio; no huyendo de ellos, pues son sanidad para el Alma; como se lo aconseja el Sabio, diziendo: Si el Espi. ritu del que es Poderoso, decendiere sobre ti, no dexes tu lugar (esto es, el lugar, y puesto de tu cora çon, que es aquel trabajo ) porque la curacion barà ce. sar grades pecados : esto es, cortarte ha el hilo de tus pecados, y imperfeciones, que es el mal abito para q no vayan adelate. Y assi los aprietos interiores, v trabajos apaga, y purifica los abitos imperfetos, y malos del Alma. Por lo qual ha de tenerlo en mucho, qua do el Señor embiare trabajos interiores, entédiendo q fon pocos, los q merecé padecer para este fin de taal

Pfal. Ir

Eccl. 10.

EARLE

to estado de venir à ser consumados por passones.

Pues como el Alma aqui se acuerda, q se le pagan aqui mui bien todos sus pasados trabajos, porque ya Sicut tenebra eius, ita & lumen eins : y que como fue participante de las tribulaciones, lo es aora de las cófolaciones: yq à todos los trabajos interiores y esterio res la há mui bié respondido có bienes Divinos, sin auer trabajo que no tenga su correspondencia de grangalardon: confiesalo como ya bien satisfecha en este Verso diziendo: T toda deuda paga. Como hizo tambien Dauid en el suyo diziendo: Quantas tribulationes me mostraste muchas, ymalas, y de todas ellas me libraste, y de los abismos de la tierra otra vez me facaste, multiplicaste tu Manificencia, y boluiedote à mi, me consolafte. Y assi esta Alma, que antes estaua fuera à las puertas del Palacio de Dios (como Mardoqueo llorando en las plaças de Susan el peligro de su vida vestido de cilicio, no queriendo recebir la vestidura de la Reina Ester, ni auiendo recebido ninguna merced, ni galardon por los feruicios que auia hecho al Rei, y la fe que auia tenido en mirar por la honra y vida del Rei) en vn dia le pagan sustrabajos, y feruicios haziendola no solamente entrar en el Palacio. y que estè delante del Rei vestida de vestiduras Rea les, sino q tambié se le poga Diadema en la cabeça, y tenga à su Alma como à otra Ester en la posession del Reino, para q todo lo q quisiere haga en el Reino de su Esposo. Porq los deste estado todo lo q quieren alcançá, y toda la deuda queda bien pagada, muertos ya los enemigos de sus Apetitos, q les querian quitar la vida, y ya viuiendo en Dios; que por esso dize ella luego: Matando, muerte en Vida la bastrocado.

12. tr./h/T

Pf.138.

Pfal. 70

Ester.4.

Ecch son

Feb 134

#### 

### UERSO.

#### MAT ANDOMVERTEENVIDALAHASTROCADO

A muerte no es otra cosa sino priua. cion de la vida: porque en viniendo la vida, no queda raftro de muerte acerca de lo espiritual. Dos maneras ai de vida: vna es Beatifica, que consisteen

ver à Dios, y para esta ha de preceder muertenatural; v corporal, como dize San Pablo: Sabemos que si es ta casa de barro se desatare, tenemos morada de Dios en los Cielos. La otraes Vida espiritual perseta, qes posession de Dios por Vnion de Amor, y esta se alcaça por la mortificacion de todos los vicios, y apetitos. Y hasta tanto que esto se haga, no se puede llegar a la perfecion desta Vida espiritual de Vnien con Dios: se gun tambien lo dize el Apostol por estas palabras: Si vinieredes segun la carne, morireis: pero si con el Espiritu mortificaredes los hechos de la carne, viuireis. De donde es de saber, que lo que aqui el Alma llama muerte, es todo el hombre viejo, que es el vío de las Potencias Memoria, Entendimiento, y Voluntadocupado, y empleado en cosas del figlo, y los Apetitos en gusto de criaturas. Todo lo qual es exercicio devi da vieja, la qual es muerte de la nueva, que es la Espi ritual. En la qual no podra viuir el Alma perferamente, sino muriere tambien perfetamente al l'ombre vie jo, como el Apostol lo amonesta, diziendo: que se des Epb. s. 4. nuden del hombre vicjo, y se vistan del nueuo, que se

2. Cor. 5

Ad Ro 8. 13.

22.6 ad

Aaaa

gun Col. 3.9. gun Dios es criado en Iufficia, y Santidad. En la qual Vida nueua, quando ha llegado à perfecion de Vnion con Dios (como aqui vamo stratando) todos los afe-Aos del Alma, sus Potencias, y operaciones de suyo imperfetas, y baxas se bueluen como Diuinas. Y como quiera que cada viuiente viua por su operacion; (como dizen los Filosofos) teniendo sus o. peraciones en Dios por la Vnion que tienen con Dios, el Alma viue Vida de Dios, y se ha trocado su muerte en Vida. Porque el Entendimiento, que antes desta Vnion cortamente entendia, ya es mouido,y informado de otro principio, y lumbre mas fuperior de Dios. Y la Voluntad que antes amaua tibiamente, aora ya se ha trocado en Vida de Amor divino; porque ama altamente conafecto de Amor diuino mouida del Espiritu Santo; en que ya viue. Y la Memoria, que de suyo percebia solas las formas y siguras de criaturas, es trocada en tener en la Mente los años eternos. Y el Apetito que antes estaua inclinado al manjar de las criaturas, aora tiene gusto y fabor de man jar Diuino mouido ya de otro principio, donde estan mas à lo viuo, que es el gusto de Dios. Y finalmente todos los mouimientos, y operaciones, que antes tenia el Alma del principio de su Vida natural, y imperfeta: ya en esta V nion son trocadas en mouimientos de Dios. Porque el Alma, como ya verdadera Hija de Dios, es mouida del Espiritu de Dios, como dize San Pablo, que los que son mouidos por Espiritu de Dios, son Hijos de Dios. Y la suffancia de su Alma, aunque no es sustancia de Dios; porque no puede conuertirse en el; pero estando vnida con el, y absorta en el, es Dios por participa.

Rom. 8.

Epb/.4.

22.0- 44

Col. 3.9.

2 Car. 5

16 Tr. 0

ticipación. Lo qual acaece en este estado perseto de Vida espiritual, aunque no tan persetamente como en la otra. Y desta manera dize bien: Matando, muerte en Vida la has trocado. De donde puede dezir aqui el Alma con mucha razon con San Pablo: Viuo yo; ya no yo: mas viue en mi CHRI-STO. Y assi se trueca lo muerto y frio desta Alma en Vida de Dios, absoruida el Alma en la Vida: para que en ella se cumpla el dicho del Apossoli: Absorta està la muerte en vitoria. Y lo de Osses: O muerte! yo sere tu muerte dize Dios.

Desta manera absortael Alma en Vida agenada de todo lo que es secular, y temporal, y libre de lo natural desordenado, es introduzidaen las celdas del Rei, donde se goza, y alegra en su Amado, acordandose de sus pechos sobre el vino, y diziendo: Morena soi, mas hermosa, Hijas de Ierusalem: porque mi negregura natural se trocó en hermosura del

Rei celestial.

O (pues) Cauterio de fuego! q abrasas infinitaméte sobre todos los suegos, y quato mas me abrasas, mas suaue me eres. Oregalada Llagarmas regalada para mi; que todas las saludes, y deleites del mundo. O Mano blanda infinitamente sobre todas las bladuras! tanto para mi mas blada quato mas la asietas, y aprietas. O Toque de licado! cuya delicadez es mas sutil, y mas curio sa, q todas las sutilezas, y hermosuras de las criaturas có infinito esceso: y mas dulze y sabroso q la miel, y que el panal; pues que sabes à Vida eterna; que tanto me la das à gustar, quanto mas intimamente me tocas: y mas precioso infinitamente que el oro, y las piedras preciosas; pues pagas deudas, que con todo Aaaa 2 el

Gala. 2.

Ing. 30

1. Gori. 15. 54. Ofce.13

14.

Cant. I.

el resto no se pagarian, porque tu buelues la muerte

en Vida admirablemete. En este estado de Vida ta per feta siempre el Alma anda como de siesta, y trae en fu paladar vn jubilo grande de Dios, y como vn can tar siempre nueuo embuelto en alegria, y amor, y en conocimiento de su alto estado. A vezes anda con go zo diziendo en su Espiritu aquellas palabras de lob: Mi gloria siempre se inouarà, y como palma multi-Ieb. 29. plicarà los dias. Esto es : Mi gloria no la dexarà Dios boluer à vieja, como antes lo era: y el multiplicarà mis dias, (esto es; mis merecimientos hasta el cielo) como la palma sus cogollos. Y todo lo que Dauid dize en el Psalmo veinte y nueue, anda cantado à Dios entre si, particularmente aquellos dos Versos postreros, que dizen: Conuertifte mi llanto en gozo para Pfal.29 mi rompiste misaco, y cercasteme de alegria, paraque te cante mi gloria, y ya no fea compungida, (por

16.

.20.

11. 34.

EL 513/0

Cant. 2. saen que se emplear, sino que todo es para ella sola. Y alsi lo confiesa en los Cantares: Yo toda para mi Amado, y mi Amado todo para mi.

que aqui ninguna pena le llega) Señor Dios mio, parassempre te alabare. Porque el Almasiente à Dios aqui tan solicito en regalarla, y con tan preciosas, y delicadas, y encarecidas palabras engrandeciendola, y haziendola vna, y otras mercedes; que le parece q no tiene otra en el mundo à quien regalar, ni otra co-

and the prominent the first the first of the first of the pleutras precipias, pues pagas deudas, que con todo por CANpreciolo A e e e e e e e e e e e e e e e e e e



## CANCION TERCERA.

O Lamparas de fuego!
En cuyos resplandores
Las profundas cauernas del Sentido,
Que estaua escuro y ciego;
Con estraños primores
Calor, y luz dan junto a su Querido.

#### 

DECLARACION.



RANDEMENTE es menester aqui el fauor de Dios, para declarar laprofundidad desta Cancion, y mucha aduerte ncia del que la fuere leyédo: que sino tiene esperiencia, le sera arto escuro lo que en ella se trata: co-

mo, si por ventura la tuniese, le seria claro, y gustoso.

En esta Cancion intimamente agradece el alma a su Esposo las grandes mercedes, que dela Vnion co el ha recebido, dandole por medio della muchas, y nui subidas Noticias de si mismo; con las quales alu-Aaaa 3 bradas, bradas, y enamoradas las Potencias, y Sentido de su Alma, que antes desta Vnion estaua escuro y ciego; estan esclarecidas con calor de Amor, para corresponder, ofreciendo essa misma luz, y Amor al que las encendio y enamoró, infundiendo en eslas Dones tan Diuinos. Porque el Amante verdadero entonces està contento, quando todo lo que el es, y vale, y puede valer, y lo que tiene, y puede tener, lo emplea en el Amado, y quanto ello mas es, mas gusto recibe en darlo.

#### 

### UERSO. 1.

### O LAMPARAS DE FVEGO!

Vponiendo primero q las Lamparas tiené dos propiedades, q fon luzir, y arder, para entéder este Verso, es de saber, que Dios en su vnico, y simple Ser es todas las Virtudes, y gradezas de sus Atributos. Por q es Omnipoté

te,es Sabio, es Bueno, es Misericordioso, es lusto, es Fuerte, es Amoroso: y otros Atributos, y Virtudes, q del no conocemos aca. Y siendo el todas estas cosas, estando vnido con el Alma, quando el tiene por bien de descubrirsele en mui particular Noticia, echa el la de ver enel estas Virtudes, y gradezas todas en vn vni co, y simple Ser perfeta y profundamente conocidas, segun se compadece con la Fe. Y como cada vna destas sea el mismo Ser de Dios, que es Padre, Hijo, y Espiritu

Espiritu Santo, siendo cada Atributo destos el mismo Dios, v fiendo Dios infinita Luz, y infinito FuegoDiuino: (como arriba queda dicho) de aqui es, que fegun cada vno deftos Atributos luzga, y arda como verdadero Dios. Y assi segun estas Noticias, q el Alma alli tiene de Dios conocidas en vnidad, le es al Alma el milmo Dios muchas Laparas; pues de cada vna tie ne Noticia, y le da calor de Amor cada vna en su ma nera, y todas ellas en vn simple Ser, y todas ellas vna Lampara, la qual Lapara estodas estas Laparas; porq luze, y arde de todas maneras. Lo qual echado de ver el Alma, esta sola le es muchas Lamparas; porque aunque ella es vna, todas las cosas puede, y todas las Virtudes tiene, y todos Espiritus coge. Y assi podemos dezir, que luze, y arde de muchas maneras en vna manera:porque luze, y arde como Omnipotente, y luze, y arde como Sabio, y luze y arde como Bueno, &c. dando al Alma Inteligencia y Amor, y descubriendo se le de la manera que es capaz segun todas ellas. Porque el resplandor, que le da esta Lampara enquanto es Omnipotencia, le haze al Alma luz, y calor de Amor de Dios en quanto es Omnipotente: y segun esto, va Dios le es Lampara de Omnipoten cia, que le luze y arde segun este Atributo. Y el ref. plandor que le da esta Lampara en quanto es Sabiduria, le haze calor de Amor de Dios en quanto es Sabio. Y assi de los demas Atributos; porque la luz que le da de cada vno destos Atributos, y de todos los demas, haze al Alma juntamente calor de Amor de Dios en quato es tal: y afsi Dios le es al Alma en esta alta comunicació y muestras (que a mi ver es de las mayores que le puede hazer en esta vida ) inu-Aaaa 4 merables

merables Lamparas q le dan Luz, y Amor. Estas Lamparas le hizieron ver à Moysen en el Monte Sinai, do de pasando Dios delante del apresuradamente se postro en la tierra, y dixo algunas grandezas de las que enel vio, y amandole segun aquellas cosas que auia visto, las dixo distintamente por estas palabras: Emperador, Señor Dios Misericordioso, Clemente, Pacien te de mucha miseracion, Verdadero, que guardas miricordia en millares: que quitas los pecados, y maldades, y delitos: que eres tan lusto, que ninguno ai inocente delante de ti. En lo qual se ve, que Moysen los mas Atributos, y Virtudes, que alli conocio, y amo; su fueron los de la Omnipotencia, Señorio, y Misericor dia, Justicia, y Verdad de Dios, que fue altissimo cono

cimiento, y fubidissimo deleite de Amor.

Dedonde es de notar, que el deleite, y arrobamié. to de Amor, que el Alma recibe en el fuego de la luz destas Lamparas, es admirable, es inmenso, es tan co pioso como de muchas Lamparas, que cada vna quema de Amor, ayudando el ardor de la vna al ardor de la otra, y la llama de la vna à la llama de la otra; assi como la luz de la vna a la otra; y todas hechas vna luz, v fuego, v cada vna vn fuego, y el Alma inmenfa mente absorta en delicadas llamas, llagada sutilmente en cada vna dellas, y en todas ellas mas llagada, y mas futilmete llagada en Amor de Vida, echado ella mui bien dever, que aquel Amor es Vida eterna, la qual es junta de todos los bienes, conociendo bien alli el Almala verdad del dicho del Esposo enlos Cã tares que dixo: que las Lamparas de Amor, eran Lam paras de fuego, y de llamas. Porque sivna sola Lampa ra destas, q paso delante de Abrahan, le causo grande horro

Cant. 3.

Exe. 34.

6.6.7.

horror, pasando Dios por vna Noticia de justicia rigu rosa que auja de hazer de los Cananeos : todas estas Lamparas de Noticias de Dios, que amigable y amorosamente luzen aqui, quanta mas luz, y deseite de Amor causaran, que causo aquella sola de tiniebla, y horroren Abrahan? y quanta, y quan auentajada, y de quantas maneras fera(Alma) tuluz, y deleite; pues en todas, y de todas estas sientes que te da su gozo y Amor, amandote segun sus Virtudes, y Atributos, y co. diciones? Porque el que ama y haze bien a otro, segú su condicion, y sus propiedades le honra, y haze bié. Y assi tu Esposo en ti, siendo Omnipotente; te da, y ama con Omnipotencia: y siendo Sabio, sientes que te ama con Sabiduria: siendo el Bueno, sientes que te ama con Bondad: siendo Santo, sientes que te ama co Santidad: y assi en los demas. Y como el sea Liberal, sientes tambien que te ama con Liberalidad sin algun interes no mas de por hazerte bien, mostrandote ale. gremente este surostro lleno de gracias, y diziendo. te: Yo soi tuyo, y parati, y gusto de ser tal qual yo soi para darme a ti,y ser tuyo. Quien dirà ( pues ) lo que tu sientes, O dichosa Alma! viendote assi amada, y co tal estimacion engrandecida? Tuvientre, que es tuVo Cant. 7? luntad, diremos que es como el monton de trigo, que està cubierto, y cercado de Lirios: porque en essos gra nos de pan de Vida, que tu juntamente estàs gustando, los Lirios de las Virtudes, que te cercan, te estan deleitado. Porque estas Hijas del Rei, que son estas Vir tudes, de la fragácia de sus especies aromaticas, q son las Noticias q te da , te está deleitando admirablemé te, y en ellas estas tu tan engolfada y infundida, q eres Cant. 41 tambien el Pozo de las aguas vinas, que corren có im 15. Bbbb

Psa. 45.

petu del Monte Libano, que es Dios. En lo qual e? res marauillosamente letificada segun toda la armonia de tu Alma. Porque se cumpla tambien enti el dicho del Psalmo que dize: El impetu del rio letifica la Ciudad de Dios. O admirable cofa! que à este tiempo està el Alma rebosando aguas Diuinas, y salen della como vna abundante suente, que mira à la Vida Eterna. Porque aunque es verdad, que esta comunicacion es luz, y fuego destas Lamparas de Dios; es este suego aqui tan suaue, que con ser fuego inmenso, es como aguas de Vida, que hartan, y quitan la sed con el impetu, que el Espiritu desea. Y assi aunque son Lamparas de suego, son aguas viuas de Espiritu. Como tambien las que vinie ron sobre los Apostoles, que aunque eran Lamparas de fuego, tambien eran aguas puras, y limpias. Que assilas llamò el Propheta Ezequiel, quan do profetizo aquella venida del Espiritu Santo, diziendo: Infundire, dize Dios, sobre vosotros agua limpia, y pondrè mi Espiritu en medio de vosotros. Y assi aunque es fuego, tambien es agua: por que es figurado por el fuego del Sacrificio, que escondio Ieremias, el qual, en quanto estuuo escondido, era agua, y quando de fuera feruia de fa crisi car, era fuego. Y assi este Espiritu de Dios, en quanto està escondido en las venas del Alma està como agua suaue, y deleitable hartando la sed del Espiritu. Y en quanto se exercita en Sacrificio de a-mar, es llamas viuas de suego, que son las Lamparas del acto de la Dileccion, que deziamos, que dize la Esposa en los Cantares : Sus Lamparas son Lamparas de fuego, y de llamas. Las qua-

Ezec.36

Came 7.

les el Alma aqui assilas llama; porque no solo las gusta como aguas de Sabiduria en si, sino tambien como suego de Amor en asto de Amor, diziendo: O Lamparas de suego! Y todo lo que se puede en este caso dezir, es menos de lo que ai. Si se aduierte, que el Alma està transformada en Dios, se entenderà en alguna manera, como es verdad, que està hecha suente de aguas viuas ardientes, y feruientes en suego de Amor, que es Dios.

### VERSO. 11.

#### EN CVYOS RESPLANDORES.

A HE dado à entender, que estos Respladores son las comunicaciones destas diuinas Lamparas, en las quales el Alma vnida resplandece con fus Potencias Memoria, Entendimiento, y Voluntad ya esclarecidas, y unidas en estas Noticias amorosas. Lo qual se ha de entender, que esta Ilustracion de Resplandores no es como baze la llama material, quando con sus llamaradas alumbra, y calienta las cosas que estan fuera della: fino como haze con las que estan dentro della, como lo està aqui el Alma: que por esso dize: En cayos Resplandores. Que es cezir: dentro, no cerca, sino detro de sus Respladores en las Bbbb 2 Hamas Hamas de las Lamparas transformada el Alma en lla ma. Y assi diremos, que es como el aire, que està dentro de la llamaencendido y transformado en fuego; porque la llama no es otra cosa sinoaire inslamado, y los monimientos que haze aquella llama, ni son folo de aire, ni son solo de fuego, sino junto de aire y fuego, y el fuego le haze arder al aire, que tiene en fi inflamado. Y à este talle entenderemos, que el Alma con sus Potencias està esclarecida detro delos Respla dores de Dios: y los mouimientos desta llama, que fon bibramientos, y llamear, (como auemos dicho) no los haze solo el Alma, que està transformada en llama del Espiritu Santo, ni los haze solo el; sino el, y el Alma juntos, mouiendo al Alma como haze el fue go al aire inflamado. Y assi estos mouimientos de Dios, y del Alma jutos son como Glorificaciones de Dios, que haze al Alma. Porque estos bibramiétos, y monimientos fon los juegos, y fiestas alegres, que en el segundo Verso de la primera Cancion deziamos, que hazia el Espiritu Santoen el Alma, en los quales parece que siempre le està queriendo acabar de dar la Vida eterna. Yassi aquellos mouimientos, y lla maradas son como prouocaciones, que està haziendo al Alma para acabarla de trasladar à superfeta Gloria entrandola yade veras en si. Bien assi como el fuego, que todos los mouimientos, y mencos, que haze en el aire, que en si tiene inflamado, son à fin de lleuarle a lo alto de su esfera: y todos aquellos bibra mientos, es porfiar por lleuarlo mas presto: mas porque el aire està en su essera, no se haze. Y assi aunque estos mouimientos del Espíritu Santo son aqui encedidissimos, y eficacissimos en absorueral Alma en mucha

mucha Gloria ;toda via no acaba hasta que llegue el tiempo en que salgade la esfera del aire desta vida de carne, y pueda entrar en el centro de su Espiritu de la Vida perfeta en CHRISTO. Estos visos que aqui se dan al Alma de Gloria en Dios, son ya mas co tinuos que folian, y mas perfetos, y estables: pero en la otra Vida seran perfetissimos sin alteracion de mas y menos, y sin interpolacion de mouimientos. Y entonces vera el Alma claro, como aunque acà parecia, que se mouia Dios en ella, en si no se mueue, como el fuego no se mueue en su essera. Pero estos Resplando. res son inestimables mercedes, y fauores, que Dios ha ze al Alma, los quales se llaman por otro nombre O. bumbraciones. Y estas aqui (a mi ver ) son de las mayores, y mas altas, que acà pueden ser en via de Trans formacion.

Para inteligencia de lo qual es de aduertir, que O. bumbramiento quiere dezir hazimiento de sombra, y hazer fombra es táto como amparar, y hazer fauores: porque llegado à tocar la sombra, es señal que la per-Iona cuya es, esta cerca para fauorecer, y amparar . Y por esso se le dixo a la Virgen, que la Virtud del Altis simo la haria sombra; porque auia de llegar tan cerca della el Espiritu Santo, que auia de venir sobre ella. Y es de notar, q cada cosa tiene, y haze la sombra, como tiene la propiedad, y el talle. Si la cosa es conden fa, y opaca; hara fombra escura, y códensa: y si es mas rara, y clara; hara sombra mas clara, como es de ver en el madero, y en el cristal, que porque el vno es opaco, la haze escura; y porque el otro es claro, la haze clara. Tambien en las cosas espirituales; la muerte es prinacion de todas las cosas, serà (pues) la sombra de Psa.116

la muerte tinieblas, que tambien priuan en algunama nera de todas las cosas. Assila llama el Psalmista diziendo: Sedentes in tenebris, en in ombramortis, aora sean espirituales de muerte espiritual; aora corporales de muerte corporal. La sombra de la Vida sera luz : si Diuina , luz Diuina : si Humana, luz natural. Y assi la sombra de la Hermosura serà co. mo orra Hermosura al talle, y propiedad de aquella Hermosura, cuya sombra es. Y la sombra de la Fortaleza serà como otra Fortaleza à su talle, v condicion. Y la fombra de la Sabiduria ferà otra Sabiduria: o por mejor dezir, serà la misma Hermosura, y la misma Fortaleza, y la misma Sabiduria en sombra, en la qual se conoce el talle, y propiedad cuya es la sombra. Segun esto, qual sera la sombra q haze el Espiritu Santo al Alma de todas las gradezas de sus Virtudes v Atributos?estado tá cerca della, q no como quiera la toca en sombra, mas està vnida con ella en sombra, entendiedo, y gustando el talle, y las propiedades de Dios en tombra de Dios? es à faber, entendiédo y gustando la propiedad de la Potencia dinina en sombra. de Omnipotencia: y entendiendo, y gustando la Sabi duria diuina en fombra de Sabiduria diuina: y finalmé te gustando la Gloria de Dios en sombra de Gloria, que haz: saber y gustar la propiedad, y talle de la Gloria d: Dios passando todo esto en claras, y encendidas fombras: pues los Atributos de Dios, v fus Virtudesson Laparas, que como quiera que sean resplade cientes, y encendidas; à su talle, y propiedadhan de hazer sombras resplandecientes, y encendidas, y multitud dellas en vn folo Ser? O que ferà de ver a. qui al Alma esperimentando la virtud de aque-

lla figura, que vio Ezequiel en aquel Animal de quat Ezech. 1. tro formas, y figuras, y en aquella rueda de quatro rue das?viendo su aspecto, que era como de carbones encendidos, y como aspecto de Lamparas : y viendo la rueda, que es la Sabiduria, llena de ojos de dentro, y defuera, que son admirables Noticias de Sabiduria; y sintiendo aquel sonido que hazian en su paso, q era sonido como de multitud de exercitos, que sinifican muchas cofas en vno, (que aqui el Alma en vn solo sonido de vn paso de Dios por ella conoce) y finalmente gustando aquel sonido del batir de sus alas, que dize era como lonido de muchas aguas, como sonido del Altissimo Dios, que sinifican el impetu de las aguas Diuinas, que al caer el Espiritu Santo enuisteal Alma en llama de Amor? Gozando a. qui la Gloria de Dios en su amparo, y fauor de su sombra: como alli tambien dize este Profeta, que aquella Vision era semejança de la Gloria del Senor ? O quan eleuada esta aqui esta dichosa Al. Eze. 2. 2 ma! O quan engrandecida! Q van admirada de lo que ve aun dentro de los limites de Fe! Quien lo podrà dezir? infundida con tanta copiolidad en las aguas destos divinos Resplandores, donde el Padre Eterno da con larga mano el regadio superior, y infe tior; pues estas aguas regando Alma, y cuerpope. netran.

O admirable cosa! que con ser estas Lamparas de los Atributos dininos vn simple Ser, en el fe cóciba y entienda la diffinció dellas, tan encédida la vna como la otra fiendo la vna luffácial méte la otra? O abismo de deleites! tanto mas abundantes, quanto estan tus riquezas mas recogidas en vnidad, y sim Bbbb 4 plici13. 15.

plicidad infinita. Donde de tal manera se conozca, y guste lo vno; que no se impida el conocimiéto, y gusto de lo otro:antes cada cosa en ti es Luz, que no estor. ua à la otra: y por tu limpieza, O Sabiduria Diuma! muchas cosas se conocen en ti en vna: porque tu eres el deposito de los tesoros del Eterno Padre.

U E R S O. 111.

LAS PROFUNDAS CAVERNAS DEL SENTIDO:

A Cilitary Dros, que finific delisation of the secretary

STAS Cauernas fon las Potencias del Alma, Memoria, Entendimiento, y Voluntad. Las quales son tá profun das, quanto de grandes bienes son capaces, pues no se llenan menos, que co lo infinito, las quales por lo q pade

cen quando estan vacias, echamos en alguna manera de verlo que gozan, y se deleitan, quando de suDios estan llenas: pues que por vn contrario se da luz del otro. Quanto à lo primero es de notar, que estas Cauer nas delas Potencias, quando no estan purgadas, y lim pias de toda aficion de criatura, no sienten el vacio grande de su profunda capacidad. Porque en esta vida qualquier cosilla, que à ellas se pegue, basta para te nerlas tan embaraçadas, y embelesadas, que no sientan su dano, ni echen menos sus inmensos bienes, ni conoz

Bobba

conozcan su capacidad. Y es cosa admirable, que con ser capaces de infinitos bienes, bafte el menor dellos à embaraçarlas demanera, que no los puedan perfetamente recebir, hasta que de todo punto se vacien, como luego diremos. Pero quando estan vacias, y limpias, es intolerable la fed, y hambre, y anfia del Senti do espiritual: porque como son profundos los esto. magos destas Cauernas, profundamente penan, porq el manjar, que echan menos, tambien es profundo; q (como digo) es Dios. Y este tan grande sentimiento comunmente acaece bazia los fines de la iluminació v purificacion del Alma antes que llegue à Vnion perfeta donde ya sesatisfazen. Porque como el Apetito espiritual està vacio, y purgado de toda criatura, y aficion della, perdido el temple natural, y està teplado a lo Diuino, y tiene ya el vacio dispuesto, y toda via no sele comunica lo Diuino en Vnion de Dios: llega el penar deste vacio, y sed mas que à morir, ma. vormente quando por algunos visos, o resquicios se le trasluze algu rayo Diuino, y no sele comunica. Y estos son los que penan con Amor impaciente, que no pueden estar mucho sin recebir, o morir.

# disima. Aunque elle penar es de orre memplo; por -

VANTO à la primera Cauerna, que al qui pone mos, que es el Entendimiento, su vacio es sed de Dios. Y esta es tan grande: que la compara Dauid à la del Cierque, no hallando otra mayor à que compararla, quando dixo: Como desea el Cieruo las suetes delas aguas: assi mi Alma desea à ti Dios. Y esta sed es de las acces quas

Pfa.83.

Trben.3. 20. 2I.

guas de la Sabiduria divina, que es el objeto del Entendimiento. La fegunda Cauerna es la Voluntad, yel vacio desta es hambre de Dios tan grande, que haze desfallecer al Alma, segun lo dize Dauid: Codicia, y desfallece mi Alma en los tabernaculos del Señor. Y esta hambre es dela perfecion de Amor, que el Alma pretende. La tercera Cauerna es la Memoria, y el vacio desta es deshazimiento, y derretimiento del Al ma por la posession de Dios. Como lo nota Ieremias, diziendo: Con memoria me acordare (esto es, mucho me acordare) y derretirse ha mi Alma en mi, reboluiendo estas cosas en mi coraçon, viuire en esperança de Dios. Es pues profunda la capacidad destas Cauernas; porque lo que en ellas puede caber, que es Dios, es profundo, y infinito: y alsi ferà su capacidad en cierta manera infinita; su sed infinita; su hambre tambien infinita, y profunda; y su deshazimiento, y pena, en su manera, infinita. Y assi quando padece, aunque no se padece tan intensamente como en la otra vida: pero parecese vna vina imagen de allà, por estar el Alma en cierra disposicion para re cebir su lleno, que la prinacion del le es pena grandissima. Aunque este penar es de otro temple; porque es en los senos del Amor de la Voluntad, y aqui el Amor no aliuia la pena; pues quanto mayor; tanto es mas impaciente por la posession

de su Dios, à quien espera por momentos con intenfa o operado

Daniel and a la discontration of the del Cict

nemo hal ando ocra may or a que comparar las quando dixo: Como defea el Cierdo las meres delas a cuas:

afai sai Alma delca à ti Dios. Y chafed es de las a. 20112 Cocc

6. III

## inos elfraños Ceun IPI I inierii & y laperion y en-

DERO valgame Dios! pues que es cierto, que quando el Alma desca a Dios con entera ve dad; tiene va al que ama; (como dize fan Gre gorio) como pena por lo que yatiene? Y si en el de. seo, que dize San Pedro, que tienen los Angeles de ver al Hijo de Dios, no ai alguna pena, ni ansia, porque ya le poscen; parece que si el Alma, quanto mas desea à Dios, mas le posee, y la posession de Dios da deleite, y hartura; tanto mas de hartura, y deleite auia el Alma de sentir aqui en este deseo, quanto mayor es el deseo, pues tanto mas tiene de Dios? y assi de razon no auia de sentir dolor, ni

esi sh

En esta question se ha de notar la discrencia que ai detener à Dios por Gracia solamente, y en tenerle tambien por Vnion: que lo vno es quererse bien, y lo otro dize vna mui particular comunicacion. La qual diferencia la podemos entender al modo que ai entre el Desposorio, y el Matrimonio: que en el Desposorio solo ai vn concierto, y vna voluntad de ambas partes, algunas joyas, y adorno de la Desposada, que el Desposado graciosamente la da. Mas en el Matrimonio ai tambien vnion y comunicacion de las personas. En el Desposorio, aunque algunas vezes ai vistas del Esposo à la Esposa, y la da dadiuas como dezimos: pero no ai vnion de las personas, que es es es fin del Desposorio. Assiguando el Alma ha llegado atanta pureza en si, y en sus Potencias, que este la Voluntad mui purgada de otros gustos, y ape-Cccc 2

H Abs. 3

titos estraños segun la Parte-inferior, y superior, y en. teramente dado el fiacerca de todo esto à Dios; siendo va la Voluntad de Dios y del Alma vna en vn consentimiento pronto, y libre; ha llegado à tenerà Dios por Gracia en Desposorio y conformidad de Voluntad. En el qual estado de Desposorio espiri tual del Alma con el Verbo, el Esposo la haze grandes mercedes, y la visita amorosissimamente muchas vezes, en que ella recibe grandes fauores, y deleites. Pero no tienen que ver con los del Matrimonio espi ritual. Que aunque es verdad, que esto pasa en el Alma que està purgadissima de toda aficion de criatura; pues no se haze el Desposorio espiritual hasta esto: toda via para la Vnion, y Matrimonio ha menesterel Alma otras disposiciones positivas de Dios, de sus visitas, y mayores dones, con que la va mas purificando, y hermofeando, y adelgazando para estar decentemente dispuesta para tanalta Vnion: y en esto pasa tiempo en vnas mas, y en otras menos. Fue esto figurado en aquellas donzellas escogidas pa ra el Rei Asuero: que aunq las auia ya sacado de sus tierras, y de la casa de sus Padres; toda via antes que llegasen al lecho del Rei, las tenia vn año (aunque en Palacio) encerradas: demanera que el medio año se estauan disponiendo con ciertos vuguentos de mirra, y otras especies aromaticas: y el otro medio año con otros vnguentos mas subidos: y despues desto iuan al lecho del Rei.

Esthe. 2.

En el tiempo pues deste Desposorio, y espera del Matrimonio espiritual en las Vnciones del Espiritu Santo, quando son ya mas altos los vnguentos de disposiciones para la Vnió de Dios, suelen ser las ansias de las de las Cauernas del Alma estremadas y delicadas. Porque como aquellos vuguentos son ya mas proximamente dispositiuos para la Vnion de Dios; porque son mas allegados à Dios; por esto saborean al Alma, y la engolosinan mas delicadamente del. Y assi es el deseo mucho mas delicado, y profundo; porque el deseo de Dios es disposicion para vuirse conDios.

#### S. IIII.

QVE buen lugar era este para auisar à las Almas, que Dios llega à estas delicadas Vn ciones, que miré lo que hazé, y en cuyas manos se ponen, porque no bueluan atras; sino que es fuera del proposito de que vamos hablando. Mas es tanta la manzilla y lastima, que ai en mi coraçon de ver boluer algunas Almas atras, no solamente no se dexando vngir demanera que pafe la Vncion adelan te; sino aun perdiendo los efetos della: que no tengo de dexar de auisarlas aqui lo que acerca desto, para euitar tanto dano, deuen hazer: aunque nos detengamos vn poco en boluer al proposito, que yo boluerè presto à el . Y à la verdad todo haze à la inteligencia de la propiedad destas Cauernas: y por sertan necefario no solo para estas Almas, q va tan prosperas; sino tambien para todas las demas que buscan a su Amado, lo quiero dezir.

Quanto à lo primero es de saber, que siel Alma bus ca à Dios, mucho mas la busca su Amado à ella: y si ella le embia à el sus amorosos deseos, que leson tan olorosos como la Virgulita del humo, que sale de las especies aromaticas de la mirra, y del encienso: el à

Cant.3.

Cccc 3

ella

ella le embia el olor de sus vnguentos, co que la trac v haze correr hazia el que son sus Dininas inspiraciones y toques : los quales siempre que son suyos, van cenidos, y regulados con los motivos de la Perfecion de la Lei de Dios, y de la Fe; por cuya perfecion ha de ir el Alma siempre llegandose mas à Dios. Y alsi deue entender, que el deseo de Dios, en todas las mercedes, que la haze con estas Vnciones, y olores de sus vnguentos; es disponerla para otros mas subidos, y delicados vnguentos, y mas al temple de Dios, hasta que venga en tan delicada, y pura disposicion, que merezca la Vnionde Dios, y transformacion en todas sus Potencias. Aduirciendo (pues) el Alma, que en este negocio es Dios el principal Agente, que la ha de guiar, y lleuar de la mano à donde ella no supiera ir, que es à las cosas sobrenaturales, que no pueden su Entendimiento, ni Voluntad, ni Memoria saber como fon : todo su principal cuidado ha de ser mirar, que no ponga obstaculo à la Guia, que es el Espiritu Santo, fegun el camino por donde la lleua Dios ordenado en la Lei de Dios y Fe, como dezimos. Este impedimento le puede venir, si se dexa guiar de otro ciego: y los ciegos que la podrian facar del camino, son tres : conuiene à saber, el Maestro espiritual, el demonio, y la misma Alma. Quanto à lo primero convienele (pues) grandemente al Alma, que quiere aprouechar, y no boluer atras, mirar en cuyas manos se pone; porque qual fuere el Maestro tal serà el Dicipulo; y qual el Padre, tal el hijo. Y para este camino, alomenos pa. ra lo mas subido del, y aun para lo mediano apenas

(F

MAES-TROES PIRI-TVAL NOTE.

Cant. 2.

nas hallarà vna Guia caual segun todas las partes que ha menefter . Porque ha menefter fer fabio, difcreto, y esperimentado. Que para guiar el Espiritu, aunque el fundamento es el faber, y la diferecion; fino ai esperiencia de lo mas subido, no atinaràn à encaminar al Alma en ello, quando Dios fe lo da, y podrian la hazer arto dano. Porque no entendien. do ellos los caminos del Fspiritu, muchas vezes hazen perder à las Almas la Vncion deflos delicados vnguentos, con que el Espiritu Santo los va disponiendo para si, gouernandolos por otros medos rate ros, que ellos han leido, que no siruen sino para Prin cipiantes. Que no sabiendo ellos mas que para Prin cipiantes, y aun esso plegue à Dios; ) no quieren dedexar las Almas pasar (aunque Dios las quiera lleuarà mas de aquellos principios, y modos difcuisiuos, y imaginarios, con que ellos pue den hazer nui poca hazienda. le nerar en el spondon rion contra

#### . J. V.

ber, que el estado de Principiantes es meditar, y hazer actos discursivos. En este estado necesario le es al Alma, que se le de materia para que discurra de suyo, y haga estos actos interiores: y se aproveche del suego y servor espiritual Sensible por quasi le conviene para abituar los Sentidos y Apetitos à cosas buenas; y cebandolos con este sabor, se desarraigan del siglo. Mas quando esto en alguna manera ya est à hecho, suego los comiença Dios à poner en en este estado de Contéplacion: lo qual suele ser mui

en breue, mayormente en gente Religiosa, porque mas en breue, negadas las cofas del figlo, acomodan à Dios el Sentido, y el Aperito: y luego no ai fino pa far de meditacion à Contemplacion: lo qual es ya quando cesan los actos discursiuos, y meditacion de la propria Alma, y los jugos, y feruores primeros Sen fittuos no pudiendo ya discurrir como antes, ni hallar nada de arrimo por el Sentido quedando en fequedad : porquanto le mudan el caudal al Espiritu, que no cae en Sentido. Y como quiera q naturalmen. te todas las operaciones, que de suyo puede hazer el Alma, no sea sino por el Sentido, de aqui es, que Dios en este estado es el Agente con particularidad, que infunde, y enseña; y el Alma la que recibe, dandole bienes mui espirituales en la Contemplacion, que son Noticia, y Amor diuino junto: (esto es) Noticia amorosa, sin que el Alma vse de sus actos, y discursos, porquo puede ya entrar en ellos como antes.

#### S. VI.

E DONDE en este tiempo totalmente se ha de lleuar al Alma por modo cotrario del primero. Que si antes ladauan materia para meditar, y meditaua; aora antes se la quiten, y que no medite: porque (como digo) no podrà aunque quiera, y distraherse ha. Y si antes buscaua jugo, y seruor, y le hallaua; ya no le quiera, ni le busque: que no solo no le hallarà por su diligencia; mas antes sacarà sequedad. Porque se diuierte del bien pacifico, y quieto, que secreta mete le estan dando en el Espiritu, por la obra que ella quiere hazer por el Sentido: y assi perdiendo

0/2.2.8.0

T/84.2

diendo lo vno, no haze lo otro: pues ya los bienes no se los dan por el Sentido como antes. Y por esso en este estado en ninguna manera la han de imponer en que medite, ni se exercite en actos sacados a fuerza de discurso, ni procure con asimiento sabor ni fer uor. Porque seria poner obstaculo al principal Agente, que es Dios, el qual oculta, y quietamente anda po niendo en el Alma Sabiduria, y Noticia amorofa fin mucha diferécia, espresion, o multiplicacion de actos. Aunque algunas vezes los haze especificar en el Alma conalguna duracion: y entonces el Alma tambié se ha de andar solo con aduertencia amorosa à Dios, sin especificar otros actos mas de aquellos, a que se siente inclinada por el, auiendose como passuamente, sin hazer de suyo diligencia, con la aduerrencia amorofa, simple, y fenzilla, como quien abre los ojos con aduertencia de Amor. Que pues Dios entonces trata con el Alma, en modo de dar, con Noticia fenzilla y amorosa; tambien el Alma trate con el, en mo do de recebir, con Noticia, y advertencia fenzilla, y amorosa, paraque assi se junten Noticia con Noticia y Amor con Amor. Porque conviene aqui, que el que recibe se ava al modo de lo que recibe, v no de otro, para poderlo recebir, v retener como fe lo dan. De donde està claro, que si el Alma entonces no dexase fu modo ordinario de discurrir, no recebiria aquel bié sino escasa y imperfetamente: y assi no lo recebiria co aquella perfecion, con que le lo dan: pues siendo tan superior, vinfulo, no cabe en modo tan escaso, y imperfeto. Y assitoralmente, si el Alma quiere entonces obrar de tuyo, aniendole de otra manera, mas que con la Aduertencia passua amorosa mui passua, y Dddd tranquitranquilamente sin discurrir como antes, pondria im pedimento à los bienes, que la està Dios comunicando en la Noticia amorosa. Lo qual es en el principio en exercicio de purgacion, como auemos dicho: y despues en mas suauidad de Amor. La qual (como digo, y es assi la verdad) si se anda recibiendo en el Al ma passuamente, val modo de Dios, v no al modo del Alma, figuefe, que para recebirla ha de estar el Alma mui desembaraçada, ociosa, pacifica, y serena al modo de Dios: como el aire, que quanto mas lim pio està, y fencillo, y quieto; mas le ilustra, y calienta el Sol. Y assi no ha de estar asida à nada, ni à cosa de meditacion, ni fabor zora sensitino, aora espiritual. Porque requiere el Espiritutan libre, y aniquilado, que qualquiera cosa, que el Alma entonces quissese hazer de penfamiento particular, o difenrio, o gusto à que se quiere arrimar; la impedirà, vinquietarà, y ha raruido en el profundo filencio, q conviene que aya enel Alma segun el Sentido, y el Espiritu, paraque oiga tan profunda, y delicada audicion de Dios, que habla al coracon en esta soledad, como lo dixo por Ofeas : y en fuma paz, y pranquilidad escuchando, y ovendo el Alma (como Dahid) lo que habla el Señor, Dios, porque habla esta paz en ella. Lo qual, quando assi acaeciere, que se sienta el Alma ponerse en silen. cio, y escucha; aun la aduertencia amorosa, que dixe, ha de ser sencillissima, sin cuidado, ni restesion alguna, demanera que casi la oluidea para estar toda en el -mi y oir: porqueafsi eli Alma fe quede libre i aqui -nonder hap para lo que entonces la

ces obrar deducto, attienamino otra menera mas que con la Aductioneia ganta amorofa mui pafras e

bbba

TEAD CHIL

Ofe.2.14 Pf.84.9

#### operacion, que es c. II Vaere. Ve Egipto, que codo

es poco inti sque pastar pajas para cocca nicreary lites STA manera de ociofidad, y oluido fiem: Por tanto en ninguna sazon, ni tiempo, ya q el Alma ha començado à entrar en este senzillo, y ocioso estado de Contemplació; ha de querer traer delante de si meditaciones; ni arrimarse à jugos, ni sabo res espirituales (como queda dicho largamente en el Capitulo dezimo del Libro primero de la Noche efcura, y antes en el Capitulo vltimo del fegundo Li bro, y en el Capitulo primero del Libro tercero de la Subida del Monte Carmelo) si no estar desarrimada, v en pie sobre todo esto, el Espiritu desasido: como dixo el Profeta Abacuc, q auia el de hazer, diziedo: Estarè en pie sobre la guarda de mis Sentidos: ( esto es, dexandolos abaxo) y afirmarè el pafo fobre la municion de mis Potécia, (esto es, no dexandolas dar paso de pensamiento de suyo) y contemplare lo que se me dixere (esto es, recebire lo que se me comunica. re passuamente.) Porque ya auemos dicho, que la Contemplacion es recebir, y no esposible que esta altissima Sabiduria, y linage de Contemplacion se pue da recebir sino en Espiritu callado, y desarrimado de jugos y noticias particulares. Porque assi lo dize Isaias: A quien enseñara la ciencia, y à quie hara entéder el oido? à los destetados de leche, (esto es, delos jugos, y gustos) y à los defarraigados delos pechos (ef to es) de los arrimos de noticias particulares. Quita la mota, y la niebla, y los pelos, ylimpia el ojo, y luzir te ha el Solclaro, y veràs. Pon el Alma en libertad de ferena paz, y facala del yugo, v feruidumbre de fu Dddd 2 opera-

Aba. 2. 1

operacion, que es el cautiuerio de Egipto, que todo es poco mas, que juntar pajas para cocer tierra: y lleuala a la tierra de Promision que lleua leche y miel. O Maestro Espiritual! mira que à estalibertad y ocio sidad santa de Hijos llama Dios al Desierro, en que ande vestida de fiesta, y con joyas de oro, y plata, quié do ya despojado à Egipto, y tomadole sus riquezas: y no solo esso, sino aun ahogado à sus enemigos en el mar de la Contemplacion, donde el Gitano del Sentido no halla pie ni arrimo: y dexa libre al Hijo de Dios, que es el Espiritu salido de los limites, y quizios angestos de su operacion, que es de su baxo entender, su tosco fentir, su pobre gustar: porque Dios le de el suaue Mana cuyo sabor, aunque tiene todos estos fabores, y gustos, en que tu quieres traer trabajando al Alma, con todo esso por ser tan delicado, que se deshaze en la boca, no se sentirà, si otro gusto en otra cosa quissere sentir, porque no le recebirà. Procura defarraigar al Alma de todas las codicias de jugos, gustos y meditaciones, y no la inquietes con cuidado, y folicitud alguna de arriba, y menos de aba xo, poniendola en toda enagenacion, y soledad posible. Porque quanto mas esto alcançare, y mas presto llegare à esta ociosa tranquilidad : con tanta mas abundancia sele va infundiendo el Espiritu de la dinina Sabiduria amorofo, tranquilo, folitario, pacifico suaue, robador del Espiritu, fintiendose à vezes robado, y llagado, serena y blandamente sin saber de quien, ni de donde, ni como, porque se comunico sin operacion propria en el sentido dicho. Y vn poquito desto, que Dios obra en el Alma en este fanto ocio, y foledad, es inestimable bien, mas que

el Alma puede pensar, ni el que la trata, y no se echa de ver, lo qual luzirà en su tiempo. Alomenos lo que de presente el Alma podrà alcançar à sentir, es vn enagenamiento, y estrañez, vnas vezes mas que otras, acerca de todas las cosas, con vn respiro sua ue del Amor, y Vida del Espiritu, y con inclinació a soledad, y tedio en las criaturas, y có el siglo. Por q co mo se gusta en el Espiritu, desabrido es todo lo que es de carne. Pero los bienes interiores, que esta callada Contemplacion dexa impresos en el Alma, sin ella sentirlo, son inestimables: porque en sin son Vnciones secretissimas, y delicadissimas del Espiritu Santo, en que secretamente llena al Alma de riquezas, dones, y gracias: porque siendo Dios, haze como Dios, y obra como Dios.

## on and g. e v I I I. aba don't a

STOS bienes (pues ) y estas grandes riquezas: estas subidas y delicadas Vnciones, y Noticias del Espiritu Santo, que por su delga dez, y sutil pureza ni el Alma, ni el que las trata, las entiende, sino solo el que las pone para agradar se mas del Alma; con grandissima facilidad, no mas que contantica obra que el Alma quiera hazer, de aplicar el Sentido, o Apetito de querer asir alguna noticia, o jugo; se turban, y impiden. Lo qual es graue daño, y gran dolor, y lastima. O graue caso, y mucho para admirar! que no pareciendo el daño, ni casi nada lo que se interpuso; es entonces mayor, y de mayor dolor, y manzilla, que otro que pareciera mucho mayor en Almas co-Dddd 3

munes, que no estan en aquel puesto de tan subido esmalte, y matiz. Como si en un rostro de estremada pintura tocale otra mano muitosca con agenos, y baxos colores; feria el daño mayor, y mas notable, que si borrase otras muchas mas comunes, y de mas lastima, y dolor. Y con sereste dano tan grande, mas que se puede encarecer, es tan comun, que à penas le hallarà vn Maestro espiritual, que no le haga en las Almas, que desta manera comiença Dios à recoger en Contemplacion. Porque quantas vezes està Dios vngiendo al Alma con alguna Vncion mui delgada de Noticia amorcía, serena, pacifica, solitaria, y mui agena del Sentido, y de lo que se puede pensar, y latiene sin poder gustar, ni meditar cosa de arriba, ni de abaxo; porque la trae Dios ocupada en aquella Vncion solitaria, inclinada à foledad, y ocio: y vendra vno que no sabe sino martillar, y macear como herrero: y porq el no enseña mas que aquello, dirà: Andà, dexaes desso, que es perder tiempo, y ociosidad; sino tomà, y medità, y hazè actos: que es menester, que hagais de vuestra parte actos, y diligencias : que essotros son alumbramientos, y cosas de baulanes? Y assi no entendiendo estos los grados de Oracion, ni vias del Espiritu, no echan de ver que aquellos actos, que ellos dizen que haga el Alma, y aquel caminar con discurso, està ya hecho: pues ya aquella Alma ha llegado à la negacion Sensitiua : y que quando ya se ha llegado al termino, y està andado el camino : ya no ai caminar: porque seria bolner à alexarse del termino. Y assi no entendiendo, que aquella Alma està ya en la Vida del Espiritu, en

la qual no ai ya discurso, y el Sentido cesa, y es Dios con particularidad el Agente, y el que habla secretamente al Alma solitaria, sobreponen otros vinguentos en el Alma de groseras noticias, y jugos, en que la imponen; y quitan la soledad, y recogimiento; y por el consiguiente, la subida obra, que en ella Dios pintaua. Y assi el Alma ni haze lo vno, ni aprouecha tampoco en lo otro.

### emrara en el Alma .XI y 1.2

A DVIERTAN estos tales, y consideren, que el Espiritu Santo es el principal Agente, y mouedor de las Almas; que nunca pierde el cuidado dellas, y de lo que las importa, paraque apro nechen y llegue à Dios con mas breuedad, y mejor modo, y estilo: y que ellos no son los Agentes, sino instrumentos solamente para enderezar las Almas por la regla de la Fe,y Lei de Dios, segun el Espiritu que Dios va dado à cada vno. Y assi su cuidado sea, no acomodaral Alma à su modo, y condicion propia de ellos: sino mirando (si saben) por donde Dios las le. ua:y fino lo faben, dexenlas, y no las perturben, y con forme à esto procuren enderezar el Alma en mayor foledad, y libertad, y tranquilidad, dandoles anchura paraque no aten el Espiritu à nada, quando Dios las Ileua por aqui. Y no se penen, ni soliciten pensando que no se haze nada : que como el Alma estè desasida de toda noticia propia, y de todo Apetito, y aficiones de la Parte sensitiva, y con negacion pura de Pobreza de espiritu en el vacio de toda tiniebla, y jugo; despegada de todo pecho Dddd A obis

y leche, que es lo que el Alma ha de tener cuidado de ir haziendo de lu parte, y ellos en ello ayudando. la à negarfe seguntodo esto: es imposible segun el modo de proceder de la Bondad y Misericordia Diuina, que no haga Dios lo que es de la suya, y mas im ofible, que dexar de dar el rayo del Sol en lugar sereno, y detcombrado. Porqueassi como el Sol esta madrugando, y da en tu casa para entrar,si le abres la Pf. 120. puerta: asi Dios, que guardando à sfrael no duerme, entrarà en el Alma vacia, y la llenarà de bienes. Dios està como el Sol sobre las Almas para entrar: contetense con disponer las segun las Leyes de la Perfeció Euangelica, que consiste en la desnudez, y vacio del Sentido, y Espiritu: y no quieran palar adelante en el edificar: que esse oficio solo es del Señor, de donde desciende todo dado escelente Porq siel Señor no edificare la casa, en vano trabaja quien la edifica. Edificarà en cada Alma, como el quissere, edificio sobre sobrenatural; dispon tu esse Natural, aniquilando sus operaciones: esso es tu oficio: y el de Dios (como dize el Sabio ) endereçarle à los bienes fobrenatura. les por modos y maneras, que nitu, ni el Alma no fabes. Y assi no digas : O que no va adelante ! O que no hazenada! Porque si el Alma entonces no gusta de otras inteligencias mas que antes; adelante va caminando a lo sobrenatural. O que no entiende nada distintamente? Antes si entendicse por entonces diffintamente; no iria adelante: porque Dios es incom prehensible, y escede al Entendimient o. Y assi quan. to mas va mas se ha de ir alexando de si mesmo cami nando en Fe: creyendo, y no viendo: y assi à Dios mas se llegano entendiendo, que entendiendo en el sen-

tido

4.

Zacebi. z 17.

P/.126.

I.

tido dicho. Y por tanto no tengas desso pena, que si el Entendimie nto no buelue atras queriédo emplears se en noticia s distintas, y otros entederes de poraca; adelante va, y el iradelante es ir mas en Fe. Y el Entendimiento como nosabe, ni puede comprehender como es Dios, camina à el no entendiédo. Y assi antes para bien ser, le couiene esso que tu le condenas, que no se embarazecon inteligencias distintas, sino que camine en perseta Fe.

### §. X.

(Diras) que la Voluntad, si el Entendimiento no entiende distintaméte, alc menos esta rà ociosa, y no amarà, porque no se puede amar, sino lo que se entiende? Verdad es esto, mayormente en las operaciones, y actos naturales del Al. ma, que la Voluntad no ama, sino lo que distintamé. te conoce el Entendimiento. Pero en el rato de Cotemplacion, de que vamos hablando, en que Dios infundeen el Alma, no es menester que aya noticia distinta, ni que el Alma haga muchos discursos: porq entonces le està Dios comunicando Noticia amoro. sa, que es juntaméte, como luz, caliente sin distinció. y entonces al modo, que es la Inteligencia, es tam. bien el Amor en la Voluntad. Que como la Noticia es general, y escura no acabando el Entédimiento de entender distintamente lo que entiende: tambien la Voluntad ame en general sin distincion alguna. Que como quiera que Dios fea luz y Amor en esta comunicación delicada: igualmente informa estas dos Potencias, aunque algunas vezes hiere mas Eece en la .0100

en la vna, que en la otra. Y assi algunas vezes se fiente mas Inteligencia, que Amor: otras mas intenfo Amor, que Inteligencia. Y por esso no ai que temer de la ociosidad de la Voluntad en este puesto : que si cesa de hazer actos regidos por particulares noticias, quato era de su parte: embriagala épero en Amor infuso por medio de la Noticia de Contéplacion, como acabamos de dezir. Y son tanto mejores los q siguien do esta Contéplació infusa se hazen, y tanto mas meritorios, y fabrosos: quanto es mejor el mouedor que infunde efte Amor: el qual le pega al Alma: porq la Voluntad està cerca de Dios, y desasida de otros gufos. Por esso tengase cuidado que la Voluntad este vacia, y desassida de sus aficiones: que si no buelue atras, queriendo gustar algun jugo, o gusto; aunque particularmente no le fienta en Dios; adelante va subiendo sobre todas las cosas à Dios; pues de ninguna gusta. Y aunque no guste à Dios mui particular, ni di Rintamente, ni le ame con tan distinto acto; gustale en aquella infusion general escura, y secretamente, mas que si se rigiera por noticias distintas: pues entonces ve ella claro, que ninguna le da tanto gusto como aquella quieta, y folitaria : y amale fobre todas las cosas amables : pues que todos los otros jugos, y gustos de todas ellas tiene desechados, y le son desabridos. Y assi no ai que tener pena: que si la Voluntad no puede reparar en jugos, y gustos de actos particulares; adelante va: pues el no bolueratras abraçando algo sensible, es ir adelante en lo inacefible, que es Dios. Y assi la Voluntad para ir à Dios, mas ha de ser desarrimandose de toda cosa deleitosa y sabrosa, que arrimandole. Elina

dose. Con esso cumple bien el preceto de Amor, que es amar sobre todas las cosas. Lo qual paraser có toda perfecion, ha de ser con esta desnudez y vacio especial de todas.

J. X I.

AMPOCO ai que temer en que la Me moria vayavacia de sus formas, y figuras: q pues Dios no tiene forma ni figura; fegura va vacia de forma, y figura, y mas acercadose á Dios. Porque quanto mas se arrimare à la Imaginació, mas se alexa de Dios; y en mas peligro va: pues que Dios siendo como es incogitable, no cae en la Imaginació. No entédiendo (pues) estos à las Almas, que van ya en estaContemplacion quieta, y folitaria, por no auer ellos pasado (ni aun quizà llegado ) de vn modo ordinario de d'scursos, y actos, pensando que estan ociosos: (porque el hombre animal, esto es, que no pasa del Sentido animal dela parte Sensitiua, no perci be las cosas g son de Dios; como dize san Pablo) les turban la paz de la Contéplacion fosegada, y quieta à les dauaDios, y les hazé meditar, y discurrir y hazer actos, no fin grade desgana, y repunacia y sequedad, v distració de las mismas Almas, q se querria estar en fu quieto, y pacifico recogimiento: y perfuadelas a q procuré jugos, y feruores; como quiera q les auian de acosejar lo cotrario. Lo qual no pudiedo ellos hazer, ni entrar en ello, como antes; porq ya pafo este tiépo, vno es esse su camino: desasos egase doblado, pesando q va perdidas; y aŭ ellos fe lo ayuda a creer, v fecalas el Espiritu, y quitanlas las Vnciones preciosas, que en la foledad, y tranquilidad Dios las ponia Eeee 2

1. Corin

I/si.3.

(que como dixe, es grande daño) y ponen las del duelo, y del lodo, pues en lo vno pierden, y en lo otro sin prouecho pená. No sabé bien estos, q cosa es Espiritu. Hazen à Dios grande injuria, y desacato, metiendo fu tosca mano donde Dios obra. Porque le ha costa. do mucho à Dios llegar estas Almas hasta aqui, y precia mucho auerlas llegado à esta soledad, y vacio de fus Potencias, y operaciones, para poderlas hablaral coraçon, que es lo que el siempre desea : tomando ya el la mano; fiendo ya el que en el Almareina con abundancia de paz, y sosiego: haziendo desfallecer los actos discursiuos de las Potencias, con que trabajando toda la Noche, no hazia nada : apacentandolas ya en Espiritu, y no en operacion de Sentido: porque el Sentido, ni su obra del, no es capaz del Espiritu. Y quato el precia esta tranquilidad, ó adormecimieto, o aniquilacion de Sentido; echase bien de ver en aque-Ila conjuracion tá notable, y eficaz, q hizo en los Can tares, diziendo: Conjuro os Hijas de Ierusalen por las cabras, y cieruos campesinos, que no recordeis, ni hagais velar à la Amada, hasta q el la quiera. En lo qual da à entender, quanto ama el ador mecimiento, y oluido folitario: pues interpone estos animales folitarios v retirados. Pero estos Espirituales no quieren que el Alma repose ni quiete, sino que siempretrabaje, y obre demanera que no de lugar à que Dios obre: y que lo que el va obrando se deshaga, y borre con la opera cion del Alma, no echando las rapolillas, que deftruyen esta slorida Viña. Y por esso se quexa por Isaias di ziendo: Vosotros aueis destruido mi Viña. Pero estos por ventura yerran con buen zelo, porque no llega à mas su saber. Pero no por esso quedan escusados

Cant.3.

Ifai.3.

en los consejos, que temerariamente dan, sin entender primero el camino, y Espiritu, que lleua el Alma:
y sino lo entienden, entremeter su tosca mano en cosa que no saben, no dexandola para quien mejor la en
tiéda. Que no es cosa de pequeño peso, y culpa hazer
à vna Alma perder inestimables bienes por consejo
suera de camino, y dexarla bien por el suelo. Y assi el
que temerariamente y erra, estando obligado à acertar (como cada vno lo està en su oficio) no pasarà sin
castigo, segun el daño que hizo. Porque los negocios
de Dios con mucho tiento, y mui à ojos abiertos se
han de tratar, mayormente en cosa tan delicada, y subida, donde se auentura casi infinita ganancia en acer
tar, y casi infinito en errar.

### § XII

ERO ya que quieras dezir, que todavia tiene alguna escusa, aunque vo no la veo: alomenos no me podras dezir, que la tiene el que tratando va Alma, jamas la dexa salir de su poder por los respetos, y intentos vanos, que el sabe, que no quedaran fin castigo. Pues es cierto, que auiendo de ir aquella Alma adelante aprouechando en el camino Espiritual, à que siempre Dios la ayuda; ha de mudar estilo, y modo de Oracion, y ha de tener necesidad de otra dotrina ya mas alta que la suya, y otro es piritu. Porque no todos saben para todos los sucesos y casos, que ai en el camino espiritual: ni tienen espiritutan caual, que conozcan, como en qualquier estado de la Vida espiritual ha deser el Almallenada, y regida: a lomenos no ha de pefar que lo tiene el todo, Ecce 3

Carrent Control

ni que Dios querra dexar delleuar aquella Alma mas adelante. Assi como no qualquiera que fabe desbaftar el madero, sabe entallar la imagen: ni qualquie; ra que fabe entallarla, fabe perfilarla y pulirla: ni el que sabe pulir, sabra pintarla: ni qualquiera que sepa pintarla, sabra poner la vltima mano, y perfecion: porque cada vno destos no puede hazer + mas en la imagen de lo que sabe; y si quissese pasar adelante, sena echarla à perder. Pues veamos: si tu; siendo solamente desbastador, quieres poner el Alma en el desprecio del mundo, y mortificacion de sus Apetitos; ò quando mucho entallador, que serà imponerla en fantas meditaciones, y no fabes mas: como llegaras à essa Alma hasta la vitima perfecion; de delicada pintura, que ya ni consiste en desbastar, ni en entallar, ni aun en perfilar, fino en la obra que Dios ha de ir en ella haziendo? Y assi cierto està, que si en tu dotrina, que siempre es de vna ma nera, la hazes siempre estar atada, q o ha de boluer atras; ò alomenos no irà adelante. Porque en que pa rarà, te ruego, la imagen, si siempre has de executar en ella no mas que el martillar, y desbaftar, que enel Alma es el exercicio de las Potencias? Quando seha de acabar esta Imagen! Quando, ò como se ha dexar, paraque la pinte Dios? Es posible, que tu tienes todos estos oficios? Que te tienes por tan consumado, que nunca essa Alma aurà menester mas que ati? Y dado caso, que tengas para alguna Alma, porque quiza no terna talento para pasar mas adelante; es como impo fible, que tu tengas para todas las que no dexas falir de tus manos: porque à cada vna lleua Dios por diferentes caminos, que à penas se hallarà vn espiritu, que en la Ecce 3

en la mitad del modo que lleua, conuenga con el mo do del otro. Porque quien aurà como san Pablo, que tenga para hazerse todo à todos, para ganarlos atodos? Y tu de tal manera tiranizas las Almas, y de suer. re las quitas la libertad, y adjudicas para ti la anchura, y libertad de la dotrina Enangelica, que no solo proeuras, que no te dexen: mas lo que peor es; que siaca. so alguna vez sabes, que alguna fue à pedir algun confejo à otrojo à tratar alguna cofa, que no conuédria tratar contigo, o la lleuaria Dios para que la enseñafe lo que tu no la enfeñas: te ayas con ella (que no lo digo sin verguença) como las contiendas de zelos, que ai entre los casados: los quales no son zelos que tienes delahonra de Dios, sino zelos de tu soberuia y prefuncion. Porque como puedes tu faber, que aque-Ila Alma no tuuo necesidad de ir a otro? Indignase Dios destos grandemente, y prometelos castigo por el Profeta Ezequiel, diziendo: No apacentavades mi ganado, fino cubriades os con la lana, y comiades fu leche : yo pedirè mi ganado de vuestra man o. Deuen pues estos tales dar libertad à estas Almas, y estan obligados à dexarlas ir à otros, y mostrarlas buen rostro; que no saben ellos por donde aquella Alma la quiera Dios aprouechar, mayor mente quando ya no gusta de su dotrina, que es señal que la lleua Dios adelante por otro camino, y que ha menester otro

Maestro: y ellos mesmos se lo han de aconlejar, y lo demas nace de necia foberuia y prefuncion:

(+)()

Ezec.34

11 12

z.Cor. q.

maxid and Ecce 4 130 5. XIII

Her alle cope on old blants

### 5. X I I I. 15 being 1 10

ERO dexemos aora esta manera, y digamos otra pestifera, que estos, ó otros peores que ellos vian. Acaecera, quande Dios vngiendo algunas Almas con fantos de cos, y motivos de dexar el mundo; v mudar la vida v estado, v seruir à Dios. despreciando el siglo: (lo qual tiene Dios en mucho auerlos llegado hasta alli ;porque las cosas del siglo no son del coraçó de Dios y ellos con vnas razones humanas, o respetos arto contrarios à la dotrina de CHRISTO, y su mortificació, y desprecio de to das las cofas, estriuado en su interes, o gusto, o por temer, dode no auia q temer, se lo difara, o se lo dificul tã, o (lo q peores) andan por quitarfelo del coraçõ : q teniendo ellos mal espiritu, y poco deuoto, y mui vestido de mudo, y poco ablandado en CHRISTO: como ellos no entrá, no dexá entrar à otros, como di ze nuestro Saluador: Aide vosotros, q tomastes la lla ne de la ciecia, y no en trais, ni dexais entrar à otros. Porq estos à la verdad está puestos como tropieço, v tranca à la puerta del Cielo: no aduirtié do glostiene Dios alli, paraque compelá à entrar à los q Dios Ilama como se lo tiene mandado en su Euangelio : y ellos por el cotrario estan compeliedo à que no entré por la puerta angosta, que guia à la Vida. Desta manera es el vn ciego, que puede efforuar la guia del Espiritu Santo en el Alma. Lo qual acaece de muchas maneras, como hemos dicho, vnos fabiendo, y otros no fabiédo, mas los vnos y los otros, no quedaran sin castigo: pues teniédolo por oficio, está obli gados à saber, y mirar lo que hazen.

6. XIIII.

Luce II

Luca.14

gfana engolfada, AHHX la e Dios, fin hallar pie, fin arrimor y en effo la taca a la or lla dandola effri.

SYX.

L Otro ciego, que diximos, que podia eftor uar al Alma en este genero de recogimieto, es del demenio, que quiere, que como el es ciego tăbien el Alma lo sea. El qual en estas altissimas So ledades, en q se infundé las delicadas Vnciones del Espiritu Santo (de q el tiene gran pesar, y embidia, porque se le va el Alma de buelo, y no la puede coger, y ve q fe enriquece mucho)procura ponerle en esta defnudez, yenagenamiéto algunas cataratas de noticias y tinieblas de jugos fensibles à vezes buenos, por cebar mas al Alma, y hazerla boluer al tra to del Sétido, y q mire en agllo, y lo abrace à fin de ir à Dios, arrimada à aquellas noticies buenas y jugos fenfibles: y en eftorla diffrahe, y faca facil mête de aglla foledad, v recogimiero, en g el Espiritu Sato està obrado agllas grandezas secretamète. Y entonces el Alma, como es inclinada à fentir, y gustar (mayorméte si lo anda pretédiendo)facilitsimamé te se pega a agllas noticias, y jugos, y se quita de la folcdad en q Dios obraua. Porquomo ella a fu pare cer no hazia nada, parecele estotro mejor; puesaqui es algo, y alli no. Es gran laftima, q no enrendiedofe, por comer ella vn bo cadillo, fe quita q la coma Dios a ella toda, abforuiédola en Viciones de su pa ladar, espirituales, y solitarias y desta manera haze el demonio, per poco mas q nada, grandifsimos ma les, y danos, haziedo al Alma perder grandes rique zas, y facadola có vn poquito de cebo, como al pez del golfo de las aguas sencillas del Espiritu, donde THE quele cheffs.

estana engolfada, y anegada en Dios, sin hallar pie, ni arrimo: y en esto la saca a la orilla, dandola estrino, y arrimo, y que halle pie, y vaya por su pie por tierra, y con trabajo, y no nade por las aguas de Si loe, que van con filencio, bañada en las Vinciones de Dios. Y haze el demonio tanto desto, que es pa ra admirar: y con fer mayor vn poco de daño, que en esta parte haze a muchas Almas; apenas ai Alma que vava por este camino, que no le haga grandes danos, y caer en grandes perdidas. Porque este ma lino se pone aqui con grande ausso enel paso que a del Sentido al Espiritu, enganando, y cebando al Al ma con el mismo Sentido, arravesando cosas sensi bles, para que le detenga con ellas, y no se le escaoe. Y el Alma con grandissima facilidad luego se detiene, como no fabe mas que aquello, y no pienfa que ay en aquello perdida, antes lo tiene abuena di cha, y lo toma de buena gana, péfando que la viene Dios a ver: v assi de xa de entrar en lo interior de Elpolo quedandole a la puerra a ver lo g pafa do lo alto ojea el demonio, dize lob (es a laber, de las Almas para impunarlo: y si acato alguna se le entra en el recogimiento el con horrores temores, odolores corporales, o con ruidos, o fonidos esteriores trabaja por perderla, haziedola divertiral fo hido, para lacarla a fuera, y diuertirla del interior Espiritu hasta que no pudiendo mas ladexa Y cor tanta facilidad estorva tantas riquezas, y estraga es tas preciolas Almas, que con preciarlo el mas que derribar muchas de otras, no lotieneen mucho por la facilidad con que lo haze, y lo

poco que le cuefta.

10b 41.

1 882 W. T.A

estanis engolfada, y apenada en Dios, fin hallar pie,

Este proposito podemos enteder lo que del A dixo Dios al milmo lob. Soruera yn rio; yn o e marauillara; tiene confiança, q el lordan caera en lu boca (que le entiéde por lo mas alto de la Perfeció ) en sus mismos o jos le caçara, como có anzuelo, y con aleznas le oradara las narizes. Esto es, con las puntas de las noticias, con que le està hiriendo, la dinertira el Espiritu, porque el aire q por las narizes fale recogido, estado oradadas, se divier te per muchas partes Ymas adelante dize: Debaxo del estará los rayos del Sol, y derramará el oro deba xo de si porq admirables rayos de diuinas Noticias haze perder a las Almas ilustradas, y preciolo oro de matizes Dívinos quita, y derrama de las Almas ra cas. Opues Almas !quado Dios os va haziedo tan lo beranas mercedes, qos lleua por estado de foledad viecogimieto, apartandoos de vueltro trabajo lose tido no os boluais a el dexadvueftras operaciones, q fi antes os ayudaua para negar al mudo, y a volotros mismos, quando erades principiates: aora q os haze Dios merced de fer el obrero, os feran obstaculo grande, y embaraço. Que como tegais cuidado de no poner vuestras operaciones en cofa ninguna, delafiedolas de todo, y no embaracandolas, o es lo q de vueffra parte aueis de hazer en effe effado, jun taméte co la aduertécia amorola, y lenzilla, linhazer ninguna fuerça al Alma, fino fuere en defafir la de to do, y leuatarla, para q no la turbeis, y altereis la paz y tranquilidad, q con effo Dios os la cebara de refecion celefial, pues que no fe la embaraçais.

Rob 48.

Ffff 2

S.XVI

### SILVEY IS

Is Tercer ciego es la mifma Alma, la qual no entédiendose, ella mil ma se percurba y le hapor el Sérido, quado Dios la quiere poner en aquel vacio, y folecad, donde no puede vfar de las Petercias, ni hazeractos, como està diche: como le parece e ellano haze mada, procura mas alo fenfible quefpreso hazeri ory assise distrane, y sellena de sequedad, y disgusto la quantes estana gozado de la ociosidad de la paz, y silécio espiritual, en q Dioste esta ua de lecrero poniedo gusto. Y acaecera, o este Dios porfiando por tenerla en aquella quietud calladay ella porfiado por vocear con la Imaginación y por caminar con el Enrendimiento: como a los mucha chosque Henandolos fus Madres en braços, fin que ellos den pallo, vá gritando, y pareado por irfo por fu pie valst ni andan ellos, ni dexan andar alasMa dres. Ovo mo quado el Pintor esta pintado viarina egen q feella efta menendofe, no le dexa hazermada. Ha de aduertir el Alma, q aunque entonces ellaho le siente caminar, mucho mas camina, que por sus pies, porq la lleua Dios en fus braços; y ats reha no fiente el pafo. Y aunque ella parece que no hazeña da, mucho mas fe haze, que fiella lo hiziera, porque Dios es el obrero y fiella no lo echade wen no es matavilla porque lo que Dios obra en el Alma, no lo alcança el Sérido. Dexese en las manos de Dios, v ficfe del, que como esto fea, fegurairà, que no ai peligro, fino quado el la quiere de fuyo, o por fu tra ça obrar con las Potencias. Sup ramalisable basko S. XVII.

### el fentido ce esurial VXVII es recetaculo de

Oluamos, pues, al proposito destas Cauernas profundas de las Potécias en que dezimos, del padecer del Alma fuele fergrade, quando la anda Dios vingiendo, y disponiendo para vnirla configo coneftos futiles, y delicados vingué stos los quales à vezes fon tan futiles, viubi dos, que penetrando lo intimo del fondo del Alma, la dispo nen y Liborcan de manera, q el padecer, y desfallecer en deseo con inmenso vacio destas Cauernas, es s inmenfo. Adonde acabamos de noter, que fi los vna quentos que disponian estas Cauernas para la Visió vdel Matrimonio espiritual, sontan subidos, como avemos dicho, qual serà la posesson que aora tiené? Cierto es que conforme a la fed, y hambre, y pofesió e de las Cauernas, ferà la fatisfacion, y hartura, y dedeite dellas. Y conforme a la delicaden de las disposi s biones ferà el primor de la fruicion, y posesson del s fentindel Alma, des el vigor, y virtud que tiene la fuffancia del Alma para fentir, y gozar los objetos ode las Potencias. A estas Porencias Ilama aqui el Al ma Cauernas harto propiamente. Porque como fié oresque cabé en ellas las profundas Inteligencias, y Resplandores destas Lamparas, echa de ver claraemeteque tienen tanta profundidad quanto es pro afundalalnteligencia, y el Amor: y que tienen tanta ocapacidad, y fenos, quaras causas distintas recibe de Inteligécias, de sabores, y gozos: todas las quales co das fe asientan, y recibé en esta Cauerna del Sentido del Alma, que es la virtud capaz, que tiene para po feerlo, fentirlo, y gustarlo, como deco. Assi como Ffff 3 THE STATE OF

el sentido comun de la Fantasia, es recetaculo de todos los objetos de los Sentidos esteriores. Assi el teSétido comun del Alma esta ilustrado, y rico con tan alta, y esclarecida posesion.

والوالواوا والوالوا والوالوا والوالوا والوالوا والوالوا والوالوالوا والوالوا

## OVE ESTAVA ESCURO, Y CIEGO.

OR Dos colas puede el ojo dexar de ver, o porquesta a elcuras, o porquesta ciego: Dios es la luz, y el verdadero objeto del Alma: y quado esta no le alumbra, està a escuras, aunq la vista rega muy subida. Quando està en pe

cado,o emplea el Apetito en otra cofa, esta ciega; y aund entoces no faltala luz de Dios, como effa ciega,nola ve por la escuridad del Alma, que es la ino rancia pratica que tiene: la qual antes o Dios la alu brale por esta Transformacion, estava escura, vino rante de tantos bienes de Dios, como dize el Sabios que lo estava el antes o Dios le alumbrase por estas palabras: Mis inorancias alumbro. Y hablando espi ritualmete: vna cofa es estar a escuras, otra estar en tinieblas porqueeftar en tinieblas es eftar ejego en pecado. Pero el estar a escuras, puedelo estar sin pecado. Y esto es de dos maneras, conuiene a saber, a cerca de lo natural, no teniendo luz de algunas cosas naturales. Y acerca de lo sobrenatural, no tenie do luz de muchas cosas sobrenaturales. Lacerca del tas cos cosas dize aqui el Alma, que estava escuro su EntenEntendimiento fin Dios. Porque hasta q el Señond xo Fiat Lux, estava las tinieblas sobre la faz del abi mo de la Cauerna del Sentido El qual quanto mas es abilal, y de mas profundas Cauernas, quado Dios, que es lumbre, no las alumbra; tanto mas abifales, y y profundas tinieblas ai en el. Y assi esle impossible alcar los ojos a la diuina Luz, ni caer en fu pen famiento:porq como nunca la ha visto, ni fabe como es por esso no la podrà apetecer, antes apetecera las timebles, y ira de vna timebla en otra, guiado por aquella tiniebla, porq no puede guiar vna tinie bla, sino a otra tiniebla. Pues como dize David El dia rebofa en el dia, y la noche enfeña fu noche a la noche. Y assi vn abismo de tinieblas llama a otro, y vn abismo de juz a otro de luz llamando cada seme jante a su semejante: y alsi a la luz de Gracia, o Dios, avia dado a esta Alma antes, con que la avia abierto los ojos de su abismo a la diuina Luz, y hecholaen esto agradeble; llama otro abilmo de Gracia, que es esta Transformacion diuina del Alma en Dios, con que el ojo del Sentido queda mui esclarecido, y a gradable.

Tambien estava ciego en tanto q gustava de otra cofa: porque la ceguedad del Sentido superior, y ra cional caufala el Apetito que como catarata y nube le atraviela, y se pone sobre el ojo del coracon. para que no vea las colas que esta delante. Y assien tanto que leguia el gusto del Sentido, esfauaciego. para ver las grandezas de riquezas, y hermofuras Di uinas, que estavan detras. Porque assi como poniendo voa cofa fobre el ojo por pequeña que fea. basta para tapar la vista, que no vea otras cosas,

Enten-

q estan delante, por grandes q scanjassi vn Apetito q tenga el Alma, basta por entonces para in pedirla todas estas grandezas Diuinas, q estànlexos de los gustos, y Apetitos q el Alma quiere. Quié pudiera de zir aqui, quá imposible es al Alma quiene Apetitos, juzgar de las colas de Dios como ellas sont Porq pa ra acertar a juzgar las cosas de Dios, totalmente se ha de echar el Apetito, y el gusto à fuera, y no las ha de juzgar con el:porque vendrà a tener las colas de Dies por no de Dios, y las no deDios por de Dios. Porque estado aquella catarata, y nube sobre el ojo del juyzio, no vetino nube, vnas vezes de vn color, y otras de otro, como ellas se ponen; y piensan q la nube es Dios, porque no ven, mas que la nube que està sobre el Sentido, y Dios no cae en Sentido. Y assi el Apetito, y gustos impidé el conocimiéto de las cosas altas, como lo da a entender el Sabio, diziédo: La junta de la vanidad escurece los bienes, y la inconstácia del Apetito trastorna el Sentido, aun que no aya malicia. Por lo qual los q no fon tan Bf pirituales, q esten purgados delos Apetitos, y gustos, sino que toda via estan algo animales en ellos; crea, que las cosas viles, y baxas del Espiritu, q son las q mas fe llegan a fentir, en que ellos toda via viuen, las tendran por gran cosa: y las que sueré altas del Espiritu, que son las que mas seapartan del Seti do, las tédran en poco, y no las estimaran. Hombre animal es aquel, que toda via viue con Apetitos de Su naturaleza, que aunque alguna vez toquen en co fas de Espiritu, si se quiere afir a ellas con su natural Apetito, va fon Apetitos naturales. Que poco haze al cafo, q el objeto fea espiritual, si el Apetito fale CHE

Sap. 4.

de si mesmo, y tiene su raiz y suerza enel Natural. Diras me: Pues quando se apetece à Dios, no es sobrenatural? Digo que no siempre, sino quando lo es el motino , v Dios da la fuerza del tal Apetito : v efto es mui diferente. Mas quando tu de tuyo le quiefes tener, en el modo no es mas que natural. Y afsi quando de tuyo te quieres pegar a los gustos espiri. tuales, y exercitas el Aperito tuyo natural; va po. nes catarata, y eres animal, y no podras entender ni juzgar lo espiritual, que es sobre todo Sentido. y Apetito natural . Y fi aun tienes mas duda : no fe que tediga, fino que lo bueluas à leer, y quizà no la tendras: que dicha està la sustancia de la verdad, y no se sufre aqui alargarme mas. Este Sentido (pues ) que antes estaua escuro fin esta diuina Luz, y ciego con sus Apetitos, ya està demanera que sus profundas Cauernas por medio defla dinina

Vnion Con estranos primores calor,

A naram cara de la Querido. I al la avanta de la superido. I al la avanta de la superido. I al la avanta de la superido del superido de la superido de la superido de la superido del superido de la superido de la superido del s



DAMES - A THE STORY AND MANAGED HAVE

Gggg VE

### <del>ૡ૱૱૱ૡૡૡૡૡૡ૱૱૱૱૱૱૱૱૱૱૱૱૱૱૱૱</del>

## VERSO V. TVI.

# CON ESTRAÑOS PRIMORES CALOR, YLVZDAN IVNTOASVOVERIDO

ORQVE estando ya estas Cauernas de las Potencias tan midrifica, y marauillosamente metiddas enlos admirables Resplandores de aquellas Lamparas, que enellas estan ardiendo, estando

clarificadas, y encendidas en Dios; de mas de la ens trega que de si hazen à el, estan embiado ellas à Dios en Dios essos mesmos Resplandores, que tienen rece bidos con amorofa gloria, inclinadas ellas à Dios en Dios, hechas ellas tambien Lamparas encendidas en los Resplandores de las Lamparas diuinas, boluiena do à su Amado la mesma Luz y calor de Amor, que reciben. Porque aqui de la misma manera que lo reciben, lo estan dando al que le da, con los mismos Pri mores, que el fe lo da, como el vidro haze quando lo enuiste el Sol. Aunque estotro es en mas subida manera; por interuenir en ello el exercicio de la Voluntad Con eftrans primores . Es à faber, eftranos agenos de todo comun pensar, y de todo encarecimiento. Porque conforme al Primor, con que el Entendimiento recibio la dinina Sabiduria, es el primor, con que lo da el Alma. Y conformeal Primor con que la Voluntad està vnida con la Voluntad diuina jes el primor, con que ella da à Dios en Dias

Dios la milma Bondad porque lo recibe para darlo. Y ni mas ni menos, segun el Primor, con que en la Giandeza de Dios conoce, estando vnida en ella luze, y da calor de Amor. Y segun los Primores delos demas Atributos diuinos, que comunica alli al Alma de Fortaleza, Hermosura, Iusticia, &c. son los Primores, con que el Sentido espiritual gozando, està dando à su Querido en su Querido essa mesma Luz que està recibiendo del. Porque estando ella aqui hecha vna mesma cosa con el, es ella Dios por participacion : y aunque no can perfetamente como en la otra vida, es (como diximos) como en sombra Dios. Y a este talle, siendo ella por medio desta Transformació sombra de Dios, haze ella en Dios porDios, lo que el haze en ella por si mismo . Porque la Voluntad de los dos es vna. Y assi como Dios se la està dan. do con libre, y graciosa Voluntad, assi ella tambié teniendo la Voluntad tanto mas libre, y genero sa, quanto mas vnida có Dios en Dios; està como dado a Dios el mismo Dios por amorosa complacencia, que del diuino Ser, y Perfeciones tiene . Y es vna mistica, v afectiva dadina del Alma à Dios:porq alli verdade. ramente al Alma le parece, q Dios es suyo, y q ella le posee como Hijo adotivo de Dios con propiedad de derecho por la Gracia, que Dios de si mesmo le hi zo. Dale pues à su Querido, q es el mesmo Dios, q se le dio à ella .. Y en eftopaga todolo q deue: porq de Volutad le da otro tato co deleite, vgo zo inettimable dado al Espiritu Santo como cosa suya co em rega volutaria, parag se ame como el merece. Yen esto esta el inestimable deleite del Alma, en ver que ella da à Dios cosa que le cuadre a Dios segun su infinito Ser.

\$10.51

28

Que aunque es verdad, que el Alma no puede dar de nueuo al mismo Dios à si mismo, pues el en sies siempre el mismo : pero el Alma perfera y cuerdamente lo haze, dando todo lo que le auía dado para pagar el Amor: que es dar tato como le dan : y Dios se paga con aquella dadiua del Alma, que con menos no se pagara, y lo toma con agradecimiento como cosa suya del Alma, que en el sentido dicho se lo da, y en esse mesmo la ama, y de nuevo libremente se entrega al Alma, y en esso ama el Alma: y assi està actualmente entre Dios, y el Alma vn amor reciproco en la conformidad de la Vnion, y entrega Matrimonial, en que los bienes de entrambos, que son la diuina Essencia, los poseen entrambos juntos en la entrega voluntaria del vno al otro, diziendo el vno al otro lo q el Hijo de Dios dixo al Padre por S. Ivá, es à saber: Omnis mea tus sunt, & tua mea sunt & el arificatus sum in eis. Esto es: Todas mis cosas son tuvas, y tus cosas son mias, y clarificado estoi en ellas. Lo qual en la otra Vida es sin intermission en la fruicion: y en este estado de Vnion quando se pone en acto, y exercicio de Amorla comunicacion del Alma, y Dios: puede hazer el Alma aquella dadiua, aunque es demas entidad, que fu capacidad, y fu fer. Porque claro està, que el que tiene muchos Reinos, y Gentes por suyas, aunque son mucha mas entidad que el ; las puede el dar mui bien à quien quisiere. Esta es la gran fatisfacion y contento del Alma, ver que da à Dios mas que ella en si vale, dando con tanta liberalidadà Dios à si mismo como cosa suya con aquella Luz diuina, y calor de Amor que se lo dà : lo qual en la otra Vida es por medio de la lubre de Gloria, y del Amor

Ioan. 17.

y en esta por medio de la Fe ilustradissima, y encendidissimo Amor. Y desta manera Las profundas Car uernas del Sentido con e Braños primores calor, y luz dan junto à su Querido. lunto:porque juta es la comunica. cion del Padre, y del Hijo, y del Espiritu Santo en el Alma, que son luz, y fuego de Amor. Pero los primos res, con gel Alma le haze esta entrega auemos aqui de notar breuemente. Acerca de lo qual es de aducrtir que en el acto defta Vnion, como quiera q el Alma goze cierta imagen de Fruicion, q se causa de la Vnion del Entendimiento, y del afecto en Dios; deleitada ella en si, y obligada haze à Dios la entrega de Dios, y de si misma en Dios con marauillosos modos. Porq acerca del Amorfe ha el Alma acerca de Dios Con eftraños primores: y acerca defte raftro de Pruicion ni mas, ni menos: y tambien acerca de la alabanza: tambien por el semejante acerca del agrade ci. miento. Y quanto à lo primero, que es el Amor, tiene tres Primores principales de Amor. El primero es q aqui ama el Alma à Dios por el mismo Dios. Lo qual es admirable Primor: porquama inflamada por el El. piritu Santo, y teniendo en si mesma al Espiritu San. to como el Padre ama al Hijo, segun se dize por San Juan: La dileccion con q me amaste (dize el Hijo al Padre) estè en ellos, y vo en ellos. El segundo Primores amarà Diosen Dios. Porque en esta vebeméte Vnion se absorue el Alma en Amor de Dios:v Dios co grade vehemencia se entrega al Alma. El tercero Primor de Amor principal es amarle alli por quié el es. Porquo le ama foloporq para si mesma es Largo, Bueno, y Liberal, &c. sino mucho mas fuertemente, porque en si es todo esto essencialmente. Y a Gggg 3

Ioan. 10

16.

Ifai. 43

Fount. 10

21.

cerca desta imagen de Fruicion tiene otros tres Primores principales maravillosos. El primero, que el Alma goza alli à Dios vnida con el mesmo Dios. Porque como el Alma vne aqui el Entendimiento co la Sabiduria, y Bodad, &c. q tan ilustradaméte conoce, (aunq no claraméte como fera en la otra Vida) grandemente se deleita en todas estas colas entendidas diffintamente, como arriba diximos. El segudo Primor principal desta Dileció es deleitarse ordena: damete folo en Dios sin otra alguna mezcla de criatu ra. El tercero deleite es gozarle solo por quié el es sin otra mezcla de gusto propio, ni deorra ninguna cosa criada. Acerca de la alabança, q el Alma haze à Dios con esta Union, ai otros tres Primores. El primero, hazerlo de oficio. Porque ve el A ma que para fu alabanza la crio Dios, como dize por liaias: Este Pueblo forme para mi : cantarà mis alabanças . El fegundo Primor, es hazerla por los bienes que recibe, y deleite, que tiene en el alabar este gran Señor. El ter: cero es por lo que Dios es en si. Porque, aunque el Alma no recibiefe algun deleite, le alabaria por quien eles. Acerca del agradecimiento tiene otros tres Primores principales. El primero agradecer los bienes naturales, y espirituales, que harecebido, y todos 16 beneficios. El segundo es la deletacion grande, que tiene en alabara Dios, porque con grande vez hemencia fe ab forue en esta alabança. El tercero es alabança folo por lo que Dios es; lo

qual es mucho mis fuerte il la la me

en sing fil in a body deleitable. The office hand FELL LESTON LESTON LA MACENTAL BETTE

44. Gaverina his and abbase 129 suprespending CAN-



brofa mara mis quo effi llema de bianta electrica con mali Quan manfo , y amoro for our sasharilah antunp Recuerdus en mi seno, al ser la la mortano cil Donde secretamente solo mo ras! T en tu aspirar sabroso De bien y gloria lleno Quen delicadamente me enamoras!

### DECLARACION

Onniertese el Alma aqui à su Espos fo con mucho Amor, estimandole, v agradeciendole dos efetos admirables, que el a vezes en ella haze por medio desta Vnion: notando tambie el modo con q los haze, y el efeto, q

CONSTRUCTION OF THE PROPERTY O

en ella reduda de fto. El primer efeto es l'ecuerdo de Dios en el Alma: y el modo con é efte se haze, es de mansedubre y Amor. El segudo es Aspiració de Dios en el Alma: yel modo defte es de bié, y gloria, que le comunica en la Aspiració, Y lo q de aqui en el Alma redunda, es enamorarla delicada, y tiernamete, y al'si , )加加州

es como si d'xera: El Recuerdo, si hazes, d'VERBO Esposolen el centro, y sondo de mi Alma, en si secre ta, y calladaméte solo como Señor della moras, no solo como en tu casa, ni solo como en tu mesmo lecho, sino tabien como en mi propio seno intima, y estrechaméte vnido; quá mansa y amorosaméte le hazes! (esto es, grandemente manso y amoroso): y en la sabrosa aspiracion, que en este Recuerdo tuyo hazes sabrosa para mi, que està llena de bien, y gloria; con quanta delicadeza me enamoras, y asicionas de ti! En lo qual toma el Alma semejança del que quando recuerda de su suemo respira: porque a la verdad ella assis lo siente.

### 

## VERSO I. T II.

## QVAN MANSO, Y AMOROSO RECVERDAS EN MI SENO.

VC H AS maneras de Recuerdos
haze Dios al Alma: tantas, que si
las vuiesemos de contar, nunca
acabariamos. Pero este Recuerdo
que aqui quiere dar el Alma à entender, que haze el Hijo de Dios,

es (à mi ver) de los mas leuantados, y que mas bié la haze al Alma. Por q este Recuerdo es vn mouimiento, que haze el VERBO enlo profundo del Alma, de tanta grandeza señorio, y gloria, y de tan intima sua-

uidad

nidad: que le parece que todos los balfamos, y especies odoriferas, y flores del mundo se trabucan, y me. nean reboluiendose para dar susuauidad: y que todos los Reinos, y Senorios del mundo, y todas las Pote. flades, y Virtudes del Cielo se mueuen: y no solo esso, fino que tambien todas las virtudes, sustancias, y perfeciones, y gracias de todas las cofas criadas reluzen y hazen el mismo mouimiento todo à vna, y en vno. Porque (como dize San Juan) todas las cofas enelson Vida. Y en el viuen, y son, y se mueuen: como tambien dize el Apostol. De aqui es, que queriendose descubrireste gran Emperador al Alma, y mouiendose por esta manera de ilustracion, sin mouerse en ella el g (como dize Isaias) trae su Principado sobre su om- Isai 96. bro, que son las tres maquinas celeste, terrestre, y infer nal, vilas cofas que ai en ellas, sustétandolas todas (co mo dize San Pablo en el Verbo de su Virtud: todas à vna parezcan mouerse. Al modo que si se mouiese Heb. 1.3? la tierra, se mouerian todas las cosas naturales, que ai en ella: assi es quando se mueue este Principe (en el fentido dicho) que trae sobre si su Corte, y no la Corte à el. Aunque esta comparacion es arto impropia. Porque acà no folo parece mouerfe, sino que tambien descubren las bellezas de su Ser, Virtud, y Hermosura, y Gracias, y la raiz de su duracion, y Vida en el Porq alli conoce el Alma, como todas las criaturas inferio res, y superiores tienen su vida duración, y fuerza en el, y entiende lo que dize en el libro de la Sabi. Proue & duria: Por mi reinan los Reyes:por mi gouiernan los 1. Principes, v los Poderosos exercitan lusticia, v la entienden. Y aunque es verdad, que echa alli de ver el Alma, que estas colas son distintas de Dios en quato Hhhh

Ioan. 6. 64.

A810.17 18.

tienen ser criado, y las conocealli en el con su fuerza raiz, y vigor: es tanto lo q conoce fer Dios en fu Ser co infinita eminécia de todas ellas; q las conoce mejor en este su Principio, q en ellas mismas. Y este es el deleite grande deste Recuerdo, que es conocer los esetos por su causa. Y el como sea este mouimiento en el Alma siendo Dios inmoble, es cosa marauillosa. Porq fin mouerfe Dios, es ella inouada, y mouida por el, y le le descubre con admirable nouedad aglla diuina Vida y el fer, y armonia detoda criatura, tomando la caufa el nombre del efeto, que haze. Segun el qual efeto se puede dezir, que Dios se mueue, como el Sa. bio dize, q la Sabiduria es mas mouible, q todas las co sas mouibles: no porq ella se mueua, sino porque es el principio, y raiz de todo monimiento: y permaneciedo en li estable (como dize luego) rodas las cosas innoua: y assi lo que alli quiere dezires, q la Sabiduria es mas actina, que todas las cosas actinis. Y assi deue mos aqui dezir, que el Alma en este mouimiento es la monida, y la recordada, y por esso la pone bien pro. piaméte nombre de Recuerdo. Pero Dios siépre se esthassi, como el Alma lo echó de ver, moniendo, rigiédo, y dando ser, virtud, gracias, y dones à todas las cria. turas, teniendo! as todas en si virtual, y presencial, y e. minentissimamente, viédo el Alma lo que Dios es en fi,y lo que es en las criaturas. Afsi como quien, abriendole vn Palacio, ve en vn acto la eminécia dela persona, que està dentro : y ve juntamente lo que està haziendo. Y assi lo que yo entiendo, como se haga este Recuerdo, y vista del Alma es, que la quita Dios algunos de los muchos velos, y cortinas, q ellatiene antepuestos, para poder ver lo q el es: y entonces trasluze-

fe, y

le, v divisale sauna algo escuramente, porq no se quita todos los velos, pues queda el dela Fe) aquel rostro Di uino lleno de gracias: el qual como todas las cosas eftà mouiendo con su Virtud; parece juntamente con el lo que está haziendo. Y este es el Recuerdo del Alma. Aunque tambien à la verdad, como quiera q todo el bien del hombre venga de Dios, v el hombre de suyo ninguna cosa pueda, que sea buena: con verdad se dize. que nueftro Recuerdo es Recuerdo de Dios, y nueftro leuantamiento es leuantamiento de Dios. Y assi quando dixo Dauid : Leuantate Señor : porque duermesses como si dixera: Leuantanos, y recuerdanos, porque estamos caidos, y dormidos. Dedonde porque el Alma estana dormida en sueño, de que ella ja mas pudiera por si misma recordar: y solo Dios esel que le pudo abrir los ojos, y hazer este Recuerdo; mui propiamente le llama Recuerdo de Dios, diziendo, Recuerdas en mi sono.

Vob ac

\* b. I

Job.

#### 

## TERSO TO INST

### RECVERDAS EN MI SENO.



Ecuerdanos tu, y alumbranos Señor mio, paraque conozcamos, y amemos los bienes, que siempre nostie. nes propueflos, y conoceremos, que te mouiste à hazernos mercedes, y q te acordafte de nofotros. Toralmente

es invisible lo que el Alma conoce, y siente en este Re enerdo de la Escelencia de Dios en lo intimo del Alma, q es el sueño suyo, que aqui dize. Suena en el Alma Hibbh 2 detris

vna Potencia inmensa en voz de multitud de Escelencias de millares de millares de Virtudes, en las qua les parando el Alma, y deteniendofe, queda ella terrible, y solidamente ordenada como huestes de exercitos, y fuauizada, y agraciada en aquel, que encierra to-

das las suauidades, y gracias de las criaturas.

Pero serà la duda: Como puede sufrir el Alma tan fuerte comunicacion en la carne, que en efeto, no ai fujeto, y fuerza en ella para fufrir tanto sin desfallecer! Pues que de solamente ver la Reina Ester al Rei Asuero en su trono con vestiduras Reales, y resplandeciendo el oro, y piedras preciosas, temio tanto de verle tan terrible en su aspeto, que desfallecio, como ella lo confiesa alli diziendo, que por el temor que le hizo su gran gloria, porque le parecio como vn Angel, y su rostro lleno de gracias, desfallecio: porquela gloria oprime al que la mira, quando no le glorifica. Pues quanto mas auia el Alma de desfallecer aqui, pues no es Angel al que conoce, fino al mesmo Dios, y Señor de los Angeles con su rostro lleno de gracias de todas las criaturas, y de terrible poder, y gloria, y voz de multitud de Escelencias? De la qual dize Iob: Si apenas podemos oir vn pequeño filuo della: como se podra sufrir la grandeza de su trueno? Y en 10b. 23. otra parte dize: No quiero que entienda, y trate comigo con mucha fortaleza, porque por vétura no me oprima con el peso de su grandeza. Pero la causa por qel Almano desfallece, v teme en aqueste Recuerdo tan poderoso y glorioso, es por dos cosas. La pri mera, porque estando ya el Alma en estado de Perfecion como aqui està, en el qual està la Parte inferior mui purgada, y conforme con el Espiritu, no siente el

detri.

Tob 26. 14.

6.

detrimento, y pena, que en las comunicaciones espintuales suele tener el Espiritu no purgado, y dispuesto para recebirlas. La fegunda, y mas principal caufa es la que se dize enel primer Verso, q es mostrarse Dios manfo, y amorofo. Porque assi como el muestra al Alma esta grandeza, y gloria para regalarla y engrandecerla:assi la fauorece, y conforta amparando al Natural, mostrando al Espiritu su grandeza con blandura, y amor. Lo qual puede mui bien hazer el que con su diestra amparò à Moisen, para que viese su Gloria. Y assi tanta mansedumbre, y amor siente el Alma en el; quanto Poder y Señorio, y Grandeza; porq en Dios es todo vna mesma cosa. Con lo qual es el deleite fuerte, y el amparo fuerte en manfedumbre, y Amor, para sufrir suerte deleite. Dedonde el Alma queda a poderosa, y fuerte, antes que desfallecida. Que si la Reina Ester se desmayò, sue porque al principio el Rei se le mostro no fauorable, sino (como alli dize) co los ojos ardientes, y encendidos le mostro el suror de su pecho Pero luego que la fauorecio, y estendio su cetro tocandola con el, y abraçadola, boluio fobre si, auiendola dicho, que el era su hermano, que no temie fe. Y assi auiendose aqui el Rei del cielo desde luego con el Alma como su Esposo, y hermano, no teme el Alma. Porque en mostrandole en mansedumbre, y no en furor la Fortaleza de su Poder, y el Amor de su Bondad; la comunica la Fortaleza, y Amor de su pecho, saliedo à ella de futrono como Esposo de su Talamo, donde estava escondido: y inclinado à ella, tocandola con el cetro de su Magestad, y abraçandola como hermano: y alli las vestiduras Reales, y fraga. cias dellas, que son las Virtudes admirables de Dios: 177 Hhh 3 alli

10.

alli el resplador de oro, q es la Caridad, y luzir las pie dras preciofas de las Noticias fobrenaturales: y alli el roftro del VERBO lleno de gracias, o enuifien, y viften a la Reina del Alma; demanera, q transformada ella en estas Virtudes del Rei del Cielo, se ve hecha Reina, y que se puede con verdad dezir della lo que Pla. 44 dize Dauid: La Reina estuno à tu diestra con vestiduras de oro cercada de variedad. Y porq todo esto pa. fa en lo profundo del Alma, dize ella luego: Dondefecretamente folo meras. Alio Mi 6 taqua mile to me

> ne ment of the least of the control of the control

entre of Flow VERSO STILL assurption A

DO NDE SECRETA MENTE SOLO MORAS.

Yaran IZE que en su seno mora secretan éte: porqicomo auemos dicho enel fon do de la sustancia del Alma, Poten-M cias se haze este dulze abraço. Es pues de saber, q Dios en todas las Almas mora secreto, y encubierto en la fustancia dellas porque si esto no suese, no podria ellas durar. Pero ai mucha diferécia en este moramporo, en vnas moraagiadado, y en otras mora defagradado. En vnas mora como en su casa, madando, y rigiedoloto. do: y en otras mora como estraño en casa agena, dode no le dexan mandar, ni hazer nada. Dode menos Apetitos, y gustos propios moran; es donde el mas solo, mas agradado, y mas como en casa propia morarigiendola, y gouernandola: y mora tanto mas fecreto, quanto mas solo. Y assi en esta Alma, en que va nin-

gun

gu Apetito mora, ni otras imagines, ni formas de otras cofas criadas; fecretifsimamente mora con tanto mas intimo interior, y estrecho abraço: quanto ella està mas pura, y fola de otra cofa q Dios . Y assi està se creto porque a este puesto, y abraço no puede llegar el demonio, ni Entendimiento alguno alcançar bien à faber como es. Pero à la mesma Alma en esta Perfecion, no le està secreto; q siempre le siente en si: sino es segun estos Recuerdos, que quando los haze, le parece al Alma, que recuerda el q estaua dormido antes en su seno: que aunq le sentia, y gustaua, era como el Amado dormido en el seno. O quan dichosa es esta Alma, q siempre siente estar Dios reposando, y desca fando en su seno! O quanto le coniene apartarse de co fas, huir de negocios, viuir con inmensa tranquilidad! porq vna motica no inquiete, ni remueua el Ieno del Amado. Alli està de ordinario como dormido en este abraço có el Alma: al qual ella mui biéfiente, y de or dinario mui bié goza. Porq fi estuuiese en ella fiépre co mo recordado, q feria comunicadole las Noticias, y los Amores, ya seria estar en Gloria Porg si vna vez q recuerdată solamete abriedo el ojo, pone tal al Alma, q seria, si de ordinario estuniese en ella bien despierto? En otras Almas, quo han llegado à esta Vnion, aunque no està desagradado: por quanto aun no estan bien dispuestas paraella; mora lecreto: porque no le sienten de ordinario; sino es quando el las haze algunos Recuerdos fabrosos, aunque no son del genero deste, ni tienen que ver con el . Pero al demonio, y al Entendimiento no le està tan secreto como estotro: porqtoda via podria entender algo por los moui mientos del Sentido: por quanto hasta la Vnió no està Hhhh 4 bien

bié aniquilado: que toda via tiene algunas acciones por no ser el totalmente espiritual. Mas en este Recuerdo que aqui el Esposo haze en esta Alma perseta, todo es perseto: porq el lo haze todo en el sentido dicho. Y entóces en aquel escitar, y recordar al modo de qua; do vno recuerda, y respira, siente el Alma la respiracion de Dios, y por esso dize: Y en tu aspirar sabroso.

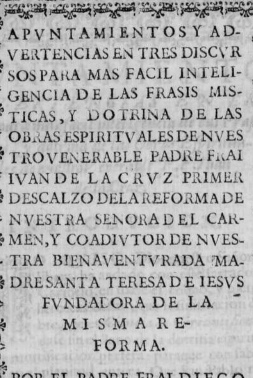
VERSO JIII. V. Y VI.

Y ENTV ASPIRAR SABROSO DE BIEN, Y GLORIA LLENO. QVANDELICADAMENTEMEENAMORAS

> Naquel aspirar de Dios yo no quer ria hablar, ni aun quiero: porque veo claro, que no le tengo de saber dezir; y parecenia menos, si lo dixese. Porq es vna Aspiracion, que Dios haze al Alma, en que en aquel Recuerdo de la l-

to conocimiento de la Deidad la aspira el Espiritu Santo con la misma proporcion, que es la Noticia, que la absorue profundissimamente, enamorandola delicadissimamente segun aquello que vio. Porque siendo la Aspiració llena de bien, y gloria, la lleno de bondad, y gloria el Espititu Santo, en q la enan ora de sisobre toda gloria, y sentido, y por esso lo dexo.

FIN.



POR EL PADRE FRAI DIEGO
DE IESVS CARMELITA DESCALZO, PRIOR DEL CONVENTO DE TOLEDO.

IMPRESO EN ALCALA EN CA SA DE ANA DE SALINAS, ANO,M.DC.XVIII.

Come brown to the land board to be board to be

ENCLASED TRESIDIA SPARAMARESCIE BENCIA DELLAS OVENERABLE IN WANDELACRYZ LESANTA TERESADI EPOR IL PADRE FRA DE IEST'S CARMEDIAN DESAULISMEN OF PORT OF THE PARTY OF the group is about any cib



commission to buy selected the selection of a

## APVNTAMIENTOS

T ADVERTENCIAS EN TRES

Discursos paramas facil inteligencia de las Frasis misticas, y docrina de las Obras Espirituales de nuestroV enerable P.F. Iuan de la Cruz.

#### INTRODVCION.

Dios nuestro Señor, que ta liberal ha andado con este sagrado Monte Carmelo, en darle el colmo, y plenitud de heroicas obras, que la sinificación de su nó bre, que es Ciencia de Circuncisson, quedase sin el lleno de la dotrina espiritual, cir

cuncisson, y mortificacion perfeta; paraque con saber, y obrar vuiese en el plenitud entera. Que San Pablo riquezas y plenitud de Entendimiento puso quando dixo: Inomnes divitias plenitudinis Intellectus. Y de la Voluntad, obras, y ciencia juntandolo todo. Pleni essis dilectione repleti omni scientia. Como participació al sin de aquel Señor, que està lleno de gracia, y de verdad, y de cuya plenitud reciben todos. Y assi auiendo dado à este Monte sagrado con esta nueva Resormacion, tan lleno espiritu de santa Circuncisson, y mortificacion perseta; tan copioso, y colmados siu tos de Santidad, y Virtud; quiso por suBondad, y Misericor dia, que sue se en proporcion la dotrina, dando a los que liti a comen-

començaron à leuantar este gran Edificio de piedras viuas, à los que reengendraren en IESV CHRISTO estos Hijos Primitiuos Carmelitas pequenuelos, y varones junto, pan de vida, y entendimiento: Vt vibarent pune vita, co intel. lectus, para fultentarlos y criarlos hasta ponerlos en estado de denida Perfecion. Los dos à quien con particularidad re conoce como à Padres, y fundamentales piedras esta nuena Reforma, son NVESTRA MADRE SANTA TERESA DE IESVS FUNDADORA, Y SV CO ADIV TOR FIDELISSIMONVESTRO VENE RABLE PADRE FRAIIVAN DELA CRVZ Primer Descalço della, de quien la Santa en sus Libros da maravillofo testimonio . Solia dezir, que el Padre Frai Igan de la Cruz era una de las Almas mas puras, y Santas que tenia Dios en su Iglesia: y que le ania infundido su Magefud mui grandes riquezas de puneza, y sabiduria del Cielo, y que no se podia bablar de Dios con el por que luego se eleuana y trasponia. Han dado tambien mara nilloso testimonio del sus Obras, y Santa Vida, (de que ya està dicho algo aunque en resunta al principio desteLibro)v le van dando cada dia los milagros, y maranillas, que por el haze nuestro Señor: y à lo que alcanço, es notabilissimo el que se puede sacar dellos maranillosos Tratados, y Escritos suyos, como luego ponderaremos. Eslos dos PADRES (pues) que se pued en lamar mui bien Hijos, y Padres del Carmelo; tuuieron la Ciencia de Circuncifion, que su nóbre predica, en su punto. Bien se ve esto en la dorrina de nuestra MADRE SANTA, (que como diuina y celestial la aprueuan todos ) la qual dotrina celettial y diuina lo es notablemente en materia de quitar demassas, cercenar afecos,y defeos, y de encaminar à las Almas a que en fuma descalecz de Alma y cuerpo, v en perfer a pobreza de espiritu vayan à Dios, como se sabe, y se ve en sus Libros tan leidos, y tan estimados de rodos, y mas de los Doctos, Esprituales, y Perfetos. La dotrina de NVESTRO VENERA-TELUTION

BLE PADRE en esta materia de circuncidar cercenar, mortificar, defapropiar, deshazer, aniquilar a vna Alma, (Y con todos estos nombres aun no lo declaramos bien es tan particular, tan penetradora, y (si dezir se puede assi) tan sin piedad en cortar, y apartar todo lo que no es purissimo Efpirituique espanta a quien la lee, y a bueltas de la precision vanotomia mistica, que va haziendo en vna Alma, la va jun tamente enseñando con vn modo tan suaue, y sin arte, tan eficaz, v artificiofo; que lo mas escuro, y dificultofo parece q fe allana en levendolo, y al punto da gana de obrarlo. Va la enamorando, paraque llegue, apetezca, y pratique cosa tan superior; y se resuelua, y determine de quitar de si todo aque Ilo, aunque sea bueno, que no dize mayor Persecion . Va la tambien con fanta admiracion atemorizando, paraque y a no solo tema pecados graues, y leues; sino imperfeciones, y tibiezas, y qualquier cofa, que no ayude y lleue à la perfeta semejança con Dios de la manera, que en esta vida es posible. Descubrese claro en esta dotrina celestial, quan bien dixo San Pablo, que la palabra de Dios es cuchillo de agudos, y penetradores filos, pues aqui no folamente puco dinidir lo Sensible y corporeo de lo Racional y inteligible; fino q llegò a lo mas intimo, a la medula y sustancia del Alma, y Espiritu, y alli hallò que dinidir y apartar con notable agudeza, y erudicion, particularmente de Escritura: hazier do ynos Tratados, no ya de sustancial, y espiritual dotrina; siro de quinta effencia de Espiritu, como lo vera el que despacio les levere, y rumiare : mostrando bien en ellos la plenitud q tenia de aquel dinino Espiritu, que en el Capitulo 7. de la Sabiduria le llama: Subtilis, differtus, acutus, que finifica fegun la Griegalicion: Acutum aliquid ad inftar mucronis det fpiais Y juntando con el primer nombre de los de aquel ver To, que es Spiritus intelligentia, elle de agudeça, y filos para cortar, y circuncidar; se hecha de ver, que es con particularadad Autor desta dotrina, vCiencia de Circurci sion mislica,y espiritual. Y assi que el que en figura de pale ma asissio, y enseño à nuestra MADRESANTA; en figura de resplanliii 3

dor y luz penetradora afilada, y aguda tomò posession de la Voluntad, y Entendimiento de nuestro gran PADRE no solo para enseñarle a el, sino para hazerle Dotor, y Maestro de de los que en grado leuantado de Oración, y Espiritu tra-

tan de seruir a nuestro Señor.

De aqui se siguen dos cosas dignas de aduertencia, y otra aduertire yo despues. La primera, que como es la dotrina tan sebida, algunos para aprouecharse della, y acomodarla mas a su espiritu humanandola vn poquito, o esplicandola à su modo, y segun lo que alcançauan alli; ya la recopilauan y hazian como abstractos della; ya quitanan, o mudauan, o declarauan algunas cosas, porque como las hallauan en el testo, no las entendian, como a mi mesucedio con vna persona bien graue. Y assi andauan los traslados diferentes, y a penas se hallaua vno que concertase con otro, y unu pocos con su Original. Hanse mirado con atención diserentes escritos, y papeles destas Obras, y buscado con cuidado los Originales, y assi sale conforme a ellos este testo impreso, que es el

verdadero, y legitimo.

La segunda cosa que aduierto es, que nuestro Venerable Padre en estos Tratados no començo por la dotrina, q se dene dar à los principiantes, ni a los que toda via caminan, y deuen caminar por via de meditacion, y discurso, y van por esto corporal y sensible rastreando lo inteligible y espiritual en grado imperfero, y comun : aunque para estos tambien se pueden sacar de sus Escritos admirables documentos, y pinta marauillosamente muchas de las imperfeciones que tienen. Pero de aqui no se ha de facar, como algunos mal infiere, o apuntan, que esta dotrina condena, o no aprue na el camino de meditacion, y discurso, y de adquirir la mortificacion, y Virtudes en sus principios por medios que toquen, y se aprouechen de lo sensible, y racional, y de lo que en sobrenatural orden aun puedetener nombre de adquisito, por interuenir mucho de nuestro discurso, traba jo, abilidad, y diligencia, aunque ayudada y fobrenatura lizada per D ios.

de la population at al

Y quq

3178

Y que esto sea assi prueuase lo primero, porque el esprefamente lo aprueua, y dize auerse de ir por esse camino, hasta que ava fenales de que nuestro Señor quiere pasar al Alma à fenzilla, y mas fobrenatural Vilta, o Contemplacion, de las quales fenales habla maranillofamente en el Capitulo treze, y catorze del Libro fegundo de la Subida del Monte Carmelo. Lo segundo porque si el estado perfeto de que el tomo por afunto tratar, es a esso superior, y loescluye, como lo que es mas perfeto a lo que es menos, claro esta que quien de esse estado trata, no lo ha de aprouar para el : y no aprouarlo para los que estan ya mui adelante, y han llegado a la Via vnitiua, o tratan della, no es absolutamente no aprouarlo. Assi como el que dixese que al hijo crecido le den pan con corteza, y que no mame; no por esso condena, ni quita el mamar al rezien nacido. Semejança de que vío San Pablo en el capirulo quinto a los Hebreos. Esto se vera mejor quando en el Discurso segundo tratemos la alteza del Estado, y perfecion a que puede llegar vna Alma en esta vida, y qual sea el que se llama de Caridad perfeta, segun la comun division, de que hizo mencionSanto Tomas enla Secunda secunda Question veinte y quatro Articulo nono, y a la que encamina effe. VE NERABLE PADRE.

La Tercera cosa, que yo aduierto es, que algunos han reparado porque NVESTRO VENERABLE PADRE en esta sin dotrina tan subida, como alega tanta Escritura, no trae tambien lugares de Santos, pareciendoles, que no deue ser esta dotrina tan conforme a ellos', pues no se citan. Pero el engaño es manistelto como veremos, y la razon de no traer Santos es, porque este VENERABLE PADRE no pretendio alargarse antes abreuiar, y dar la sustancial leche de la dotrina, no tanto para que hizuese ruido con autoridades, y erudicion, quanto paraque se praticase, y sustante a prouecho de la Escritura sagrada, donde hallo quanto quiso (al sin como en el guarda joyas, y casa de Tesoro de la Sabiduria de Dios,) y con ligio 4

os lugares della dio a entender marauillofamente lo que sen tra, y bastantissima autorida la sus Escritos paraque sormasen graue, y sultancial conceto de la dotrina los que la quisiesen praticar, y en lo demas cerceno, y abreuio por las ra zones dichas. Y porque asentando que su dotrina era tan consorme a la diuina Escritura, no se podra dudar ser mui recebida de los Santos, y mai consorme a lo que ellos dixe ron, como en los Discursos destos Apuntamientos se vera.

#### 

#### DISCURSO PRIMERO

De como cada Arte, Facultad, o Cienciatiene sus Nobres, Terminos, y Frasis. Y como en la profesion de-Teologia Escolastica, Moral, Positiua, y meuho mas en la Mistica ai lo mismo. Y que como en la verdad se conuenga, se ha de dexar à los Profesores de las Facultades libertad, para que puedan Vsar de sus Frasis, y Terminos.

ODO lo que en este titulo se ha dicho es ello por si tan claro que tenia poca, o ninguna necessidad de prueua, y consirmacion. Pues el Arte, Ciencia, o Facultad con el mismo nombre de facultad declara la que tiene para poner nombres, buscar modos, y srasis con que declarat, y dar a entender las verdades que profesatanto que es propiedad algunas vezes vsar de impropiedades, y barbarismos, y gran gala del Retorico, (y mucho mas del que trata cosas de mucha importancia, y cuya inteligencia es may necessaria) no reparar a vezes en la propiedad literal de los terminos, ni en la elegancia, o salta della,

quan io suere necesario para la sustancia de la inteligencia.
Como lo dixeron dininamente S. Agustin, y S. Gregorio el

pri-

primero en el Tratado segundo sobre San Juan reparando en aquella palabra del Euangelio : Qui non ex farguinibus, la qual en la lengua Latina no tiene mucha propiedad, dize afsi: Dicamus ergo, non timeamus ferulas Grammaticorum, dum tamen ad verstatem folidam, & certiorem fonfum ters eniamust Reprebendit qui intelligit, ingratus quia intellexit. No se repare con demasiado cuidado en reglas de Retorica, o de elegancia: porque los nombres, y las palabras se ordenaron à declarar la verdad, y à que se diese noticia della . Y assisi con terminos, aunque parezean in propios y barbaros, le cofigue esto mejor; l'uenos son : y quien entendier do la verdad por ellos, reprehendio al que se la dio à entender, desagradecido es. Lo mismo dixo Sa Gregorio in Epistad Leandrum. De aqui es que lo que el Logico llama Especie, dize el Iuris confulto genero, y lo que aqueillarra Individuo, effe llama E [pecie.

No puede ser principio mas asentado en Filosofia natural que dezir, que el todo es mas que su parte: y conrodo en materia politica de Leyes, y de gouierno dixo diuinamente Platon Dialago 3. de Legibus, que la Republica, y potécia de los Griegos auia perdido mucho de su lustre, y quedado casi consumida: Quia illud rectissime dictum ab Hesic do: Ignorarunt, dimidium non numequamplus esse quam totamidimid um enim moderate se babes. En materia de gouierno mas es la mitad que el todo, porque este nombre mitad suena moderación y temple: y exercitar siempre el Superior la

totalidad de su poder, no es conueniente.

El Filosofo moral en oyendo demasia, dira que es estremo y esceso que sale del medio, que se requiere para Virtud, y assi reprehensible y viciosa. Pero en frasis de Escritura à cada paso se vera el nombre de demasia aplicado à cosas perfetas, y Diuinas. En S. Pablo à Dios Proter nimiam Charitatem, qua dilexit nos Deus. En David à los justos: Beatus vir, qui timet Dominum: in mandatis eius volet nimis.

Lo mismo digo destas palabras soberuia, y suror, que suenan esceso reprehensible, y cosa desordenada: y con todo de Dios dize el Profeta: Iuravit Deminus in superbiam lacet (id est) propter se ipsum, qui est bona superbia laceb, y Cayetano ley ò del Hebreo: Deminus regnavit, superbia indutus est. Y el suror muchas vezes en sus Psalmos le aplica Dauid a Dios, y S. Dionisio a las espirituales Sustancias diziendo: Furibundum significat corum intellectual e fortitudine, cuius no uissima (idest per sectissima) post quam non est a sa melion (dixo vn Comentador) suror est imago. Larazon desto mui a la larga la diremos despues.

Tambien la Teologia escolastica no admire macula, sino a donde ai culpa, y en Teologia mistica se llama macula qual quier toque, o particular representacion de objeto sensible, y qual quier cosa que impide la mayor ilustracion de Dios: y en los Angeles inseriores se pone purgacion, quando son ilustrados, y alumbrados de los superiores, de que mas larga-

mente diremos despues.

La aniquilación dira el Filosofo, y el Teologo escolastico, que es va total dexar de ser, demanera que no que de del ente ni existencia, ni sorma, ni vaion, ni materia, que es el primer sujeto, que agora en las generaciones, y corruciones siempre dara Pero el Mistico dira que aniquilarse el Alma es va faisto descuido, y desamparo de si, tal que ni por memorir, ni por asicion, ni por pensamiento le pase cuidar de si, ni de criarura, para poder transformarse totalissimamente en Dios:

6. I.

Lo

Lo qual declarò dininamente S. Bernardo en el Serm. 85. sobre los Cantares, donde despues de auer tratado de particulares grados de perfecion que lleuan al Alma a la Vnion, y fruicion de Dios que puede auer en esta vida, dize assi: Per gat quisforhtan quarere à me, quidfit verbo frui? Respondeo, quer t potius expertum, à quo id querat. Aut lid mubi experiri darecur, putas me posse eloqui quod inefabile est? Audi ex. pertum: Sine mente excedimus Deo, five fobrij fumus vobis. Hoceft: Aliad mibi cum Deo solo arbitro, aliad vohisum. Mibi illudlicuit experiri, sed minime eloqui. O quisques curio sus es sire quid sit boo verbo frui para illi non curem, sed mentem; nondocet boc lingua, sed docet Gratia: absconaitur à sapientibus, & prudentibus, & revelatur paraulis. Magna fratres, magna, & fublimis virtus humilitas, que promeretur qued non doceturid qua adipifei quod non valet addifoi digna à ver bo . of de verbo concipire quod suis ipfa verbis explicare non potest. Curbos? Non quia sit meritum, sed quia sit placitum toram Patre Verbi Sponsi anima Iesu Christs Domini nostri. Las quales palabras declararemos despues.

San Buenauentura en el Itenerario mentis in Denm cap.7. despues de auer traido mui a la larga el lugar de San Dionisio de Mistica Teologia, donde dize como se ha de dexar lo vilible, v inuifible, concluyendo : Etenim te ipfa & omnibus immenfarabili . O abjoluto pura mentis excessu ad saperessentialem Divinarum tenebrarum radium omnia deferens 6- ab omnibus absolutus ascendes , entra diziendo : Si ausem quaras, quomodo bac fiant? interroga Gratiam, non dostrinam : defiderium , non intellestum : gemitum orationis , non ftadium lectionis : Sponfum , non Magistrum: Deum , nonhommen : caliginem , non claritatem : non larem , fed ignem totaliter inflamantene , & in Deum exceficis vectionibus , & ardenifsimis affectionibus tranfferencem. Quem ignem verd falus ille percipit, qui di. eir: Suspendium elegit anima mia, & mortemoffamen. Quam mortem qui diligit, videre potest Deum, quia indubitanter verum est: Non videbit me bomo & vi-KKKK 1 2168

& viuet. Moriamur ergo, & ingrediamur in caliginem imponamus silentium solicitudinibus, & concupiscentist, & phan-

&asmatibus.

En materia pues (como dizen estos Santos) tanalta, y tan espiritual, donde la esperiencia vence a la dotrina; donde el que sabe, no lo sabe dezir; donde es maestra no la lengua, fino la Gracia; donde la humildad alcança lo que de buel o se va, y aprende lo que no se puede enseñar ; donde la Palabra fustancial del Padre haze tales maranillas, que con palabras no se pueden declarar, como en la primera Autoridad dixo marauillofamente San Bernardo; y donde como aora dixo San Buenauentura, no ai que regirfe por Entendimiento, ni por reglas de Maestros; donde el gemido de la Oracion, y el trato de Dios como Esposo, la esperiencia, y fuanidad celestial es la escuela y enseñança; donde la clari. dad daña, y la escuridad alumbra; donde no ai que aguardar lo que se ve , ni con discurso se alcança ; sino la sazon , y punto que da el fuego de Amor; donde la muerte y santa desesperacion es santa disposicion para esta Vida diuina: como pondremos tasa, limite, orden, y modo en los terminos conque tan superior cosa se ha de declarar, queriendo que cofa tan fin termino, y tan inefable pale por las reglas ordinarias si transcender las comunes frasis, y terminos guardadas para escuelas, para discipulos, y Maestros, artes y modos que sepueden enseñar; y faber.

Licencia tiene el Mistico (como se sepa que en la sustancia de lo que dize no contradize a la verdad) para alentarla, y ponderarla, dando a entender su incomprehensibilidad y alteza con terminos imperfetos, per setos, sobreper setos, contrarios y no contrarios, semejantes, y desemejantes; como de todos tenemos exemplos en los Padres misticos, particularmente en San Dionisso Areopagita. El qual en el Capitulo segundo de Cœlesti Hierarchia trae vna locución missica, que casi abraça todo lo dicho, hablando de la escelencia del gozo, y que erud de que gozan aquellas Sustancias

intele-

inteletuales (que hiziera fi tratara de la increada, y Diuina.) Para declararla pues, faltandole terminos, o transcendiendo de proposito los comunes, despues de auer puesto en ellas furor, irracionabilidad, y infensibilidad, entediendolo to do a lo fobreentendido, como el habla; llegando à tratar de la quietud de que gozan, dixo que tenian Imminem quieten quietud cruel, y furiosa, siendo lo mas desemejante, y contra

rio que puede auer a quierud la crueldad y furia.

Hizolo empero con diuino acuerdo, pues por lo que dizo de quietud quitò lo imperfeto de furta, y co dezir eruel y furiofa quietad, declaro la perfecion, y escelencia deste sosiego. Porque aquien oye quietud no mas, parece que se le ofrece vna cosa ociosa, tibia, y fria, remisa, de pocos grados y perfecton. Pero quien a la quietud le junta eruel y furiosa quitada ya la imperfecion de la furia con la quierud, dio a en tender la fuerça, perfecion, intencion, y (digamoslo assi) la infufrible, o incomprehensible escelencia desta quietud, y el esceso que tiene sobre lo imperfeto, que en nosotros pafa. If is occupanted the limbs por noning place a of our series was a remarkant to the series of the series

en los terminos conque ten lupicatos colas le ha ale decle-

R esto le parecio a San Dionisio en este Capitulo se gundo, que destas cosas altas y Dininas mas nos de clarauan los terminos del todo desemejantes, y con trarios; que los semejantes, y que suenan algo de proporcion. Dize pues afsi. Si igitur negationes in Diuinis vera; affirmationes vero incompacte: obscuritati arcanorum magis aptacft per dissimiles formationes manifestatio. Quinvero, of quod nostrum animum reducant magis dissimiles si militudines, non existimo, quenquam bene sapientem contradi-Gere. Donde dixo mui bien Hugo de Santo Victor: Non folum ideo dissimiles figurationes probabiles sunt, quò dsupermandialium excelentias oftenaunt fed ideo etiam, quod noftrum animum m agis , quam similes figurationes a materialibus, & corporations reducunt , neque in se quiescere si

Es dezir: Como las criaturas por perfetas que fean, distan infinitamente de Dios, y el las escede sin proporeion: mas perfeto conocimiento de Dios es el que negandolas, nos dize lo que Dios no es; que el que afirmandolas, nos quiere darà entender por perfecion tan corta lo que Dios es . Pues porque para elte conocimiento negatino mas ayuda lo de femojance, que lo femejante, pues la difimilitud niega, y l semejança afirma; mas aproposito es (dize San Dionisio) para el conocimiento de Dios, que en elta vida es escuro, 2prouecharnos de desemejanças. Per dissimiles formationes ma

rifestatice no de la mano al Y en consequencia desto guiando como de la mano al Alma por este camino al fin donde la encamina, porque no pare y se detenga, este gran Padre de la Teologia mistica anide, y dize: que estos desemejantes, y contrarios terminos la ayuda para que no pare, y se detenga en las cosas mate riales, y fensibles: pues quanto las ve mas desemejantes, mas desproporcionadas, y viles ; tanto mejor le dan la mano paraque las de demano, y buele al conocimiento del todo incelectual, y divino. Esto es A corporalibus no firum animum reducant, neque in fi quiefcere finunt . Aniendo elgun peligro, fi fadran femejantes y parecidas, de que nos detunieran en il fin dexarnos dibremente pafar à lo espiritual, y inteligible, donde derechamente el conocimiento, y afecto ha de tirar.

Y assi anadio divinamente Dionisio . Configuens eft , bet enetisfieres facras formationes seduci, auriformes quastam existimantes effe soeleftes Effentias, & quo flam viros fulgue reos decora indutos vestimenta, candidum, 6 igneum innosue respirgentes. Si para declarar la escelencia de vn Angel vísmos de terminos algo femejantes, como fon oro, ref plandores, blancos vestidos, fuego, hermosura, y juuentud; mis facilmente nos enganaremos pareciendonos, que effo

deuen de ser los Angeles.

Pues para quitar esse inconsiniente, y por que no se queden tan baxos en sus concetos, y aprehensiones aquellos aquien no les parece que ai cosa mejor que los bienes visi-

bles:

bles : Quod quidem ne paterentur, qui nibil visibilibus bo nis altius intelligant: entrò la Teologia fagrada, y mui par ticularmente la mistica à remediar este dano viando de imperfetos, impropios, y defemejantes terminos, que picafen al Alma, para que fin detenerfe en ellos, caminafe efpiritual y inteligiblemente al Bien superior alli desemejante, y desproporcionablemente representado . Sanctorum Theclogorum (dize este Santo Theologo) restitutiva sepientia ad indeceras similitudines mirabiliter descendit, non concedens materiale nostrum in turpibus imaginibus qui escare:

purgans vero furfumque ferens.

No parece que se pudo dezir cosa mas bien dicha. La Sabidaria de los Teologos defeando deshazer agravios, y que fe les restituya à las Sustancias espirituales , y mas à Dios lo que fe les deue : porque los que estan mui pagados destas cosas visibles y preciosas, no se contenten con poner en l's Sustancias espirituales esso no mas; y porque entiendan , que todo lo que ai , no puede conuenir con verdad à lo que es innifible, y infinitamente escede à lo mas perseto que se puede ver, y entender suera del . Y assi que todas estas comparaciones, ò proporciones mas son para dezirnos lo que no es, y lleuarnos enfencillo vacio de criaturas al lleno del que sobre escede à rodo, sin dexarnos reposar, mi hazer pie en esso material: mejor sirven, y mas apronechan para esto vnas desemejantes semejanças, como de Aguila, Buei, à Leon, que estas de puro materiales y baxas, nos llenaran à percebir ligereça, paciencia, fortaleça, y dignidad Real, no material como la destos animales, que esso va se ve quanlexos esta de Dios , y de fus Angeles; sino espirirual, y Dinina, à que nosotros no podiamos llegar. Siruen tambien para que viendo tanta defemejança en lo mismo que traemos para femejança , y comparación , lubamos arriba, y enseñandonos à despreciar esto material, y sensible, bagamos prefa en lo escedente, espiritual, y inteli-Court Healbackding the Theodorial Baseley D gible. The new

Por esto declaran mucho mas los terminos imperfe-

fetos (y digamos lo assi) viciosos por esceso, como dezir suror, y sobernia. Porque bien se ve que la corteza, y lo malo
que ai se representa, quando à nosotros se aplican, esta mui
lexos de Dios: y assi que tomar osso terminos que dizen esceso, y cosa suera de todo orden, concierto, y razon; es confesar que el bien à que los aplicamos, es de puro bien, y de
puro sobre perseto, tal que escede todo orden, todo medio,
y concierto natural, y quanto con nuestra razon alcaçamos:
y que todo lo que en las criaturas significa persecion, y escelencia, es mui corto. Y assi que dellas, ya que hemos de tomur alguna frasis, ò nombre; es bien sea de aquello en que
ellas tienen demassia y esceso, sin mirar orden, ni modo. Lo
qual aplicado al sumo Bien, perdio lo que podia sinissicar de
anal, y quedose con lo que de esceso, y grandeza sinissicaua.

Segun esto en los Misticos que tratan de declarar mas altamente quien es Dios, la grandeza de su Amor, y las sinezas Diuinas que en fauor de las Almas haze no como quiera à lo sobre natural, sino à lo sobrenaturalissimo, y no con qualesquiera Almas, sino con las que en esta vida son mui persetas, y llegan al mas alto estado de Union, que assi en comun en ella es posible; sus terminos, aunque parezcan contrarios y desemejantes, no se han de censurar, ni reprehender, antes alabar, si consta de la verdad, que en ellos, y por

ellos fe finifica. erra en maceriali megor firetan , erra en caso maceriali megor firetan

#### vins defemej mel I.In je cas , co as de Aguita,

O que hemos dicho de terminos imperfetos, contrarios, y desemejantes, dezimos tambien de terminos sobrepersetos. Porque como esto de que se crata es inesable, víar de todos terminos, y acudir à todas srasis, declara divinamente, que no ai ninguna que llene, y manisseste, como se deue, la inesable Infinidad, y nuestra incapacidad.

Por esso San Geronimo tratando sobre el Capitulo quarenta de Isatas de la diferencia de articulos, y generos, con que al Espirita Santo llaman las tres principales Lenguas del

mun-

mundo Latina, Griega, y Hebrea, dize que esta le sama con genero semenino: Hebrai appellari generi samenino estati, (need buere apua il los vella dubitati vesti) apristum Sanctum tingua sua, y trae las palabras del Psamo 102. Sient veultan ente in manibus Domina sua. In quo icco animam interpresantur ancillam, b. Dominam Spiritum Sanctum. El Griego via del genero neutro, y el Latino del masculino. Pero no se marauille na lie (dize el Santo) desta grande diserencia. Deus enim intribus principalibus linguis, quibus titulus Dominica Crucis scripius est, passim tribus generibus

appellature of friamus nullius eff. generis.

Y S. Gregorio dixo diuinaméte en el Libro 23. delos Mora les Capitari declarado agllas palabras: Sem lioqui ur Deus. Ligret omnibus, queaDeo nec præserstütepus cogruit, nec futus Tanto ago inco quodlibet tepus ponitur libere, quanto me-Il were. Esta misma viriacion, y el viar ya deste genero, va del orro, enseña q es Dios superior à todo genero, y q por te ner lo perfeto de fuerça y valor, le llama el Latino Spiritus en majculino:y por tener lo perfeto de piedad de mafedum bre y para ampararnos, y regolarnos de maternidad, le llavia con nombre femenino el Hebreoty por fer no como quiera el perfeto, si no lo perfeto mismo, o la misma perfecion, le Il uno el Griego con genero neuro. Afsi tabié declara mara nillofamére la diuma Perfeció y su inefabilidad esta variació, de gla Mistica Teologia vsa, hablado vnas vezes (digamos lo asi)cocertadaméte (ello es)co los terminos q ella al caca or denados y perfetos: y otras no cotenta co esfos, artojadose en vn sinto esceso, y como descecierto, y locura, q es el Exo d mus de S. Pablo, o . n fante imu, q dixo la Siriaca viado de terminos ya imperfet simos, ce mo de seberuia embriaquez, y furor; va sobreperseros, como lo hizo. S. Dionifio de Myflica Teologialuego en las primeras palabras dizié do: Trinitas supersubflatialis , & superdea, & superbona , & cierto no parece é pudo auer mayor encarecimieto, ni reco nociniteto mayor, de q no alcaça nueltros terminos, por mas Teologos que sean, a hablar de Dios, y trazar có el, que dezir

hablando con la Santisima Trinidad, Trinidad sobrediosa.

Por esta inefabilidad, pues, vsan los Teologos misticos de los terminos dichos, y traen locuciones y nombres en sus Escritos, Non proprie, sed transsumptiva como dixeron algunos. Idest, sos sie sumendo, ot explicent rem altiorem, quam

verbis exprimi queat.

Segun esto (pues) se ha de hazer juicio de las frasis y terminos de que vían los Varones misticos, y si se hallare en ellos tambien algun termino, que parece que declara mas de lo que ellos pretenden, ha fe de tomar con el remple, de que la materia es capaz. Aduirtiendo que se vso desse modo de hablar, porque qualquier otro inferior quedana cortissimo, y para dar a entender la escelencia y grandeça de aquello mismo que se declara. La qual sufre algun encarecimiento, desusado termino, qual la frasis de San Bernardo ad Fratres de Vita Solitaria, que la semejança con Dios à que llega el Alma en la perfeta Vnion, la llama Intantum proprie propria; v i non iam similitudo, sed unitas spiritus nominetur. Siedo verdad, que como entre las dininas Personas no puede auer vnion, sino vnidad entre ellas; y en el Alma no puede auer vnidad, sino Vnion: pero tal, que pudo dezir Christo nueffro Senor : Oro Pater, ot fint onum , ficut ego , et tu unum fumus.

Yporque darà mucha luz assi al argumento deste Discurso, como à roda la materia missica, y en particular à la subida dotrina destos misteriosos Tratados, espresar algunas

locuciones, ò frafis que falen del comun, lo haremos aqui to do con lugares de Santos, y con la mayor breuedad que fea pobfible.

Mas encarcuada lo como que encarca de se deseguente de la como de el masor des los Canares de la como de el masor des los Canares de la como de el masor de la como el

#### <del>ૄેલ્લાકારા સાથા કેલાકા કારા કારા કારા કારા કારા કારા કેલાકા કારા કરાય</del>

### FRASIS PRIMERA.

E À la primera, llamarse en Frasis mistica Macule que tiene necessidad de purgacion, qualquier cosa imperfeta, y sensible que aparte à la Voluntad del trato espiritual y inteligible con Dios; aunque esto sea en

primer mouimiento, y fin libertad.

Hablò desto maravillosamente Gilberto Abad. Serm. t. in Cant. ponderando quan buena Noche era esta de la Contemplacion; y quan malo el dia, que llamava la Escritura del hombre. Heume i (dize) quomodo me circunfulget dies istat Quomodo affictum meum arripuit ad sel V bique crumpunt, comergunt incogitatum cuncta, qua spiritum vel turbent, vel deturbent. Liest enim animus castigatione repellat illa proposito: solo tamen irruentium cogitationum sordidatur attactu. Non important, cum violenter importantur, culpam aliquam; tamen injuriam irrogant affectate munditia.

Ai de mi l'quedia este tan claro, y tan malo ! Descubreme esto sensible, y con esso me arrebata el asedo. Dedonde quiera, sin querer, saltan cosas, y se ossecen imagenes, que al pensamiento, y al Espiritu le turban, y manchan. Porque aunque el con sento, y him e proposito las deseche; solo el toque, y sola su representación osendio à la pureça, y por ai en sucio, y mancho. Y aunque es verdad, que quando estas cosas sensibles y baxas son traidas con violencia, y no admitidas con guito, no traen culpa, en verdad que injurian, y agrauian à la pureça y santidad, que en este trato con Dios el

Alma procura, y defea.

Mas encarecido lo dixo San Buenaventura Opusc. t. de Septem Itmeribus aternitatis, donde tocando el lugar de los Cantares: Laui pide; meos, quomodo inquinabo eos? trae vna esposicion del Bercelense, que dize: Quomo do inquinabo eos iterum umbris, o imaginibus temporalium cum et iam

634

inteltectuales operationes, & forme in superintellectuali exircitio renatentur micula. & off naicula. No bolucrè (dize la Esposa segun esta esposicion) a ensuciar mis pies, esto
es, a tratar, o caminar por via de imagenes, o semejanças sen
sibles, y de cosas temporales: pues en este sobre intelectual exercicio ann al obrar intelectual (esto es, con discurso, rigiedose por razon no mas, y por humana abilidad) y rambien
las sormas, o especies que les responden, se tengan por manchas, y esternos en tan escelente, y seuantado camino. Y esto
no porque sea culpa, sino porque para lo sobre intelectual, y
apurado de Fe, es mui imperseto, y a vezes estorna el inte-

lectual, y ordinario discurso. S. Tomas dixo lo milino, De Veritate Quaft. 13. Art. 4 por eles pulabras: Per f impediant feinnicem intellectiva, co finfitiue operatione: tum per boc auch in otriusa; opera. timibus opartet incention meff : tum ettam, quia Intelle-Et us quod imido finfibilibus operationibus admi (cetur, cum d phintafinatibus accipiat: Sitae e fenfinitibus operationibus quedammod intellectus puritas inquinatur. Efforuante dize el Santo) las operaciones intelections, y fenficinas: lo vito. porque para qualquiera dellas se requiere intencion, y atencion, q repircida por muchos fe difminuye. Lo otro porq en las operaciones fenficiuas lo intelectivo fe mezela eo lo fenfible recibié to algo delas fintalmas el Entendimiento, vafsi en cierca munera se ensucia, y macha con esso la pureca del. De aqui se entendera bien la dorrina de NVESTROVE NERABLE PADRE en el Lib. 1. de la Subida del Monte Carmelo Cap. 9. cuyo titulo es, de como los Apetitos enfuzia al Al mi, y lo que alli dize, que son inmundos los pensametos, y concepciones, que el Entendimiento haze de las cofas baxas de la fierra, y de todas las criaturas, las quales como fon can contrarras a las cofas fempiternas, enfuzian el ceplo del Alma, y remata el Capitulo diziendo: Lo que digo, y baze al cafe para mi proposito, es que qualquiera Apetito, aun que fea de la mis muma imperfecion , mancha, e sourece y onpide la raiond l'Alma con Divis

FRASIS

#### 

### FRASIS SEGVNDA.

A Segunda Frasis, que es bien espresar aqui, es sa que vsan mui comunmente los Misticos, de que en lo sur bido de la Contemplacion, y en la comunicación, y vnion mui insusa, y sobrenatural estan como admira das en suspension, y sin obrar las Potencias: de la qual locución vsan no solo los Misticos, sino los Escolasticos, y aun los Filosofos, como direntos en la Frasis quarta.

En esta solo se quiere dezir, o no obran las Potencias conio de suyo: pues es totalmente insuso lo que reciben : v lo d entonces ai de parte del Entendimiento es vna fimple, detenida, y suspensa admiració, y vn dexarse ilustrar, penetrar, y confumar de la divina Luz y de parte de la Voluntad santamente confumir, y aniquilar, paraque ni fienta, ni ame, ni defee, nife goze en otra cofa, que en Dios folo:y effo con ta gran ferendad v gusto, que no parece que obra, por estar aquel afecto amorofo, y fencillo tan entrañado, y como fullan ciado en el Alma; que parece que toca en la Effencia, y no en las Porencias Parte por la gradeza y radicació intima. V profunda del afecto: parte por la fencillez, y fuanidad del 6 por su perfecion magis assimilatur quiett, quam motui (como li xeron Aristoteles, y S. Tomas) no estanto a modo de moui miento y accion, como a modo de quietud y fuspension, y que parece que toca mas en abito, que en acto, por effar el el Alma en vna abitual disposicion de amorosa inclinacion a Dios: que junto todo inclinación abitual, intenfa fericilla. y suaue a Dios, hizo que no pareciese accion la cue lo es:sino cosa como sustancial, y transformación de Ser.

La razon desto es lo primero, porque como la acción es mouimiento, y estas acciones espriruales son instantamento, con o el Alma aqui no siente mouerse, antes siente en aquel alecto Diuino no se que manera de inmu-

tabilidad, y consistencia que dura; no le parece aquello accion.

Lo fegundo es, porque lo comun, y ordinario de sus acciones es discurrir, y sacar vna verdad de otra, o ahondar en
ella con trabajo y discultad, o caminar por essa acciones,
y con ellas à la consecucion de otra cosa, a que la intencion
necessida i, o desco la ordena, sintiendo el Alma como monerse, y caminar al bien, o sin que lleua previsto, y premeditado.

To do lo qual falta aqui, porque ni at discurso, ni lo que haze el Alma, o ve, y alcança, es por su trabajo, traça, o disposicion, sino todo insuso, y suauemente comunicado, dando Dios en aquello quietud, sos ego, y paz, y teniendo en esto lo que parece que puede el Alma desear paraque se detenga, y pare y esso con gran penetracion, intension, y profundidad, sin darle lugar a restesion, por estar toda el Alma bien

ocupada en el acto principal, y directo.

Todo aquello la haze entender que no obra, o parecerla que no haze nada, sino que recibe: siendo verdad que recibe el hazer: pues no puede entender el Entendimiento, ni amar la Voluntad sino es con algun acto vital, que efetinamente mane destas Potencias, aunque como es insuso, y sobrenatural, es con gran particularidad todo de Dios, y viene con las propiedades dichas, que salen de las leyes ordi-

Por esso para declarar esta diferencia deste obrar a lo estraordinario, y insuso respeto del ordinario y comun: bien se dize, que no obran las Potencias, y viene bien que lo que a lo animastico, y Escolastico se dize obrar, se diga a lo Missico no obrar, sino recebir en el sentido de San Pablo: Qui spiritu Dei agantur, como tambien los actos, que tocan a la Gracia escitante, aunque en rigor Filosofico los obra el Alma concurriendo esetiuamente las Potencias; en Frasis Teologa de la Materia de Gracia se dize o-

brarfe en nofotros fin nofotros : Quam Deus in nobis fi-

ne nobisoperatur. Asserba de notinolle e sus summere (40

· Haded ..

I como aqui se declara, fine notis libere operantibus, digase en lo Mistico: Sin nosotros, que en esta tan sobrenirural, y infusa comunicación somos tan lleuados de Dios, que las Potencias nada obran de fuyo, ni trabajan, ni discurren. ni exercitan como en otras fobrenaturales operaciones, fu abilidad. Sin nefotros, que no obramos, per modum mot us fed per modum quietis, & quafi non operationis, vacationis Blentij. Obramos, pero a modo de quietud, y como de quien està parado, y no se mueue. Hablamos, pero a mo do de filencio. Miramos no como quien mira, fino como quie fe admira:y conocemos mas por reconocimiento, que por conocimiento.

Todo esto, aunque es comun entre Misticos, lo dixo altif Smamente nuestra SANTA MADRE TERESA DE IE-SVS en el Capitulo 18. de su Vida, donde hablando desta Oracion y suspension de Potencias, que assi la llama alli, dize: Estanayo pensando quando quise estreuir esto, que hazia el Alma en aquel tiempo. Dixome el Señor estas palabras: Desbazesetoda (Hija) para ponerse mas en mi. Ta no es ella la que viue, sino yo: como no puede comprehender lo que entié de es no entender entendiendo. Y la S ANT A añade: Aqui faltan todas las Porencias, y se suspenden demanera, que en ningun amanera (como be dicho) fe enviende que obran. Y con aver dicho esto, dize luego: La Voluntad de se estar bien osupada en amar, mas no entiende como ama: el Entendimiento fi entiende, no se entiende como entiende, alomenos no puede comprebender nada de lo que entiende. A mi no me parece que entiende, porque como di 10 no se entiende. Y en el Capitulo doze dize afsi: En la Mistica Teologia que comente a dezir, pierde de obrar el Entendimiento, porque le Tu fpende Dior, y luego añade, que quando el Señor le fufpende, y haze parar, dale de que se espante, y en que se ocupe, y que fin discurrir entieda mas en vn credo, que nofotros podemos entender con nueltras diligencias en muchos a fios. TRICE COME O L'acticlos all

Demanera que a este obrar sin nuestras diligencias, a GATION II LIII 4

che estar el Entendimiento parado, espantado, y en admiraion, llamò la SAN FA no obrar, y estar suspenso, y Dios e dixo, que era no entender, aunque entendiendo. Mas claso lo dixo en el Capitulo 10 por estas palabras: El Entendie miento no discurre, ras no se pierde, pero (como diso) no obra, sino esta como espantado de lo musho que entiende.

Es pues Frasis mistica dezir que no obran las Potencias quando estan en esta serena, callada, y simple quietud de infusa Contemplacion. NV ESTRO V ENERABLE PADRE dize que es, no como quien trabaja, y busca, sino como quié

fe fiftenta de lo hallado. Plate de 100 40 9600 log od

Bien viene aqui el citulo del Pfalmo 55 que dize: Vitori procolumba muta, segun el Hæbreo. Al Vencedor en suor de la mula paloma. Porque nunca Dios es mas vencedor, ni mas fanorable, que quando la paloma sencilla se da por vencida, y enmudece dexando que hable Dios en ella.

Tocofe esto tambien en el Psal 36 en aquellas palabras. Subditus esto Domino, do ora eum, donde dixo el Hebreo. Tax Domino, calla, y ruega. No parece esto posible, pues el rogar es hablur. Es la Frasis que dezimos, que aunque el callar suena no hazer, y aguardar à recebir, (que por esso afue dio el Hebreo: Ptexpesta eum) y à que obre Dios en el Almarpero como aquel callar ha deser de persona aduertada, y que aguardamo es ocio sino operación e y no estinaduertencia, o no aduertencia; sino a hiertencia à callar, y à no impedir la obra que Dios quiere hazer alli, la qual pide que no mezcle el Alma nada de suyo, que lo disertira, y perdera to do: sino que te quede en santo ocio para hazer su negocio.

Sapientiam foribe in oith, dixo el Espiritu Santo. Y seco por conse prencia San Bernardo. Engo sepientia esti en gotta funt. Y aquel gran Dicipulo, suyo G locato Abad Sermone vin Cunt. In vio, 30 expeditur affect us, 30 non parami impenditur i li. V su conic, ot cum fuerimus otio redaiti; tun esti mus acriorem mor sum Amoris divini. Animum cura impisar, quies explicat.

Esto es lo mas le uantado, y dificultofo de la dotrina de NV ES-

NVESTRO VENERABLE PADR E: pero veafe quan fundado, y facil. Esto es lo que muchas veces sabia, y sabrosamente repite, que dexemos à la Alma libre, y sin cuidado: anadiendo que como esta operacion, y merced que re cibe el Alma, es tan de Dios, dana el cuidado, y pretension por entonces, aun en esto mismo espiritual. Pues quien dixo pretension, dixo asecto con eseto de tener al Alma en lo que pretendio, teniendo en esso algo de propiedad, y mirando essa obra como hija de sus diligencias, y en que el tiene mu-

cha parte.

Lo qual todo es contra lo que aqui pasa, y se deue hazer: pues el perseto vacio, y la total abstracion de si; y de su obrar es la perseta resinacion y reconocimiento de que Dios es el que obra alli mui à los sueros de Diuinidad, y mui sobre los terminos de nuestra posibilidad, como dixeron Ricardo de Santo Victor, y S. Buenauentura: Dum in cælestibus tota sus penditur, nativa posibilitatisterminos supergreditur, y el no pretender nada activamente, donde con su abilidad, y actividad antes puede estoruar, que ayudar; esta sea la mas perse ta disposicion que aqui puede, y deue auer: y quanto mas qui taremos de pretension, y cuidado, tanto dexaremos mas de sencilla amorosa, y obediencial totalidad para recebir de Dios, y no essoruar le su obra.

Demanera que no quitamos aqui el cuidado, o pretensió en quanto dize esicacia, y atencion; sino en quanto dize pro piedad, y aferramiento detencion, y aplicacion mas a hazer que a recebir, pretendiendo en esta no pretension dexar al Alma santa y diuinamente despierta para vn recebir amoro so, agradecido, y obediente desembaraçandose, y haziendo con esto mas lugar à Dios, cuya venida entonces es auenida quan so el diuino Eliseo no cesara de insundir el oleo de la diuina Vnció, sino saltare vacio: y para que este sea mayor se pretende esta no pretension, este santo ocio, y este maraui-

lloso obrar no obrando.

De aqui se entédera otra Frasis mistica, y en estos Escritos mui repetida, q el Alma en este leuantado estado de Contem-Mmmm placion placion no ha de obrar, o concurrir actiuamente, sino par finamente: y la distincion de Noche escura actiua, y Noche escura pasina. Porque en estas locuciones que suena pasion, y no obrar, no se quiere dezir que absolutamente no obre, ni libremete no consienta: sino que está entonces el Alma en este leuantado estado de Vnion, y Contemplacion insu sa que toca en silencio, vac acion, y quietud, y cuya perfeció consiste en que sin pretension ni cuidado, sin mezcla de su abilidad, discurso, ni trabajo, en santo ocio se dexe gouery nar, y lleuar de Dios.

### FRASIS TERCERA.

TRA Frasis que dize mucho con esta, es tambié mui recebida de los Misticos, q dize ser tan intima, y estrecha la Vnion del Alma con Dios, q ya el Espiritu humano se aniquila, y dexa de ser, y se pasa en el Diuino transformandose totalmete en el, por

lo qual ya las operaciones del Alma fon Dininas.

Esta locución bien se ve, que es a lo sobre perfeto, y por hiperboles, pareciendo que es poco todo lo que se puede dezir de estotras acidentales no liones. Pero bien se entiende que no quieren dezir estos Autores, que falte el ser criado, y susta cial del Alma, ni que entitatinamente se transforme, o transfusiancie enel Dinino, que esto no puede caber, no digo yo en Entendimientos tan ilustrados, pero ni aun en los mui bozales y rudos.

Y que esta sea Frasis de Dotores misticos, ve se lo primero en S. Bernardo Tract. de Diligendo Deo, donde hablando desta perseta Union dize: Eò certe desecatior, & purior, quò mea de proprio nibil iam admixtum relinquitur. Eò suauior, & dulcior, quò totum Diuinum est, quo d'sentitur. Sic afsici, Deisicari est. Y despues de auer puesto notables cóparac o nes anade: Sic omnem in Sanctis bumanam affectionem quodam inefabili modo necesse erit à semetipsa lique sere, arquè in Dei penitus transfundi voluntatem. Alioquin quomodo omnia in omnibus erit Deus, si in bomine de bomine aliquid supererit?

Hazetambien a este proposito lo que arriba diximos dese mismo Santo que entre el Alma, y Dios auia vnidad de Es

piritu, pareciendole poco dezir Vnion.

con esta Frasis de San Bernardo dize divinamente lo que nuestra SANTA MADRE TERESA DE IESVS dixo del Matrimonio espiritual Morada septima Capitulo segun do. Es la Vnion (dize la Santa) destos dos Espiritus criado y in creado demanera, que ya parece el Alma Dios. Es como si caye-se agua del Cielo en un rio, o fuente donde quedò tudo becho a-gua, que no podran dividir, qual es el agua del rio, o la que sa-yò del Cielo. O si un arroyo pequeño entra en la mar, no aura remedio de apartar se. Ocomo si en una pieza estuvicsen dos ven tanas por donde entrase gran luz, aunque entre dividida, se baze una. De que diremos mucho en el Discurso segundo.

Aquel gran Gilberto tambien Serm. 2. super Cant. decla rado aquellas palabras: In lectulo meo per noctes quasiui que diligit anima mea, distingue tres lechos, o camas donde espiritualmente descansa el Alma. Primus est proprius Sponsa, el Primero es propio dela Esposa. El segundo de Dios, y della. El Tercero propio, y solo del Esposo: y con todo en este tambien descansa el Alma. Porque in hoc terrio assumitur, estabsoruetur in quandam Gratia vnitatem. Es de notar, el vnitatem, y tambien el dezir que ya el tercer lecho no es de Vnion, o comunicació de propiedades del Alma, y Dios como el segundo: sino que totalmente es lecho del Esposo donde el Alma ya no es ella, sino el. Lo qual bien se ve que es encarecimiento y Frasis, que la Teologia mistica,

por ser tan leuantada la materia, la sufrio. Desto se dira mucho en el

Discurso signiente.

Show out a Rely with the 1

Samu?

t)t(t

Mmmm & FRA-

# FRASIS Q VARTA.

g. I.

VIEN vuiere oido las locuciones y Frasis misticas pasadas, no se espantarà de la saora diremos de si vsa muchas vezes NVESTRO VENERABLE PADRE, el qual en el Tratado de
la Noche escura, y en otras muchas partes di-

nes, intimas, y secretas, las quales pasan en la sustancia del Alma, y son como sustanciales Toques de diuina Vnion.

Y dexado lo que diximos en la Frasis pasada, cuya dotrina se puede aplicar aqui, puedese verificar esta Frasis mistica lo primero, porque en la mission inuisible (quanta los Teologos) quando Dios santisica al Alma; suera de las Virtudes, y Dones criados que pone en las Potécias; y suera de la Gracia abitual, que en la essencia del Alma se sujeta; tambien se comunica la missima Persona del Espiritu Santo, conforme a la coman dotrina de los Teologos, que es de Santo Tomas en la Primera parte, en la Question quarenta y tres, particularmente en el Articulo tercero, cuyo cuerpo remata diziendo assi: Sed tamen in ioso dono Gratia gratum facientis Spiritus Sanctus babetur, prinbabitat bominem. V nde insemet Spiritus Sanctus datur, prinbabitat bominem. V nde insemet Spiritus Sanctus datur, printitur.

Donde es de ponderar la suerça con que lo dize no contentadose con dezir, Spiritus Sanctus mistitur, sino ipsemet. Porque la verdadera amistad no solo pide V nion por asecto sino por intima, y real presencia lo mas que sea possible. Y as si dixo el mismo Santo Dotor en el tercero de las Sentencias en la Ditincion 27. Quest. 1. Ast. 1. ad 4. In amore est unisamentis ad anatum. Ex boc enim, quò damor transfor

mat, facit amantem intrare in interiora amati, & è contra, et nibil amati amanti remaneat non enitum, y en la 1.2. Quell. 28. Duplex (dize) est enio amantis ad amatum: ena quidem secundum rem, puta, cum ematum essentiter adest amanti: alia verò secundum assectum. Lo qual todo quiere dezir, que la perseta amistad de sipide intima real y presencial Vnion de los amigos en el ser, y en la sustancia, si es posible.

La Caridad pues, (que es perfeta amistad, grandemen te espiritual y diuma) no se contenta solo con Vnion de asectos; sino pide, y trae intima y real presencia del amigo en el Alma. Que si en alguna amistad se han de verificar las buenas propiedades della, en esta es, siendo posible entre Dios que es purissimo Espiritu, y el Alma amiga, esta intima, penetradora y real presencia. Por razon de la qual se puede dezir que ai sustanciales contactos, y Toque en las essencias: pues esta intima Vnion se entiende entre ellas. Particularmente que la Gracia abitual inmediatamente se sujeta en la essencia del Alma, y Dios, Tangit Animam gratiam in ea causando, dixo Santo Tomas de Verit. Question veinte y ocho, Articulo tercero, y trae el lugar del Psalmo, Tange montes con la esposicion de la Glosa, que declara Gratia tua.

Crece la verdad desta declaración, con lo que añade el Dotor Angelico en el lugar citado de la Primera parte Art. 6. y es, que csta invisible Mission tambien se halla quando la Gracia se aumenta, particularmente quando pore Dios al Alma en algun nuevo, y mas levantado estado de Gracia: Etiam se cundum prosectum Virtutis, aut augmentum Gratia sir Missio invisibilis: pracipue autem attenditur, quando aliquis prosecti un aliquem nouum actum, vel nouum statum Gratia, creciendo por esta manera amigable este Toque, Vinon, y asistencia intima al paso que crece la Gracia. Y como en este estado de perseta y alta Contemplacion de Vinon, y semejança particularissima, el Alma prosecti in nouum actum, es in nouum statum Gratia, porque es levantadissimo aqui el estado que Mimmi que ella

E la

Manmung

ella tiene; crece en el sentido dicho esta Union de amorofa asistencia, y tocanse inmediatissimamente las dos Essencias humana y Diuina recibiendo el Alma, y causando Gracia Dios.

## all ver handen after and to a man to dea a sine of the colors of the colors are in a color of the colors of the co

althorage with the verte (allore in chiars peak) c. . 'c S I dixere alguno que estos contactos sustanciales mas parece que tocan en Gracia actual, en particular ilustracion del Entendimiento, ò inflamacion de la Voluntad, lo qual no pasaen la Esfencia del Alma sino en las Potencias : responderemos facilmente que ai esso, y essotro ; y que los Toques sustanciales no escluyen los actos de las Potencias, aunque son futilissimos, fuauissimos, sencillissimos tan serena y secretamente infundidos, que como diximos en la Frasis tercera parece que obran las Potencias, y aun en Frasis mistica se dizen no obrar como alli se dixo. Y como este samo ocio, y este obrar tan infuso nace de la amistad, que el amigo, que està vnido en la essencia del Alma tiene, y por entonces aunque se obra, no es (como dixo Santo Tomas ) per modum motus, sed per modum quietis; parece que todo aquello sobrenatural, y infuso que alli se recibe, toca mas en el ser,que en el obrar, aunque verdaderamente se obre.

Añado loque maravillosamente dixo Santo Tomas in Tertium Sententiarum Distincion treze, Question 1. Articulo 1. que Gratia principaliter duo facit in Anima. Primo enim persicit i psam formaliter in esse spirituali setalum quod Deo assimilatur: unde de vita Anima dictur. esundo persicit cam ad opas: quia non potest esse operatio persecta nisi progrediatur à potentia persecta per babitum. Bien pues se puede, y deue entender que en estos sustanciales contactos no se escluye operacion, antes se persiciona todo Essencia, y Potencias, como queda dicho, y declararemos aun mas.

Y con-

Y confirmase esto con que los terminos que derechamente tocan en sustancia y ser, se suelen aplicar al obrar quando la operacion es mui intensa, y es la principal ocu-

pacion del Estado. valuno esta la laborat valuarento consti

Notolo esto Santo Tomas maravillosamente en el quarto de las Sentencias, Distincion quarenta y nueve, Question primera, Articulo segundo, Questiuncula tercera. Dode dize, que aunque el Nombre de vida es derechamente del Ser (segun aquello de Aristoteles: Vivere viventibus este esse): translatam autemest nomen vita ad signandum operationem, & secundum bune modum, vnusquisque illam operationem suam, vitam reputat, sui maxime intendit, quasi ad boe sit totum e sse suum ordinatum.

Que mucho pues que siendo esta Contemplacion amoro sa, sencilla, y transformadora tan principal operacion destas Almas, en cuyo exercicio se emplean, y al qual ordenan su Ser, Potencias, y vida, juntandose con esso auer en la Esta sencia del Alma aquella intima, y presencial assistencia del Di uino Ser, que comunica Gracia, y influye enlas Potencias, se diga que ai sustanciales Toques, y contactos de diuina V nion entre las dos Essencias humana, y Diuina?

### et prepionachiengen quanterecounce alle in lagerier a ro

ECLARASE Esta misma Frasis lo segundo, con que entendemos y cócebimos al Alma, quando do obra por los Sentidos esteriores, como que este mui a suera. Tanto que dixo San Basilio: Emprins esta sinsipata, exterius persensoria dissupata, y quando por los Sentidos interiores mas adentro: y quando por las Potecias intelectuales alo natural, y n poco mas adetro: y quando do a lo obediencial, algo mas: y si esto obediencial es mui a lo sobrenatural, y insuso sin dependencia despertadora de Sentidos que pique, y que comiencen (y aun segun mui pro uable opinion, sin que acompasse) sin discursos, mactiuidad de la abilidad humana; esso ya parece pasar mui à dentro, y Mmmmm 4 mui.

mui en lo hondo y secreto del Alma. Donde parece que como lo que alli pasa, no es segun el orden natural de las Poten
cias, ni aun segun el ordinario sobrenatural, y esto en gran si
lencio, quietud, y serenidad, mas por modo de vacacion, que
de mouimiento, y accion (que aun Aristoteles à la Contemplacion llamò apsim vacationem) no es mucho, esto se diga
Toque en lo mas intimo, y secreto del hombre, y en esse sen
tido, en la sustancia, y essencia del Alma: particularmente asistiendo verdadera, y realmente en ella Dios como amigo,
que causa en las Potencias estas llamas, y ilustraciones; y cre
ciendo con ellas la misma assistencia amorosa, y inuisible Mi
sion. Porque aunque siempre està alli Dios, es mas amorosa
su assistencia, quanto crece mas la Gracia, y mas en grado tan
superior, y en las Almas tan espirituales, y perfetas.

Declarase aun mas con que el Alma reconocierdo quan infinito y sobre escedente objeto es Dios, y que dista infinitamente de todo lo que ella con su operación, por mas sobrenatural que sea, puede alcançar; de puro conocimiento, y estima desta Diuina grandeza, y infinidad; se acoge al reconocimiento, y a vna como suspensión de Potencias, y de actos aun espirituales, dexando atras todo conocimiento, y el propio tambien, en quanto reconoce à Dios superior à to do: demanera que aun a pensar no se atreue de puro conce-

bir altamente de Dios.

Que es lo que San Esteuan dixo en los Actos de los Apos toles restriendo aquella vision que tuno Moysen de Dios en la zarça: Treme factus Moyses non audebat considerare, y lo que dixo San Dionisio en su Missica Teologia Capitulo I. llamando à esta Contemplacion Superluidam oculte docentis silentij caliginem, superimplentem inoculatos intellectus. Donde assi la palabra Caligo como la palabra Silentii, y el Inoculatos intellectus todo suena noche, y tinieblas no ver, no obrar, desamparo de Potencias, y aun como reduzirse el Alma a su Esencia para darse por vencida; y assi recogida, y como esencializada missicamente en si, entregarse toda en V nion amorosa, y asectiua en Dios, que intima real

y presencialmete assiste segun su divina Essencia en la Essencia y sustancia desta Alma amiga no solo por titulo de inmésidad, sino por titulo de amistad. Y estos son los Toques sustanciales que pone NVESTRO GRAN PADRE.

### te caber debese de forme nigra i gracia de

PORQVE se vea quan conforme es esta dotrina, y esplicacion con el testo y sentimiento del Autor, osgamos le en el Capit. 13. de la Subida del Monte, Lib. 2. donde dize lo primero, que no se le ha de negar al Alma en ningun estado alguna opera cion, y que ha de tener siempre por lo menos vna aduertencia, o noticia amorosa en general de Dios. Porque sin ella le faltaria al Alma todo exercicio, y esso no seria Contempla-

cion, fino ociofidad.

Y en el Tratado, que intitulo Llama de Amor viua, dize hablando del mas alto estado de Vn on, a que assi en comú puede llegar vn Alma: Su negocio es ya folo recebir de Dios, el qual folo puede en el fondo del Alma sin ayuda de los sentidos bazer y mouer al Alma, y obrar en ella. Y assi (añade) los mouimientos de la tal Alma son Diuines, y aunque son de Dios, della son tambien, perque los baze Dios en ella con ella que de su voluntad, y consentimiento. No parece que lo pudo dezir ni mas claro, ni mas propio, ni mas escolastico, ni mas mistico, ni mas alto, acudiendo juntamente a la libertad, y juntamente a la alteza de la insuson, y al leuatado mo do de ser el Alma mouida y sleuada de Dios.

Esto supuesto, declara en el Cap. 14. mui conforme a lo que hemos dicho, este Toque sustancial de la Estencia de Dios en el Alma, diziendo assi: Como la Sabiduria de Dios, con quien se ba de vnir el Entendimiento, ningun modo, ni maneratione, ni cae aebaxo de algun limite, o inteligencia distinta, y particular, y como para juntar se en perseta Vnion de estremos, qual es el Alma, y la divina Sabiduria, sea necesario que vengan a convenir en cierto modo de semejança en Non tre

tre fi. De aqui es, que tambien el Almaba de eftar puray fenel lla, y de la manera que pudiere no limitada, ni modificada coalgun limite de forma, especie, o imagen. Que pues Dios no cabe debaxo della tampoco el Alma para unir se con Dios ha

de caber debaxo de forma,ni inteligencia diftinta.

Lo qual declara marauillosamente con el lugar delos Nul meros del Capitulo doze, donde dixo Dios de Moifen: Os ados loquer ei; palam, & non per figuras Dominum videt En loqual (palabras fon deste gran Padre ) fe da a entender que en este aito estado de Vnion, y Amor de que vamos bablado, no se comunica Dios al Alma mediante algun disfraz de de vision imaginaria, semijança, o figura; sino que beca a bora, efto es. Esfencia pura, y de fru da de Dios, que es la boca de Dios en Amor, con effencia pura y de fuuda del Alma, que es la boca

del Alma,en Amor de Dios fe tratan Dios y ella.

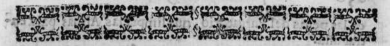
Estas son sus palabras; de las quales se sigue claramente. que estos sustanciales Toques, no solo no piden que falten actos de Entendimiento, y de Voluntad, sino q positiuamen te piden, que los aya:pues dize, y espresa aquella palabra con Amor. Pidelos empero espirirualifsimos, sencillissimos abltrahidissimos de toda forma, figura, semejança, noticia particular,o proporcion de criatura. Que assi como quando la ai, toda la Alma parece que se cubre, y (digamoslo assi) se empa na, y materializa: assi quando falta, se definida, y espiritualiza con particularidad, y se recoge a su fondo, y centro, en el qual se dize tocarse suscancialmente Dios y ella. Vease aquella distrincion de centros que pone NV ESTRO PA-

DRE en la primera Cancion de la Llama de Amor viua, que alli declara esto milmo marauillofa-

meration, niver arbano de algominate, cometegranadi-Americal guesticulors y come para lunaria en prifera l'assa de eference o quad ener colone of la artum Sale devices for acre-

Mann

-parties, choin a conting our mente, and to search ad of newson



# DISCVRSO SEGVNDO.

Quan levantada sea la Vnion a que puede llegar vna Alma en esta vida. Donde se declaramucho la Dotrina destos Libros.



11112

ARA muchas cosas, que tocan a la sinteligê cia, y ponderacion de la Dotrina destos Libros, sera de importancia grade pintar aqui de la manera que nuestra rudeza alcançare; (ayudada empero de Escritura, y Santos) la Perfecion aque puede llegar via Alma en esta vida, habiado della en especie. Que de los

grados de Caridad, y Amor que puede tener en singular, no hablamos: porque essos tienen tal latitud, que sa posibilidad escede a qualquier grado determinado por leuantado que. Digo pues que el declarar la Perfecion a que puede llegar v-na Alma, o por dezirlo mejor, declarar el estado de vua Alma perfeta, y con perfeta V nion vnida con Dios, tiene muchos prouechos para nuestro intento.

El Primero, q conocida la escelecia del termino, no espantarà la alteza de los medios proximos desta Vnion, de que particularmente habla nuestro VENERABLE PADRE.

El fegundo que fiendo este estado el que liaman los Teo lo gos (y en la proporcion que pudo caber en conocimiento de Filosofos, ellos tambien) Purgati animi; de Almas purgadas, y limpias: conocida la pureza desto limpissimo, y apurado en su fin, no espantara lo terrible de las purgaciones por donde se llega alli, de que habla en su Escura noche este gran Mistico. Assi como del conocimiento de la pureza, y limpie za que enel Cielo ha de auer, se nos haze mui creible el rigor Nnnn a de las

de las penas del Purgatorio, que limpia las Almas para en-

Lo tercero, vista esta Persecionen este grado sumo, no aura que reparar en que no se pongan en esta clase, o essera tam superior, como medios proximos della, otros que aunque este el sen si son mui escelentes, pero no deste orden, aunque escierto que disponen a el, y pertenecen a grado mui leuantado, pero no tan alto.

la Door ist defter

ARA declarar pues tan leuantado estado muchas co fas se han dicho en el Discurso primero, en la Frasis segunda y tercera, y aora es mui de notar la dotrina de Santo Tomas en la Prima fectida, Question sesenta y vna, Articulo quinto, y traela tambien de anti guos Filosofos, como fon Macrobio, Tulio, y Plotino, que distinguen Virtudes Politicas, Purgatorias, y Purgati animi. Y dexadas las Politicas como mui inferiores, las Virtudes Purgatorias dize Macrobio que fon de aquellos que, Quadã humanorum fuga folis se inserunt Divinis, que huyendo de las cofas humanas, se ocupan, y emplean en las Dininas. Y S. Tomas dize que, Quia ud bominem pertinet, ut etiam ad Di - uina se trabat quantum potest (proposicion de Aristoteles tã bien en el Dezimo de sus Ericas, en el Cap.7.) es menester poner vnas Virtudes, q nos lleuen a esta Dinina semejança, y otras q fean propias de los q ya llegarona ella como en esta · vida es posible, que es lo que Santo Tomas distinguio, Secardum diverficatem motus, & termini, Virendes de los que caminun, y aprouecha, esfas son Purgatorias: y Virtudes de los que paran, y estan como enel termino, o grado de perfera Ca ridad, estas son del termino y de animo purgado va.

Del qual grado, poniendose la duda S. Tomas como puede auer en esta vida estado de estado, Virtud de termino, gra do que se diga de Caridad perseta como se distingue de la q aprouecha: pues quantum un que al iquis baheat in boc mundo Charitatem persessam; potest eius Charitas auguri, qued est ip

Jams

fam proficerel Como es pofible dize efte Santo en fu 202 q. 24.art.9.quer diendose la Caridad aumentar por adelantada que este en esta vida, aya grado de Garidad que se llame perfeta, discinta de la que aprouecha: pues aprouechar, y cre-

cer, o aumentarfe todo es vno?

A lo qual responde el Santo: Quod Perfetti etiam in Cherita 12 profitunt: f-dnon eft ad boc principalis corn cura fediacoru fluditi circa boc maxime verfatur, vt Deo in bareant. Coficfo(quiere dezir)que los Perfetos aprouechan en Caridad:pero aun de esse su apronechamiero, y crecer no curan; sino de estarfe fixa, y gozosamente sin pestanear (digamos assi) Enten dimiento, y Voluntad vnidos en Dios, y fantamente detenidos en el por perfeta Contemplacion, aunque siempre persicionandofe quanto a la Vnion, y Caridad.

Estas son Virtudes de termino, que participan una mui par ticular semejança con Dios, y se llaman de animo purgado. Y porque(como dixo marauillosamentePlotino: In Virtutibas exceptaribus, que Deo attribuuntur, passiones nesas est nomina ri. En las Virtudes exemplares, que son las que estan en Dios, es blasfemia nombrar pasiones) van poco a poco las Virtudes do padeces, padeteas ale

disponiendo a esta semejança.

Porque las Politicas Pastiones moliunt; idest ad meditire. ducunt. Las reduce a vn medio, aunq con mucho trabajo: las Purgatorias las quitan: y las que se llaman Purgati animi,obli ui scuntur las oluidan, Ita filicet (dize S. Tomas) quod Prude tia fola Diuina intuestur: Temperantia terrenas cupiditaies nesciat: Fortitudo passiones ignoret: lusticia cum divina Men te perpetuo fædere focietu ,ea scilicet imitando, y anade, Quas quidem Virtutes dicimus effe Beatorum, vel aliquorum in bac vita Perf dif imorum. Estas Virtudes de Animo purgado traen configo vn admirable oluido de las passiones. Solas las cofas Diuinas mira la Prudencia:la Templança casi no sabe que cofa sean terrenos deseos: li Forcaleza inora pasiones, y apenas conoce enemigos que vencer la li fficia se ajulta con perfeta V nion con la diuina Ment:, mitandole de la manera que puede en todo. Las quales Virtides en toda su perfecion Nnnn 3

fecion fe hallan en los Bienauenturados, y en fu manera le verifica rodo lo que hemos dicho aqui en algunos Varones mui perfetos en ella vida de obe obata tva grado de cabiv sala en ella vida perfetos en ella vida de cabiva ella vida en ella vida ella como ella como ella vida ella como ella vida ella como ella como

### . Derfeet, differente la que apronechairenes apronechair, y ere...

A lo qual refignade el Sanco: Orod Perf titi estima in Charita T O puedo en esta ocasion dexar de traer para pronança desto aquellas dininas palabras sin encareci miéto encarecidas de S. Dionifio Areopagita, q efabout : recimendo al gloriofisimo Enangelista S. Juan vna carta, cuvo fobreferito dize alsi: loanni Theologo, Apoflolo, co-Enangel for exulanti in Pathmo Infala. To quident nunquane ita amens fam, ot aliquid pati arbitrer: fed corporis mala bos tantum, quod ea diinaices, fentire eredo. Y auia precedido, que ai Varones tan el pirituales, que merecen llamarfe Libers ab omnibus malis Dei amore impulsi, qui ab bac vita principium future faciunt cum inter bomines Angelorum vitam imitenturin omni animi tranquillitate, & Dei nominis appellatione. No foi tan loco(dize Dionisio) que piense (diuino luan) que entodos los males y trabajos, que en essa Isla desterrado padeces, padezcas algo: antes juzgo que folo fientes dellos lo que batta para juzgar que cofa fea cada vno.

Demanera que parece que ai nollega aun el dolor : pues folamente fentir, y juzgar, esto es açote, y esto no; quien viese descargar el golpe, aunque no sintiese el dolor, lo po-

dria juzgar. Notable abstracion! notable perfecion! notable ignorar pasiones! Y auia precedido lo que diximos, que ai Varones tan espirituales, que merecen llamarfe libres de todo mal:por que aun en la penase gozan mouidos, y impelidos del ditino Amor, y que en esta vida comiençan la venidera viuiendo entre hombres como Angeles en suma y perfeta paz de Alma, tanto que merecen llamarfe Diofes.

no Esta es aquella marauillosa, y misteriosa junta, que vio San Juan en aquella tan señalada muger (que se llamo la misma senal Signum magnum) de estrellas que no se ven sino de noregion

Numm

che, y en aufencia del Sol, y de Sol claramente descubierto, cuya vista no anda junta quando las estrellas se veen : y assi parece que junto dia y noche, riniebtas y luz, cielo y tierra, patria y destierro, y finalmente su punta de comprehensores finificada por el Sol en el estado de Viadores, y que caminan por Fe finificado por la Luna, y estrellas que de noche alumbran. Porque esta militante Iglesia abraça tan perfetos hijos, y tan purgados animos, como dezia Santo Tomas. Que en la aplicación y perfecion de las Virtudes pulo este Doror Angelico los Bienauenturados dealla, y los mui Perfetos de aca quando dixo: Quas quidemVirtutes dicimus effe Beatorum, vel aliquorum in bac vita Perfectifii morum.

La qual Perfecion llega a tanto, que pudo dezir San Ambrosio en el Octonario 22. super Psami 18. Incleuerat oblinio peccatorum: Atanta vis confummata emendationis eft, vt vias erroris ignoret; crimen, etia fivelit, non possit admittere. Ya ha hecho assiento en estos tales el oluido de los pecados: y tanta es la fuerça de la mudança de la vida, que aunque quieran, no pueden pecar, dize Ambrofio. Que par rece que roca en la impecabilidad de los Bienauenturados. Al modo que aca de vno que riene vn mal natural dezimos: Aunque quiera, no puede: no porque abfolucamen te no pueda, sino porque la fuerça del natural es poderosisi ma. Pero como lo es mas lo fobrenatural, que en el nombre y en la eficacia es sobre el natural, està el Alma ya vana lo so brenatural conaturalizada en el bien; que pudo dezir S. Am brofio: Crimen, etiam fivelit, non possit admittere: Esto es està tan arraigada en el bien, que con discultad pueden pa pecar . No porque no esten libres para ello : sino porque

los abitos virtuofos, y fobrenaturales causaron en el Alma mas persistencia en el bien y mas

dificultad para ir al mel. - no patoment nicacion de per anas, annais, an to actos de pienque-

His chia valo ue comunica Dios al Alma co efferordina

Santo

che, y en aufencia del Sol, v al III cle amente descubierto,

ich y: moved callentes al observation bar of the VIta folitaria ad Fratres de Monte Dei , donde hablando de la mas perfeta femejança, que parece que se puede concebir entre Dios y vna Alina, di xo alsi : Super banc autemalia eft ad buc similitudo Dei in tantum proprie propria, ut non iam similitudo, sed unitas spi ritus nominetur, cum fit-bomo cum Deo vnus spiritus non interonitate volendi idem: fed expressore quadam unitate virtutis aliud velle non valendi . Dicitur autem bac unitas Spiritus, non tantom quia efficit cam, vel afficit ei spiritum bominis Spiritus fanctus: sea quia ipse est Spiritus fanctus Deus Charitas cum percum, qui est amor Patris, & Fili, 6. unitas of fuauitas, & bonum, & ofsulum, & amplexus, &quidquid commune poteft effe amborum in fumma illa vnitate veritatis, & veritate unitatis; hoc idem bomini suo modo fit ad Deum, quod cum substantiali enitate Filio est ad Patrem. vel Patri ad Filium cum modo inefabili, incogitabidia; fieri mereretur bomo Dei,non Deus: fid tamen quod Deus eft ex natura, bomo ex gratia. Palabras que fegun fon leuantadas parece mejor dexarlas assi:que los Doctos mui bien las entendieran, y a los que no lo son dificultosamente selas podremos dar a entender.

Solo aduierto para inteligencia dellas, y del intento de-

Solo aduierto para inteligencia dellas, y del intento defre Difeurfo, que los Misticos hazen gran diferencia en estar
vna Alma en Gracia, y ser amiga, o llegar a la diuina V nion
en este grado leuantado. Porque el estar en Gracia es a modo de Desposorio, es quererse bien, y tener proposito el Alma de no apartarse del gusto, y voluntad Diuina. Pero esta
V nion que llaman de Matrimonio espiritual, no solo es co
municación de asectos, sino con gran particularidad comunicación de personas, aunque aya junto actos de bienque-

rencia y amor.

En esta V nió pues comunica Dios al Alma có estraordina rio amor Diuino ser y el Padre, y el Hijo embian al Espiritu

Santo

Santo, paraque el Alma en razon de Esposa, que es ya vna cosa có el, comunique en todos los bienes de Dios, y Dios y su Essencia, Atributos, y Personas sea suyos, como de quié por Amor comunica en todos los bienes del. Y el Espiritu Santo (que por proceder del Padre, y del Hijo, se dize embiado dellos al Alma) haze en su manera con el Alma en esta diuinissima Vnion, lo que en aquella sustancial vnidad con verdadera processon es entre el Padre y el Hijo, enten diédose assistra en el Alma como amor, suauidad, bondad, lazo, y abraço que la diuiniza, y junta consigo, y con el Padre, y el Hijo, de quien es embiado, que con el son yn Dios.

Esto es en sustancia lo que dize San Bernardo, que con razon llamò à esta tan perseta Vnion vnidad de Espiritu: pues el mismo Espiritu Santo, que es Amor del Padre, y del Hijo, esse mismo es embiado à la tal Alma, paraque sea es-

pirituy bien suyo en esta comunicacion de Amor.

### 5. IIII.

Eclarò esta Vnió de Matrimonio espiritual NVE-STRAMADRE SANTA TERESA en la Morada serima, en el Cap.2. donde hablando delas diferencias que ai del Matrimonio espiritual al Desposorio, pone dos, La primera, (palabras son dela SAN-TA) es que tod is las mercedes que baze el Señor en el De/po forio spiritual, parece que eran por medio delos Sentidos, v Po tencias: pero esta V nion del Matrimonio espiritual pasa en el centro interior del Alma, (que es lo mismo que NVES-TRO VENERABLE PADRE dize en la sustancia del Alma) a donde se aparece el Señor por vision intelestual, aunque mas delicada que las dichas en los grados pafados, como f aparecio a los Apostoles sinentrar por las puertas, quando dixo: Pax vobis. La segunda es, que en el Matrimonio es piritual batenido por bien la diuina Magestad de juntarse de tal manera con el Alma, que asis como los que no se pueden apartar, ya no quiere epartarse de su compañía. Y 0000 anade

anide la Santa: Esta Vnion es como si caye se agua del Cielo en vinrio, o fuente a donde que la todo becho agua, que no pedran ya dividir qual es el agua del rio, e la que cayò del Cielo: O como si en vinapieza est uniesen dos ventanas, por donde entra se gran luz, aunque entre dividida, se baze toda vina. Quiza sera esto lo que dize San Pablo, que el que se llega a Dios, se baze vin espiritu con el. Hasta aqui son palabras de la Santa, la qual dectarò maravillo samente la perfecion desta Vinon y ayudò a la locucion de San Bernardo de vinidad de espiritu con el lugar de San Pablo: Qui adhares Deo, vinus

Spiritus est cum eo.

El mismo Santo en el Tratado de Diligendo Deo declarò esto escelentemente diziendo: Quomodo silla aque mulco infussa vino desicere à se tota videtur, dum es saporem vini
induit, es colorem: es quomodo serrum igneum, es candens igni simillimum sit, prissina propiag; sorma exutum;
es quomodo Solis luce perfussu aer in candem transformatur luminis claritatem, adeo vi non tam illuminatus,
quam lumen ipsum est videatur: sic omnem in Sanctis
bumanama affectionem quodam in sabili modo necesse cric à
semetissa liquescere, acque in Dei penitus transfundi Voluntatem. Alioquin quomodo omnia inomnibus crit, siin bomime de homine quidquam supererii?

De la manera (dize Bernardo) que vna gota de agua echa da en cantidad de vino, al punto no se conoce, y pare ce que dexa de ser vistiendose del color, y del sabor del vino donde se echò: y como vn hierro abrasado perdio lo oscuro, y lo duro quedando hecho vn suego mismo : y como el aire enuestido y basiado del Sol parece la misma luz : assi el Alma por vna diuina aniquilacion, y deshazimiento de si, co mo gotica de agua, se paso al inmenso mar, y abismo de Amor participando sus propiedades, demanera que ella pierda las suyas, y Dios sea todas las cosas en ella. Lo qual no se verificaria (dize este Santo) si del hombre quedase algo en

el hombre.

Con esto viene bonissimamente la diuision que traen

San Buenauentura, Opusc. de Septem itineribus æternicatis Distincion tercera, el Autor del Libro de Spiritu, & Anima Tomo tercero apud August. y Ricardo de Sancto Victore in Prologo ad Libr. de Trinitate, y mas particularmente Libr. quinto de Contemplatione Capit. doze, circa sinem. Los quales hazen tres grados de Espiritu. El primero es Spiritus in Spiritu. El segundo Spiritus sapra Spirit se El tercero Spiritus sine Spiritu. El primer grado declara. San Buenauentura diziendo: Spiritus in Spiritu tunc esse asserbitur, quando exteriorum omnium obtiniscitur, co il la solum intelligit, qua in Spiritu, co circa Spiritum actitantur. Y Ricardo, Spiritum esse in Spiritu, est semetifum intrare, co intra semetifum totum colligere, co ea qua circa carnem, seu etiam in carne geruntur, penitur ignerare.

Espiritu en espiritu, es el Alma dentro de si oluidada de todo esto esterior y corporeo, y teniendolo todo por ageno, y improprio como dixo San Ambrosio: Quasi de atieno loquebatur Danid, cum inquit: Non timbo quid faciat mibi caro. Como de cosa agena y impropia hablaua de nuestra carne el Santo Rei Danid, y assi dixo: No temerè lo que contra mi hiziere este enemigo que es mi carne, distinguiendo la carne no solo de su Espiritu

fino de fi.

En el segundo grado està el Espiritu sobre el Espiritu. Esto es, el que estaua suera de su carne, pero en si, ya està fuera de si sobre si, Quia modo miro sit, (dixo Hugo de Sancto Victor, super Caput 7. Angelica Hierarchia) ve per disectio nis ignem in illum sustolatur, qui est super se, co per vim Amoris expellatur, ve exeat à se, nec se cogitet dam Deum solum amat. Porque por marauillosa manera el sue, go del Amor le leuantò à aquel Señor que es sobre el: y esse mesmo impulso de Amor le hizo salir de si; paraque ni piense ni se acuerde de si, sino de solo Dios a quien ama.

El tercero es, Spiritus sine Spiritu, quado no solo sale de si O000 2 sobre fobre si, sino esse mismo que salia, ya dexa de ser. Et ab bul mano in diuinum (dize Ricardo) videtur de sicere, ita ve inseiam non inse. Dexa de ser pasandose, por diuina transformació, al Ser de Dios. Demanera, que en esta Frasis transformatiua y amorosa el ya no es el, sino Dios.

### ting and maring same Vilaming manin

STA Perfecion coge to da el Alma enteramente, su su fustancia, y Estencia, ya por la Gracia abitual en grado leu antadissimo que alli se sujeta, ya por la inmediata assistencia de toda la Santissima Trinidad, y inuisible Mission del Espiritu Santo, paraque sea Espiritu del Alma tambien en el sentido dicho: ya en la Voluntad, por la Caridad encendidissima, transformacion amoros, y asectina aniquilacion ya declarada. Tambien en el Entendimien to por leu antadissima Contemplacion, y sobrenatural conocimiento de sincerissima Fe, del qual breuentente diremos

algo, y de la perfecion de la Memoria tambien.

Tomo aora para fu declaración las palabras de San Dionisso de Cœlesta Hierarchia Cap.7. §. Cum verò, donde dize alsi: Concupifcenti un ipfan Amoren diuinum intelligere oportet, super rationem, dintellestum in naterialitatis in. flexibile, o non indigens desterium, super effentialiter caft a of impassibilis Contempla ionic, & veluti potentiam exci. piten f ficientia &c. Loque en lo meterial llamais Concu picencia, llamad en lo espiritual perseto Amor dinino, y vn deseo lleno, no corto, necesitado, o mendigo, que digi de parte del Entendimiento vn conocimiento de fobrerazon, y de fobreentendimiento, y ello aun tenga otro fobrenombre, que declare su sucileza, alteza, pareza, y inm verialidad y assi se llame la sobrerazon, lo sobreentendido de la inmaterialidad. Y ann nome contento con esso. Sea esse cono cimiento tal, que se pueda llamar Contemplacion sobreeffencialmente casta, y impasible.

En dezir conocimiento sobreentendido, y de sobrera-

zon; pide que sea de cosas sobrenaturales, y divinas, q transecienden toda la suerça de nuestro entender, y que siendo de suyo ilimitadas ellas, y incomprehensibles, las entendamos (dela manera que suere posible) sin limite, modo, sigura, proporcion, o semejança, rindiendo y dando por vencida qualquier particular noticia como cosa desproporcionada, y escedida, acogiendose a vn conocimiento como vniuersal, y sobreentendidamente consuso, sin limite, ni modo, o particularidad que contraya, y limite lo infinito y incomprehensible. Porque en esta suerça de Fe pura, y Contemplacion

perfeta mas reconoce, que conoce.

Esso es dalle por sobrenombre de inmaterialidad : que como materia suena quien limita, singulariza, y modifica; pedir inmaterialidad, es pedir que se deseche qualquier cofa que limite, o modifique, asemeje, o proporcione lo que es fobre todo limite, semejança, o proporcion. Como si nos dixera el Santo: Aunque entendais, y conozcais; reconoced q effe objeto es incomprehensible, y escede no solo lo que vos podeis conocer, fino la perfecion de qualquier conocimieto Serafico, y criado, y de todos quantos Entendimientos fe puedan criar: y en este reconocimiento falid en cierta manera de las reglas de entender, y no traigais el objeto a vos, fino passaos a el, que si es Dios mayor que nueltro coraçon, y de corde exeust cogitationes, no es bien que lo mayor se estreche, sino que lo menor se enfanche, y lo finito se alemeje y infinite con el infinito, y inméfo. Que quiza es algo desto lo q dixo Dauid: Ingrediar in veritate tua. Entrareme en tu verdad sin guardar las leyes de mi entender. Y assi añade San Dionisio, que la Contemplacion ha de ser sobreessencialmente casta, y impasible.

Es notable locucion casta sobre sencialmente, no juntando su Entendimiento con cosa que no sea sobre essencial: y assi apartandole de formas, siguras, o semejanças sin hazer vnion con ellas, ni detenerse en cosa, o modo criado, sin restession, o reparo en qualquier cosa criada: aunque sea la misma en que viene embuelto el objeto increado a quien tengo de mirar derechamente.

Declarò esto dininamente Santo Tomas 22. Quest. 180. Art. 6. donde preguntando porque la perfecion de la Contem placion se declara por mouimiento circular, y el principio y medio della por recto y obliquo, como lo dize San Dionifio Capit. 40. de Diuinis nominibus ? Responde que estos tres monimientos difieren en que en el recto procedit quis ab uno in aliut, pafa vno, y se mueue de vn lugar a otro. El circular es secundum quem aliquis mouetar vniformiter circa idem cetrum, mucuele a cerca de vn mismo centro, o punto tan vniformemente el que circularmente se mueue, que no parece q muda lugar, y las lineas de su circunferencia van todas a vna và vno. El mouimiento obliquo es como compuesto destos dos que tiene algo de recto, y algo de circular. En las ope raciones pues inteligibles quando se procede de vna cosa a orra, se llama mouimiento recto. Per o el que suere vniformis fimo, y acerca de vn indiuisible centro, o verdad fencilla, y con sencilla vista, tambien esse en lo inteligible se llama circular. and simplement of noiselfant along transports and on

# co seration, y on the y dono lot garnes Encendantencos lo

ARA esta circular, d perfeta Contemplacion es menester (dize el mesmo Santo Tomas) purgar el Entendimiento de dos deformidades, que en este pu to limpio, y leuantado de Espirituson deformidades. Exigitar, ot duplex eius deformitas à moueatur. Primo illa, que est ex diversitate rerum exteriorum. Secundo ea. que oft per discursum rationis. Et bos contingit secundum quod omne soperationes Anima reducuntur ad simplicem Contemplationem intelligibilis veritatis, unde pratermissis om nibus in fola Dei Contemplatione persistitur. Para esta vuiformissima vista es menester quitar dos deformidades, o diferencias, vna que nace de la diversidad de los objetos y cosas esteriores: otra que en las interiores, y inteligibles nace de la diversidad, o multiplicidad de ver-0000 1 0000 dades

dades que se hallan en el discurso, paraque todas sas sucrças del Alma se reduzgan à una simple vista, y Contemplacion de simple tambien y sencilla verdad, para la qual es bien se dexen y desamparen todas las cosas.

Y desta palabra pretermisis omnibus, con lo demas que se ha dicho se entiende mui bien la dotrina de NVESTRO VENERABLE PADRE, que pide negacion a cerca de todo lo sensible, y inteligible como San Dionisio: y en virtud de essa pide el no admitir, y el desechar visiones, y reuelaciones en quanto apartaren, o estoruaren la vnissima, y simplicissima Contemplacion de la primera Verdad, que va a ella como a centro, y como a punto indiusible.

Yassi quando este SANTO MISTICO vocea, que no se admitan visiones, ni renelaciones; no quiere de ninguna manera que se deseche lo inteligible, y espiritual, que ofrecen de Dios. Que esso antes dize espresamente que se admita, y que paraque le entre mas en prouecho al Cótempla tino, y le ayude al medio proximo de la Vnion con Dios, que en el Entendimiento es pura, y perfeta Fe ( de que diremos algo ) oluide lo particular fenfible, y corporeo, y aun lo inteligible de particular noticia, o imagen, quitando las mantillas, y fajas, en que viene encogido aquel mar sin suelo, y pielago inmenso de verdad celestial, Fasoys, & quali pannis infantiæ obolutum mare, reduziendolo a vna sustancial, y leuantada noticia de Fe superior a toda imagen, figura, limite, o modo particular, mirando a Dios en fanta escuridad, confusion, y vniuer salidad diuina.

Y assi quando el dize que no se haga caso, no es de la sustancia, y espiritu alli embeuido, y embuelto, sino de los acidentes de vision en estraordinario sensible, y corporeo de vision imaginaria, y en lo limitado, y particular de qualquier semejança inteligible: porque a esto no se asicione el Alma, y pierda (quanto al eseto) aquella santa y perseta desnudez, que para la perseta

Oooo 4 Vnion

Vnion es necessaria: ni el Entendimiento se detenga, o arrime en lo que no es proximo medio para la Vnion con la pri mera Verdad en el orden de contemplar, y entender.

Demanera q folo pretede este VENERABLE MISTICO q nos aprouechemos del medio mejor, y mas proximo sin arrimarnos a otras luzes de inteligecias particulares, y distin tas. Que aunq no se opone a la Fe quanto a su verdad, (antes hemos de asentar, que conciertan con ella) son mui diferentes quato al modo que ella tiene de conocer, q es en santo redimiento y tinieblas sin modo y limite. Lo vno porque se da por vencido el Entendimiento de la incomprehensible Verdad, y Bondad de Dios: y lo otro porque se remite a lo que Dios (aquien cree) de si conoce, apropiandose, con esta santa desapropiación suya, el mismo conocimiento que Dios tiene de si, pues se remite a el, y no repara en lo que alcança, o puede alcançar, sino en lo que Dios dize arrojandose en el,

y entrandose en su Verdad, como deziamos.

Y que este sea en el sentido de NVESTRO PADRE VENERABLE pruenase con espresas palabras suyas Lib.2. del Monte Cap. 17. donde en el fin del dize assi: Resta pues aora faber, que el Alma no ba de poner los ojos en aquellacorseza de figura y objeto que se te pone delante sobrenaturalmente, aora sea a cerca del Sentido esterior, como son locuciones, y palabras al oido, y visiones de Santos a los ojos, y resplandores bermofis; y olores a las narizes, yguftos y juanidades en el paladar, y otros deleites que suel en proceder del Espiritu; ni tampoco los ba de poner en quale squier vi siones del sendo interior , quales son las Imaginarias interiores . Antes renunciandolo todo, filo ha de poner los ijos en aquel Espiritu bueno que -aufan, procurando conferuarle en obrar, y poner por exercicio lo q es de servicio de Dios desnudamente, sin adverten sia de aquellas reprefentaciones, ni de que er alxa susto sensi ble. Y afsi fe toma destas cofas folo lo que Dios pretende, y quie re, que es el Espiritu de devocion: pues que no las da para otro fin principal , y fe dexalo que el dexaria de dar , fi fe pudiefe recebir en espiritu sin ello como auemos diebo, q es el exercicio prebension del Sentido. Al al maistra situation de la conficion del Sentido.

Y en el Capitulo diez y ocho paraque se vea, que no es su intencion que del todo se aparten estas visiones, sino que los Espirituales entiendan que no es esto lo principal del lenguage de Espiritu; reprehendiendo al Confesor que no encamina como deue à las Almas en estas materias, dize assis Antes se pone a platicar desto con los Dicipulos, y lo principal del lenguage espiritual pone enestas visiones, dandoles indicios para conocer las visiones buenas y malas: que aunque es bue no saberlo, no ai paraque meter al Alma en este trabajo, cuidado

y peligro fino en alguna apretsda nece fidad

Estas son sus palabras. Admite (suego) que se reparen, y e-faminen estas visiones quando vuiere necessidad, o por la materia, que quizà pedirà conueniente execucion de algo particular renelado: o porque el Alma no acaba de saberse desembaraçar, y se halla turbada, y perplexa sin poder tomar la sustancia del Espiritu de aquella vision tan abstraida y desenudamente: o por otras razones apretadas, y prudenciales si se pueden ofrecer. Y assi en el Capitulo 22, dize que se comu niquen con el Padre espiritual. Y haziendo distincion de visiones, que o son claras, o va poco en que sean, o no sean estas; aun quiere que se comuniquen: que serà quando lo renelado pidiese execucion, o suese de gran importancia, ver lo que Dios por alli quiere que se haga?

Demanera que assi como Santo Tomas en la Question ciento y ochenta, Articulo quinto, de la secunda secunda, declarando yn lugar de San Gregorio dize assis Sic intelligendum est, quod Contemplantes corp ralium rerum umbras non seum trabunt, quia videliest in eis non sissis corum Contemplatio, sed potius in consideratione intelligibalis veritatis. Los Contemplatiuos no estan a la sombra de las cosas materiales, y aun San Gregorio dixo: Cunstas circunseriptionis imagines deprimunt: ni se detienen en lo corto, particular, y limitado de sus imagines, aunque mas inteligibles sea porque no paran alli, sino pasan derechamente a la inteligi-

ble verdad que alli està encerrada.

Desta marera, pues se entiende la dotrina de nuestro VE. NERABLE PADRE que enseña à no detenerse en nada, y en este sentido no reparar en vision, o en reuelacion, por caminar vnisorme, y derechamente a la primera verdad.

# Andrews with the VII. of VIII of the contraction of the principal of the p

E aqui ya no espantarà la abstracion, y purgacion que de la Memoria pide: pues como ella o sea la misma Porencia, que el Entendimiento, o toque derechissimamente en el orden inteligible; la dotrina que para el Entendimiento se da, derechamente le viene. Solo aduierto para nueva ponderacion de lo que à la Memoria toca, la perfecion que en esta Potencia, y en el oluido delas cosas criadas para perfeta V nió pidé los Satos.

S. Buenauentura dixo Lib. 1. de Profectu Religiosoru: Per fectio Memeria est ita bominem in Deum esse ab sortum, ot etiam sui ipsius, & omnium, qua sunt, obliniscatur, & in solo Deo, al sq. omnisstrepitu velubilium egitationum, atq. ima ginationum suuiter quie seat. Es la persecion de la Memoria, estar vna Alma tan absorta, y embeuida en Dios que de si, y de todas las cosas que son, se oluide descansando suauemente en solo Dios sin ruido de imaginaciones, o pensami-

entos, no folo no vanos, pero ni muchos.

Habiò desta materia escelentissimamente Gilberto Abad (que parece que ignalò à San Bernar do en los Sermones que sobre los Cantares para cumplimiento de aquel Tratado escriuio). En el Sermon primero (pues) declarando aquella palabra, Per noctem quassiui quem diligit Anima mea dize assis Quid si ad inventione dilecti, en nox operatur? Cooperatur pla ne, o acomodate satis. Sieut in lectulo sancta quietir accipis otium, sic oblivionem quadam intellige in necte. Nec Salomon vult te seribere sipientiam nissin tempore orij. Nes Paulus in anteriora extenditur, nissi prius corum, qua retro sunt oblitus y mas abaxo: In vinbra rerum visibilium eblivio nem aliquantam accipe: in necte omnimodam. Quis mibi dabit sic

sic ad vesperascere? Dilectio ipsa hanc noctem inducit, que reliqua omnia nec respicit, nec nota reputat, dum ad illum quem

diligit, intenta suspirat.

En aquella palabra Cama, (dize Gilberto) entiende el ocio, y Contemplacion sencilla, pero en la Noche el total oluido. Que assi como el Sabio te manda escriuir la fabiduria en el tiempo del ocio: assi San Pablo te aduierte, que para pasara lo superior y adelantado, es menester oluidar lo demas. Qua do oyeres que la Esposa està sentada à la sombra, por la sombra entiende algun oluido de criaturas: pero quando en noche, es ya el oluido total. O buena Noche, quien me diese viuir, y morir en ti: Noche es esta causada del suego del Amor, que nada conoce, ni de lo conocido se acuerda, porque toda

vnissimamente suspira por el sumo bien que ama.

Paes seguelto, si este es el termino y fin, a dode camina este MAESTRO ESPIRITVALISSIMO, q ai q espantar q pida al Alma tal purgació, tal abstració, tal oluido, tal desnaturalizarfe, y tal fobrenaturalizarla, y endiofarla Dios? Para tal ma trimonio sobreessencial no es mucho que se pida Contempla cion sobreessencialmente casta, sin vnion, ni arrimo à cosa criada. Purgacion es esta, o purificacion notable, no ya de co fasq manche à lo de culpa, sino de cosas que defdigan dela pu reza y fantidad deuida a Dios con quien se caia. Qua Deo digna sint vi siones dixo San Dionisio de Ecclesiastica Hierarchia hablando desta perfeta Contemplacion . Y assi toda la dotrina q aqui se trae, no solo no es apretada, ni rigurofa, fino templada y modesta: pues es poco, no solo quanto se puede dezir de abstracion y oluido, sino quanto se puede entender, y pedir para tan alto estado, tal Matrimonio, y tá perfera y diuina Vnion.

Y porque se vea quan asentada y cuerdamente procede en dar dotrinatan alta, sin que por ai puedan perder las obli gaciones del estado de cada vno, oigamos le en el Lib.3. dela Subida del Monte Cap. 14. donde tratado del modo general como se ha de gouernar el Espiritual acerca de la Memoria dize assi, Quanto mas se desapos estonare la Memoria de for-

Pppp 2

mas y cosas memorables, que no son Dios; tanto mas pondra la Memoria en Dios, y mas vazia la tendra para esperar del el lleno desta Potencia. Buelua se el Alma a Dios en vacio de todo aquello memorable con afecto amoroso, no pensando ni mirando en aquellas cos asmas de lo que le bastaren las me morias dellas para entender y hazer lo que es obligado, y esto seno de se en el las asecto, ni gusto, porque no dexen este o, estorio de se en el Alma. Y assi no ba de dexarel bombre de pensar y acordarse de lo que deue bazer, y saber, y como no aya asiciones de propiedad, no le barandiño. Hasta aqui son sus palabras, que ni pueden ser mas altas, ni mas seguras, ni mas discretas, ni mas templadas.

Y en el mismo Libro tercero, Capitulo siete tratando como se ha de auer en las noticias sobrenaturales, dize: Lo que conuiene (pues) al Espiritual para no caer en est danode engañarse en su jaizio, es no querer aplicar el juizio
paras aber que sea lo que en si tiene, y siente, o que sera tal, o tal
vision noticia o sentimiento eni tenga gana de saberlo, ni hagamucho caso, sino para dezirlo al Padre espiritual, para
que le enseña à vaciar la Memoria de aquellas aprebensiones, de o que en algun caso con esta misma des nudez conuengamas, pues todo lo que el las son en si, no le pueden ayudar tan
to al Amor de Dios, quanta el menor acto de Feveua, y Esperan

Sa que se baze en vacio de todo esso.

Pppp a -

Confirmase grandemente este tiento, y prudencia; con que junta alteza y seguridad con lo que escrivio en el Libro segundo Capitulo quinze, en que declara como a los aprouechantes, que comiençan a entrar en esta general noticia de Contemplacion, les conviene a vezes aprouecharse del Discurso y obras de las Potencias naturales, don de poniendo la duda de si los aprouechantes se ayan de ayudar de la Meditacion, y discurso? Responde con estas palabras: No se enciende que los que comiençan à tener esta voticia amorosa y seneilla; nuenca ayan de tener mas Meditacion, ni procurarla: porque alos principios que van aprouechando, ni esta tan perseto el abito della, que luego

que elles quieran se pueda poner en su acto; ni estan tan remotos de la Meditacion, que no puedan meditar, y discurrir algunas vezes como solian. Antes en estos principios, quando por los ináicios ya dichos echaremos de ver que no está el Alma empleada en aquel sostego, o noticia, auran mensser a prouecharse del Discurso. Esto baste paraque se entienda quan proporcionada dotrina es la destos medios con aquel sin, y quan enteramente acude a todo aquello en que se podia reparar.

## Conde apparanțe MIIV e e 13

INALMENTE Paraque no quedase que del sear, y esta celestial dotrina tan llena tuuiese su ple nitud no folo en la fustancia, sino en la esprefion ; declara y encarga marauillofamente a todos los que siguen Vida espiritual, que traigan siempre delantea CHRISTO NVESTRO SENOR fu Vida, y Passon santissima para imitarla, y meditarla, y contemplarla, pues el es la puerta por donde se ha de entrar à todo lo masperfeto, y subido de diuina Vnion, como diuinamente lo dixo nuestro Padre San Cirilo Libro feptimo fobre San Iuan Capitulo quarto declarando aquellas palabras : Ego sum oftium. Per me si quis introierit, faluabitur, & ingredietur, & egredietur, & pascua i nueniet, aplicandolo à los Contemplatinos. Ille itidem (dize el SANTO) Ingredietur per bones, & pulchroscogitatus, interiorem componene bominem, & anim? penetralia cum intimapace, & tranquilitate subiens.

Donde pintando diuinamente la alteza de Contemplacion assi en lo sutil, sencillo, y delicado del Entendimien to, como en lo leuantado, detenido, quieto, y sereno del Amor, pues para lo primero dixo: Bonos e pulchros cogitatus, y para lo segudo: cum intima pace es tranquilitate, y para todo

Pppp 3 Subiens

subiens animi pinetralia. To do esto conficsa que se alcança entran do por esta puerta de Dios humanado, a quien llamo deuota, y teologamente, Osium primarium & primitiuum. Y mis adelante aun lo declara con mayor espression diziendo: Fidelis quisa; collecto animo revoluet secci immensitatem divinæ Bonitatis circa sulutem humani generis, & quam sua vis est Dominus, quam magnaest multitudo dulcedinis assulutissime, quam absendit Deus diligentibus se (esto es el ingredictur) deinde egredictur extra Contemplationis secretum, ad exterius boni operis exercitium, y todo esso entrando por esta

santissima Humanidad.

Donde apunta nuestro Santo glorioso vna dotrina importantissima, y es que aunque lo puro, y leuantado de Contem placion toque en diuinas Perfeciones, como fon Inmensida d Bondad, v Amor; como estas se muestren altissima y dinimisi mamente en auernos dado a CHRISTO, y en tener en el Pa dre, Madre, Maestro, sustento, dulçura, suauidad, y todo bien; hallamos alli lo vno las Perfeciones mas declaradas y(digamos lo assi) mas picates y enamoradoras. Lo otro tie ne nuestra Contemplacion arrimo, y estriuo donde hazer pie aun en medio de aquella inmensidad paraque dure mas; y pa ra lo pratico, y imitador derechamente espuela y exemplo. Por effo remato con dezir, Egredietur extra contemplatinis secretum ad exterius boni operis exercitium. Teodoreto lo di xo arco bien: Ingredi dicitur per Christum cui est cura bomo interior:egredi verò, qui bominem exteriorem, idest membra, que funt super terram, in Christo mortificat, Con que se acude entera, y plenariamente atodo lo que el hombre compuesto de interior, y esterior ha menester.

Sea pues la regla la que el SANTO repite en tantas partes, que en el tiempo de Contemplacion de vista sencilla y amorosa de Dios, se quede en aquella abstració, y desnudez total de criaturas, discursos, y particulares noticias, que por aquel tiempo sin duda impiden la obra que haziendo Dios. Pero suera de aquel tiempo bien es aprouecharse de noticias particulares y buenos discursos, y particularmente

desta

desta Humanidad santissima, que es aquella primaria y primitiua puerta, y que ha de ser el continuo pasto, y arrimo au

de los mui perfetos.

Y en esto no me detengo mas, porque lo dize diuinamen te NVESTRO MVI VENERABLE PADRE, en muchas partes, particularmente en el Libro primero de la Subida del Monte Carmelo capit. 13. en el Libro segundo, Capitulo treinta y dos, cerca del fin, en el Libro tercero en el Capitulo primero y en el Capitulo catorze, y en la Noche escura Capitulo diez al fin.



## DISCURSO TERCERO.

DE QUAN CONVENIENTEmente salen estos Libros en lengua vulgar.

## 5. I.

L Glorioso Padre S. Agustin sobre el Psalmo 71. declarando aquellas palabras: Sus
cipiant montes pacem populo, & colles iusturam, dize otras escelentissimas: Excele
ti sanctuate eminentes in Ecclesia montes
sunt, qui idonei sunt, & altos docere sic loquendo, vt sideliter instruantur: sie viuen-

do, vt falubriter imitentur. Colles autem sunt, illorum excelentiam sua obedientia subsequentes. Por los montes son sini ficados en la diuina Escritura (dize este Santo) los que tienen eminente, y leuantada santidad, tal que puedan enseñar altamente con su dotrina, y como obligar de justicia consu

Pppp 4 vida

vida y exemplo a su imitacion. Por esso aplicò a los collados, que son menores que los montes, el recebir justicia, de colles iusticiam: porque quando la dotrina viene bien decla rada y digerida, y sobre esso fortalecida, y confirmada con el exeplo; executa (digamoslo assi) por justicia asu execució.

Y si por los montes se entienden tambien, como dixo Hu go Cardenal, los Varones Contemplatiuos: Montes alti, de calo propinqui sint Centemplatiui: Hi indigent pace: Qui a pertu batus oculus no petes calestia contemplari. Sacarcmos que los montes, que han de recebir esta dotrina de paz, que sobrepuja todo sentido, de pax Dei, qua exuperat omnem sensum, para comunicarla al pueblo, son los Varones eminentes en santidad, Maestros de espiritu altos y cercanos al Cielo por la subida Contemplacion, y bienes recebidos de alla para comunicarlos a los inferiores, y para prouecho, y

bien de los dicipalos. Effo es suscipiant populo.

Segun esto esta dotrina tan leuantada y tan superior, que trata tan de cerca de la perfeta paz y Vnion del Alma con Dios comunicada a este monte le iantadissimo de NVES-TRO VENERABLE PADRE tan eminente en santidad como se ve en su vida, y como manifiestan los espantosos, y continuos milagros que Dios haze por el, superior en razon de Contemplatiuo; alsi mismo Cherubin eleuado, y abrasado Serafin: claro està que se le comunicò en fauor del pucblo v para el; que para si poca necesidad tenia de letras, o pala bras estrinsecas. Por esto lo escriuio demanera que pudiese aprouechar a todos, y declarar lo leuantado, y superior de Concemplacion y Vnion, que Dios le comunicò, con el ma gisterio y documentos importantissimos que aqui trae para Maestros, y para dicipulos . Y siendo este el fin de la comunicacion desta dotrina de Dios a el, y del a nosotros, era bien darnosla en el lenguage que abraçafe mejor la alteza della, y juntamente la facilidad de su inteligencia en aque llos para quien se e scriuia.

Y que para esto sea mui à proposito nuestra lengua vulgar y materna; es claro pues siendo tanalta la dotrina, era menestes menester que las palabras de que viniese vestida, y el contesto dellas no truxesen nueva dificultad para su aprehen sion y inteligencia: sino que supuesto el vso, y noticia clara de las vozes, y lenguage caminase inmediatamente la suerza del Entendimiento à la sustancia de la verdad, y al entero conocimiento della. Particularmente auiendo en este or den de Contemplativos, y persetas Almas (a las quales se or dena la alteza destos Escritos) muchas que no saben latin: y otras que aunque lo sepan, ni es con la persecion y destreza que es menester, ni demanera que no se embaraçarian mu cho en el estilo y lenguage Latino. Y assi quedarian destrau-

dadas de tan grande bien.

Añadeie que andando en otros Libros, y Escritos en lengua vulgar muchas de las cosas que aqui se tratan, no tam bien declaradas, y con mucha necesidad de algunas aduertencias, inteligencias, y reparos que aqui se traen, sin las qua les pudiera la dotrina de Contemplacion, como anda praticada y escrita tener inconuenientes y peligros: fue particular prouidencia de nuestro Senor q elte VENERABLE PADRE los escriuiese en esta lengua, y ya escritos por el en ella, ni era conueniente por lo dicho; y por lo que despues fe dira, ni posible traduzirlo, o reduzirlo a otra sin gran me noscabo del espiritu, alma, enfasis, propiedad, y fuerça que su Autor dio a sus Sentencias, perdiendo mucho desto en agena lengua, y pluma; y mucho de fu estima, y autoridad. Por que sabiendo todos que no estaua en aquella lengua el Original, quedarian có razon rezelofos los que los leyeran, de si el Tradutor auia percebido fiel, y enteramente toda la fustancia, y alteza del Autor, presumiendo con gran fundamento mucho menos del, y de su inteligencia, que de la que tuuo quando esto escriuio este espiritualissimo Mistico, y leuantado Doctor.

J. J. I I. Signicalis

Todo esto se confirma marauillosamente con tres cosas se dixo el Espiritu Santo mui a nueltro proposito en el Ca-

piculo 20. del Eclefiastico la primera Sapiens in verbis producit fe ipfum, es la Escritura del Sabio (como a otro lo escriuio) vn retrato, vna viua imagen de quien eles, que como se dize en el Cap. 18. del mismo Libro: Sensati in verbis, de ipsi sapienter egerune . Descubrese pues el Sabio a si mismo en sus Libros, paraque sea enteramente conocido por sus Es. critos obrados:y paraque quanto fuere mayor, la alteza de llos, sea mas alto el concepto q se tenga del , no parando alli, fino subiedo a sentir altamente de Dios, q tal luz da, tales do nes, y gracias comunica, tales amigos tiene. Y por aqui, fies imitable lo que dize, pica a su imitacion no solo con la bon, dad de lo que se propone, sino con la pratica esortacion del. exemplo: y si fuere mui admirable, y estraordinario; mueue 2. alabanca v a admiracion: v afsi qualquiera faca prouecho, v de todos es alabado, y glorificado Dios. Que es lo que derechamente se pretende en el, Luceat lux vestra coram homini. bus, como lo ponderò San Hilario diziendo: Tali lumine, monet fulgere Apostolos, ut ex admiratione operis corum Dec laur impartiatur.

Si el Sabio Escritor (pues) en sus palabras se pinta, y en sus Libros saca su imagen; siendo tan diestra la mano deste, escriuiente Pintor, mouida particularmente por el Espiritu. Santo, mejor es que que de el retrato en su Original, que no que se copie en la tradución por agenas manos que nunca so copiado sule tal, y mas siendo tan grande la diferencia de la mano del pintor, y de las que se pueden traduzir. Producat ergo sapiens in verbis se insum: sea el que se pinte, que esto sera lo viuo, y en su comparación lo demas como pintado.

Con elo tambien Sap ens producit se essum (segun espossecion de Hago) in prase et i per samam, in suturo per gloriam. Dilatat e sam se per doctrina prosecendo a in ayudan sus Escritos a su buen nombre y santa estima, y esse mesmo aprecio del Dotor ayuda a que se reciba, y aprenda mejor lo que enseña. Cosa importantissima para la gloria acidental del, para el lunte y gloria de la Iglesia, y mui particular-

mente

Caldon a bismo

mente de nuestra Sagrada Religion, para el prouecho de sus seguidores, y de todos los que aspiran a esta perfeta, y diwina Vnion consulting and a such the your

Y fi como se dixo en el mismo Capitulo ( que es la segunda sentencia de las tres que deziamos) Sapiens in verbis se ipsum amabilem facit : el Sabio con sus palabras obliga a que le quieran bien: quanto esta dotrina se comunicare en lengua, de que se pueda participar mas; sera este prouecho, sera esta fama, serà esta gloria, serà esta imita cion, ferà esta admiracion, serà este amor mas estendido y mayor, y faldra esta imagen de sus libros, en que sapiones fe ipfum producit, mas ala vista de todos, paraque le estimen y amen. The same to do to the legal of the A with

Con estas dos sentencias viene bonissimamente la tercera del mesmo Capitulo Sapientia abscondita & the faurus in vifus, que villitas in virifa; ? Que prouecho ai enla Sabiduria escondida, o enel tesoro, que no se comunica ni sabe del? Maldito es (dize Ieremias en el Capitulo 48.) el que no faca fu cuchillo, el que no desembaina suespada, y haze riza, y car niceria derramando la fangre que no descubre, ni reucla la verdad, como dixo CHRISTO NVESTRO SENOR: Maledictus qui probibet g'adrum fuum à finguine: son las pa labras de Ieremias: y assi siendo la dotrina deste VENE-R A BLE PADRE, como dixe al principio, defapiadada, y fantamente cruel, sin perdonar no solo a la carne, y a la sangre: pero ni a la Alma, ni al Espiritu, pues alli entra y haze division para vnir perferamente con Dios: gran pena merecia quien embainara esta espada, o en la baina del filencio que no fuera fufrible;o enla baina de otra lengua menos recebida, y vniuersal que la nuestra. Pues todo esso sera estoruar el prouecho, y no ayudar a la vitoria, que a fuego y fangre fe deue hazer contra nuestros enemigos.

Ysi es maldito tambien el que esconde el trigo en el ciempo de la necesidad. Prouerbiorum onze. Qui a abscendit frumenta in tempore, maledicetur in populis, fiendo este granado trigo de dotrina, y este pa de Vida, y de Entendimiero

Qqqq 2

EGRAT

s panto

tan necesario en estos tiempos, en que mugeres simples, o engañados hombres se aboban, se creen, y se dexan lleuar de lo que ellos dizen que son visiones, y hablas de Dios quedan do ellos engañados, y engañando à milies bien que dorma tan sustantes y segura como la destos Libros, y tan opuesta à estas ilusiones, y engaños que corren, salga en Castellano, y demanera que siquiera la lean, aunque no la entiendáz que con esto solo les hara reparar, y preguntar y y à los que los gouiernan desengañará para si, y para ellos.

Anado que para los mui leu intados en Espiritu, y que acertadamente proceden, no ai cosa como esta dotrina, y sabiduria celestial: la qual dando a lo leuantado de la Contemphicion, y Union su lugar, y enseñando marauillosamente
el objeto, y blanco à que de suyo, y derechamente tira la per
seta Contemplacion; junta diestrissimamente la mortificació
assi de las passones, como dequalquiera otra cosa, aunque li
ocita; que no sea la mejor, y se mete en las medulas del Alma,
suat uleum in os ibus sius porque es vacion enseñadora: unEsto docebir voo, y alli mortifica lo mas interior della pars
el Alma ni se assicione, ni se mezcle con cosa criada; y de Dios
ni quiera sino à Dios, ni entienda sino à Dios.

na quiera lino à Dios, ni entienda lino à Dios.

Que como dixo San Zenon Obispo Serm.2. de Nativita
te Christi: Reue ende ma estatio inditium est, Den mon nesse

institute Deum, reque ab co amplitus requirendum. Es punto leuan
tado de verdader i sujection, y teuerencia, no querer de Dios

mas que Dios sin mezclar ai anadiduras: que son cortedades,
gustos, intereses, saineres, salsas, ò sibores, aunque sean espi
rituales, que es lo que toca à la Voluntad, y para el Entendi
miento lo mismo en su proporcion: Deum non nossemis Deü,
san que se aficione, ò arrime à visiones, reuelaciones, partiqu
lares modos, y inteligencias, arrojandose en esta santa con
susion, y desnudez divina en la infinita incomprehensibilidad de Dios, conociendose en sincerissima pureza, y tenien
do por deleire, y luz la Noche desu testimonio escuramen
te reuelado, por el qual pasandose el Entendimiento à lo que
Dios desi conoce, y creyendo que lo que el dize, es como

el lo labe sen ciertamanera le infinite, y endiose.

Dexo mil lugaves de Santos, y Filosofos que echan esta maldicion à los que encubren el bien, y por inconuenientes estrinsecos, y remotos que se originan no de la ocasion que da la dotrina, sino de la que toma la malicia, ò crasa inorancia, dexan conueniencias importantissimas, que propia, y derechamente nacen de la publicacion de dotrinas tales.

Por tanto en las cosas no se hà de muraralmal vso de algunos (que esso era cerrar del todo la puerta al bien: pues por grande que sea, pueden muchos por su malicia sacarmal) sino al prouecho comun, y à lo que propia, y derecha-

-mente promete lo que se trata. I parte o sicino so in no se V

G. Samo

El prouecho desta Escritura es conocidissimo, sacandolo por razon, y discurso, (de que luego diremos) y por la esperiencia que lo muestra, y depone en su fauor como siel restingo. Pues su fruto andando en lengua vulgar, y en manos de todos, es en todos los que la leen conocidissimo, como publican, y vocean quantos la faben, de que se va haciendo, y hara queriendo el Señor llenissima informacion.

Y si no dedonde nacen tales hipos, tan ansiosos descos, tales impaciencias de los que tienen noticia desta dotrina, eporque estos Libros salganà luz? Dedonde tales quexas de su detencion, que ya se han convertido en amenazas de que los sacaran otros, sino lo hiziere la Religion? pareciendoles que el bien comun, y el prouecho vniversal haze comunes los agenos Escritos, y por ai propios de cada vno. Y si quando andan los papeles errados, y no sieles es tan siel nuestro Señor a su Sierus, que no à permitido danos, y inconveniétes, ò yerros, y conocidamente han concurrido para grandes provechos que cada dia crecen porque no esperaremos destos escritos sin inconvenientes ya, y reduzidos à su Original, y sidelidad estas mesmas conveniencias, y provechos en gradomas superior.

para hazer ponderacion de la fuerça que aqui tiene, pregunto: si este alto estado de Vnion, y Perfecion de que tratan estos Libros, es possible; si ai Almas que deuan aspirar a el, y en quien Dios tan a lo amoroso y particular obre? No me parece que se puede negar el auerlas, como se colige de todo lo que en este Apuntamiento construado con a tantas Autoridades de Santos se trae, y esta claro en las la Escrituras, que no piden Persecion como quiera, sino tal que diga CHRISTO: Estote persecti, seut Paren vester carbitico per sectur est. Ni qualquiera sino tal que diga el mismo SE-NOR: Oro Pater, ot sint unam, seut egu, o tu unam sumus. En consequencia de lo qual San Diomisio con sus Misticos; y Santo Tomas con sus Teologos ponental Persecion, y tal Vinion, que de puro pura y perseta, apenas la alcançamos el a entender.

Pregunto mas: A las Almas que por este camino van, o la el aspiran, es bien aussarlas de algo que sea importate para su buen acierto, y encaminarlas de manera que corran mas seguras, y mas ligeras: y a los que las gouiernan, que las encaminen, y adiestren con esta mesma alteza y seguridad? Nadie podra negaresto, antes quanto es el camino mas alto, y el intento mas superior, y la disposicion que pide mas estraordinaria, y el peligro mas dismulado (pues lo que el demonio os rece aqui es todo con buen color, y lo que se manda dexampara no embaraçamos, parece superficialmente mirado, mas aproposito) para ayudarnos ha menester cien miladuertencias, quales se hallaran en estos Libros marauillosos.

Autor desta obra (cosa de que este MISTICO PADRE mui continuamente nos quiere advertidos) empero para dexar hazer a Dios para no estoruar su obra: para ofrecernos en santo vacio, y abstración de criaturas assi en el estesto, como en el Entendimiento: para irnos asemejando a Dios en el Alma, y Potencias della, son menester documentos, pru dencia diuina, y marauillosa discreción, de que estos Libros tratan altissimamente, y no quiere Dios en las cosas que se pueden aprender por la luz desus Ministros, vsar de su ab-

folute

Soluto poder, y hazer milagros. Lo qual quien lo aguardase seria temerario, y caeria en el peligro de tentar a Dios.

Y los que dizen que en elte camino alto Dios enfeñarado que se ha de hazer, abren la puerta a mil peligros, y ilufiones, yerros, y aun graues errores. Pues facilmente se perfuadiran muchos, que lo que se les ofrece, todo es Dios que les habla, inspira, y enseña: y tanto mas se dexaran lleuar defto, pareciendoles que van mui feguros; quanto menos docos fueren, y menos caudal tunieren para reparar en el daño y peligro que alli va encubierto y difimulado.

Y aunque acudiesen a los Maestros de espiritu, no se hallan tan facilmente, ni de tanto espiritu, ni tan Maestros, que no tengan gran necesidad de la dotrina deste VENERA BLE PADRE a quien escogio Dios por Maestro dellos, paraque les auifase lo que denian hazer. Y assi el gouernarse, y regirse por el, sin duda es cosa importantissima

a dicipulos, y a Maestros.

emiot)

Pero de todos estos pregunto lo tercero, quantos mas aura que se aprouechen saliendo estos Escritos en lengua valgar, y quantos perdieran mucho de su magisterio y dotrina, si en otra lengua salieran? Cierto es que sueran sin nu mero, pues fabemos que muchifsimas Religiofas de nuestra Religion, y de ocras, y muchos feculares que tratan de Espiritu, que no faben Latin: y otros Eclefiasticos tambien que b se embaraçarian en el, de presente se aprouechan notablemente desta dotrina: y otros semejantes saliendo en lengua comun,inteligible de todos, se aprouecharan muchissimo: particularmente sabiendo que en ella se escriujo su Original, v lleuando las palabras que dixo su Autor, embeuido su Espiritu, v elfuego, calor, y propiedad, que las pego.

Segun esto, quien no ve ya la conueniencia destos Escritos en su lengua materna, y el dano que se seguiria de

que ò nofalieran, o falieran en otra lengua mas production escura contrayda, y particular.

## Colure poder, where male le I I o and evien le anundafe

feria temerario, v escuia en el peliero de centra la os. OS Danos que se pueden temer si son afectados de la malicia, o culpable inorancia, no ai que hazer caso dellos. Pues no solo no damos ocasion con los Libros, antes ayudamos, y abrimos los ojos paraque no los aya: y aun paraque se remedien los que de prefente aismons sound informay our solobusias and of

Del otro genero de males, que se suelen derechamente originar de otros Escritos no tan cuerdos, ni preuenidos, no ai que hablar aqui pues va todo tan feguro, tan aduertido, y remirado deste VENERABLE MISTICO, que no ai reigui ciopor donde se pueda dar entrada a ningun desacierto, como lo veran los que enteramente leyeren esta dotrina. Y digo enteramente porque no pudo en vn Capitulo folo declarar todo lo que ania que dezir en aquella materia, ni respon der a las dificultades della. Lo qual haze cumplidifsimamente antes de acabarla abrazando todo lo que ella pide en el entero difcurso y tratado suyo.

Veafe la Apologia q en femejate cafo haze el doctifsimo Pa dre Frai Luis de Leon sobre los Escritos de nuestra SAN-TA MADRE, prouando la conuenienciade andar en lengua vulgar: que como los libros destos dos PADRES del Monte Carmelo fon tan altos, y tan parecidos, corren aqui

igualissimamente las razones que alli se dan.

## comminteligible de todos. Ve au pouccheran muchilsimo:

mente della dotrina : y ocros femojantes faliando nu lengua.

proticularmente Thierdonne en alla fe platinio de Original, OS Cosas se pueden ofrecer de dificultad. La vna que cosas tan altas anisantos Padres que no seco. muniquen facilmente como San Dionisio, San Ba filio, San Bernardo, San Buenauentura, y otros. La segunda, que el deseo de cosas semejantes, y la superficial aprehension dellas ( que ha de ser lo mas comun en los que estos Libros leyeren) abre puerta a muchos engaños, è ilufiones particularmente en mugeres, por ser credulas, y de-VIIII. feofas,

seosas desordenadamente de cosas altas lleuadas de algun

punto de vanidad, y deseo de ser estimadas.

En orden à lo primero es de aduertir, que de dos maneras se paede dar dorrina, o determinadamente a vnos como particulares dicipulos, aquien ella va encaminad a para que segun su estado, y vocac ion la pratiquen: o en comun pa raque cada vno tome de alli lo que le toca, v esto encaminan dole seguramente, y auisandole de los peligros que alli puc--de auer lat sis Mailine ordinelle la chasun . with

En la primera manera de escriuir, y dar dotrina, cosa cierra es que se ha de proporcionar el Maestro y Escritor co fus overes y dicipulos, y que a los principiates, y imperferos no ha de dar documentos, o enfeñança de Perfetos: que es lo que dixo San Pablo: Lac vobis potum dedi, non escam: non dum enim poteratis. Pero quien escriue en comunsin determinar personas, bien puede, y deue espresar las propiedades del estado alto que pretende declarar, paraque los que en el estan, o los que a el aspiran, se aprouechen, no no iso in alla a

Cofa que la aduircio S. Bernardo en el Serm. 62. delos Ca tares, donde hablando dela dotrina altifsima de S. Pablo di ze: Nonne vno, & altere calo, acutà, sed pià curiositate terebratis, è tertio tandem banc pius scrutator euexit? At ip sam non feluit nobis: verbis, quibus potuit, fidelibus fideliter intimans. No pudo ser cosa mas alta que la dotrina de San Pablo y mas la que del tercer Cielo sacò: y con todo tocò à la fidelidad que deuia en quan to Dotor, que de la manera que pudiefe, nos la declarafe para nuestro aprouechamiento.

Luego las dotrinas, aunque sean altas, no se han de callar. Y quando salieren tan remiradas, y aduertidas que moral, y prudencialmente hablando, no fe pueda temer daño, no tiene duda ser convenientissima su manifestacion. Que S. Gregorio en la tercera parte de su Pastoral en la admonicion 12. quando amonesto que Nouerint simplices, nonnumquam vera reticere, es quando, indita veritas necet, y concluye, Ad monendi funt, vi veritatem semper villiter proferant, el qual prouecho como consta de la esperiencia, y de lo dicho, es co conutent

Rrrr

nocidamente fegura en estos Escritos. ambenebroleb selos?

Los Padres (pues) que dificultan el facar à la luz cofasaftissi mas, se han de entender en tres casos. El vno, quando se da determinadamente a particulares dicipulos, y personas que no son capaces dellas, ni estan en disposicion de praticarlas.

El segundo, quando se teme prudencialmente por las circuastancias del tiempo, y de sujetos dano conocido en q

dole feguramente,y anifandole de los peligrostul al a naglal

El tercero, quando el Maestro quisiese de tal manera tratar estas cosas altissimas, en particular de lo que toca a los Misterios sagrados de nuestra santa Fe, que pareciese dana a entender que se podian apear, y declarar enteramente con pa labras, y dar sondo nuestro Entendimiento a cosas tan inesa bles: que esto desdize grandemente de la alteza dellas. Y el modo mejor de tratarlas es con reconocimiento, y rendi-

miento a fu incomprehenfibilidad, y grandeza, of sometime

Pero quien escriuiese, y esortase a este reconocimiento, y a esta sujecion en Fe pura, antéponiendola a toda otra inteligécia, y noticia, y la abilidad de nuestro ingenio, y lo que de suyo puede lo sujetase, y cautinase todo in obsequium Fideizeste mui bien se conformaria con los Santos : y tratando de cosas altissimas, siempre las dexaria altissimas, y hablando dellas, inesables, y assi hablando, no hablaria; porque trata de recogernos a santo, y divi no silencio: y conociendo, no conoceria; porque trata de rendir el conocimiento al recoconocimiento que se dene tener desta grandeza: y escriuien do, no escriuiria; porque escriue paraque se entienda que son estas materias superiores à toda escritura, que es el intento derecho de los Santos, y de San Dioniso en particular, con quien marauillosamente se consorma NV ESTRO V ENERABLE PADRE.

El qual tambien como escriue no determinando particulares personas, con quien se aya de conformar, sino en comun lo que para la perseta Vnion es menester, auisando (aunque breuemente) de las condiciones, y grados de los q comiençan, y de los que aprouechan, deteniendose en lo que conuiene conniene a los que proximamente tratan de la Vnion del Atma con Dios; bien pudo con liberta d'adelgazar la pluma: pues hablaua de cosa delgada: y dar dotrina a los que delgadamente tratan de servir a Dios, de lo que deuen hazer.

Que feria cosa rezia, que estos suesen de peor condicion: y que llegando a querer seruir a Dios en este grado leuantado, no vuiese para ellos magisterio, o dotrina. Particu larmente auiendo pocos Consesores, y Maestros, que para este grado tan superior sepan darla, y temendo estos mismos necesidad de algun gran Maestro, de quien ellos aprendan.

Y quien dira que es bien , que estas Almas, porque no saben Latin, esten priuadas de los documentos que han menester para su aprouechamiento, y direcion? Los Santos Griegos no escriuieron en su lengua vulgar? Y los Latinos no escriuieron en Latin, lengua que entonces era mui ordinaria, y corriente? Luego por esso no anian de este criuir cosas altas? y la Iglesia no auia de gozar de dotrina rã

superior?

Los daños que de aqui se podian temer, estan preuenidos con la misma dotrina, y los que de malicia, o crasa inorancia se pueden seguir, no ai porque nos detengan, y aparten del bien. Y fino borrense los Libros sagrados: porque algunos se aprouechan mal dellos. Quemense las Historias Eclesiasticas, y cosas tan lenantadas, como ai 'escritas aun en nuestra lengua materna. Porque salieron a luz los Escritos de NVESTRA SANTA MADRE TERESA DE IESVS, que contienen dotrina tan leuantada en lengua vulgar ? Todo esto de que se figue tan gran prouecho no corra ya : porque vno,o otro que es amigo de si, y de su escelencia no tos me ocasion de engañarse, y de engañar? escondase la gloria de Dios? No se sepan sus maravillas? Cierrese este camino: por donde se animan fantos a amarle, y seruirle? En las co fas(como dize la recebida Teologia) no fe ha de mirar al mal vio, o al escandalo fariseo, sino al prouecho comun . Y del que se ha esperimentado destos Libros, y del que adelante nos podemos prometer està dicho bastantemente, y con esto respondido a lo segundo que hazia dificultad: pues esta dotrina de suvo no abre puerta, antes las cierra todas a vanidades, ilusiones, y engaños, y enseña como se han de librar dellos: y lo alto que dize, estan reparado, y ran mirado, que no puede auer para quien tuuicest observed reabiertos los ojos, donde tro-

unmade, mountele para e rezar ellerio, d'dortina. Partice larmente aniendo pocos Confesores, & Maestros que para

## necessard de algun gran Veclire, de quien ellos aprendants no faben Lavin, ellen prinades de los documentos eue

rin mencher para la antonechamiento, y direction ? Los Santos Griegos no element en fu lengua valgar ? Y aticognocicrisi eron en Latia denque que engonees ent

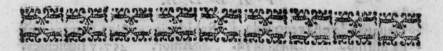
las alcuse y la laleña no acia de gozar de dorrina ta

c legrado em hipation for an darle, y temendo eftos milmos



dalo larifed, fine at protectio commo. T Faulable and to by Poid of tones ob the one

es nos podemos oconocia dicho ballaneemente, vicono



# TABLADETODO

## LO CONTENIDO EN ES-TAS OBRAS ESPIRI.

TVALES.

## A.

Abito.



ONFORME al abito de Perfecion quotiene, al si obra, pag. 363.

Abituales im-

perfeciones, aunque sean pe queñas, impiden la Vnion có Dios. 46.

Abito de Meditacion como fe adquiere. 114.

### Alma.

ALMAS contemplatinas im piden à Dios por su indiscreto obrar. 5. Baxeça de la que se cautina de sus Apetitos. 19. Al Alma libre dellos muda Dios las ropas del hombre vicjo en las del nueuo, que es Chrifto. 25.

newscorled action actions and interest

Las que en la Oracion no quieren falir de figuras, y femejan ças particulares, se estoruan-108.

A Almas aun no purgadas fuele Dios dar arrobamientos. 416 No fe deuen afegurar en los ta-

Para vestirfe el Alma a lo caujno, se ha de desnudar de lo na tural.

En el estado de Vnion son las Almas lamparas resplandecientes para el mismo Dios

Siente estrañeza en el modo de entender y gustar de las co-

247.

fas, quando está renouada a 10 diuino. 445. 472. Da à Dios al mismo Dios.601. Algunas reciben aca mas alta ituminació q los Angeles: 458 Quando es licito al Alma trarar a Dios con amorofa ofa-1196 5 9 1 1 1 1 1 Almas sencillas no saben dezir a sus Confessores, o Maestros quando, o como reciben la Contemplacion infusa. 477. La necesidad de las Almas hizo escriuir estas Obras. Ouato mas fe reduze a viua Fè, tanto mas se acerca a Dios. 582.585. La q ya està engañada del demonio las tinieblas tiene por

Amor.

luz.

El Amor haze semejança, y igualdad.

No se compadecen en vno el espiritual, y el sensual de Dios, y de criaturas.

Amor sensual con capa de espiritual.

El de Dios, si es perfeto, no pue de estar sin conocimiero de Dios y reconocimiento propio.

Solo el Amor es el que junta al Alma con Dios.

Grados de Amor. 435. y figui.

Sabiduria mistica siempre con Amor. 457. y siguientes. Discrentemente obra el Amor en el Alma bien dispuesta, que no lo està. 531. El contento del verdadero Amante es emplearse en el Amado. 556. Que se dize encuetro de Amor 532.

Amor estimativo.

A purgació del Espiritu da la los principios Amor estimativo, y despues instamado 460. y siguientes.

Causa recelos, y quanto assigen.

Da fortaleza quando se le ha ju
tado el instamado.

461.

Amor influmado.

No le sienten en la Contemplacion los nuenos Contemplatinos, 395. por falta de quietud. 408.
Sus ansias se sienten en la purgació pasina del sentido 396
Con las que sale el Alma de la
purgación pasina del Espisitu 452. y siguient. 567.
Causale secretamente la purgació pasina del Sentido 396
Sientense mas sus ansias acia
los sines de la purgació. 567.
En la Vnion se taristazen. 567.
Dise

| purgacion del Espiritu, y del Es cauterio encendidissimo ro suaue.  En la del Espiritu tiene ya algo de Vnion 453.459.  En esta inflamacion tiene Dios Llagas de Amor falud del A | 36.<br>r de |
|-----------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|-------------|
| do lo criado, para que se em-                                                                                                                                                     | Im          |
| Es intensa la sed de Dios en esta to grado a que se puede inflamacion. 454. gar en esta vida.                                                                                     | 11c=        |
| Dos raizes de la pena que caula. Hazense con suego de Seras<br>455. En ella siente el Alma compania A que Almas se haze este sa                                                   |             |
| y esfuerço interior. 456. 539.                                                                                                                                                    |             |
| espiritual passua se siente. 458. le a veces a lo esterior.                                                                                                                       | 540         |
| Su pena es como Purgatorio de En ella ai goço, y dolor to Amor. 456. junto. 50 Este Amor es el mismo que pu- Su eseto es mas intenso en                                           |             |
| rifica los Angeles. 457. el espiritu, que quando se<br>Enciende se mas con la noticia munica tambien a la ca<br>de Dios, que en el se da al Al-                                   | co-         |
| ma. 459. Quando es a lo tierno. Efetos deste Amor inflamado.                                                                                                                      | \$ 19:      |
| Causa in paciencia por vnirse                                                                                                                                                     | das         |
| Amor Hagada Ava del Amor diuino en el                                                                                                                                             | ef-         |
| ra enamorar, y deleitar. 519  Para fentir heridas de Amor di-  En estado de transformación                                                                                        | spi-        |

uino ha de estar purgada el

Es diferente su herida en vnos,

Alma.

ura del Amor es ll'agar de as de Amor falud del Alma regaladas. erio de Amores el mas algrado a que se puede llear en esta vida. ense con fuego de Serafines a efeto. Almas se haze este fauor. llaga de Amor Serafico faveces a lo esterior. lla ai goço, y dolor todo eto es mas intenfo en folo espiritu, que quando se conica tambien a la carne. ido es a lo tierno. Amor Unitino. Ouimientos, y llamaradas del Amor diuino en el estado de Vnion. como aguas puras del Espi-Santo. En estado de transformación fon como glorificaciones 562 Son se nejantes alas de la Par

Son en el Alma como fombras

tar el Alma purificada de to-

dos los Apetitos.

Entrar en la purgacion pasiua

del Sentido es entrar en esta-

da

Quanto mas viuo, mas atormende Dios mui cercano yaa eta:y quantos mas, mas torme-Ila, pero fo fombras claras en quien resplandece la grande tos. Apetito de guardar la Lei de za y atributos diuinos 563. Dios, y lleuar la Cruz de Chri Imprimen en ella semejança, y Impiden con su escuridad la Co sabor de Dios. templacion diuna-No los siente sino el que tiene Afean la hermofura del Alma,y ya el paladar espiritual temimpiden la Vnion por semeplado a lo Diuino. Llama viua de Amor es el Espi jança. Enflaquecen su virtud, para que ritu Santo que obra en esta no pueda crecer en la Perfe-Vnion. Las sucilezas deste Amor en las cion. Almas puras estan mui escon Los no voluntarios no impiden el caminar a la Perfecion.45. didas delos mundanos. 5.4 3. En este estado ama el Alma à Dios por Dios, y no por otro Qualquiera, por pequeño que sea, impide la Vnion diuina. 603. Ansias de Amor, que disponen 45. y figui. Ciega para no para la total transformacion, ver la verdad. fon mas intenfas, que para V-Vno no vencido, no anda folo. nion comun. 570. 48. Veafe la palabra Vnion. Medios eficaces, y breues para fumortificacion. 54. y figui. Apetito. Aprehensi nes. Petitos de cosas criadas escurecen al Alma.15. 597. TEASE la palabra Purga-Males que causan no mortificacion actiua del Espiritu. cios.26. y figuri. Aprour chados. Cani n, atormentan, escurecen, enfician, y enflaquecen al Al-CV cstado es de Contemplama. 28:y figui. La perfeta Virtuel confiste en es

## TABLA

do de aprouechados 382. Auaricia. Procedé sin imperfeciones.366. Yen las que se ven caer con hu. VS imperfeciones en los mildad se sufren. 367-

principiantes. 368.

IENES espirituales porque no los gustan los Contemplatinos.23 Seis diferentias de bie-265. nes. Los temporales como se han de gozar, para que no impidan. 266.y figuientes. Sus daños. 2700 Prouechos que trae no gozar 277. los. Bienes naturales es Vanidad gozarfe en ellos. 281. 283. Daños deste goço. Prouechos admirables de su negacion. 288. Bienes sensibles quantos, y como se han de ordenar. 290.

Gozarlos con color de mas Ora cion dana, porque mas fon recreacion, que Oracion.292 Sus daños. Los prouechos de su negacion. 297.

Bienes morales quales: y como se han de negar, ò admitir.301. Siete danos que fe figuen de gocarfe dellos. Prouechos de su negacion. 309. Bienes fobrenaturales quales fean, y como se distinguen de los Espirituales. Daños de gozarfe dellos. Prouechos de su negacion. 320. Bienes Espirituales quantos, y quales. Como se ha de auer el Alma en ellos. 324.y figuientes.

### Centro del Alma.

OS es centro del Al Tantos centros como grados de amor.522.

Siente el Alma falir de la Contemplacion, porque la apartan de su centro, que es Dios.109. Christo.

Mitrcion de Christo. Su Cruz da descaso ann en esta 84.

la abrazan.

rex as defector on en orig

vida a los que de voluntad . Confideracin.

Onfideracion de cosas dismitacion de su vida, y no suaui tintas es medio remoto pa - dades, es el verdadero espirira la Vnion. Impide para la Contemplación. Ha de fer hasta morir con el en 577 - 594 la Cruz. ant . annoin 85. El camino que nos lleua a Dios De los que se tienen por sus ami no es muchas confideraciogosfuele fer poco conocido. nes, y guftos, fino taberfe nen86 reis Code Code Code Code Meditacion de su vida, y pasion Confideracion de la vida, y pale ha de vfar flempre, y como. fion de Christo como, y quan 221. 229. do ha de fer. OFFICE STREET STREET onsummon. Contemplation. Coteplatinos. Cerca de la comunion fuele EN la contemplacion diuina La auer gula espiritual en los ha de quedar el Alma a escu principiantes. 378. ras de todo conocimiento En ella suele Dios quitar el guinatural, sensible, o espiritual. to lenible, porque se arrime 68.y figui. el Alma a la Fe. 378. Señales para dexar la Medita. En ella fe ha de curar la gula eicion, y entrar en Contemplapicicual co la morcificació-379 cion. III. Confesores. Su declaracion. 113. y figui. TO espirimentados estoruan La repunancia que el Alma fien IN a las Almas Contemplatite en falir de la Contemplacion es fenal que la facan de uas mas que las ayudan.5. su centro, que es Dios. 109. En las fequedades turbael Con Porque en ella no se siente la in fefor no espirimentalo. fluencia diuina. Veafela palabra Maedrose Siempre en elia ha de auer acto onfrança. sencillo de Entendim éto. 117. Onfiança en Dios le hizo al Porque no se percibe, quando - A nor escreuir eltas Obras es mui espiricual. 117. y figui. grillos de amorisat.

Sus imperfeciones acerca de la Parece breue quando es mui ilu firada, aunque sea larga 120. foberuia, 363. y figui. En vnos se arraigan mas que en Onan loen ella duerme el Alma a lo natural, y vela a lo fobreotros, 1 501 100 0 7 366. natural. 120. Los aprouechados proceden fin A los principios della fe ha de ellas. Imperfeciones de los nueuos avsar de Meditacion, y como. 123.y figui. cerca de la Auaricia, 368. y figui. Disposicion para recebir en ella En q ha de poner su codicia los la iluminacion diuina, 124. verdaderos Contéplarius. 369 Imperfeciones de los nueuos a-575. Quan desarrimada ha de estar pa cerca de la luxuria espiritual ra ella de todo lo criado.577. 370. y figui. Saca Dios a los Contemplati-Como se han de auer en la Oral uos de lo imperfeto a lo percion acerca dellas, 372. feto a su modo. 134.y siguien Estas imperfeciones se suelen cu brir con capa de espiritu, 373. Quien no contempla a Dios, en Imperfeciones de los nueuos à-Fè sin semejança distinta, siecerca de la ira, 374. y figui, pre juzga del baxamente.249 Otras acerca de la embidia, y Quien en la Contemplacion in-Acidia espiritual. 380. fusa quiere exercitar su opera-Estado de Apronechados es estado de Contemplacion. 41 1. -tcion actiua, apaga el espiritu. Para ser el Alma monida en ella 254.389. a lo diuino ha de dexarfu ope Para ella se ha de desnudar la racion actina.579.472. Voluntad del goço de las co-La Contemplacion es escala sefas criadas, como el Entendicreta. ATT miento de fus femejaças.324 Por ella se escala el Cielo, y sus Por no hazer esto, no entran los Contemplatiuos en los goteforos. Por ella baxa el Alma a su conocos del Espiritu. 339. Hase Dios con los nueuos cocimiento. omo Madre con su hijo chi-La Contemplacion infusa, que quito, reciben Almas fencillas, no 362. Aun en los regalos q Dios haze la faben dezir aquien las guia a los nueuos, estan flacos. 362.

En la Contemplacion no entendiendo antes que en endiendo se camina a la Vnion-481 Airos, y baxos de la Vida Contemplaciua hasta llegar a estado de Perfeccion. 484.

Reparo contra el demonio quado inquiera fineitra Contemplacion. 502. y figui.

Lo que en ell 1 da Dios enriquece, no lo que el Alma grangea por su operación activa. 584. 578.

Platino mas se reduze el Conté platino a caminar en Fè,tanto mas se acerca à Dios. 582.

En la Cotéplacion fencilla, no ha de auer noticias distintas. 583. Al modo que fuere en ella el conocimiento fera el Amor. 583. Algunas vezes se tiene en ella mas el conocimiento, que el Amor, y al contrario. 584. En la Contemplacion quieta, y fencilla no esta el Alma ociofa, sino bien ocupada. 584. Dios siempre lleua a los Conté-

platinos a lo interior, donde tiene con ellos sus comunica ciones. 586.

El discurso impide la entrada en lo interior de la Contemplacion. 594

En la contemplacion se purififican los ojos espirituales de sus inorancias. 597.

Contemplacion se recibe en la purgacion passina del Sentido. 389.

En la infusa se impide el Alma con su operacion actiua.

No ai en ella discurso donde se divide y compone, sino acto sencillo.

Declarate con vna buena comparacion. 394.

Por falta de quietud no se siente la instamació de amor que en ella se comunica. 395. 408.

Contemplacion escura y secreta que da Dios en la purgacion passua del Sentido. 389. Vease la palabra Purgacion.

## D

## Deleite.

E Nel camino dela Cruz estan los deleites del espiritu. Deleite. Veanfe las Palabras Apetito. Bienes,

10年5年6年 東西南部開港

De-

## Demonio.

L demonio de ordinario ar-Ema fus redes en la Imaginacion. 127. 500. Dize verdades, para encaxar mé tiras. 163.201. Procura engañar al Alma por do de Dios la fauorece. 164. Por conjeturas faca muchas co-Puede hazer engaños fino fon re catados, transfigurandose en Angel de luz. Los aficionados a dones fobrebrenaturales abren puertas al Al Alma ya engañada del demo nio la falsedad le parece ver-247. A los principiantes aumenta el fernor para despeñarlos en so beruia. Incitalos a penitencias indiferetas, y fin obediencia. 377. Vfa de ardides, para facar de la Contemplacion quieta. 591. Como barrunta lo que Dios obra en ella para impedirlo, Veate las palatere la os. 10711. Es dano comun este, y no conocido delos Contéplatinos. 592.

Como fe han de librar las Almas destos ardides.500.522.593. Dale Dios licencia para combatir al Alma, y porque. 503 Guerra chtre el, y Angel bueno acerca del Alma que defien-

de, 503.y fignientes La guerra que con el tienen los Cont emplatinos es disposicion de nueuas mercedes.

#### Deu octon.

Omo se ha de ordenar la verdadera deuocion a las cosas espirituales. 369 Qual es la que Dios mira, y ace ta en el camino eipiritual, 376. 379.

No se ha de sacar a sucrça de braços, waste and Para mayor denocion del Alma le da visiones.

#### Dies.

los es fuence inmenfa, y cada vno coge della fegun el vaso que lleua. 161. Mas desea comunicarse a las Al mas, que ellas recebir. 57r. Su comunicación mas propia es a lo intelectual, y por la flaque za del Alma fe le comunica a lo fenfible. Es centro del Alma. 521. Las finezas con que trata a las Almas estan encubiertas a los del mundo. 5430 Las mercedes que haze a las Al mas son disposiciones para otras may ores. Como concurre el Alma quando es mouida de Dios. 562. Tres impedimentos, que nos ef

toruan llegar a gozarle. 0528. Ro lea siempre al Alma para en trara enriquecerla. Guita de que vnos hombres se gouiernen por otros sin esperar reuelaciones. 174.

Es llama de amorque abrafa al Alma, y la baña en gloria. 5 19.

Discurso.

Vando se ha de dexar. Vez Le la palabra Meditacion.

## Property one of the party of the same party of

#### y almester destroye its Embidia.

al a snowed resident of the first

Mperfeciones acerca de la em bidia en los Contemplati-

## Entendimiento.

Oricias naturales y fobrena turales, que pueden caer en el Entendimiento. 95. Las naturales no pueden ser medio proximo para vnirse el Entendimiento con Dios. 87. o y ligui.

Solalavina Fè es medio proximontraque el Entendimien to se vna con Dio s. 85. 92. 107.115.129.

Como se ha de purgar el Entendi niento. Veanse las palabras Contemplacion.Fè viua. Purgacion actiua del espiritu. Pur

gacion pafina del espiritulo Vinion.

the Diosin fiducated of

## Escala.

Scalafecreta y escondida pa L ra el Cielo es la Contemplacion. Escalan se los tesoros de Dios por la Contemplacion secre-

Efcala por donde baxa el Alma a su conocimiento es la Contemplacion.

t critura diuina.

Fs el fundamento de la dotrina destos Libros.

Elpin tis.

Vease la palabra. Purgacion.

Espiritu Santo.

Veafe las palabrasDios. Llama. Lampara. Vnion. o gay

gomes le han de librar las Alm

#### on dispersiones para oreviua.

receles que ligae a las Al

A luz de la Fè vina encamina al Alma defnuda de tos unpedintentos que nos E

da imagen, a la Vnion. hor. Difinicion de la Fè. Su luz le sompara a la escuridad de la Noche and se en l' 63. porcionado para vnir el Ente Semejança grande entre la Fe,y Dios. Mas se comunica Dios al Alma en Fè, que en otras luzes aunque fean de reuelacion. 208. En su escuridad se comunica Los que se arriman a cosas soto de la Fè. Sola su luz sencilla es medio pro

dimiento con Dios. Debaxo de su escuridad se vne el Entendimiento con Dios.

Dios al Entendimiento fin brenaturales pierden el meri medio que le estorue. 93. Veafela palabra Purgacion adina, y pafina del espiritu.

Goza.

Veanse las palabras Apetito. Bienes.

Gracia.

TOdo lo que este Libro enseha, la presupone. 53. Purgacion de la Memoria se puede hazer con la Gracia.

Gula espiritual. Sus imperfeciones. 376. y figui. Para curar la daDios segueda

## Gustos espirituales.

Os que los bufcan en la Oracion huyen la Cruz, y fon flo xos: United Los que saca el Alma con propia operacion son inferiores a los que Dios infunde. 471.

## Habito.

Veafe la palabra Abito. Hablas de Dios.

Abla de Dios al Alma es el efeto que haze en ellas. 519 Quantas maneras ai dellas. 204. Veafe la palabra Reuelacion. Hablas formales de Dios. Veaofe la palabra Reuclacion.

## Humildad.

As mercedes que Dios haze al Alma siempre van embuel tas en humildad. La humillación de la Purgación pasina del Sentido es disposicion paramas alto grado de perfecion.

## Iluminacion diuina.

I Westerla palubita Airhut D'

Quanto mas pura, menos fe percibe. 117. y figui.
Los actos que proceden della esceden a los demas. 184.
Quanto mayor es la pureça tanto mayor es la Huminacion.

Comunica luz al Entendimiento, y amor a la Voluntad. 457. Nunca falta al Alma que se dispone, y que disposició se requiere. 124. Suele ser en lo mui intimo del

Suele fer en lo mui intimo del Alma con fubidifsimos fentimientos. 218.y figui.

Como se ha de auer en ellos el Alma para lograrlos. 220. Son segurissimos los que ella as si comunica. 220.

Vease li palabra Llama Lapara. Contemplacion. Amor. Vnio.

Imagenes. Imaginacion.

As que vía la Iglesia ayudan
a los Contemplatiuos para
el amor, y imitacion de sus
Originales.
260.

No puede auer engaño en estas. Pero puedele auer en las de la Imaginación. 260

La deuoción que caufan es para pafar a fu original, fin detener feen ella 325.333, No fe ha de parar en la buena forma de la Imagen, fino pafar a lo que finifica. 330. Las de la Imaginación impiden para la Vnion. 106. Las estaciones a Imagenes deuo tas mas prouechosas, han de fer sin gente en soledad. 330. Su adorno con vano trage es vso abominable. 326.

carine shases sometence.

## Imperfection.

Imperfeciones abituales aunique fean pequeñas impidenda Vinion. 46.
Como fe han de purificar. 73.
Veafe la palabra. Apetito Principiantes. Contemplación.
Purgacion. Vinion.

## Infierno.

A Sus penas es comparada la Noche escura del Espiritu.

## Intento.

EL del Autor en estas obras es habíar con Almas contemplatinas desnudas de si, y de todas las cosas. 8. Tales imagina los Frailes, y Mó jas Carmelitas Descalços, aquien encamina sir dotrina.8.

## Llama de Amor.

L EspirituSanto es Ilama que enciende al Alma en Amor, y la baña de gloria. 516. Los actos del Alma trasformada en Dios fon llamas viuas. 516. Merece mas con vno, gen otros muchos hechos fuera della. 516. Elfa llama es vn fabor de vida 508. eterna. Cotinuaméte arde, y hiere. 519. Penetrahala el vltimo centro del Alana que es hasta la suftancia con quien Dios se vne poramor. andold 41522. Es horno encendido de amor. 11523-539-Es fuauissima aunque tan encen dida. 15-14.528. En el estado de purgacion es mui esquiua, y rigurosa. 525. Caufa dulzura interior, y pena efferior. 540.

Vease la palabra Amor. Vniono Lampara de fuego diumo.

Ada atributo divi no es vn2 - lapara de fuego de muchas distintas para el Alma en estado de Vnion. 557. 565. Ama Dios al Alma comunicandole todo fu candal, atributos, y perfeciones fegun fufre el eltado. Aug fon de fuego, fon agua de vi da q apaga la fed del Alma. 556. No cerca fino dentro del refola dor desta lampara es recebida el Alma. Los monimientos deste estado fon como glorificaciones de Dios en el Alma. Eftos resplandores son sombras claras de Dios. 563.601. El Alma es tambien para Dios lampara. Veafe la palabra. Amor. Vinion.

## Macftro.

E Nseñen a deseshar todas visiones, y escusaran el trabajo de su esamé có mas fruto. 133.

Estan a gran peligro suyo y de las Almas q gouiernan, si se ase guran en tales visiones. 141.

Como han de apartar a las Almas dellas, y ponerlas en libertad de Fè.

Han de proceder en esto con blandura. 180.
Son pocos los que saben guiar a vna Alma que comiença a ser espiritual. 573.
El no espirimetado no conoce la operació deDios en el Alma ni la dispone para recebirla. 573.
Deuen poner a las Almas en libertad de espiritu, y no cauti-

AND THE PROPERTY OF LEGIS

|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               | AND DESCRIPTION OF THE PERSON NAMED IN COLUMN TWO IS NOT THE OWNER. |
|-------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|---------------------------------------------------------------------|
| uarlas en difcurfo. 578.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      | En la purgicion de la Voluntad                                      |
| Pocas veces le hilla vno, que no                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              | no poder leuantar a Dios el                                         |
| estorue a las Almas contem-                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   | afecto no ai confuelo ni aun                                        |
| platia is condiscurso. 580.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   | en el Miestro. 434.                                                 |
| 585.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          | La reuelacion de Dios inclina                                       |
| No es tueño de la obra de la Có                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               | que se digi al Maestro. 174.                                        |
| templacion, fino ministro de                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  | 178,                                                                |
| Dios, y assi ha de encaminar                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  | · Iviatrimonio espiritual.                                          |
| - a ella no a fu modo fino al de                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              | Diferencia entre el y el Despo-                                     |
| Dios. 581                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     | forio. 569.                                                         |
| En que ha de exercitar su Magis                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               | to covere for all north to be a first                               |
| terio con el Alma contempla                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   | Meditacian.                                                         |
| tiua. 17 - 18 - 18 - 18 - 18 - 18 - 18 - 18 -                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 | TE la vida, y passon de Chris-                                      |
| Haze a Dios gran defacato in-                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 | DEla vida, y passion de Christo para los Contemplation              |
| troduciendo su obra tosca do                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  | uos como y quindo. 221.                                             |
| de Dios obra a lo diuino.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     | A personas Religiosas presto las                                    |
| -10286.89 Haquar 1100 100 . 7                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 | saca Dios de Meditacion a                                           |
| Nunca quieren que el Alma re-                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 | Contemplation. 574.                                                 |
| pole en Dios, fino que fiem-                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  | Diferencia de la Mediracion a                                       |
| pre trabaje. 586.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             | la Contemplacion. 1 574.                                            |
| Es caso grave querer ser Maes-                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | Que Potencias firuen principal-                                     |
| tro de espiritu el que no sabe                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | mente ala Meditacion ima-                                           |
| Tos caminos de la Contem-                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     | ginaria. 106.                                                       |
| placion. 587.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 | Siruese de la Imaginacion. 106.                                     |
| Mis graue no querer dexar a las                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               | Error de los que no la dexan es                                     |
| Almas falir de su gouierno                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    | tando fazonados para la Con                                         |
| por particulares intereses.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   | templacion 108.577.                                                 |
| 587.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          | Abito de Meditacion como se                                         |
| Exemplo admirable al proposi-                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 | P. DERFERS VIEW AND STREET STREET                                   |
| to. 588.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      | Estorua quando Dios llama a                                         |
| Zelos vanos de los que no quie                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | Contemplation 57                                                    |
| ren que las Almas le sconfe                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   | Contemplacion. 574. 594.                                            |
| ren que las Almas se aconse-<br>gen con otros. 589.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           |                                                                     |
| Quan indignos son estos zelos                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 | Es como obrar con trabajo; y                                        |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               | Contemplacion es conio go                                           |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               | zar de la obra.                                                     |
| Graue castigo le amenaça al q<br>estorna dexar el mundo a los                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 | A los principios de la Contem-                                      |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               | placion se ha de vsar de Me-                                        |
| que Dios llama.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               | ditacion. 123.                                                      |
| Programme and the state of the | (12.0 12.0                                                          |

## TABLA

Quindo se ha de dexar. 110. y

#### Memoria.

Como fe ha de ir purgando actiuamente para la vnion con Dios. 225. hasta 261. Veafe la palabra Purgacion de la Memoria.

## Monte Carmelo.

SVbida del monte Carmelo es lo mismo que subida a la cumbre de la Perfecion. 1. A sus Frailes y Monjas se endereçan estas obras como agen te que profesa subir a ella. 8.

## Mortificacion.

Porque se llama Noche.

La corporal sin la de los Apetitos anda mui sola para caminar a la Vnion.

Vease la palabra Purgacion actiua del Sentido.

### Muerte.

L A de las Almas que han llegado a estado de V nion, es dulce y suaue, 529

## N.

## Nada.

El camino de la nada facado destas obras, 511.

Noche escura.

Es lo mismo que purgacion del Alma.

Veanse las palabras Purgacion.

Mortificacion.

## Obras.

D'Años de las buenas obras mal enderezadas. 305.306.
Como se han de encaminar à Dios para no perder el fruto dellas.

Por falta de intencion en ellas no nos auentajamos en perse cion.
Obras de los que estan en estado de Vnion todas son en to do persetissimas, y como diuinas. 551.552.

## Operacion.

Still a sus william

Diferencia de la actiua y pafi ua en la Contemplacion. Como concurre el Alma con la fuya, quando es mouida de Dios.

Oracion.

El lugar para ella mas acomoda do es foledad.

## TABLA

Orar en recogimieto de espiritu Estoruale en la Oracion el que medita quando Dios le pone es orar en el templo viuo de en Contemplacion. Dios,y donde esta su reino. En ella se deue el Alma gouer -339. nar por Dios, y no poner im-Disposiciones para bien Orar. pedimento. 340. Tres lugares deuotos ai para O-Modos de Oracion sospecholos. rar, y como nos auemos de a-Como se han de encaminar a uer en elfos. Dios Oraciones con parcicula Tres enemigos estoruan la Ora o res ceremonias. 347. cion, y como nos auemos de Con las que enfeña la Iglesia, y defen ler dellos. 572. no con otras auemos de vene Principiates en ella de que exerrar, y pedir à Dios. cicios fe han de valer. 573. Mandowner Elfel-Estudio pro-1864 s. The art Done of State About 198 a Padecer. Con obediencia mui aceta a Dios. 376. L L camino de padecer es mas El demonio incita a las deforde feguro que el degozar. 473. nadas. Paliones. Vease la palabra Mortificacion. Trifte fu feruidumbre, y dichosala libertad del que viue en Pobreza. Espiritu. Veafe la palabra Apetito. Purga

cion del Sentido.

paz y confuelo.

do.

naenla Czagmplacion

EL estado de Vnion abitual es combite continuado de

La que goza el Alma despues de

Penitencia.

Defordenada, y fin obediencia

es viciosa 276.

la purgacion passua del Senti-

Pobreza.

De la de espirituson las palabras del Saluador: Estrecha es la puerta del Cielo. 81.

Grandissima la pide en aquellas palabras: Si alguno me quiere seguir niegese. 82.

Es muerte de lo natural desorde nado para viuir nuena vida. 83.

Es el Caliz que el Señor ofrecio a sus Dicipulos. 84.

Qualquier asimiento es contra ella. 368.

## Potencias.

HAn de estar ilustradas con las tres Virtudes Teologales, y desnudas de todas las cosas para la Vnion. 77. y sigui. En la escuridad dellas en la purgacion palina no fe pierde el Alma, antes segana. 470.468. Qual sea su aramiento, y vacio en elta purgacion. 112 469. Profunda capacidad dellas. 566. A la medida del vacio es el lle-In shipse action 595. No fienten el vacio de los bienes de Dios hasta que se han defnudado de las cosas criadas. 566. Su renouacion en la Noche pali ua del Espiritu.422.423. En estado de Vnion abitual qua engolfadas estan en Dios. 600. Veanse las palabras Entendimiento. Purgacion. Vnion.

#### Principiantes.

Han se de apronechar de la Me ditación. 123. 107. Va los Dios sacando de lo imperfeto a lo perfeto a su modo. 114. 575. Hase Dios con ellos como la Madre con su niño chico. 362. Aun en los regalos, que Dios les haze, estan slacos, y imperfetos. 362. Sus imperfeciones acerca de la sobernia. 363.

De la auaricia 368 de la luxuria 370.de la ira. 374. de la gula. 376. de la embidia, y actuia. 280. En vnos se arraigan mas que en otros estas imperfeciones.366 Como fe han de auer en la Oracion acerca de las tentaciones Senfuales . 372. Aumentales el demonio el ternor para despenar los en so-Beruia. Incitalos apenitencias in diferetas, y fin obediencia. De que exercicios fe han de valer parala Oracion. 573 Entrar en la Noche pefina del Sentido es salir de estado de principiantes. No fienten amor inflamado en la Contemplacion. Dafeles algo mas anchura que a los aprouechados.80.107. Auifos para ellos. Purgacion. Es lo mismo que Noche escu-Ai vna del Sentido, y otra del Espiritu. .othempiacion. Activa, y pasiva. 53. Y la activa dispone para la passua. 369. Pur vacion activa del Setido. - N ella va el Alma ayudada de la Gracia mortificando fus paliones defordenadas. 13.

Es mui necesaria al Contempla-

ब्यव

tiuo

# TABBAT

| Como ha de entrar el Alma en ella.  De que cosa s se ha de purgar en en ella vease en la palabra A-         | Admirables prouchos della purgacion. 399.405. En ella se purga el Alma de los vicios secretos que se le anian pegado de los consuelos espi- |
|-------------------------------------------------------------------------------------------------------------|---------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| Puro acion pasina del Setido.  Vando entra el Alma en                                                       | Por no entenderse en ella tiene<br>el Alma su prouecho por per-<br>dida.                                                                    |
| Por la actiua merece que Dios<br>la ponga en ella.<br>Disposiciones del Alma para en                        | En siaquece la carne, y el Espiri-<br>tuse essuerça aunque sin gus-<br>to. 388.<br>Pone aramiento de Porencias                              |
| Señales della.  Señales della.  Se comun a todos los Contem-                                                | porque aprenda el Alma a qui etarfe para recebir la ope racion de Dios. 389.                                                                |
| platiuos.  Como se conocera que las segne dades proceden della. 386. Fin que tiene Dios en ellas 386        | Dano que se haze porfiando con operación activa en ella 3,92. En ella se recibe Contemplació escura y secreta, y como se ha                 |
| Entrar en ella es entrar en ella-<br>do de Aprouechados. 382.<br>En ella delhuda Dios de las int-           | de quietar para recebirla, 389<br>394, 395, 408.<br>Va definidado al Alma de to-                                                            |
| perfeciones que la actiua no pudo quitar. 382. En ella purga Dios a la Parte in ferior de la imperfeciones. | das sus aficiones.  Assentala en su propio conocimiento.  Aco.  Purgala de vicios contrarios a                                              |
| ferior de sus imperfeciones.<br>384.<br>La del Sentido dispone para la<br>Contemplacion: y la del Espi-     | humildad.  Destetala de la leche de niñosa  3.99                                                                                            |
| La primera fequedad desta par-<br>gacion viene de auer muda-                                                | Enfeñala atratar con Dios con<br>reuerencia. 401.<br>Dala conocimiento de la gran-<br>deza de Dios. 402.                                    |
| do Dios su comunicació del<br>Sentido al Espiritu. 387.<br>Como se va purificando el pala-                  | En ella exercita el Alma muchas virtudes.                                                                                                   |
| dar espiritual se va saliendo de sequedad.                                                                  | Vala poniendo en libertad de espiritu. 409.                                                                                                 |
|                                                                                                             |                                                                                                                                             |

| Causa rezelos penosos. 392. on estos mui agradables aDios 397. Mas que los consuelos. 401. No se ha de fatigar el natural en ellos. 393. Va a lo secreto inflamando el Al ma en amor de Dios. 396. Ansias de amor en si la pone. 396 Es la puerta angosta que guia a la Vida. 398. Es disposicion para mas alto gra do de perfecion quanto mas humilla. 413. En ella aprietan las tentaciones por este sin. 411. No es de vna suerte en todos. 413. En esta mas se enfrena el Apeti- to que se purga, hasta que en- tre la del Espiritu. 420. Da Dios a algunos sequedades folo para curarles la gula espi- ritual. 391. Diferencia de los que estan en en esta a los que han de pasar del todo a estado de Contem placion. 391. Paz, y consuelo que goça el Al- ma despues desta Purgació. 415 Pur gació activa del Espiritus Omo purga el Entendimien to con la Fè para la Vnion | miento de todas las aprehensiones naturales, y sobrenaturales de los Sentidos. 96.  Daños destas aprehensiones no negadas.  Aprehensiones imaginarias naturales se han de negar. 104.  Tambié las sobrenaturales imaginarias. 126.  Señales para entrar en esta purgación de lo imaginario. 110.  Purgació pastua del Espirita.  To luego que sale el Alma de la passua del sentido entra en esta. 414.  Señales y mensageros della 415.  Mucho ha de aner agradado a Dios quié ha de entrar en esta 428.  Esoración a padecer los trabajos della, 548.  En medio dela del sentido, y esta sue el Alma padecer debilitaciones y enagenamietos co la comunicación dinina, 416.  Como es esta purgación en los cono han de llegar a la Vnió 418.  Imperfeciones que quita, 417.  Los quo entran en ella vían de los sauores de Dios imperfetamente y sis peligros. 418.  No se de ué alegurar e ellos, 413.  Las consuelos que procede desse |
|------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| Purgació activa del Espiri is                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      | mente y sus peligros. 418.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 |
| to con la Fè para la Vnion                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         | Las confuelos que procede defle                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |
| 68.y figurent.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     | Purgacion fortalecen al Alm.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               |
| Quanto mas se aniquila el Ente-<br>dimiento por Dios tanto mas                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     | para el trabajo della. 421<br>Es necesaria para quitar los imp                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             |
| fe vne con el. 86                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  | dimeros de la Vnió dinina. 419                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             |
| Pide que se purque el Entendi-                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     | Sin ella ni la parre langhia d                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             |

pur

## T AND L. A.

| in purga bien. Lot shotmin 420.                                  | pojo, por librarfe de fi milma                                   |
|------------------------------------------------------------------|------------------------------------------------------------------|
| Eferos suyos, y como desunda las<br>Porencias de sus imperfecio- | Quanto mas a escuras va en ella                                  |
| on messimudades de laboracia 22                                  | de sus operaciones naturales,                                    |
| Causa renouacion de Potencias                                    | no Itanto va mas fegura. 101 470.                                |
| Aprehentiones imaginistate                                       | Quanto mas cercana a Dios,tan-                                   |
| Es Contemplacion de influencia                                   | to mas lexos le parece q està,                                   |
| Porque se lluma Noche y tinie-                                   | Como va transformando al Al-                                     |
| bla, y se comunica tan a lo escu                                 | ma en Dios. 443.                                                 |
| oro siendo Contemplacion de                                      | Causa ansias de Amor inflamado,                                  |
| luz. va p 6 7 1 42 5 468                                         | 1 453. 567. cumnoinile pul / 3                                   |
| Quinta pena caufa esta escuridad                                 | Veale la palabra Amor inflama-                                   |
| En ella camina el Alma segura                                    | Turgacion de la Memoria.                                         |
| del demonio 500.                                                 | C DOLC CECHUS LIVE - WE WITH                                     |
| del demonio 500.  A la penoso despoja de codo lo                 | Como se ha de hazer actiname                                     |
| imperfeco: 428. Dispone para entrar enel Reino                   | para llegar a la V nion 125.226.                                 |
| de Dios.                                                         | Hazela, principalméte la Gracia                                  |
| de Dios, 546.<br>Haze el Alma en ella aprehentio                 | cooperado có ella el Alma,228                                    |
| nes penolissimas con el cono-                                    | Modo para procurarla. 229.                                       |
| cimiento desu imperseccion,                                      | No se ha de desnudar de las no-<br>ticias de Christo nuestro Se- |
| Comparante fus trabajos à las                                    | hore of the collection of the 229.                               |
| fombras de la muerte, y penas                                    | Danos de no procurar esta Pur-                                   |
| del infierno. 31 3429.                                           | regacional cabilla a ubos 1231.                                  |
| En ellapone Dios al Alma en cu                                   | Que notic as admite esta purga-                                  |
| ra para fanarla. 473                                             | Ocupa Dios configo milmo la                                      |
| Para darle mayor luz de todas las cofas. 441.                    | Memoria purgada. 233.                                            |
| Para veiturla de lo Diuino la def                                | Danos que haze el demonio por                                    |
| nu da de lo natural. 443.<br>Declarafe mas este despojo 443.     | la Memoria que admite noti-                                      |
|                                                                  | cias distintas. 234.<br>Bienes de que se prina el Alma q         |
| 464.<br>Nouedad en el modo de enten-                             | las admite. 236.                                                 |
| der defpues del, 415.472                                         | Vrilidades desta Purgacion.238                                   |
| Deuese alegrar el Alma de te def                                 | 2514 (1512) 0 (57 ) 0 751 (1)                                    |
| eleles pur                                                       | Para                                                             |

Pur:

| Para la Vnion se ha despurgar la Memoria delas noticias distintas sobrenaturales, 240. Peligros de no purgar la Memoria de las sormas distintas sobrenaturales. 242.244. Como se ha de auer en ellas.243.245. Purgacion pasina de la Miranda.  L'Nagenamientos que causa de lo que no es obligatorio.438. De que proceden, 439. Pena de sus miserias 446. Quanto menos tiene el Alma de otras noticias, mas escura le parece la lluminació diuina.439 Causa viuo conocimiento de las cosas. 440. | bienes naturales.  Danos de no purgarfe deste gozo.  283. 285.  Provechos de su purgacion. 288.  Ha de ser de los gozos que proceden de los sentidos. 293.  Danos de no purgarse de tal gozo.  Provechos de su purgacion, 294.  Provechos de su purgacion, 297.  Ha de ser del gozo delos bienes 200. 305.306.307.308.  Provechos de su purgacion, 309.  Provechos de su purgacion, 309.  Ha de ser del gozo vano de los bienes sobrenaturales 112.  Danos de no purgar este gozo. 315.316.318. |
|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|-------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| Purgacion activa de la Uo-                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       | Prouechos de su purgación, 320.<br>Ha de ser de los consuelos espiri<br>tuales.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 |
| HA de ser de todas las aficio-<br>261.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           | Y de todo lo que el Entendimien<br>to y Memoria sepurga 324.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    |
| Deftis nacen todos los vicios.  263.  En los bienes téporales y cofas oriadas.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   | De la afició delos medios aunque<br>fea espirituales, y solo guiarlos<br>al sin de la Vnion 327.328.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |
| Danos deno purgarfe dellos.270 Prouechos desta purgación en ellos. 277.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          | cion de la Voluntad acerca de las Imagenes, 332. 334-341                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        |
| nes. 278.<br>Es principio de todas las merce                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     | Como se ha de hazer en las peri-<br>ciones de nuestras comodida                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 |
| des de Dios. 279.<br>Es el camino de la Perfeció. 381.<br>Ha de ser del vano gozo de los                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         | des, En la dotrina los Predicadores y los oyentes,                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              |

## TABLA.

Purgacion Passuade la Voluntad.

Fliciones y aprietos que cau Es digna de compassion el Aima Surigor es conforme al grado de Vnion a que ha de fer leua tada sug calla no suo sonage? Nopoder en ella leuatar à Dios el afecto es grandissimapena para el Alma. 9 es 438. Eneste trabajo no ai consuelo, ni aun en el Maestro espiritual. chos de lu pris Ni el amor que tiene a Dios, antes effe la aflige masi 1437. Ella purgacion empobrece al Al que en clas ouc de que

ma de toda aficion para enriquecerla mas de verdadero
amor. 441. 469.
Vna fola aficion basta para impe
dir el sabor de Dios. 442.
Priua al Alma del sabor de las
cosas de Dios para darsele
mas alto. A ser 471.
Porque siendo la influencia diui
na tan suauc haze aqui tan pe
nosos efetos. 447.
Embiste Dios al Alma en este est
tado a lo iluminatiuo, y sauce

ning Predicador

algunas vezes bab an ann 4359

DEue a compañar las palabras con el espiritu.

908 quite 35 ... 61 1. 01 49

Quietud.

ncreet, y dez.r que las Dros, y lu engano 207.

Pone Dios al Alma en ella, y hazele graue dano quien la faca della 109. consejo saludable para los que en esta piensan que pierden tiempo.

Vease la palabra Maestro, des

ino de Dios.

monio.Contemplacion.

R

noud ob Razonius ob ?

EN la contemplacion deuemos caminar a Dios cerrados los ojos de la razon. Recelos.

R Ezelos penosos en la Purgazcion passua del fenerado.

Son a Dios mui agradables 397

MAS

Mas que los confuelos. 401. No se deue en ellos fatigar el na tural con inutiles diligencias Yease la palabra Purgacion.

#### P. marior Acopy of hubbaride is Recuerdos diumos.

Alos Dios al Alma en estado de Vnion abitual, 605. Phelencia de su movimiento. 606. HOO II RECTURE ALLER

En el serrasluce Dios al Alma. 608) y omnamment of cola

Paraque no desfallezca en el la fortaleze Dios. 611. Diferencia del modo de sentir dentro de si a Dios ordina-Fiamente el Alma en estado de Vnion, al destos recuer-613.614. dos diuinos. Hazenseen el centro del Alma. 612.

## Reino de Dios.

A se de entrar al que esta de tro de nofotros por muchos trabajos. 546.

## Reuelacion.

> Euclaciones, ò visiones intelectuales como difieren de las imaginarias. Declaracion de las Intelectualesandel gozobas cols 188. Sonacerca del Criador, y de las criaturas. 190. Escelencia de las del Criador.

26/4

Estas Nolas puede remediarel demonio, ni fus cfetos. 192. No embaraçan para la Vnion. Acerca de las criaturas quales Recato que ha de auer en estas. 194 ct he displicate a feet of heigh Engaños que en ellas puede hazer el demonio. 197. Deuelas negar el Alma. 198. Renelaciones por palabras, figuras, y femejanças, y los enganos que puede hazer el demo nio. onto se margo of 1,201. Hablas interiores fobrenaturales de quantas maneras. 204. Hablas fucefinas , v los engaños que en ellas puede auer. 205. Vana licencia de gente espiritual encreer, y dezir que las hablo Dios, y su engaño 207. Prendarfe destas hablas impide Queetud, noinV al Como fe ha de aprovectar el Al ma deflas hablas fucefinas.268 Entendimientos agudos hablan defuyo, y pienfan que les habla Dios. Su remedio. 209. Facilmente engaña el demonio a los aficionados a estas cofas. Señales de quando son de buen espirituarios tomenados al 210. Quien no qui siere ser enganado, renuncielas todas, y abracese con la Fè. Palan 9994

Palabras formales hechas al Alma sobrenaturalmente. 1 212. Han se de desechar como las sucefiuis, y no executar nadafin buen confejo. Dano, de su execucion. 225. Alguers veze; aunque Dios habie al Almi no la quita la repunancia, y dificultad, y elto para mayor humildad, y enfel nançi, y mas en cosas de mayoria:, y honra: por el contrario el demonio. 217. ablas fultanciales, fus efetos, y vulidad. omo se logran sus efetos. 217. De Reuelaciones de misterios no se haga caso sino de los que

tiene la Iglesia. 201. Engaño q ai en lo cotrario.202. En la Lei vieja era licito pedir. y esperar renelaciones en la nueua no, y porque. Dios no reuela comunmente lo que se puede saber por medios humanos. 176. No reuela Dios faltas que vno. puede saber de si por via ordi naria, aunque la comunique familiarmente. 117. La Reuelacion de Dios inclina a que se comunique con el Padre espiritual. Qualquiera cosa sobrenatural se le ha de comunicar. 178. Veafe la palabra Vision.

# Sabiduria.

Los fabios en su estimacion no estan aptos para vnirse con la Sabiduria diuma. 18. Sabiduria mistica siempre anda junta con Amor. 457. Llamase secreta, y escondida porque esconde al Alma dentro de si. 477.

#### - Sentido.

Todo lo que se percibe por Sentidos natural, y sobrena turalmente se ha de desnudar pa ra la Vnion con Dios. 68. El que se arrimare mucho al cor poral nunca sera mui Espiritual, ni Contemplatiuo. 541. Vease la palabra Apetito. Purgacion del Sentido.

## Sequedad.

TRabajosa quando el Maestro no tiene esperiencia. 6.

Que consuelo se ha de buscar en las sequedades.

Como se conocera que procede de la pargación passua del Sen tido.

Da las Dios a algunos solo por curarles la gula espiritual. 391.

Vesse la palabra Purgación passua.

Sobereia, with sh

Soledad. "of

CVs imperfeciones en los prin Ocipiantes. 363. Nace quando se reciben cofas sobrenaturales distintas. 244. Su remedio.

DAralas deuociones importa-Profunda soledad en la Con templacion. 480. Veafe la palabra Purgacion.

245.

Toques divinos. Oque y cauterio de amor to do es vno. 536. No fe llega a ellos fino puri ficada el Alma con muchos trabajos. Toques de Entédimiento, y Vo luntad. Sustanciales ( o casi ) de diuina Vnion.219.505.508.520.544. No llega a ellos fino Espiritu mvi purgado. Como se entiende tocar Lios en la sustancia del Alma. 522. Toques diuinos en estado de transformacion. Quando fon mui penetratiuos re dunda al cuerpo. Son como fombras de Dios mui Estas sombras imprimen al Alma semejança de las diulnas perfeciones, y el sabor dellas.

Sus comunicaciones fon oculras al demonio. Toques de amor fon llagas que hieren, y abrasan al Alma dul ce, y perpetuamente en el eftado de Vnion. Son suauissimos estos toques au que can fuertes. Saben a vida Eterna. En vno folo conoce el Alma las perfeciones vatributos en el vnico, y fimple fer de Dios di stintamente segun se compadece con la Fè. 545.556. Llegan pocos a este estado porque no fufren haita el cabo. 546.y figui.

18 - 18 CA CHILL BY Trabajos.

On el manjar folido de los ao nigos de Dios, no los confuelos. Interiores. Vease Purgacion.

Luperfectence abiquates macue Verdad.

Conocese en esta vida con gran dificultad.

Vida.

TO se puede viuir la espiritual fin morir al hombre Vielo

| I $A$ $D$                                 | LA.                                                     |
|-------------------------------------------|---------------------------------------------------------|
| viejo. Sabala? 551.                       | de defnudar para caminar a                              |
| Como muda estas vidas el Al-              | la Vnion. 128.130,                                      |
| ma a lo diuino. 552.                      | la Vnion. 128.130,<br>Porque comunica Dios mas a        |
| Virtud.                                   | los Contemplatiuos las 1ma-                             |
| On las Teologales se purga                | ginarias que las intelectuales                          |
| Cactinamente las Potencias                | fiendo estas mas seguras, y                             |
| delAlma para la Vnion-77                  | perfetas. 134.                                          |
|                                           | Maestros que se aseguran de Vi                          |
| Dellas se ha de vestir para ser           | fiones hazen mucho daño.142.                            |
| grata a Dios.                             | Como fe han de negar, y buscar                          |
| La perfeta Virtud consiste en el          | libertad de Fè. 152.<br>Peligro grande querer saber co- |
| tar el Alma purificada de to-             | Peligro grande querer faber co-                         |
| do Apetito.                               | fas por via sobrenatural, 162.                          |
|                                           | 164-                                                    |
| plans of Wifion. Oleman                   | No gusta Dios que se admitan                            |
| DOtrina acerca de las fobre-              | de buena gana. 166.<br>Las imaginarias verda deras em   |
| naturales esteriores. 96.                 | Las imaginarias verdaderas em                           |
| Peligro de engaño aquien fe ha-           | baraçan aquien no le late de                            |
| ze a clias. The strains 98.               | fasir dellas.  Intele auales acerca de criaturas        |
| El demonio gusta de que gusten deliás.    | Intelectuales acerca de criaturas                       |
| dellas. A 13 E 104.                       | como fon. 184                                           |
| Quanto mas esteriores menos               | Tambien se ha de desnudar des                           |
| prouechofas. 98.                          | cato c 1211 line                                        |
| Importa no prendarse dellas.              | Para lograrlas bien se deue ha                          |
| 100.139.                                  | zer ella defrudez dellas. 130                           |
| Dalas Dios para mayor deuo-<br>cion. 140. | 35 253.15 III 2011111 LAPIG                             |
| cion. 140.                                | Vease la palabra Renelacion.                            |
| Imaginarias mas ordinarias en             | 'Velumad.                                               |
| los Contemplatiuos que las                | Veafe la palabra Purgacion de                           |
| corporales. 000127.                       | la Voluntad                                             |
| Puede el demonio contrahazer              | la Voluntad.                                            |
| 1as buenas. 5 7 19 1 1128.                | Jon Veion. 1011                                         |
| Procura hazer lo mismo en las             | DOrque muchas Almas no lle                              |
| intelectuales. Omounibno 304.             | gan a la V nion con Dios. 5                             |
| Reparo para este daño. 504.               | No se compadece con aficion                             |
| Las comunicaciones que haze               | de criaturas. 16. 21                                    |
| Dios al Alma por mecio de                 | Imperfeciones abituales aunqu                           |
| fus dones del todo fon ocul-              | sean pequeñas la impiden. 46                            |
| De todas las imaginarias (e. ha           | Todo lo que se puede percebi                            |
| De torige the immainarine Calbo           | por fentidos menent de fabre                            |

natural

formacion.

Mayores disposiciones son me-

523.569.

naturalmente se ha de desnudar para la Vnion. De que Vnion se trata en estas mo la del Sol en el cristal puro. Como se ha de purificar para e-Ila el Alma de estos actos, y abitos imperfetos. Quanto mayor pureça vuiere en el Alma tanto mayor fera la iluminacion, y la Vnion. 75. Ningun medio puede vnir elEn tendimiento con Dios como la Fè.8 5.92.107. Quanto mas fe va el Alma aparrando en la Oración de las co fas que conoce, tanto mas fe acerca a Dios. Como se ha de proporcionar el Entendimiento para vnirse con Dios. P r ninguna semejança, o figura of fe ruede hazer efta Vnion.129 Porque son tan pocos los que lle gan a cstado de Vnion. Estado de Vnam. EN el frente el Alma gran di-L uision entre la Parte inferior y superior. 506. Es vas semejança del que goçò Adan antes de su culpa. 507. Paz soberana del abitual . Y como esta en el vnida el Alma con Dios, de moi his 508. Semejança o comparación deste estado. Diferencias de vnion, y trans-

1871.23.5

nelter para elta. obras espirituales. 73. Es co- Efetos desta Vnion en el Alma 523104 del sinsmi La conformidad con la Voluntad dinina en este estado. 527. Su felicidad. 35 14 3 Traslucese la Dininidad en el. 530.608. Deseos intensos de que se acabe esta vida. Quando se llega a este estado. 530 at al avenue arino 1 Diviniza cada dia mas Dios al Alma en este estado, 532. Es combite continuado de paz, y confuelo. sfug omo 35 54. En el comunica el Alma de muchos atributos de Dios en fo lo vn acto general, 556.565. Es una junta de todos los bienes 100120 Comparacion que la declara. 562. En este estado quan encolfadas estan en Dios las Potencias. Retornos amorofos que ai en el entre Dios y el Alma. 600. En este estado la vnion del Entendimiento, y Voluntad cau Jan cierta manera de fruicion Son perfecissimos, y ordenadiffinios a Dios los actos del Al ma aqui. 602. Recuerdos soberanos, y sus efe-

## TABLA.

tos en el Alma. enel. 614. 605. La escelencia del mouimiento Son los recuerdos en el centro deste recuerdo. del Alma. 606. En este se trasluze Dios al Alma Todo el cuidado de Dios pare-608. ce que se emplea en solo rega Para que no desfallezca aqui el lar a esta Alma. 554. Alma la conforta Dios. 611. En la muerte destos es el amor Diferencia del modo de fentir rios que entran en la mar que dentro de si a Dios e! Alma van anchos, y repofados. 529 Haze Dios aqui gran confiança en este estado ordinariamente al destos diuinos recuerdel Alma. dos. Alteza de la respiracion de a-Traslucefele la Gloria. Afecto impetuoso de verse con Dios. V. T. I I-MA 444 mor, que el Espiritu Santo ha W tus. descendantus. ze en el Alma transformada nil idrepression in

Tare Domeon on apparticult of

## Zelo.

Elo espiritual indiscreto cotrario a la mansedumbre es piritual.

for o Rechel feoreignning & cuas 7.

Cur furatus er deos

Zelos.

Cap. us. ne Out vettic mit by a

ZElos de Maestros espirituales de que las Almas traten con otros su espiritu, de sigradan a Dios. 589.

## Fin desta Tabla.

TABLA



## TABLA DELOSLY. GARES DE ESCRITVRA DECLARADOS EN SENTIDO

MISTICOENESTAS Obras espirituales.

Genefis ....



Ap.11.7. Venite igitur, descendamus, & consundamus ibi lin guã eorum. 6.

Cap. 12. 7. Qui ædificauit ibi altare Domino, qui apparuerat ei.

Cap. 13. 4. In loco altaris, quod fecerat: & inuocauit ibi nomen ibidem. Domini. Cap. 15.8.Vt darem tibi terram istam, & possideres eam. 17. Cum enim occubuiffer Sol, facta est caligo tenebrofa. 559. Cap. 16.13. Profectò hic vidi po steriora videntis me. Cap. 17.1. Ambula coram me: & esto perfectus. Cap.21.13. Sed, & filium ancilla faciam in gentem magnam. 349. Cap. 27. 22. Vox quidem vox Ia cob: sed manus manus suntEsau. 206.

Cap. 28. 12. Vidita; in fomnis scalam stantem super terra.484.

18. Surgens ergo Tacob mane, tu lit lapidem, & erexit in titulum.

344. Cap.29.20. Seruiuit ergò Iacob pro Rachel septé annis &c. 487. Cap.30.1.Da mihi liberos; alioquin moriar. 463-489. Cap.31.30. Cur furatus es deos meos. Cap.35.2. Tacob verò conuocata omni domo sua, ait: Abiicite deos alienos . un no ola 24. Cap. 46. 4. Ego descendam tecu illuc: & ego inde adducam te re uertentem. 147. Cap. 49.4. Ruben primogenitus tuus effusus est sicut aqua.

### Exodus.

Ap.3. 3. Ne appropies hûc: Jolue calceamentum de ped bus tuis. 40I. Cap 4. 10. Ex quo locutus es ad feruum tuum, impeditioris & tar dioris linguæ fum. 479. 13. Obsecto domine: mitte que miffurus es. 213.

| · · · · · · · · · · · · · · · · · · ·                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          | 1.00 |
|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|------|
| 14. Aaro frater tuus egreditur                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 | in   |
| occuriam cuum &c. 17                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           | 5.   |
| Cap. 7.11. Vocanit autem Pl                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    | 13-  |
| raon Sapientes, & maleficas,                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   |      |
| fecerun etiam ilgaA.Q. 12.50                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   |      |
| Cap. 14. 20. Et crat nubes ten                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 |      |
| brofa, & illuminans no dem. 6                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  | 6.   |
| Cap. 16.4. Esce ego pluam vob                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  |      |
| panes de coelo. Udir oditiz                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    |      |
| Cap. 18.20. Eito tu populo in !                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | 1:5  |
| que ad Dei pertinent &co 17                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    | 71   |
| Cap. 19. 9. Iam nunc veniam                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    | 21   |
| te in caligine nubis a vade 19                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 | 3.   |
| Cap. 23. 8. Ne accipias muner<br>qua etiam excacant pridente<br>272.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           | a,   |
| que etiam excecant pridente                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    | s.   |
| 272. inomoles methologic                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       | 3    |
| Cap. 2 4.12. Afcende ad me                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     | in   |
| montem, & effo ibi. 34                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         | 4.   |
| montem, & esto ibi. 34<br>Cap. 32.7. Vade, descende: pe                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        | c-   |
| cauit populus tuus.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            | 6.   |
| cauit populus tuus. 33 32. Aut li non facis ; dele me libro tuo. 49 Cap. 33. 5. Iam nunc depone o namentum tuum. 40                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            | de   |
| hbro tuo.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      | I.   |
| Cap. 33.5. Iam punc depone o                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   | dī.  |
| namentum tuum.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 | 0.   |
| 20. Non enim videbit me hon                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    | 10   |
| & viuet. 1 11 11 11 1 1 25                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     | 0.   |
| Cap. 34.3. stabis què mecum s                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  | 40   |
| per verticem montis: nullus a                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  | 6    |
| cender tecum.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  |      |
| 6.Q 10 transeunte coram eo, ai                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 | ti   |
| Dominator Domine Deus 19                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       | I.   |
| Andread Nonne cor mage                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         | 1    |
| Cap 40.33. Nube operiente of                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   | n    |
| nia,& maiestate Domini coru                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    | Co.  |
| cante indicate state 127                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       | 7.   |
| Lin Hac animo I cer cmall                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      | 3.3  |
| The state of the s | P3"  |

ap.10.1.Posucrunt ignem alie

num coram Domino. 25.336

cibaris co. iramina no

Ap 11. 33. Adhue carnes erant in dentibus corum, & ecce furor Domini conciratus eft in populum. If man sub 24. 5. Recordamur pifeium, quos co medebamus in Agypto gratis, Cip. 7.15 Surgife, thad dit .885 Cap. 12. 8. Ore enim ad osdoquor ei, & palam, & non per ænig mara.onom ni zobagimi oA 29. Cap. 22.22. Et iratus est Deus, flerit q; Angelus Domini in vià contra Balaam. cens Ma so 146 Cap. 22. 32. Ego veni, vt aduerf farer tibi, quia peruersa est via tua, mihi que contraria, 1164)

Deuteronomium.

Ap.4.12.Vocem verborum eius audistis, & formam pernitus non vidistis. 129.
15. Non vidistis aliquam similitudinem in die qua locutus est vobis Dominus. 129.
Cap.6.5. diliges Dominum Deu tuum ex toto corde, & ex tota Amma tua. 162.
Cap.32.15. Incrassatus est diletus, & recalcitrauit. 171.
39 Ego occidam, & ego viuere faciam. 542.

nim is sufofrant, fed me,

Cap. 6.21. Et interfecerunt om-

nia quæ erant in ciuitate à viro vique ad mulierem. mato 1149. Cap.9.14. Susceperunt igitur de cibarijs corum, & os Domini no 169. interrogauerunt. Indices.

Ap.2.3. Vt non feriretis fæ-Udus cum habitatoribus terræ huius, & noluistis andire vocem meam. 49. Cap.7.15. Surgite, tradidit enim Dominus in manus noitras caltra Madian. 16. Ac lampades in medio lage-Cap. 1 3.20. Cumque afcenderet flamma Altaris in Cœlum, Ange lus Domini pariter in flamma af cendit. Cap. 16.17. Defecit Anima eius, & ad mortem víque laxata est. 31. 21. Quem cum appræhendissent Phillithijm statim eruerunt ocu-Cap. 18.24. Deos meos, quos mi

326. Liber primus Regum.

hi fecitulifiis, & dicitis quidti-

Ap.2.30. Absit hoca me, sed quicunq; glorificauerit me, glorificabo cum, 15155121575 Cap. 3. 10. Loquere Domine, quia audit seruus tous. Cap. 8.7. Audi vocem populi, non enim te abiecerunt, sed me, 162. ap 6,21. Ecinterie cerunt one-

12. Dominus dixit, vt habitarer in nebula, auut inin die 4 92. Cap. 12.3 Loquimini de me coram Domino; si de manu cuius quam munus accepi, 272. Cap.23.9. Applica Ephod, 173 Cap. 28. 3. Et Saul abstulit Magos, & Ariolos de terra, 317, 11 . Dixit que ei mulier : Quem suscitabo tibi? 15, Dixit autem Samuel ad Saul: Quare inquietasti me, vt sulcitarer?a tank summer that see

Liber tertius Regum.

Ap.4.29. Dedit quoq; Deus Sapientiam Salomoni, & Prudentiam multam nimis, 312 Cap. 11. 38. si ambulaberis in vijs meis ædificabo tibi domum fideleni. Cap. 19. 13. Et post ignem sibilus auræ tennis, Ibidem. Quod cu audisset Elias operuit vultum fuum pallio, 90. 8. Cum què venisset ad montem Dei Horeb mansit in spelunca, Cap.22.22. Egred iar, & ero spiritus mendax in ore omnium prophetarum eius,

Liber quartus Regum. Ap.5.26. Nonne cor meum in prafenti erat, quando con uerfus eft &c. 1 324 324 196. Cap. 6. 12. Elifæus Propheta, qui est in Israel, indicat Regi cmnia verba.

Liver

bi eft?

## Liber secundus Paralipoof omes menon.

Ap. 1. 11. Quia hoc magis placuit cordi tuo, & non postulaiti divitias, &c. 348. Cap. 20.12. Sed cum ignoremus quid agere deseamus, hoc folum h be mus relidui, vt oculos nofl. os lirigamus ad te: 163.

had by Tobias.

Ap 6.18. Tu autem cum acoceperis eam ingressus cubiculum per tres dies continens esto ab ea. Cap. 12. 13 Et quia acceptus eras Deo, necesse fuit, vt tentatio probaret te. Cap 14. 13. Video chim quod iniquitas eius finem dabit. 166. Judith.

Ap. 5.18. Quoties cumq; autem præter ipfum Deum fun alterum co lucrunt, dati funt in prædam, & in gladium, & in opprobrium. 165. Cap. 8.11. Et qui estis vos qui té tatis Dominum.

Elther.

Ap.2.9. Either placuit ei, & inuenit gratiam in conspedu illius. 12. Mensis duodecimus vertebaturita dumtaxat vt fex menfibus,&c. 170. Cap.8.1. Et Mardochæus ingref

of a me erant dol ciaitate I viro

Ap 2. 3. Numquid confiderafti seruum meun Iob.548. 8 Qui testa saniem radebar se dens in iterquilinio. Cap.3.24. Et tamquam inundantes aquæ, sic rugitus me us, 446. C.p.7 2. Sicut ceruus desiderat vmbram &c. 20. Quare me posuisti contrarium tioi. 426. Cap. 10.16. Renerfus q; mirabiliter me crucias. Cap. 12.22. Qui reuelat profunda de tenebris. & producit in lu cem ymbram mortis. Cap. 16.13. Ego ille quondam opulentus. 433. Cap. 19.21. Miseremini mei, mi feremini mei faltem vos amici mei. Ibidem Quia manus Domini tetigit me. Cap. 20. 22 Cum fatiatus fuerit arctabitur, æstuabit. Cap.23.6. Nolo multa fortitudine contendat mecum. 428.610. Cap. 26. 14 Et cum vix parnam stilam sermonis eius audierimus, quis poterit tonicruum mag nitudinis illius intueri. 610 Cap. 29. 20. Gloria mea semper innouabitur. 554, Cap 30. 16. Nunc autem in me metipso marcescit Anima mea, & possident me dies afflictiofus est ante faciem Regis. 550. nis. THE PARTY OF THE PROPERTY OF THE PARTY OF TH

## TABLA.

17. Nocte os meum perforatur doloribus, & qui me comedunt non dormiunt, 416 Cap. 31. 27. Et lætatus est in abscondito cor meum, & osculatus fum manum meam ore meo, 307 Cap. 38.1. Respondens autem Dominus de turbine, Cap. 49.16. Sub vmbra dormit in secreto calami, & in locis humentibus, 310 Cap. 41. 25. Omne fublime videt. 504. 592

## Pfalmi.

DSal. 2.9. Reges eos in virga ferrea, Pfal. 6. 3. Et Anima mea turbara eft valde, men soner Tolling; Pial. 10. 7. Defiderium pauperu exaudiuit Dominus, 154 Pfal. 1.7. Eloquia Domini eloquia casta, argentum igne exami natum, 457.549 Pfal. 16.4. Propter verba labiorum tu orum ego cuftodivi vias Pfal. 17, 10, Et caligo fub pedibus eius, & ascendit super Chembim &c. 13. Præfulgore in conspectueius nubes transferunt, 425 5. Circumdederunt me dolores mortis, alternative al amount 428 12. Et posuit tenebras latibulum luum, anna luumaan () on 8 474 Pfal. 18.3. Dies diei eructat ver bum, & nox nocti indicat scien-

10. Iudicia Domini vera iust ficata in semeripsa, 190 Pfal 24.15. Oculi mei femper ad Dominum, 496 Pfal.29.7. Ego dixi in abundantia mea: Non mouebor in ætermin 436 12. Conscidisti faccum meun ,& circumdedifti me laticia, 554 Pfal 30.20. Quam magna muititudo dulcedinis tua Domine, quam abscondifti timer tions te, -550 mo sinoumital Ant. 8 sente 21. Abscondes eos in abscondito faciei tux à conturbatione ho minum, 475 Pfal. 34.10. Omnia offa mea dicent: Domine quis similis t bi? Practice -Plal. 37.5. Sicut onus grave grauare func fuper me, 32 9. Articus fum, & humiliatus fü nimis, Pfal. 38.3. Obmutui, & humiliatus finn, & filui à bonis, 404 4. Cocalnit cor men intra me, & in meditatione mea exardescet ignis, de appointable 459 12. Propter iniquitatem corripuilti hominem, 7.Vemmramen in imagine per transit homo fed & fruitra conturbatur, a it sample and 239 Pfal. 39.6. Non est qui similis sit tibi, a melab kasa 190 13. Coprehederir me iniquitates mez, & no potui, v t videre, 33 40 Pias

Pfal 41.2. Quemadmodum defiderat ceruus ad fontes aquarum, 490. 567. Had the al Tugana 3. Sitiuit Anima mea ad Deum fortem viuum, 396. Pfal. 43.23. Exurge, quare obdor mis Domine, Pfal.44.11. Aftitit Regina à dex tris tuis in veltitu deaurato.612. Pfal.45. 5. Fluminis impetus lætificat Ciuitatem Dei, 560. 11. Vacate, & videte, quoniam ego fum Deus, 320.125. Pfal. 48.17. Ne timueris, cum diues factus fuerit homo. 267 Pfal. 49:16. Peccatori antèm dikit Deus: Quire tu enarras iuftitias meas, Pfal. 50.12. Cor mundum crea in me Doust beiriv () & Rights. Pfal. 57.9 Super cecidit ignis, & non viderunt Solem, 34. 10. Prinfquam intelligerent fpinæ westrærhammun; sicut viuentes, sic in ira absorbet eos, 36. Sicur afpidis furdæg& obturan tis aures fuas, 1100 1012 289. Pfal. 58.10. Fortitudinem meam ad te caltodiam, 43. 262. 457. Sine iniquitate cucurri,& dire .004.ול ומי וחוב מושח כסווני,וצ Famen patientur vt canes,& circuibunt Ciuitatem. Pfal 61.11 Diuitiæ fi affluant, no lite cor apponere, 267. 277. Pfal. 62.3. In terra deferta, & inuia, & inaquola fic in fancto apparui cibi, omogiu seron e 320.

123

Pfal. 63.7. Accedet homo ad cor alrum, & exaltabitur Deus. 320. Pfal.67.10. Pluuiam voluntaria fegregabis Deus hereditati tux, 35. Ecce dabit vocifux vocem virtutis, with all the and the 2162 Pfal. 70. 20. Quantas oftendifti mihi tribulationes multas, & ma \* CO \$ 21 CILIS. 135. Pfal 71.8. Et dominabitur à mat ri vique ad mare, any lu la go. Pfal.72.22. Et ego ad nihilumre dactus fum, & nefciu, 4391 86. 8. Cogitauerunt, & locuti funt ne quitiam, Alban Le (1891 238) 21. Quia inflammatum est cor meum, & renes mei commutati funt, 19 murishing 1 296. 7. Transierunt in affectum cordis misselfum convents 274 Pfal. 76.3. Renuit confolari Anima mea. 13. Deus in fancto via rua, 89. 19. Illuxerunt coruscationes tua orbiterra, Dusting 151.7 48ft. Pfal. 77. 30. Adhuc efex corum erant in ore ipforum, & ira Dei afcendie supercos, 163.122. Pfal. 83.2. Concupifcit, & defroit Anima meauin atria Domini. 489 518 568. 6. Afcensiones in corde suo dispofart, un esperatoriou costa 826 Pfal. 84.9 Quoniam loquetur pa cem in plebom fuam, 390.576. Pfal. 85. 8. Non eft fimilis tui in dijs

2. Sitiuit in te Anima mea, 454.

## TABLA

| dijs Domine, 89. 248.<br>Psal, 87. 6. Sicut vulnerari dor- |
|------------------------------------------------------------|
| Pfal. 87. 6. Sicut vulnerari dor-                          |
| mientes in lepulchris. 429                                 |
| Longè feculti notos meosà                                  |
| mes incr har dans (landro 429                              |
| me. 1921 Anni nostri sicut ara                             |
| neameditabuntur. 530                                       |
| Quoniam mille anni ante ocu                                |
| los thuos &c. 530                                          |
| los tuuos &c. 530<br>Pf2l.96.2 Nubes,& caligo in cir       |
| omitu eius. 425                                            |
| Pfal. 101.8. Vigilaui : & factus                           |
| fum ficut paffer solitarius in te-                         |
|                                                            |
| 27. Ipsi peribunt, tu autem per-                           |
| manes. mostles among an o282                               |
| Pfal. 103.32. Qui respicit terram                          |
| & facit eam tremere. 542                                   |
| Pfal. 104 4. Quærite faciem eius                           |
| femper. 486                                                |
| Pfal 106. 10. Sedentes in tene-                            |
| bris, & in vmbra mortis. 564                               |
| Plat. 111, 17. Beatus vir qui ti-                          |
| met Dominum. 487                                           |
| Pla. 113.8. Similes illis fiant, qui                       |
| faciunt ca. simundumiskou 146                              |
| Pfal. 117.12. Circudederunt me                             |
| fieut apes, & exarferunt &c. 51                            |
| Pfal. 118. 32. Viam mandatoru                              |
| morum eucurri cum dilatafti cor                            |
| meum& nolleusno D. 8 18 4 1490                             |
| 140 Ignitum eloquium tuum ve                               |
| hementer. 10 85 Rt 1510                                    |
| Pfalai20.4. Ecce non dormita-                              |
| bit,neq; dormiet qui custodit If                           |
| fael: 582                                                  |
| Pfal-122.2 Sicut oculi ancillæ in                          |
| manibus Domine fue &c. 496                                 |
| and a                                                      |
| N P S S S S S S S S S S S S S S S S S S                    |

Pfal. 126.1. Nifi Dominus adificauerit domu in vanum laborauerunt qui adificant eam. 582 Pfal. 137.6. Quoniam excellus Dominus, & humilia respicit. 89 Pfal. 138.11. Et nox illuminatio mea in delicijs meis. 67.247. 12. Sicut tenebræ eius, ita & lumen eius. 434,550 Pfal. 142, Collocavit me 10 cbfcuris ficut mortuos facult. 434 7. Defecit spiritus meus. 486 Pfal. 142.18. Propè est Dominus omnibus inuocantibus eum. 348. Inhom marit and sie and Pial. 147. 17. Mittit crystallum fuam ficut buccellas. 1 39.415

## Prouerbia.

Ap. 8.4. O viriad vos clami to & vox mea ad fil os horni 15. Per me Reges regnant, & ler gum conditores iusta decernunt des prom ra ablorbet cos. . 700 31 Ludens in orbe terrarum, & delicia mea esse cum filishomi ers is to torocalmentismum Cap. 10.24. Defiderium fuum iu ftis debicur. 13 33 11 11 11 154 Cap. 18.12. Ante quam conteratur exaltatur cor hominis &c. om atsorde Dance Byte. Cap.23.31. Ne intuearis vinum quando flauescit &c. 15 103 287 Cap. 24. 16. Septies enim cadit iultus, & refurget 46 Cap. 27. 19. Quomodo in aquis \$\$ 2 rel

resplendent vultus prospicientium &c. 193 Cap. 30.15. Sanguisuge due sunt silie dicentes affer, affer. 43 Cap. 31.30. Fallax gratia, & vanaest pulchritudo &c. 17.281

## Ecclesiastes.

Ap. 1.2. Vanitas vanitatum, & omnia vanitas. 267 Cap. 2.2 Rifum reputaui erroré, & gandio dixi: Quid frustra deci peris? 4 269.282 Et omnia quæ defideraberut, oculi mei non negaui eis, 36 Cup. 3 12. Et cognoui, quod non effet melius, nisi lætari, & facere bene invita fua, Cap.4. To. Væfoli: quia cum ceciderit, non habet fubleuantem fe, 19. Popul e meus , 176 Cap. r. T. Deus enim in ceelo, & su super terram, ideirco fint pauci fermones tui, 12. Dinitiæ conservatæ in malu domini fui, Cap. 7.1. Quid necesse est homini maiora le quærere, 202 . Cor fapientium vbi triffitia ell & cor fultorum vbi laticia, Cap. 8.4. Etfermo illius potestate plenus est, Cap. 10.1. Muscæ morientes per dunt suanitatem vnguenti, 308 .Si spiritus porestarem habentis afcenderit super te, locum tuit

ne dimifferis. 54 Canticum Canticorum.

Ap.1.1. Osculetur me oscu. lo oris fui, 5. Nigrasum, sed formola, 497.553 Cap.2.4. Introd; vit me in cella vinariam, ordinauit in me Charitatem, political 10. Surge propera amica mea, 16. Dilectus meus mihi, & ego Cap.3.4. Inueni quem diligit Anima mea, tenuieum, nec dimittam. 491.508 s. Adiuro vos filia lerusalem per capreas, cernolq; camporti, POTENTIAL CONTRACTOR CONTRACTOR 6. Quæ est ista quæ ascendit per defertum ficut virgula fumi, 571 7. En le ctulum Salomonis fexfaginta fortes ambiunt, 50% ro. Ascensum purpureum, 497 Cap. 4.9. Vulnerasti cor meum in vno oculorum tuorum, 496 15. Puteus aquarum vinentium, 95950 Demonsion op Brix 1989 12. Hortus conclusus foror mea iponfa fons fignatus, 21 2232 Cap. 5.6. Anima mea liquefacta eft, vt locutus es, 8. Adiuro vos filiæ Ierufalem fi inneneritis dilectum meum 48 18 February and the same the state of Cap. 6. 4. Auerte oculos tuos à

me,quia ipfime anolare fecernt,

208

208. 389, 11. Nesciui, Anima mez conturbauit me, 503.120 Cap. 7. 2. Venter tuus sicut acer uus tritici vallatus lisijs, 559 Cap. 8.1. Quis mihi det fratrem meum sugentem vbera matris mex, 466.506 6. Lampades eius sampades ignis, atq; slammarum, 558 6. Pone me vt signaculum super cor tuum, vt signaculum super brachium tuum, 252.254.498

-A JID Sapientia.

Ap. 1.5. Spiritus enim Sanctus aufert se à cogitationibus, quæ funt fine intellectu, 239 Cap. 3. 6. Tamquam aurum in fornace probauitillos, 431 Cap. 4. 10. Placens Deo factus elt dilectus, mention of 531 12. Fascinatio enim nugacitatis obscurat bona, 291.598 Cap. 7.11. Venerunt auté milii omnia bona pariter cu illa, 449 17. Ipfe enim dedit mihi horu. quæ funt, scientiam veram, 194 Cap. 8. r. Disponit omnia suani-14. I orrest concludes toron mens Cap. 9. 15. Corpus enim quod corrumpitur aggrauat Animani, 416. 541 Cap. 16. 20. Et paratum panem de cœlo præstitisti illis omne de lectamentum in se habenté, 368 Cap. 18.14. Cum enim quietum filentium contineret omnia, 508 \$ Q.E.

Ecclesiafticus.

CAp. 11. 10. Si diues fueris non eris immunis à delicto, 34. A scintilla vna augetur ignis Er. A latie tua Dougine 277-Cap. 13. 1. Qui tetigerit picem inquinabitur ab ea, 73 Cap. 19.1. Et qui spernit modicz, paulatim decidet, 48 Cap. 23. 6. Aufer à me ventris concupiscentias, 44 Cap.34. 9. Qui non est tentatus quid fcit? 412.547 Cap. 51.29. Venter meus contur. batus est quarendo illam, 450, Ifaias.

Ap.1.23.Omnes diligunt mu nera, sequentur retributiones, and con acount of 273, Cap 3. 12. Popule meus, qui te bearu dicit, ipfi te decipiunt, 284 14. Vos enim depasti estis vinea 486. Cap. 5.20 Ponentes tenebras lui cem,& lucem tenebras, 30. Et lux obtenebrata est in caligine eius, 474. Cap.6.1. Seraphim stabant super illud fex alæ vni,& fex alæ alte-Cap. 7.9. Si non credideritis no permanebitis, Cap. 9.6. Et fa dus eft Principatus luper humerum eius, 20. Et declinauit ad dexteram, & cluriet, 1, 2, 1500 passons

Car morning application Cap. 19.14. Dominus miscuit in mediocius spiritum vertiginis, 167. lab & minument a 15 m Cap. 26. 9. Anima mea defiderauit te in node, 17. A facie tua Domine concepi mus, & quasi parturiuimus & &c. 445. Cap. 28.9. Quem docebit scientiam?ablactatos à lacte, 402. 10.Manda remanda, expecta re expecta, 19. Vexatio intellectum dabit auditui, Cap. 29. 8. Lassus adhuc sitit,& Anima eius vacua est, 29 13. Populus iste ore suo, & labijs Inis glorificar me &c. 336 Cap. 30.2. Qui ambulatis vt defcendatis in Ægyptuin,& os meu non interrogaltis, 169 Gap. 31.9. Cuius ignis est in Sio, & caminus eins in lerufalem, Cap. 40 17. Omnes gentes quafi non fint; sic sunt coram eo. 530 21. Qui autem sperant in Domi no mutabunt Fortitudinem, 490 18. Cui ergo fimilem fecitis Deum?aut quam imaginem ponetis ei, stog wall go Cap. 43. 21. Populum istum for-

maui mihi,laudem meam narra-

bit, il and no squillenn 604

Cap. 48. 18 Facta fuiffet ficut flu

Cap. 55.7. Omnes fitientes veni

tead aquas, 12

234

men pax tua,

2 30 14

Cap. 57. 20. Impij autem quasi mare seruens, quod quiescere non potest, 29. Cap. 58. 10. Orietur in tenebris sux tua, 402. Cap. 59. 10. Palpauimus seut cæci parietem, & quasi absque oculis atti estauimus, 37. Cap. 64.4. Oculus no vidit Deus absque te, quæ præparasti expectantibus te, 70. 291. 444

#### Ieremias.

Ap.1.6. Et dixi A a a Domit ne Deus, ecce nescio logui, 479. mino viscount por on the 11. Virgam vigilantem ego vis Cap.2.2. Recordatus sum tui mi ferans adolescentiam tuam, 489 13. Me dereliquerunt fontem aquæ viux, & foderunt fibi cifter! nas, 126: 274 2 4. In defider io Anima fux artis xit ventum amoris sui, 29 25. Prohibe pedem tuum à nudh tare, & gu t ir tuum a fiti, 291 Cap.4.10. Pax erit vobis, & ecce peruenit gladius víque ad Animam, and were more M. co 2 3. Aspexi terram, & ecce vacua erat,& calos & non erat lux in ciel see so statiling nisagnofier Cap. 12. 5.Si cum peditibus currens laborafti, quomodo con\* tendere poteris cum equis, 547 Cap. 20.7. Factus fum in desiderium tota die, omnes subsamat me. 159 Cap. 23.21. Non mittebam Pro phetas, & ipfi currebant, 28. Quid paleis ad triticum dicit Dominus, 218 29. Numquid non verba mea funt quali ignis, 517 32. Seduxerunt populum meum in mendacio suo, & in miraculis fuis. 316 Cap.31.18. Castigas i me, & eruditus fum, 412 Cap. 45 2. Hac dicit Dominus Deus Ifrael ad te Baruch &c. 198. Cap.49.16. Arrogantia tua dece pittens maralle is more 310 Threni Ieremia. Ap.1.13. De excelso milsit ignem in ofsibus meis, & erudiuit me. 457. 547 Cap. 3.1 Ego vir videns pauper tatem meam, 3. Conclusir vias meas lapidibus quadris, me haben some 438 10. Et repulsa est à pace Anima mea, vs. 1000 1175 V 171 445) 17. Oblitus fum bonorum, 447 20. Memoria memor ero, & tabescet in me Anima mea, 240 Star & calos & non crat line 800 29. Ponet in puluere os meum, 438 · uditibon mis 12 9 47. Formido, & laqueus facta est nobis vaticinatio, 159 Cap.4.1. Quomodo obscuratum est aurum, mutatus est color op-

AMC.

7. Candidiores Nazarai eius niue, 39

### Baruch.

Ap. 3. 22. Non est audita in terra Chanaan, nequè visa est in Theman, 547 23. Viam autem Sapientiæ netcierút, nequè commemorati sunt semitas eius, 91 31. Non est qui possit scire vias eius, 48 r

## Ezechiel.

Ap.18. Et facies, & pennas per quatuor partes habebat 263. JV 2 ambungtis Vt. 802 14. Et animalia ibant, & reverte bantur in similitudinem ignis cornfoantis, ng in in 0 5565 Caple 10. Hae visio similitudinis gloriæ Domini, Cap. 8. 10. Et ingressus vidi . & ecce omnis similitudo reptilita & animalium, and manual Cap. 14.9. Et Propheta cum erra uerit ego Dominus decepi Prophetamillum, mesmanisti1631 Cap.24.10. Congere offa qua ig ni fuccendam confumentur car-TES mean mabig! . Tun 43.Fr Cap. 34.3. Væ pastoribus Israel. qui pa cebant semetipsos, &c. 589. Cap. 36. 25. Et effundam super vos aquam mundam, 560

99 4

Da-

#### Daniel.

Ap. 9.22 Et locutus est mihi Gabriel, dixit que &c. 213 27. Et erit in Templo abominatio desolationis, 286 Cap. 10.11. Daniel vir desiderio rum sta in gradu tuo,

Oleas.

Ap. 2. 14. Ecce ego ducam Jeam in folitudinem, & loquar ad cor eius, 233.576 20 Et foonfabo te mihi in fide, 419.494 Cap. 13. 9. Perditio tua Ifrael

&c.470 14. Ero mors tua o mors, 553

sidadad elonas outroping

Ap. 2.1. Et erat Ionas in ven tre piscis tribus diebus, 428 Cap. 3. 4. Adhuc quadraginta dies. & Niniue Subuertetur, 556 Cap.4.3. Propter hoc præocupaui, vt fugerem in Tharfis, 11. Qui nesciunt quid sit inter dexteram, & finistram suam, 37

Micheas.

Ap.7:3 Malum manuñ fuarum dicunt bonum, 308 Habacuc.

Ap. 2. 1. Super custodiam meam stabo, & figam manu fuper municione, 254.403.577 Cap. 3.6. Afpexit, & diffoluit gen tes, & confficati funt montes faculi, msanism milipe \$42

## Matheus.

Ap. 4.8. Et oftédit ei omnia Iregna mundi, Cap. 5. 8. Beati mundo corde, quoniam ipfi Deu videbunt, 493 Cap.6.2. Amen dico vobis receperunt mercedem fuant, 3. Te autem faciente eleemolinam nesciat siniltra maquod faciat dextera tua, 6. Tu autem cum oraneris incra cubiculum tuum &c. 350 7. Orantes autem nolite multum loqui, 10. Adueniat regnum tuum, fiat voluntas tua. 24. Nemo potest duobus Domi nis feruire, 33 Quarite ergo primum regnu Dei, sioneridato ning Cap. 7.3. Quid autem vides feitu cam in oculo fratris tui &c. 364 6. Nolite dare fanctu canibus, 27 22. Multi dicent mihi in illa die: Domine Domine &c. 178.314 14. Quam angusta porta, &arcta via eft, quæ ducit ad vitam &c. \$1.398 monoi mi hunild O. pa Cap. 8.20. Filius autem homi-

nis non habet vbi caput recliner 85

Cap. 10. 36. Et inimici hominis domesticieius, 467 Cap. 11. 30. Iugum enim meum suaue est, & onus meum leue, 84.

28. Venite ad me omnes qui laboratis,& onerati estis,

Cap.

Cap. 12. 30. Qui non congregat mecum spargit, Cap. 13. 22. Qui autem seminatus est in spinis &c. Cap.15.14. Ca cus aurem fi caco ducatum præstet, ambo in sonea cadunt, 26. Non est bonum sumere pané filiorum, & mittere canibus, 27 Cap.17.5. Hic eft films mens dilectus, ipfum audite, 171 Cap. 18. 16. Vt in ore duorum vel trium set omne verbum, 175 Cap. 19. 24. Facilius est camelú per foramé acus transire &c.267 29. Centuplum accipiet, & vitam aternam possidebit,280. 298 Cap. 20. 23. Calicemquidem meum bibetis, Cap. 21.9. Et qui sequebantur cla mabant dicentes Ofanna filio Dauid, Cap. 22. 12. Amice quomodo huc intrasti non habens vestem nuptialem, Cap. 23.5. Omniavero opera fua faciunt, vt videantur ab hominibus, and and and and 12. Qui autem se exaltauerit, humiliabitur, Cap. 24.19. Væ autem prægnanti bus, & nutrientibus in illis diebus, 43 Cap. 25.8. Date mihi de oleo ve ftro, shirt shirt got 21. Quia super pauca fuisti fidelis, super multa te constituă, 102 Cap. 26.39. Pater mi si possibile est traseat a me calix iste &c.350 Cap.27.46. Pers mens, ve quid dereliquisti me, 85 Cap. 28. 7. Et cito euntes dicite discipulis eins, qui a surrexit, 319

### Marcus.

Ap. 8. 34. Si quis vult me se qui, de neget se metipsim, & tollat crucem suam &c. 82 Cap. 9.39. Nolite prohibere est qui enim non est aduersum vos pro vobis est, 352

### Lucas.

Ap.4.24. Amen dico vobis. Uquia nemo Propheta acceptus est in patria sua, Cap. 6. 12. Exijt in montem orare, & erat pernoctans in oratione Dei, 350 Cap. 7. 37. Et ecce mulier, quæ erat in ciuitate peccatrix, Cap. 8.13 Qui cum audierint cu gaudio suscipiumt verbu,&c 310 Cap. 9.54. Domine vis dicimus. vt ignis descendat de cælo, & cófumat illos? Cap. 10.20. Verumtamen in hoc nolite gaudere, quia spiritus vobis subijciuntur &c. 314.319 Cap.11.5. Quis vestrum habebit amicum &c. 2. Pater sanctificetur nomen tuil 26. Tunc vadit, & affumit fepte alios spiritus &c. 103

52. Væ vobis legis peritis, quia tuliftis clauem scientia &c. 590) Cap. 1 2,20. Stulte hac no@eAnimam mam repetent à te &c. 280 35. Sint lubi vestri præcincti. 43 Cap. 14.23. Exi in vias, & fepes, & compelle intrare, 33.Qui non renunciat omnibus, que possidet, non potest meus esse discipulus, 21.79 Cap. 16 8 Qua filij huius facult prudentiores filijs lucis fut.274 10. Qui fidelis est in minimo, & in majori fidelis eft. 20. Et erat quidam mendicus no mine Lazarus &c. Cap. 17. 21. Ecce enim regnum Dei intra vos est. 340. Cap. 13.1. Oportet semper ora re, & non deficere, 349. ar. Deus gratias ago tibi, quia non fum ficut cateri hominum, 245 · 305 · 100 000 0 5 10 101 2 98 8030 19. Nemo bonus nifi folus Deus 4 - 18. Land Bull of the State of the same Cap. 19.41. Et videns ciuitatem fleuit super illam, 335. Cap.24.25.O flulti, & tardi cor de ad credendum, 151.319. 32. Nonne cor nostrum arciens erat in nobis, dum loqueretur in via, 1 1 119.

Joannes.

Ap.1.5.Et lux in tenebris lu cet, & tenebræ eam non coprehenderunt.

18. Deŭ nemo viditvnqua. 9.250 Ca.4.21. Mulier crede mihi, quia venit hora, quando neque in mo te hoc, &c. 338. 340. 48. Nifi figna, & prodigia videritis, non creditis. 319. Cap.6.64. Verba, quæ ego locutus fum vobis, spiritus & vita funt, 607. 67. Ex hoc multi discipulorum eius abierunt retro. 518. Cap. 10.9. Ego sum oftiu. Per me h quis introierit saluabitur, 85. Cap. 11. 50. Expedit vobis, vt vnus moriatur homopro populo, ne tota gens perest. 152. Cap. 12.16. Hac non cognonerunt discipuli eins primum.157 25. Qui amat Animam fuam, perdet eam, 84. Cap. 14.6. Ego sum via, & veritas; & vita: Nemo venit ad Patrem, nisi per me, \$5. 21.Qui autem diligit me, dilge tur à Patre meo, & ego manife. stabo ei me ipium, 193. Cap. 15.10. Si præcepta mea fer uaberitis, manebitis in dilectio ne mea, 603. Cap. 17.10. Omnia mea tua funt & tua mea funt, & clarificatus fu in eis. mandingsing 6026 Cap. 19.30. Confumatum eft, or73. lo sb idim oca (I.8. Cap. 20. 2 Et vidit lapidem sublatum à monumento,&c. 319. 15 Domine fita fustulisti eun. dicito mihi mon I ez . 462, 19.

erant discipuli congregati ve- te ipsum non doces, 352.

nit Iesus &c. 233. 24. Spes autem quæ videtur non

## Acta Apostolorum.

Ap. 1.6. Domine, si in tempore hoc restitues regnum Ifrael, Cap.2.3. Et apparuerunt illis dis pertitæ linguæ tamquam ignis, 5 36. Cap. 4. 30. In eo quod manum tuam extendas ad suauitates, & figna,&c. Cap. 7.32. Tremefactus autem Moyfes non audebat confidera-Cap. 8. 19. Date & mihi hanc po testatem &c. Cip.13.27 Hunc ignorantes, & vocem Prophetarum,&c. 151. Cap. 17. 28. In ipso enim viuimus, & mou mur, & fumus, 607. 29. Non debemus æstimare auro, aut argento, aut lapidi diuinum esse simile, 108. Cap. 19. 15. lesum noni, & Paulum scio, vos autem qui estis, 352

## Epistola ad Romanos.

Ap. 1.22. Dicentes enim se esse sapientes, stulti facti sut, 18. 28. Tradidit illos Deus in repro bum sensum, 276. Cap. 2.21. Qui ergo alium doces te ipsum non doces, 352. 24. Spes autem quæ videtur non eft Spes, 78. 498 14. Qui cum què enim spiritu Dei aguntur, ij sunt silij Dei, 230.

Cap. 10. 16. Ergò Fides ex auditu, auditus autem per verbum Christi, 66. 201. 319 Cap. 13. 1. Qua auté sunt a Deo ordinata sunt, 134.

## Prima ad Corinthios.

Ap. 2.1. Et ego cu venissem ad vos fratres, venino in "Iublimitate fer monis.353. 9. Quod oculus non viditneque auris audiuit, neque in cor hominis afcendit, &c. 90.250. 10. Spiritus enim omnia scrutatur etiam profunda Dei, 196. Animalis homo non percipit ea, que funt spiritus Dei, 585.298. 15. Spiritualis antem in dicat omnia, Cap. 3.16 Nescitis, quia templu Dei effis? 1. Non potui vobis Joqui quafi spiritualibus, sed quasi carnali-Los in Scimus enim sud 19. Sapientia enim huius mudi stultitia est apud Denin, 18. Cap. 7.27. Solutus est ab vxore? 5552 nol

noli quarere vxorem, 25 9. . 29. Tempus breue cit, reliquam est ve qui habent vxores tanqua non habentes, Cap. 9.22. Omnibus omnia fa-. Ctus fum, vt omnes facerem faluos, - Cap. 12.8. Alij datur fermo scien rtiz fecundum eundem spiritum, CAP 31 2. Scim usodime. 2011 9 9. Alij quidem per spirirum datur fermo fapientia, 2001372 7: Vnicuique autem datur mani feltatio fpiritus ad viilitatem, 312. 10. Alij quidem per spiritum datur discretio spirituum, b. 194. Cap. 13.10. Cum autem venerit quod perfectum est, euacnabitur quod exparte eft, many 193. 1.Si linguis hominum loquar & Angelorum, charitatem auté non la Cap. 6.17. Ego enim stigmata Do habeam,&c. 314. or min lefu in corpore meo porto 11. Cum essem parnulus loques 3 5 4000 bar vt paruulus, &cc. d 1597.421.56

Ap.3.6. Litera enim occidit spiritus autem viuificat. 148. Cap. 4.17. Quod in præsenti est momentaneum & lene tribulationis nostræ,&c. Cap. 5.1. Scimus enim quoniam si terrestis domus nostra huius habitationis dissoluatur, &c. 528 351. Total de de suguest.

Mon College

Cap. 15.54. Abforta est mors in uictoria, colo manario 7 5534

Secunda ad Corinthios

Cap 6. To. Tamquam nihil habentes, & omnia possidétes. 279 15. Que autem connentio Chri-Mad Belial? Cap. 11. 14. Ipfe enim Sathanas trăsfigurat se in Angelu lucis, rot Cap. 12.9. Nam virtus in infir. mitate perficitur.

## Ad Galatas

Ab. 1. 8. Sed licet nos, aut An gelus de cœlo euangelizetvo bis præter quam &c. Cap. 2.2. Ne forte in vacuum cu rrerem, aut cucurriffem, 176 14. Si tu cum Iudæus fis gentiliter viuis &c. 20 Vivo autem iam non ego, vi uit verò in me Chrisus, Cap.5.17. Caro enim concupifcit aduersus spiritum, 298

## Ad Ephafios.

Ap.4.24. Et induite nomm homine, qui secundum Deu crearus est, 421. 464. 551

Ad Cotoffenfes.

Ap. 2. 3. In quo funt omnes thefauri fapientia, & scientiæ absconditi, 9. In Christo inhabitat omnis plenitudo Dininitaris corporaliter, 172

## Ad The Colonicentes.

ap. 3. 5. Induti loricam Fi-19. Spiritum nolite extinguere,

Ad Hebreos.

Ap.r. r. Multifariam, multis Jaue modis olim Deus loquens Patribus &c. 3. Qui cum sit splendor Gloria. & figura substantia eius, 3. Portans omnia verbo virturis fux. 60.7 Cap.rr. r. est autem Fides sperandarum substantia rerum &c. 78.241 6. Sine Fide autem impossibile

est placere Deo,

Epistola lacobi.

Ap.1.17.Omne datum optimum, & omne donum perfe ctum desursum est. 582 Cap. 2.20. Quoniam Fides fine operibus mortua est, 26 I

Prima Petri.

Ap.5. 9. Cui resistite fortes in Fide, mooding onn

Ad Cotollenles

421. 464 555

## Secunda Petri.

Ap. 1. 1 9. Et habemus firmio rem propherica fermonem, 133.202

## Prima Ioannis.

ens being mutaness are Ap. 3. 2. Scimus quoniam cum apparuerit similes ei crimus, simble of can 492

## Viculque aute m dagar in Apocalypsis.

Ap.a.17.Et dabo illi calculu candidum, & in calculo nomen nouum, mu) .01 Cap. 3.8. Ecce dedi coram te oftium apertum, 110 5111 Cap. 13.7. Et est datum illi bellum facere cum fanctis, & vince re cos, Cap. 17. 3 Et vidi mulierem sedétem super bestiam coccineam 286 Prom ile Elloida 47 Cap. 18.7. Quantum glorificauit

fe, & in delicijs fuit, tantum date illi tormentum, & luctu. 51. 280

> (piciens aurem viuiticat. 148: Report of Outdin organicell

reservancium & lege reibida

# LAVS DEO.

ETBEATAE VIRGINI Maria de Monte Carmelo.







# CONPRIVILEGIO.

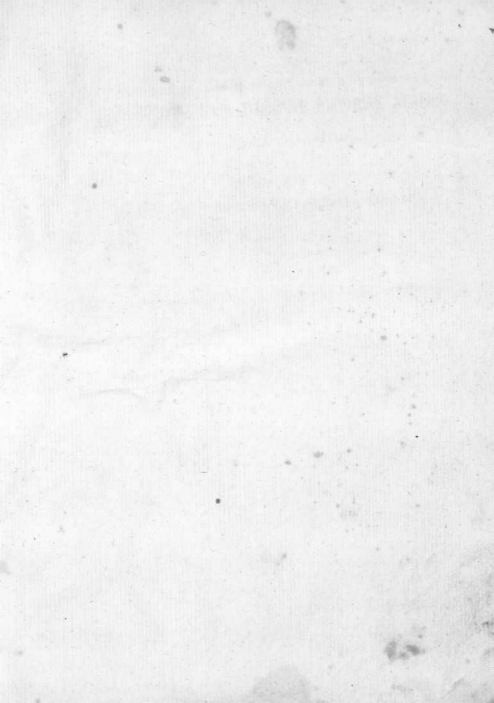
En Alcala de Henares en casa de Ana de Salinas viuda de Andres Sanchez de Ezpeleta que sea en gloria. Año. 1618.

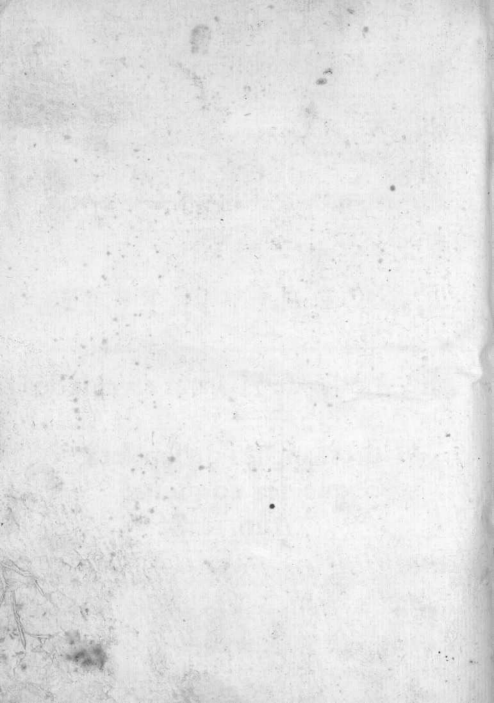
# CONPRIVILEGIO.

En Alcala de Henares en caía de Ana de Salmas viuda de Andres Sancinez de Ezpeleta\*

que fea en gloria.

Añolioi8.





# MARQUÉS DE SAN JUAN DE PIEDRAS ALBAS

#### BIBLIOGRAFÍA TERESIANA

### SECCIÓN X V

Libros de los Coautores de la Reforma Teresiana.

| Número  | -   | recto de la obra       | Ptas. |  |
|---------|-----|------------------------|-------|--|
| Estante | 7 3 | Precio de adquisición. | 35    |  |
| Tabla   | 10  | Valoración actual      | >>    |  |

A CONTROL OF COMPANY CONTROL OF COMPANY CONTROL OF COMPANY CONTROL OF COMPANY CONTROL OF CONTROL OF



