



OBRAS DEL VENERABLE Y MISTICO DOTOR Fr. IDAN DE LA CRUZ.

Imprenta de SEBASTIAN CORMELLAS.

BARCELONA .-

· AÑO, 1.635.-

UBRAS DEC VENERABLE Y MISTIED DOLOR.

Andrews of Schoolsh Constlas.

5.888.E .DME

ALLERATER TOTAL TO

## SERENISSIMC SEÑOR INFANTE CARDENAL, ARÇOBISPO

## EL GENERAL

de Toledo, Don Fernando.

Y

RELIGION DE CAP

te aluz, fue forçoso ofrecerlos a los ojos de V A a quien resplandor de ambas purpuras sagrada y Real, le harel Fenix Principe del mundo: pues como en la noble-Eclesiastica excede a todos los Seculares, assi en la dar no tiene youal entre los Eclesiasticos. Son tamdignas del generoso espiritu de V. A. estas Obras de I estogia Mistica: pues auiendo con la Escolastica informado suingenio de todas maneras superior, podrà por esta puerta entrar a gozar los altos Sacramentos Misticos que en el trato interior con Dios se encierran, y de que tratan estos libros. Siendo pues el Assunto, Dotrina y Estilo dellos , tan dignos de la Grandeza, Piedad , y Estudios de V. A. postrados a sus pies le suplicamos, reciba y annare este precioso Don, no menos grande, que la volunan que se lo ofrecemos. Guarde nuestro Señor la Sede V. A. por largos siglos, para bonra humilde Religion del Car · In bide en sus



## INTRODVCION Y

## ADVERTENCIA

GENERAL A LA LECION DESTOS LIBROS.

### POR

FR. GERONYMO DE SAN IOSEPH, RELIGIOSO DE LA milma Orden.



OS partes principales son las que forman un Macilro Euangelico, digno de ser llamado Grande en el Reyno de los ciclos; es a saber, Exemplo y Dotrina: y ambas a dos se hallan con eminencia en el Venerable Autor de estos libros, nucl

stro Santo Padre Fr. IOAN DE LA CRVZ, Primer De Calço Carmelita, y despues de nuestra gloriosa Madre Sant

otro requisito concurre tambien a formar el denido coceto destas Obras, para mayor veneracion y fruto de su letura,
ha parecido necessario informar al Letor en el principio
dellas co alguna noticia del Autor y sus Escritos. A lo primero satisfaze el Dibujo del Venerable Padre que aqui va
impresso, donde se delinea su vida, santidad, y milagros, representando, aunque en rasguño, la excelencia deste insigne
Varon: para que la nobleza de tan gran Maestro, que suele
ser el primer aliento del que aprede, incite a la letura y veneracion de sus Escritos. De lo segundo daremos breueme
te razon en este Discurso; mostrando algo del Argumento
y Dignidad destas Obras, y juntamente de la Estima grande
que entre Varones Dostos y Espirituales se ha hecho, y ha-

ze siempre dellas.

Escriuio pues este Ilustradissimo Dotor y Padre nuestro, para enseñamiento de almas dadas a oracion, no sin particu lar inspiració del cielo, las Obras Espirituales, q encierra este volumen. Y aunq en la alteza de su dotrina, y estilo superior dellas se manifiesta bien, auerlas escrito a la luz de mas d humana inteligencia; tapoco de la folo humana le faltò, para escriuir, noticia superior ; adquirida affi en la escuela de la experiencia, como en la de las letras y lecion sagrada, sitileza Escolastica, penetracion Mistica, coprehension Moral, y todo genero de ciencia propria de los Santos, de q eftaua felizmente informado su ingenio. Preuenido con esta riqueza de sabiduria diuina y humana, quado escriuio estos libros, sin reboluer otro alguno, mas que senzillamente el Texto sagrado, y acudir a la interior aula de la Oracion (de que son sus compañeros fieles testigos) trasladaua al papel los sentimientos y dictamenes aprendidos en ella; y affi pudo, sin ojear de nueuo volumenes y Escritos varios, instilar, y como exprimir en los suyos la dotrina de espiritu mas pu ra, sana, y solida, q se halla en los Dotores y Padres dela Igle fa; de cuyas flores, como abeja folicita, auia cogido el celestial rocio, co que despues fabrico su sabrosissimo panal. Andu-

Andunieron estas Obras ocultas (viniendo el Varon Santo) en manos de personas Espirituales; y despues de su dichoso fallecimiento se começaron a diuulgar, y correr por varias tierras y Prouincias, con tanto aplanfo y estima, quanto peligro de viciarse en la multiplicidad de Manuscritos, donde fe vinieron finalmente a mutilar y corromper. Ceuado, con todo esfo,el gusto con la experiencia del prouecho, que la gente espiritual hallaua en su letura, començaron a clamar por su impression; y era tan impaciente la instancia, que a la Religion se hazia en este caso, que amenaçauan algunos, los imprimitian en su nombre; y otros, indignados, o agradecidos a esta detecion, se valieron della, para vender por suyos fragmentos destos libros. Huuo la Religion de apresurar el passo viendo el peligro; y ajustado y examinado los mas fieles Manuscritos, q por entonces fe hallaron, sacarlos a luz, como se hizo el año de mil y seyscientos y diez y ocho en Alcalà, y el figuiere en Barcelona. Publicados y esparzidos en breuissimo tiepo por España y otras Prouincias estos libros, se traduxero è imprimieron en varias lenguas, y especialmete en la Italiana, en la qual falio añadido a los demas vn libro, que faltana, del mismo Autor. Siruieron todas estas impressiones y diligencias, no tanto de satisfazer, quato de aumétar el desseo de infinitos deuotos, que pedian y cada dia piden estos libros. Y assi viedo la falta que ay dellos; y la ardiere deuocion con q en todas partes se buscan y desfean, ha fido forçoso hazer esta vitima impressió, que oy de nueuo damos. En la qual particularmente se han hecho dos cosas; la vna, añadir vn nueuo libro a los demas ya impressos en España, que es el de las Canciones, que comiençan: A donde te escondiste. La otra, ajustar assi este, como los antes impressos a sus proprios Originales, escritos de letra del mismo Venerable Autor. Este ha sido el discurso de la publicació, è impressió hasta aora destas Obras. Resta, para ma yor noticia de ellas,darla de su Argumento y Dignidad.

Contiene este volumen quatro libros. El primero se la ma Subida del Monte Carmelo, en el qual (conformando

9 4

su argumento con el nombre CARMELO, que quiere. dezir ciencia de circuncision) procura el Autor circuncidar los sentidos y potencias del Varon espiritual; enteñandole a buscar vna perfeta desoudez interior. Y porque para ella se requiere tener purificado el Sentido la Inteligencia vel Afecto, reparte este libro, o Tratado en otros tres; ven el primero enseña a desasirse de todo Objeto sensible; en el segundo, a desnudarse de toda inutil Aprehension; y en el tercero, a vaziarse de todo Gozo vano, dexando los senos del Entendimiento, Memoria, y Volnntad desembaraçados y limpios, para recebir mas pura la dinina influencia, por medio de la Fè, Esperança, y Caridad, en que nuestro Autor constituye el proximo medio para la diuina Vnion, El segundo libro se intitula, Noche escura, en que se declara la terrible escuridad de aprietos interiores, con que Dios suele purgar las almas, que han de subir a vna muy leuantada perfecion. Contiene este Tratado dos libros: En el primero, se trata de la Noche, o purgacion espiritual del sentido; en el segundo, de la del espiritu. Por lo qual vienen estos dos Tratados, de la Subida del Monte y de la Noche escura, a enlazarse de suerre, que tratando ambos de vna misma purificacion del Sentido y Espiritu, en el primero se enseña lo Actino, en el segundo lo Passiuo della; alli como se ha de negar y purgat vno alsi mismo, aqui como le purga y purifica Dios. El tercer libro, o Tratado se llama Cantico Espiritual, o Canciones, en que se declaran varios y tiernos afectos del alma, nacidos de la interior comunicación y correspondencia con su celestial Esposo Christo. El quarto libro, o tratado se intitula, Llama de Amor, en que se declara la mas intima y leuantada vnion con Dios, que el espiritu del Varon contemplatino puede alcançar en esta vida, por medio de vna ardentissima llama de caridad. En estos quatro libios parece quiso nuestro Autor, guiar a vna alma espiritual desde el principio hasta el fin de su mayor apronechamiento. Porque la dotrina del primero, y. fegun-

fegundo firue, para los que comiençan este espiritual camino y via Purgatina: la del tercero, para los que apronechan en la Iluminatina: y la del quarto, para los confumados y perfetos en la Vnitiua. Pero hase de aduertir, que el principal intento del Autor en estos libros, no es tanto instruyr a los que en el trato interior solo proceden por via de Meditacion (aunque para ellos tambien dà marauillosos auisos y dotrina) quanto encaminar a los que auiendo passado al exercicio de la dinina Contemplacion, procuran auentajarse en ella, y disponerse, para llegar por este medio a la vnion con Dios. Y porque ay dos modos de conocerle y contemplarle (fegun los Myflicos enfeñan) vno Afirmatino, en que se afirma y conoce alguna particular excelencia del digino ser: y otro Negatino, con que en obscura y vninerfal tiniebla, negando lo particular para subir sobre todo ello, se abraça, y como comprehende todo esse dinino Ser; veste segundo modo es mas alto, perfeto, y seguro que el primero: por esso nuestro Mystico Dotor principalmente va disponiendo y guiando el alma a la cumbre desta segunda manera de Contemplacion;a la qual se endereça toda la desnudez, escuridad y aniquilacion espiritual, de que trata en sus libros. Por donde se echa de ver la excelencia, è importancia desta dotrina; pues aunque para el trato de Oracion y Meditació ordinaria ay muchos Autores y libros efcritos, y para el exercicio de la Contemplacion Afirmatiua tambien ay algunos; mas para el de la Negatiua, que es la mas perfera, son muy raros los que con metodo y estilo conueniente, han acertado a declarar su alto modo de proceder. En el qual modo nunca el Venerable Autor ha pretendido cerrar del todo la puerta al Discurso y Meditació, en que los mas leuantados Contemplatinos deuen tambie alguna vez exercitarse;ni desterrar dela imaginacion deuota la representacion de imagenes sagradas de Christo Señor nuestro, y otras tales, ni menos el vso propio, y exercicio na tural de las potencias interiores, fino solo encaminar el alma è instruyrla, para q quado el impulso dinino y fuerça de luz

luz superior la leuantare a mas alta y pura inteligencia, (c. pa desembaraçarse de si mesma, y no impida, con su corto v baxo modo de entender, la celestial comunicacion y luz. que Dios entonces le quiere infundir. Ni se ha de reputar por inconveniente alguno, que esta materia se aya escrito, y salga en idioma vulgar; antes ha sido de muchas maneras convenientissimo, y aun casi necessario: assi porque nuestra lengua es capaz, y està ya llena de altezas semejantes, como porque auiendosele comunicado al Autor partícular don y gracia, para declarar cosas Mysticas en su lengua materna; no se pudiera facilmente traduzir en otra aquel viuo y retoque de espiritu, que en las proprias frases della resplande-ce. Era demas desto muy conueniente, que ensu propia y ordinaria lengua hallassen presto y facil enseñamiento las almas q en España, tanto y mas que en otras Prouincias, tratan de auentajada Contemplacion y Perfecion; especialmente enseñando estos libros vn tan seguro modo de proceder en el trato interior, que antes descubre y deshaze, y cierra la puerta a los engaños, que en este camino puede y fuele auer, que dè ocasion alguna para caer en ellos. Y aunque por la alteza dela materia que aqui se trata, se hagan algunas propoficiones suyas algo estrañas a la senzillez del Letor, que no tuniere luz de cosas Mysticas; pero la consequencia y enlaze dellas con las demas haze fegura, cietta, y facil su verdad, è inteligencia; auiendo, vltra desto, sido calificada toda esta dotrina con la censura y apoyo de tantos hombres sabios, como consta de sus testimonios, que referirèmos despues. Tampoco es inconueniente, o menos decencia de la materia y del Autor; auer encerrado y refumido su dotrina en Canciones y Versos; pues vemos que muchos de los Profetas sagrados y Varones inspirados por Dios, assi en el Viejo como en el Nuevo Testamento, hablaron y escriuieron en metro, y encerraron en Salmos y Canticos dininos, grandes y facrofantos Mysterios; cuyo vso tãbie la Iglesia Christiana ha recebido en sus Oficios diuinos, con aprouechamiento y confuelo de los Fieles, y fuma decencia

čencia y veneracion de los Mysterios y Festiuidades que cet lebra. Y affi antes bien es justo que la Poesia, la qual, siendo impulso celestial, y dadiua diuina, està vsurpada, y como tyranizada y enuilecida en materias profanas, se restituya a la dignidad y alteza de argumentos sagrados,o Morales, que es propia ocupacion y empleo suyo. Ni menos ay que reparar,en q el milmo Autor le comente y esplique à si mismo, dando diversos sentidos a sus mismas palabras. Por q como en las de sus Canciones; con particular luz del cielo, encerrò la sustancia y suma de toda su dotrina; nadie, sino es con la misma soberana luz que el tenia, nos pudiera declarar tan dignamente la alteza de sentimientos y afectos celestiales, que en ellas se contienen. Y assi fue consejo muy acertado, y fabio, que el mismo Venerable Autor diesse principio a sus Comentos, para que otras personas, que (como luego veremos) han ya começado a imitarle en esto, los cotinuaffen despues y declaraffen, sacando cada dia tesoros, y riquezas nucuas de aquella mina fecunda y preciosissima.

Pero mas se descubrirà la dignidad desta Escritura, si ponemos los ojos en los Varones infignes que han hecho eftima della. Entre los quales, discurriedo con el tiempo (sin graduar personas, ni Familias)el primero que se ofrece a la memoria, y que como buen Lapidario, conocio luego la fineza y valor desta piedra rica, fue el dotissimo Padre Maestro Fray Luys de Leon, admiracion y gloria de su edad, y honor perpetuo de la Religion del glorioso Padre S. Agufin: el qual, auiendo venido a sus manos estos escritos, celebrò con graues ponderaciones, la profundidad y espiritu de su Autor, que aun era viuo; con cuya calificacion llegaron tambien a los ojos de la Señora Emperatriz Doña Maria, que hablando con los Carmelitas Descalços de Madrid, dixo, no auer leydo jamas dotrina de espiritu tan alta y admirable. Siguieron en este sentimiento al Padre Maestro Fray Luys, otros muchos de su misma Familia; y especialmente los dos Luzeros della, y Catedraticos de Prima en Salamanca, el Ilustrissimo señor don Fray Agus-

LID

tin Antolinez Arçobispo de Santiago, y el Padre Maestro Fr. Bafilio Ponce de Leon, que en todo genero de erudicion y ciencia, ha competido la opinion mayor de nuestro figlo. Aquel tuuo tan fingular denocion a nueftro Autor, y a fus libros, que no contento con leerlos y reboluerlos muchas vezes, les hizo particulares Escolios y Comentos, interpretando cada palabra de sus Canciones, con muchos y varios fentidos, como si fuera Testo de la sagrada Escritura. Este, con no menor veneracion, inuocaua en sus oposiciones de Catedras, el patrocinio de nuestro admirable y Mystico Do tor; pedia y honraua sus reliquias, y particularmente sus libros; a los quales, despues de auerlos examinado y aprouado por orden dela suprema Inquisicion, y escrito vna docta Apologia en su defensa, desseò hazerles vn insigne Elogio, para que al principio dellos, como el de su gran tio Fray Luys de Leon en los de nuestra santa Madre Teresa, hiziesse autoridad y veneracion a su letura:lo qual, aunque preuenido con la muerte, no pudo executar, fue vn ilustre teltimonio de su denoto animo, en honra destos libros. Pero antes q falgamos de la misma Familia, es justo añadir otro del muy Reuerendo P.M.Fr. Diego de Campo, Calificador del Santo Oficio en la Suprema, y Examinador Synodal; en cuya censura, aunque breue, se encierra vna muy grauc y comprehensiua aprobacion. Ni de la Ilustrissima Orden del glorioso P.S. Domingo, han faltado a nuestro Autor Patronos y deuotos infignes: entre los quales el Ilustrissimo senor Obispo de Tui don F. Pedro de Herrera, varon tan grãde, quanto publica el mundo, en el Sermon q fiendo Catedratico de Prima en Salamanca, predicò en la Beatificació de nuellra Santa Madre, dize effas granes palabras, que por ser breues enxerire aqui: El Santo Padre Fr. IO AN DE LACRVZ, cupa caridad, paciencia, bumildad, estasis, rap. tos, oracion altissima, Dotrina Mystica y espiritual, milagros en vida y muerte piden grande Historia, &c. Tras este gran Varon, los doctifimos Padres Machros, Fray Ioan Goncalez en Alcala, y Fr. Francisco Aranjo en Salamanca, am-

bos Catedraticos tambien de Prima, y luz de aquellas dos Escuelas, ojos del mundo, han honrado esta dotrina, con tan graue calificacion, como en sus cesuras (que aqui van puestas) se parece. Lo mismo han hecho el Padre Maestro Fr. Lorenço Gutierrez Catedratico de Visperas en Alcalà, y el Padre Presentado Fr. Tomas Daoiz Letor de Teologia en el Colegio de Santo Tomas de Madrid, y Calificador de la Inquisicion general, sin otros que en esta misma sagrada Religion han celebrado, ya a los libros, ya al Autor; y en esta cuenta deue tambien entrar la granissima cesura que de su heroy ca santidad hizo el Reuerendissimo Padre F. Christoual de Torres, Predicador de su Magestad, y Calificador tambien de la Suprema, en la aprobacion del Dibujo deste Varon santo, que se imprimiò el año passado en Madrid, y

aquiva inferto.

De la Religiosissima Compañía de IESVS, son tantos los denotos que este Venerable Padre, y sus Escritos tienen, que no pudiendo referirlos aqui todos, folo me contetarè con hazer mencion de dos, que son los Padres Christoual Caro, y Ioan de Vicaña, varones ambos infignes en letras, Religion, y magisterio espiritual. De los quales el primero en Medina del Campo dixo, ser la dotrina destos libros no inferior a la de san Dionysio Areopagira, y que denia estar escrita con letras de oro; y auer faltado poco, para que Dios corriesse la corrina de su divina essencia a este Escritor, y el segundo en Vbeda, depuso con juramento que no auia encontrado jamas dotrina de espiritu mas leuantada,ni mas solida, y que era enidencia auer tenido su Auror la esperiencia della, y luz eminentissima del ciclo para eseriuirla, y su espiritu muy vnido al de Dios; ambos testimonios grandes, y ambos comprobados. Ni es menor el que de la observantissima y maxima Religion delos Minimos, por muchos de sus deuotos hijos, da en fauor de estas Obras el muy R. P. Fr. Iuan Ponce Letor de Teologia, y Calificador del Santo Oficio enla suprema y general Inquisicion, como en la censura, que por orden del Consejo Real de Castilla

hizo

hizo dellas, se verà: donde, con no menor erudicion que afecto, declara la seguridad y excelencia desta dotrina. No solo de las Religiones Mendicantes, fueron conocidos y cf. timados los Escritos de nuestro Mystico Dotor, sino tambien y singularmente de las Monacales, que como mas retiradas a la foledad, entienden y apoyan el lenguage, con que a sus amigos habla Dios en ella. De la Ordendel glorioso Padre San Geronymo es vnica è ilustre aprovacion la del Venerable y Santo Obispo de Taraçona, Don Fray Diego de Iepes, Confessor del señor Rey Felipe Segundo, y de nueftra Madre Santa TERESA; en cuya vida, entre muchas alabanças que escriue de nuestro Venerable Autor, dize ash: T'uno altissimo espiritu, y profunda inteligencia y penetracion de las cosas de Oracion y Contemplacion, de las quales escrivio libros de admirable y subida dotrina. En la gran Familia del infigne Patriarca San Benito, tiene nueftto Autor por fingular Patrono al Ilustrissimo señor don Fr. Antonio Perez Obispo de Vigel, y antes General de su Religion, Varon en todo genero de letras, consejo, y gouierno de tan graue autoridad como testifican, demas de sus doctissimos libros, su sama en Salamanca, España, y todo el mundo: con la qual quiso calificar estos Escritos, tan docta y granemente como en su Elogio se verà. De la Familia sagrada del melissuo Bernardo tenemos el testimonio del Ilustrissimo señor don Fray Pedro de Ouiedo, Arçobispo de la ciudad de Santo Domingo en Indias : el qual, fiendo Catedratico de Visperas en Alcalà, fue vno de los que principalmente concurrieron en la censura que en fauor destos libros dio aquella infigne Vniuerfidad. Tambien hallamos el milmo afecto y estima que en las dichas, en la perfetisis ma Religion de la Cartuja; donde quanto mas se exercita el trato de Oracion, tanto es mas venerada la dotrina de nueftro Myflico Maeftro FRAY IO AN. Sea vnico testimonio la infigne deuocion que le tuno el Religiosissimo Padre don Fray Diego de Funes en el Conuento de Aula Dei de Zaragoça; ingenio y espiritu adornado de superiores

fiores dones; el qual escrivio vn elegantissimo Elogio en metro, en alabança de nuestro Autor, y de sus Obras. En esta conformidad pudieramos referir de las demas sagradas Ordenes, no menos ilustres testimonios para el mismo proposito, fino pretendieramos solo hazer mencion de los que se han impresso, o publicado; y aun destos, solo traer aquellos que se han hallado mas a mano, y sido mas notorios, sin buscar otros, que por ventura, y muchos en las mismas Religiones se hallaran. Solo de la nuestra, annque tan interessada en las glorias de su Santo Padre FRAY IOAN, es justo referir la estima y alto conceto, que entre los mas graues, doctos, y espirituales Religiosos della se ha hecho destos libros. Los quales han sido en su domestico examen calificados por dotrina infula, y ditamen del Espiritu Santo; cuya affistencia parece auer tenido nuestro Venerable Autor, significada en vna paloma, que se via muchas vezes hazerle compañía en su celda, y aora se aparece en las Reliquias desu bendita carne; de la qual principalmente los dedos, con que escriuio estas Obras, se conserua y perseueran incorruptos.

Bastauan las calificaciones reseridas en honra destos libros, para que fueran a todo el mundo venerables;pero no podemos dexar de anadir otras, que por particulares circunstancias son de vna suprema autoridad. Tal es el testimonio de roda la insigne y sloridissima Escuela de Alcalà, cuyo claustro en forma de Vniuersidad, auiendolas examinado, aprouò estas Obras con la gravissima censura que va impressa en ellas. En cuyo parecer y sentencia, aunque no en su junta, auiendo concurrido tambien el insigne Dotor primario Catedratico desta Escuela, y su eterno lustre Luys de Montesino, confirmando aquella general aprovació, hizo yna particular en su nombre, en que con singular afecto honra y califica esta dotrina; de cuyo Autor, ademas, solia dezir, tenia por cierto, auer alcançado mayor luz para la înteligencia de materias Mysticas, que algunos de los Angeles. No parece auer sentido menos dignamente destos libros

libros el Hustrissimo señor don Francisco de Contreras del Consejo de Estado, Presidente de Castilla, y Comendador mayor de Leon, y vno de los mayores Padres de la Republica Española en nuestros tiepos; cuyo zelo, piedad, gouier no, letras, y espiritu, seran exemplo y admiracion a todas las naciones. El qual, auiendo sido vno de los primeros que conocieron la excelencia destas Obras de nuestro Venerable P.F. Ioan, aproue chandole grandemête de su letura, para el trato interior de la Oracion: resumiò en Latin el primero destos Tratados llamado la Subida del Monte, haziendo vo Epitome de toda la sustancia de su dotrina, con tata coprehensio, precision, propiedad, espiritu, y elegancia, que parece vna quinta y delicadissima essencia de quato el Autor ensena y escriue en aquel libro: trabajo digno por cierto de tan grande ingenio, y propio de vn tan ilustre y espiritual Varo. Muchos otros pudieramos alegar, sin salir de nuestra Espana, que fino con esta manera de demostracion, alomenos co el milmo afecto y estima leen y reuerencian estos libros; y entre las gravissimas y publicas ocupaciones de grades ministerios, procuran algun ocio para vacar a esta lecion, con singular y conocido aprouechamiento de sus almas; pero dexanse de referir; porque, demas de ser inumerables en todo estado y condicion de gentes, fuera detener mucho al Letor, y alargar prolixamente este Discurso, Restanos para feliz remate del y de toda esta Introducion, agregar a las dichas, la autoridad y suprema calificación de Roma; donde con aprobacion del Macftro del facto Palacio, y por orden del Ilustrissimo Cardenal Roberto V valdino a quien se dedicaron, y a cuya costa se hizo la impression destas Obras, se estamparon todas en lengua Italiana en vn volumen como este, año de 1627. y fue tan general el aplaufo, con que fueron recebidas y ley das de muchos de los Ilustrissimos señores Cardenales, y otros varones infignes de aquella gran Curia, que parecia auerse descubierto a la Iglesia vn segundo Dionysio Areopagita de tan alto espiritu, y no menos admirable dotrina que el primero. Affegura el credito

dito desta verdad la graue testificacion della, contenida en la Relación fumaria que llaman Fumo, presentada por el Ilustrissimo Cardenal de Torres a la Congregacion de los señores Cardenales de Ritos, para impetrar lerras Remissoriales en orden a la Beatificacion del Venerable Padre, y en la narracion que el señor Cardenal Ioan Bautista Deti, Pre fecto de la misma sacra Congregacion, enxiere en las mismas letras Remissoriales; refiriendo ambos yn excelentissimo Elogio destos libros, de su dorrina, estima y pronecho entre los Fieles. A todo echa vltimamente el fello el vnico y celestial testimonio de nuestra gloriosa Madre santa Teresa:la qual calificando por infusa y diuina toda la dotrina deste ilustradissimo Maestro de espiritu, y por configuiente la destos sus libros, dixo, viuiendo, del : Que era una de las almas mas puras y santas que Dios tenia en su I glesia, y que le auia infuudido nuestro Señor grandes tesoros de luz y sabiduria del cielo. En el dexamos la dotrina y libros de nuestro Autor:no se puede ya passar de aqui.

Esta es,o espiritual Letor, vna breue y ruda linea, por dode de puedas conocer algo del Argumento, Dignidad y estima destas obras. A su letura te combida la santidad del Autor, la excelencia de la dotrina, el exemplo y aprouacion de tatos hombres Sabios y Espirituales. Y pues te damos Maestro tan consumado y perseto, que juntamente Haze y Dize, Obra y Enseña (propriedades que le califican por grande en el Reyno de los cielos) procura aprouecharse de su dotrina; que con ella, mediante la dinina gracia, y el patrocinio deste bienauenturado Padre (cuya Canonizacion, hechas ya las vitimas informaciones para ella, se està esperan-

do) alcançaràs la cumbre de perfecion y vnion diuina, a que encaminan y disponen estos libros.

Secretario.

AFRO.

F.I (\*\*\*)h dela Madre de Dios

99

Licen-



## I icencia de la Orden.

RAY Ioan del Espiritusanto, General de la Orden de los Descalços Carmelitas, con acuerdo de nuestro Difinitorio, por el tenor de las presentes, damos licécia al Padre Fr. Geronymo de la

Encrenació Procurador General denuestra Orden, para que auiendo presentado ante los señores del Real Consejo vn libro intitulado, Obras espirituales, del Venerrble y Mistico Dotor Fray Ioan de la Cruz Primer Descalço, y Padre de la Resorma de nuestra Señora del Carmen, con el Dibujo de su vida, y vna Introdució por el P. F. Geronymo de S. Ioseph le pueda imprimir, por quanto lo han visto, y aprouado personas graues de nuestra Religion, y de su parecer se puede conceder la dicha licencia. En nuestro Conuento de Madrid a 1. de Deziembre de 1628.

> F. Ioan del Espiritu santo General. F. Ioseph dela Madre de Dios Secretario.

Licen-

APRO-



#### APROBACION.

Del muy Reuerendo P.M F.Diego de Campo de la Orden de S. Agustin, Calificador dela General Inquisicion, y Examinador del Arçobispado de Toledo.



OR remission del señor Don loan de Velasco y Azeuedo, Vicario General en esta Corte, vi las Canciones del Alma con lesu Christo nuestro Señor, en que el Religiosissimo P. F. loan de la Cruz, con la fuerça de su espiritu quiso im-

primir en el nuestro la comunicacion con nuestro Señor: Obra digna de tal Varon, y que bastarà a calentar la frialdad deste siglo. En S. Felipe de Madrid en 28. de Deziembre de 1628, chiquita la fignifica 828 1 9 b ardina

Theblar is and a fradis Millica, defecte, que le cela de ver en de la Campa de la cortorane a la Republica, y may cortorane a la Teologia Elcolaffica. Y para que fe comunique a y tonga

cieto el zelo tanto que el dicho Venerable P. F. loan at la Cruz dexo en ins Eferiros, y le aproncehen de la detrina los Fieles, parceenie q V. A. dene mandar, que las dielias Od. as

fe impriman. Abril 2.de 1618. Fr. Tomas Lange.

## APROBACION.

Del muy Reuerendo Padre Presentado F. Tomas Daoiz Letor de Teologia del Conuento de S. Tomas de Madrid,

de la Orden de S. Domingo, y Calificador de la general Inquisicion.



OR mandado de V.A. he visto las Obras Espirituales que encaminan voa alma a la perfeta vnion con Dios por el Venerable P.F. Ioan de la Cruz, Primer Descalço Carmelita, y Padre de la Reforma de nuestra Señora del Carmen,

y auiendolo visto con particular cuydado y diligecia, hallo ser la dotrina no solamente santa y mny Catolica; mas de la graue, erudita, y prouechofa que ay escrita en materia de encaminar vna alma a la perfeta vnion con Dios. Donde se enseña con mucha claridad, y altamente la purgacion y purificacion de las potencias sensitiuas è intelectuales, y los medios que se han de poner, para alcançar y venir a la perfeta vnion y Contemplacion. Y como la dotrina es tan alta y extraordinaria, trae algunos modos de hablar, en los quales el Letor podia reparar; pero con la consequencia de la misma dotrina se declara la significacion de los modos de hablar segun la frasis Mistica, de suerte, que se echa de ver fer la dicha dotrina fanta y Catolica, y muy conforme a la Teologia Escolastica. Y para que se comunique, y tenga efero el zelo fanto que el dicho Venerable P. F. Ioan de la Cruz dexò en sus Escritos, y se aprouechen de su dotrina los Fieles, pareceme q V.A.deue mandar, que las dichas Obras Ce impriman. Abril 2.de 1618.

Fr. Tomas Daoiz.



#### CENSVRA

Del P. Fr. Ioan Ponce de Leon Letor de Teologia, de la sagrada Religion de los Minimos de san Francisco de Paula, y Consultor Calificador en el Consejo Real de la suprema y general Inquisicion.

OR mandado de V. Alteza he visto las Obras Espirituales compuestas por el Santo y Mistico Dotor el Venerable P.Fr. Ioan de la Cruz, Primer Descalço de la Ilustrissima Religion de nuestra Señora del Carmen, junto co el Dibu-

Reuerendo P.F. Geronymo de S.Ioseph, Coronista dignissimo de la misma Orden; de cuya observantissima Reforma hablò a la letra S. Ambrosio, serm. 83. diziendo: O bereditas S. Ambr. certe preciosa,in qua plus relinquitur, quam habetur, plus con-serm.83. sequitur qui accepit, quam possideat qui largitur, preciosa plane bæreditas, quæ dum à patre transfertur ad filium, merito. rum quodam fanore duplicatur. En tan luzidissimos hijos como son los que confessando al Santo Elias por su Padre,no niegan al mistico Dotor Fray Ioan de la Cruz, por primer Reformador de su Observancia, por cuyos Escritos merece con todo rigor el nobre de verdadero Dotor en la Teologia Mistica. Pues en ella segun S. Ambrosio (Epist. dedicatoria in Apologia Dauidis) Nemo loqui potest, nisi qui scriptu- S. Ambr. ras omnes penitus excusserit, imbiberit, cocoxerit, tantoq; vsu epist. decontexerit, vt in naturam abisse videatur. El que huviere de dicat. pro obtener legitimamente el nombre de Maestro, deue auer Apolog.

jo de su vida, y vna Introducion a las mismas obras por el

tratado de tal modo la Escritura, que la aya embeuido y Dauidis.

transformado en si, hablando della con la aptitud que de si 5. Anast. mesmo, como lo dixo S. Anastasio Nizeno, q. 78 explicando Nizen.q. el cap. 13. de S Mateo, diziendo, que el que escriue para o-78.inex- tros, deue tener singular conocimiento del Viejo y Nueuo plic.Mat Testamento:Per laboriosam diuinarum scripturarum lectione sibi recondit the saurum veteris, & Noui Testamenti, & ex eo th.I3. ex promit tempore disputationis. Lo qual cumple maravillosamente el Mistico Dotor y santo Padre F. Ioan de la Cruz, en las mysteriosas Canciones de sus libros; de las quales salen tales rayos del diuino amor, que en estos y en otros tie-S. Isidor. pos se puede dezir dellos, lo que el gran Isidoro de Pelusio, Peluf.lib. lib.4.epistolarum, dixo de otras, que de vn santissimo Varo sepift. Ichia: Quemadmodum enim fax in illumini nocte apparens sua Sponte oculos allicit sic virtus omnes homines illuminare apta nata est. Nec in solos homines virtus vim habet : felicissimè in libris hisce effuss a varietas,& Angelos admiratione sparserit, moueat vel astra matutina, & filios Dei in Iubilu ad libri voces suborta claritudo. Enriqueciendo los entendimientos de quien lee estos diuinos Escritos, è instamando las voluntades en el amor de Iesu Christo. Y assi auiendo de ellos tenido noticia todos los que dessean seguir y saber la verdadera vnion con Dios: Accensi fide persistent operibus veri lumi. mis relucentes. Como lo dixo a semejante intento el glorio-S. Bafil. fo Padre san Basilio, orat. 1. por lo qual juzgo, puede V. A. servirse de mandar se dè licencia para que este libro goze prat. I. de luz vniuersal, y como bien comun a todos comunmente se les comunique impresso, &c. En el Conuento de la Vitoria de Madrid Orden de los Minimos de San Francisco de

Paula, en 17. de Mayo de 1629. años.

ses exteg integrabbent, escaverir sanogyafa engl. er este eng skile voldersar. El ave haniere de dirac

Fr. Ioan Ponce de Leon Calificador de la Inquificion suprema.



## Suma del privilegio.

Iene Priuilegio la Orden de los Carmelitas Descalços, para imprimir vn libro intitulado, Obras del Venerable y Mistico Dotor Fr. loan de la Cruz nueuamente anadido, ante Ioan Lasso de la Vega Escriuano de Camara. Su secha en Madrida 7. de Agosto de 1628.

#### Suma de la tassa.

Està tassado este libro intitulado, Obras del Venerable y Mistico Dotor F. Ioa de la Cruz, por los señores del Consejo a quatro marauedis el pliego, ante Diego Gonçalez de Villaroel Escrivano de Camara. Su fecha en Madrid a 15 de Enero de 1630.

#### Fe de erratas.

Este libro intitulado, Obras Espirituales, del Venerable y Mistico Dotor Fr. Ioan de la Cruz Religioso Carmelita Descalço, està bien y fielmente impresso co su original. En Madrid a 9. de Enero de 1630. años.

El Licen. Murcia de la Llana?



#### ELOGIO

Referido por los Ilustrissimos y Reuerendissimos señores Cardenal de Torres Proponente, en la relación que hizo a la sagrada Congregación de Ritos, y Cardenal Ioan Bautista Deti, Obispo Portuense y Preseño de la misma Congregación en las letras Remissoriales, concedidas en orden a la Canonización del Venerable Padre Fray Ioan de la Cruz.

> I BROS de Missica Teologia (qui per diuersa Regna circunferuntur scripti) celesti eruditione fœcuudos, sublimi adeò, & admirabili stylo conscripsit; vt talem scientiam diuinitàs reuelatam esse, non humano acquisitam ingenio existiment

omnes Quorum lectio ad veras à falsis illuminationibus discernendas, animasq; in Perfectionis vita roborandas perutilis coprobatur. V nde doctrinæ Sancti Dionysij Areopagitæ à legentibus comparata est.

#### Quiere dezir:

Escriniò libros de Teologia Mistica, llenos de celestial fabiduria, los quales andan dinulgados en dinersos Reynos con tan sublime y admirable estilo, que juzgan todos, no ser ciencia adquirida con ingenio humano, sino renelada è infundida del cielo. Es su lecion muy pronechosa para discernir las Renelaciones verdaderas de las falsas, y esforçar las almas en el camino y vida de la Perfecion. Por lo qual los que leen estos libros, comparan su dotrina con la de san Dionysio Areopagita.



#### CENSVRA

De la insigne Vniuersidad de Alcalà.

STOS libros del muy Venerable P. F. Ioan de la Cruz Primer Descalço Carmelita, que, a peticion del Reueredissimo P. General de la Orden de los Carmelitas Descalços, el señor Retor y Clau stro desta insigne Vniuersidad de Alcalà nos co metio, auemos visto y leydo con gran diligencia y cuydado. Y no folo no auemos hallado co sa alguna contraria a nuestra santa Fè Catolica, ni a las buenas costumbres, ni a la dotrina de los Santos Padres; antes toda la que en ellos se contiene, nos parece muy vtil y prouechofa para el gouierno de las almas espirituales, y para el desengaño dellas en materia de ilusiones que pade cen, haziendo demasiado caudal de algunas visiones, o reuelaciones, con que a si mesmas, y a otras fuelen hazer daño: para lo qual nos parece muy grande antidoto la dotrina que en estos libros se contiene. Y verdaderamente qualquiera que con atencion los leyere, echarà de ver que el Autor lo hizo co particular espiritu de Dios, y finy singular sauor suyo, para declarar tandelga. damente la materia que trata, y esplicar a propo sito della las autoridades de la sagrada Escritura. Y assi por todas las dichas causas, y particularmente por ser la dotrina tan segura, y tan a proposito para los Padres que hazen oficio de Maestros de las almas espirituales, nos parece, que se deuen imprimir, y aun tener continuamente delante de los ojos. En Fè de lo qual lo sirmamos de nuestros nombres, en Alcalà a 16. de Mayo 1618. as sos.

D.Martin de Sauregui Retor. Fr. Ioan Gonçalez.

D. Andres Merino. M.F. Lorenço Gutierrez. M.F. Pedro de Ouiedo.

Firmolo el señor Retor, y los señores Catedraticos de Prima y Visperas de Teologia.

> Itaest. Ludouicus de la Serna Notar. & Secret.



#### CENSVRA

Del llustrissimo señor Don Fray Agustin Antolinez de la Orden de San Agustin, Obispo de Ciudad Rodrigo, antes Catedratico de Prima de Teologia en Salaz manca, y despues Arçobispo de Santiago.

E Visto el libro del Sieruo de Dios y Venerable Padre Fray Ioan de la Cruz; enseña en el la desnudez del alma de todo lo que no es Dios, y abnegacion de si mesma, de que habla el Euangelio. Ponela en pratica, dà la desseyda

y aficiona a ella. Vía por excelencia de la sagrada Escritura que trae a su proposito. Muestra bien el espiritu y luz del ciclo que tuuo, quando escriuso; pudiendo dezir de su dotrina con el Señor: Mea dostrina non est mea, sed eius qui mistr me Patris. Mi dotrina no es mia, sino del Señor que me embiò, y hablò en mi. Fue gran bien que saliesse a luz para las almas que tratan de Oracion y Maestros que las guian. En se de lo qual lo sismo de mi nombre, en san Felipe de Madrid de la Orden de san Agustin nuestro Padre, a quatro de Setiembre de mil seyscientos y veynte y tres años.

> Fray Agustin Antolinez Obispo de Ciudad Rodrigo.



#### ELOGIO

DEL ILVSTRISSIMO SENOR

DON F. ANTONIO PEREZ, OBISPO
de Vrgel, a las obras del Venerable Padre Fray Ioan de la

Cruz, en vna carta que escriuió a la Madre Ana de
IESVS, Fundadora de las Carmelitas

Descalças en Francia y

Flandes.

EMITO aV.R.las Obras de suVenerable P.
y Maestro Fr. IOAN DE LA CRVZ, que
quiso reuiesse yo: siendo por si mismas tales, que (a
mi pobre entender) toda essa sagrada Religion se
puede reueer en ellas, como en un espejo clarissimo

de toda su perfecion. Porque si en ella se professa tan estrechamente la via Purgatina, aqui se propone de modo, que por esso su Tratado se viene a intitular Noche escura, bien como en la qual se pierde un hombre a si mismo de vista, hasta poder dezir de si proprio, a su modo, lo que dixo S. Pablo de Christo, 2. Cor. 5: & 16. Et si nouimus, secundum carnem, Christum; sed iam non nouimus. Y si se professa en ella la via Iluminativa con gran resplandor, aqui resplandece tanto, que se echa bien de ver, Ser (como dixo S. Pablo 1. Cor. 2. & 5.) Non in sapientia hominum, sed in virtute Dei, hasta poder dezir lo proprio que el mismo anadio alli, or 16. Nos sensum Christi habemus. T fi finalmente se professa con tantas ventajas la via V nitiua, aqui se perficiona de suerte, que casi se llega a tocar tambien lo que dixo S. Pablo 1. Cor. 6. 6 17. Qui adhæret Deo, vnus spiritus fit cum co. Y affi V. R. puede estimar por cosa del cielo este tesoro, y mas con el exercicio de tan saludables documentos, en que (a mi ver) reflandecia el que assilos dictaua. Encomiendeme V.R.en sus oraciones a nuestro Señor. Guarde, &c.

APRO-

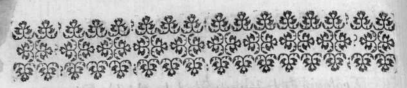
#### APROBACION

Del Dotor Luys Montesino, Catedratico de Prima de Teologia de la Vniuersidad de Alcalà, Decano de la Facultad.

> O he visto con mucho cuydado y diligencia las Obras del Venerable Padre y Mystico Dotor Fr. Ioan de la Cruz, Primer Descalço Carmelita, a peticion del Renerendissimo Padre Fray Ioseph

de Iesus Maria General, y de toda la Orden de Carmelitas Descalços, y no he hallado en ellas cosa alguna contraria a nuestra santa Fè Catolica, buenas costumbres, y dotrina de los Santos Padres; antes roda, la que estos libros conrienen, es muy conforme a los Santos que trataron materias de Espiritu, y muy prouechosa en estos tiempos para personas que dessean caminar a la Perfecion; porque en ellos se ensena a caminar a vna alma por intima desnudez y pobreza de espiriru, hasta llegar a la vnion perfeta con Dios, que en esta vida se puede alcançar mediante la Oracion; estribando folo en pura y viua Fè: y a auerse sabia y prudentemente en las visiones, y reuelaciones para no ser engañada, y a los Maestros como han de guiar las almas para no impedir, lo que Dios va obrando en ellas. Y sin duda ninguna muestra bie el singular espiritu y luz, que el Venerable Padre tenia, y que los hizo con particular inspiracion de Dios, assi para esplicar materia tan delgada, como para la inteligencia de la sagrada Escrituta, q a su proposito trae. Pos todo lo qual me parecen dignas que se impriman, para que gozen y se aprouechen dellas las personas dadas a Oracion, y los Maestros que las han de guiar, saluo meliori iuditio. En Alcalà a onze de Nouiembre de 1618, años.

Dotor Luys Montesino.



#### CENSVRA

DEL MVY REVERENDO PADRE Maestro Fray Francisco de Araujo, de la Orden de Predicadores, Catedratico de Prima de Teologia en la Vniuersidad de Salamanca.



E visto estas Obras Espirituales, compuestas por el muy Venerable Padre Fr. Ioan de la Cruz, Primer Descalço Carmelita, y no hallo en ellas propoficion que no fea Catolica, y conforme a la dorrina de la Teologia Escolastica, y de los Santos (tan lexos està de conformat

con la de los Alumbrados) si bien el no ser de todos eptendidas las frasis de la Teologia Mystica, haze, que a los menos versados en ella, parezcan algo dissonantes. Mas como efta Myflica Teologia fea fabiduria feereta, y escondida como el mismo Autor enseña, lib.2.c.8. no es mucho que de algunos no sean entendidas sus frasis. Ni por esso deuen sez condenadas, como, aunque las Parabolas de la fagrada Efcritura ocultan el mysterio de la verdad alos menos sabios, o menos dignos, no por effo fe han de condenar por inutiles, o contrarias a la verdad. Dize Santo Thomas 1. part. quæft.1.art.9.ad 2. cuyas palabras fon: Et ipfaetiam occultatio figurarum vtilis est ad exercitium studiosorum, & contra irrifiones infidelium, de quibus dicitur, Matth. 1. Nolite fanctum dare canibus, &c. Con razon las llamo Salomon, Prouerb. 25. mançanas de oro en zelosias, o verjas de pla-

ta, segun la version de Galatino: Mala aurea in cancellatus ris argenteis, verbum dictum secundum ambas facies. Porque como en estas se vè el oro a desseo, assi en las Parabolas se alcança con dificultad el verdadero fentido: y lo mismo passa en las frasis Mysticas. Sino es que digamos, que a solos los Teologos bien afectos son sabrosas, cuya Teologia Escolastica no deue tener por contraria la Mystica destos libros, sino es que ya quieran condenar la verdad en Parabolas, y les parezca mal el oro entre verjas de plata, y les sepa mal el Manà celestial por ser manjar de pocos, solitarios, y apartados del Egypto del mundo. Y como estos inconuenientes no deuen admitirfe, tampoco deuen condenarfe las dichas frasis y modos de hablar de la Mystica Teologia, de que el Autor con espiritu acompañado de erudicion vsa en estos libros, sin admitir escadalo de algunos, y con aprouechamiento de muchos. Esto juzgo, saluo, &c. En el Colegio de Santo Thomas de Madrid, a 12. de Iulio de 1623, erfonas he ovdo liablat con eran

o que be villo de fas libros que dexo eferi-

El Maestro Fray Francisco de Aranjo. AMOUNT LA CRVZ. v de



teneral ellerraceinnes con ye neganicato y peniteden interiot, y và amor y critidad grando para con Dios, como en our San Brancifcos Porone he fabido mucho dom: penitencias del dicho Santo Padro Fray I O A M D B L A R. V.Z., y cambien, delamor que tenin a Dios, y fi comoracha con fas efenios. Porque la ternora vafedos que

# ELOGIO DEL PADRE IOAN DE VICVNA

THE PROPERTY OF THE PROPERTY O

RETOR DEL COLEGIO DE la Compañia de Iesus de la ciudad de Vbeda.

EN LAS INFOR MACIONES HE chas en aquella Ciudad, para la Canonizacion del Venerable Padre.

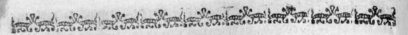


Muchas personas he oydo hablat con gran estima de la profunda humildad, gran penitecia, y muy leuantada Oracion del Santo Padre Fray IOAN DE LA CRVZ, y de lo que he visto de sus libros que dexò escri-

tos, saco, que se junto con este Santo Varon vna gran penitencia esterior, junto con vn negamiento y penitencia interior, y vn amor y catidad grande para con Dios, como en
otro San Francisco. Porque he sabido mucho de las penitencias del dicho Santo Padre Fray IOAN DE LA
CRVZ, y tambien del amor que tenia a Dios, y se comprueua con sus escritos. Porque la ternura y asectos que
muestra en sus libros, es cosa enidente que habla dellos como de ciencia esperimental, y q esperimentana en si aquella desnudez de todos los gustos, y el intimo amor de Dios,
como el que los leyere lo verà: porque solo el leerlo pega
calor al alma, que es indicio, de que tenia en la suya grande caridad y amor de nuestro Señor. Yo he leydo todos los
escritos deste Santo Varon, vna y muchas vezes: y me parecel-

ce la dotrina dellos vna Teologia Mystica, llena de sabiduria del cielo; y claramente muestran la leuantada y eminente luz que en su alma tenia su Autor, y quan vnida la trahia a Dios; porque las cosas, que alli descubre, lo muestra muy claro. Y con auer leydo yo muchos Autores que han escrito de Teologia Mystica, me parece no he encotrado dotrina mas solida, ni mas leuantada que la que escriuio el dichoso Santo Padre Fr. Ioan de la Cruz. Y que los q la leen, sienten en su alma grande luz en el camino espiritual:y yo, aunque poco aprouechado, confiesso de mi, que siento esto quando los leo; y affi mismo siento vn gran calor, que me alienta al amor de Dios; y por esso los estimo y venero, y. dellos me aprouecho para mi, y para encaminar al cielo otras almas que comunico, y para esto los hize trasladar. Y entre otros papeles suyos deste lenguaje y sabiduria celestial, vino a mis manos originalmente vn montezillo de letra del Santo, en el qual descriue, como subira el alma a la perfecion. El qual estimè en mucho, por ser original propio deste Santo, y por lo que tiene de excelente dotrina de espiritu; y lo presente a la señora doña Teresa de Zuñiga Duquessa de Arcos por vn gran tesoro. Y sè, que de los dichos libros andan muchos traslados; y yo he hecho trasladar el dicho montezillo, y dadole a dinersas personas doctas, y a otras que no lo son, y todos le han estimado, assi por

lo que contiene, como por la santidad de su Autor.



#### ELOGIO

Del Dotor Francisco Mirauete, Oydor y Decano de la Corte del Iusticia de Aragon en Zaragoça, Varon de insigne espiritu, letras, y piedad, en vna carta que escrivio a vna persona Religiosa.

> V C H O S años ha que en la pobreza de mis oraciones, pido y su plico a nuestro Señor la exaltacion en orden a beatificacion de su grãde amigo y siel Sieruo Fray Ioan de la Cruz. Al qual no conoci yo en vida, pero sus libros,

que dexò escritos, para tanto consuelo, luz y guia de perfonas espirituales, llenos de celestial dotrina, lo dan a conocer a todo el mundo. Ellos descubren clara y abiertamente la santidad de su Autor, sus excelentes virtudes de q fue dotado, la alteza de su espiritu, y quan auentajadamente alcançò en esta vida mortal, mediante la Oracion y exercicios de Mortificacion y Penitencia, la voion con Dios en grado de transformacio. Estudo abrasado en amor digino. fue Serafin en carne. Contienen los susodichos libros ensenança marauillosa, de las sendas y caminos que nos lleuan a confeguir esta dinina vnion y transformacion:manifestando assi mesmo los embaraços, y tropieços que impiden y. estoruan el alcançar tan dichoso fin y feliz puerto. A lo que con mi corto y pobre juyzio puedo colegir, mucha parte de aquella dotrina fue infusa y reuelada. Destos libros entiendo han hecho mucha estimacion personas doctas y Espirituales, dadas a Oraciony recogimiento interior en este Reyno; y affi muchos los han comprado, para apronecharse en el camino de la Perfecion, con su letura y celestiales documentos, y otros los buscan y dessean auer para el mismo intento.



## EX LOGIIS ILLVSTRIVM IN

CARPETANIA SCRIPTORVM VIRI NOBILIS.

#### D. THOMAE TAMATO DE

VARGAS HISTORIOGRAPHI REGII.

#### IOANNES DE LA CRVZ.

IVE DE IEPES. Inter celebriora Carpetanici
iuris oppida non voltimum locum IEPES Toleto vicinum iure obtinere semper visum est.
Nam si primœuam illius originem spectes, cum
antiquissimis inter viros doctos de vetustate de-

certat. Certè ex Hebræorum, sue Phænicum Ioppe apud Iosua, Dionysium, Plinium, Solinum, sunt qui deducant. Alij Hipponem, de qua Liuius, Haud procul Hippone, & Toleto vrbibus inter pabulatores pugna orta est, vere intelligunt. Si vberrimam pinguissimæ glebæ laudë contemplerè, dices nulli secundum. Si insignes omni doctrina, virtute viros ex eo, tanqua ex equo Troiano meros Heroas, productos numeres, fortasse pri mum. Inter ceteros, qui natale solum cognomine, vt patria virtutem scriptis vberiùs illustrarunt, nulli non noti sunt Reuerendissimus, ac Religione, litteris, vauctoritate illustrisimus D. F. DIDACVS DE IEPES, e grauissimo Hieronymianorum Ordine, Philippo II. Regi Catholico à Confessionibus, va arcanioribus Consilijs, Episcopus Tirasonensis; qui trium-

triumphales Angelorum Martyrum agones, & præcellentem S.Therefie nostratis sanctitudinem pijsimo stilo diffudit. Reuerendus Fr. RODERICVS de IEPES, ex eodem in. stituto, non dissimili conatunon solum de aliquot Hispaniæ viris sanctitate illustribus, sed de ipsis Regibus benemeritus eft. DIDACVS etiam alter DE IEPES Toletanus Sacerdos de Operibus Misericordia, & alijs Virtutibus obertim disferuit; D. Augustinum & Paullum Orosium Hispanè loquentes dedit. Nulli borum inferior eruditione, ingenio, labore M. Fr. ANTONIVS DE IEPES fuit, quem postquam à puero omnibus rebus Religioso animo dignis, grauis imprimis sanctusque Benedictinæ Familiæ Ordo imbuisset, tanto Patrum suorum amore illum perculit, vt illorum gloriosè, ac præclare facta in posseritatis exemplum incredibili studio, & indefessa diligentia propalarit. Exemplo erunt VII. illa perpetuo victura Chronici tanti Ordinis volumina, que

Nec poterit ferrum, nec edax abolere vetustas,
Alij, quos meritò

Aget penna haud metuente solui Fama superstes.

Sed omnium coniunctissima sibi propinquitate cognatorum, ipsis volentibus Familiam ducit IOANNES ille, qui antique originis DEIEPES compellationem CRVCIS cognomento permutauit, cùm Familie longè pressantiore, auorumpro Deo relicta, nomen non solùm dedit, sed vnà cum vere virtutis Heroide, celestis fortitudinis viragine, diuine Sa
pientie Pallade, Theresia de IESV sundamenta iecit. Pater
illi Gondisaluus cognomine originem, & genus DEIEPES
referebat, Mater Catherina Aluarez Toletana, honesto loco integri sanguinis. Fratres Franciscus, qui Metymne à Campo
obist magna sanctitatis opinione; Ludouicus, qui in tenera adbuc etate ad plures abist; Minor noster, Hontiueros, nobili
Abulensis tractus oppido nouum, veluti Abule ipsi Theresia,
sidus celo tandem receptum, terris semper secundum illuxit.
Cuius

Cuius sanctissimam vitam, omni admiratione maiorem non is angustiis adstringemus; alij dabunt; Nos, quod nostri muneris est,illius scriptarepetitis editionibus, dillustrationibus aucta, non nostris folum hominibus in pretio, verum exteris, in quoru linguas pronuper versa etiam audio. Ecce illa.

Ascensus in Montem Carmelum.

II Nox obscura.

III Cantica.

Fiamma Amoris.

In quibus Pietatis, & Doctrina iudicio, plura sunt sacramenta,quam verba Nec mirum,cum ille (vt de Dionysio Areopagita censuit Nicephorus a ) Sublimi rerum diuinarum conteplatione, sententijs, & elocutione admiranda prorsus, & excellentia longeque ab ijs, quæ pro hominum captu edita funt, diffita composuit; vnde illi antiquissimi mysteriorum in fiobier. Sublimium, que non licet homini loqui, Theologo examussim comparatur nouns bic tam b sublimis, ac excellens, & men te dininitus illustrata, c Rerum dininarum Mysta, ac d profundus scrutator. Certe magni Dionysij in primis imitato em se esse 10 ANNES noster (si attente rimeris) scriptorum etiam suorum non argumeto solum, sed nominibus prodidit. Ille de e Arcana, seu Mustica Theologia scripsit; Hunc MYSTICI DOCTORIS titulo ipfa myste- rol. Reg. riorum arcaniorum pertractatio, & merito infigniuit. Ille f h Atan.q. Hymnos divinos, modulatus est; Huius Canticis etiam divinislati congaudemus. V trumque igitur propter sublimitatem tioscriptorum cum Chrysostomo g Volucrem cœli, cum Atha nafio h Multum in hac Theologia valente, cum Sanctino i Fidei virture illuminatum ex voto, ex merito compellemus.

a Lib. 2. Hift.c.21. b Baron. tom. 2. de Dionyf. C Anast. Sinatt.lib. 7. Hexam. d Damaf. de ys qui e Niceph. lib. 2. C. 2 I f Ibid. Vltim. Serm.apud Anast. Bibliothec. epif.ad Ca 8. ad Ani De Ad.

> wentu S. Dionyf. in

Gallicas.

## 

#### DE LOS

### ELOGIOS DE LOS

ESCRIPTORES INSIGNES DEL REYNO DE TOLEDO.

DE DON THOMAS TAMAYO DE Vargas Chronista de su Magostad.

#### F. IOAN DE LA CRVZ.



minuth, di

S. Se Ad

Dronne in

DE IEPES. Entre los mas infignes y primeros lugares del Reyno de Toledo, fiempre fe ha contado con razon la villa de IEPES; porque si se mita a su principio, juzgan los hobres doctos, q compite en antiguedad co los q

la tienen mayor; pues ay quien se persuada que sa dio el nobre la antiquissima loppe de los Hebreos, o Phenices, que celebran Iosue, Dionysio, Plinio, Solino, y otros no sin fundamento, quieren que sea la q no lexos de Toledo llama Hippo T. Liuio. Si la abundantissima cosecha de todo genero de frutos en su tierra, ninguna se le auentaja. Ella a muchas, si fe cuentan los varones ilustres en virtud y letras que della han salido. Entre los demas g han lleuado adelante su fama en sus mismos nombres, y la han ilustrado mas parricularmente en sus escritos, quie no conoce al Reuerendissimo y Ilustrissimo en Religio, dotrina, y autoridad don F.DIEGO DE IEPES, a quien la prudencia de Philipo Segundo Rey Catolico facò de la grauissima Orden de S. Geronymo para fir Confessor, y Consejero, y para Obispo de Taraçona, y a cuya pijssima pluma se dene la celebracion de los Triumfos de los Marryres de Inglaterra, y de la fingular fantidad de nuestra Ciudadana S. Teresa ? Imitòle como en la profession

fession en el zelo el Reucrendo P. F. RODRIGO DE 1EPES, ilustrando no solamente la memoria de algunos insignes santos de España, sino la de sus Reyes. Tambien DIEGO DE 1EPES Sacerdote de Toledo, tratò largamète de las Obras de Misericordia y otras virtudes, y traduxo en nuestra lengua a San Agustin, y a Paulo Orosio. El P. M. F. ANTONIO DE 1EPES no sue inferior a los demas en erudicion, ingenio, y trabajo; pues aniendo desde su niñez inflamadose en el amor de los antiguos Padres de la graue y santa Religió de S. Benito, que seguia, procurò con increyble estudio y diligencia incansable, dilatar sus proezas para prouecho delos venideros; como se vè enlos siete tomos de aquella Chronica, a quien no podrà contrastar variedad de tiempo, ni de sucesso; como otros, cuya fama serà eterna.

La de rodos vence sin contradicion aquel Venerable Fr. IVAN, su ilustre pariete, q trocò el antiguo apellido de IE-PES por el renombre de CRVZ, quando se entregò a otra mas admirable Familia, dexando por Dios la de sus padres, y al lado de aquella verdadera Heroina, Celestial Matrona, y Diuina Palas, S. TERESA DE IESVS, arrimò el ombro a la firmeza de sus fundamentos. Su padre Gonçalo de IEPES, conferuo en el fobrenobre su patria, y linage; su madre Caralina Aluarez, natural de Toledo, ambos de gente honrada y limpia, El mayor de sus hermanos sue Fracisco, q murio en Medina del Capo venerado por santo; Luys, falto en la niñez.F.IOAN fue el monor, y delde su tierna edad ilu fitò a Hontiueros, villa noble de la jurisdicion de Anila, como S. TERESA a lu ciudad, qual nueuo altro, q para prouecho perpetuo de la tierra, adornò al mismo cielo. Su vida santissima excede a toda admiracion; otros dignamente la escriuen;aqui no es justo estrecharla. Basta dezir de sus escritos, q aujendose impresso è ilustrado varias vezes, no solo fon de estima entre nosotros, sino q-los estrangeros han horado sus lenguas con su interpretacion: los q gozamos, son

I Subida del Monte Carmelo.

Medios eficacissimos para encaminar las almas a la perfera vnion co Dios; en que al juyzio de los doctos y piadosos ay mas mysterios que palabras:y no es marauilla, Auiendo sido lo que escriuio (como de S. Dionysio Areopagita dezia Nicephoro) admirable en la leuantada Contemplacion delas cosas diuinas, en las sentencias, en el estilo, y muy diferente de lo que los bombres pueden alcançar. De aqui ha nacido la comparacion que de ordinario se haze de la remontada dotrina deste nueuo Escudriñador de las cosas sagradas, con aquel antiquissimo y santissimo Teologo. Pues sin duda (si se mira con atencion) el Venerable P. F. IOAN, dio a entender, a imitò al gran Dionisso, no solamente con la materia de sus libros, sino co sus titulos. El vno escriuio dela secreta, o Mystica Teologia, el otro ha coseguido el renobre de DOTOR MYSTICO, por los mysterios encerrados en sus escritos. De aquel se sabe que publico Hymnos diuinos, deste tambié gozamos los Diuinos Canticos, fiedo la alteza de lo q vno y otro escriuiò ta grade, bie se le puede aplicar a este los atributos de aquel, llamadole nuestro afecto, y su merecimieto de aqui adelate: Aue de buelo tan encubrado, q penetra el cie-

## LICENTIAS.

lo: poderoso en mysterios, como ilustrado co la virtud de la Fè.

27. Augusti 1634. Imprimatur. Santmenat Vic.Gen. & Offic.

Typis mandetur.

Don Franciscus de Erill Canc.



# DEL VENERABLE

VARON FRAY IOAN
DE LA CRVZ.

sado al ciclo Americo el code de la Contra de la demarche manos a RO P Archaro, de

#### FRAT GERONYMO DE SAN 108EF.



ARAQVE la tibieza de los hom- Introdubres, obligada a la imitacion de Christo, cion. no halle escusa en la soberania de tan diuino exemplar, tiene Dios nuestro Señor cuydado, de dar siempre a los siglos almas tan persetamente imitadoras de su Hijo, que siendo solamente copias suyas,

parezcan el mismo soberano Original, y sean juntamente dechado y consussion a los Mortales. Muchas son, las que desta manera nos han prouocado al verdadero seguimiento de nuestro Saluador en la edad presente; pero si alguna, con particular imitacion de su vida santissima, ha encendido los animos sieles en el amor de su sagrada Cruz, sin duda es, la que con el blason deste preciosissimo Madero, añadido al proprio nombre de IOAN, ha resplandecido en la renouada cumbre del Carmelo; desde adonde, como, ilustre espejo, reberuerado de la gloria de Christo, està representando su hermossissima figura y perfecion. Destos admirables reslexos suyos, vno, aunque el menor, trasladaremos al dibujo deste papel, en la forma siguiente.

### Dibujo del Venerable Varon

Año 1542. Patria, padres, y niñez. I NVESTRO MVY RELIGIOSO, Y VENE RABLE PADRE FRAY IOAN DE LA CRVZ, lustre,y primitiuo honor de la Reforma del Carmen, sue de nacion Español, natural de Hontiueros, villa noble en Cascilla la vieja, del Obispado, y no lexos, de la ciudad de Aui-1a. Sus padres se llamaro Gonçalo de Yepes, rama de la pro sapia y villa deste nobre, y Catalina Aluarez, nacida de honestos padres en Toledo. Tuno dos hermanos: el vno, Francisco de Yepes, que murio lleno de dias y virtudes, co opinion de Santo:el otro, Luys, que en tierna edad fue trasplãtado al ciclo. Muerto el padre, passo IOAN con su madre y los demas hermanos a la villa de Areualo, de alli a la de Medina, donde, por su mayor comodidad hiziero assiento. Al entrar en este lugar, salio de vna pequeña laguna vn fierissimo monstro, mayor que ella, acometiendo a tragar al Niño IOAN, en quien ya el demonio temia su oposicion, y de quien entonces fue vencido con la feñal de la Cruz. Començò el bendito Niño ya en aquella edad a descubrir las primeras flores de su virtud; vna como nativa inclinació al bien, a la piedad, a la deuocion, y a todo exercicio virtuolo. La Iglesia, los Oficios divinos, las Imagenes santas, el Rosario eran su amor y entretenimieto mas que pueril. Dedicofe ya desde entoces al culto de la Virgen; y esta celestial Senora le admitio por suyo, y como a tal le començò a fauorecer con demonstraciones muy de Madre. Iugaua vn dia el Niño (dando al tiempo lo que pedia su edad) con otros sus semejantes, tirando varillas a lo profundo de vna laguna, y boluiendolas a coger quando salian: este era el juego. Tirò IOAN la suya, y al cogerla, torciò el cuerpo tras ella mas de lo necessario, y cayo dentro. Hundiose luego, mas luego boluio a saiir; y sostenido sobre el agua, se le aparecio la Vir gen sacratissima; la qual pidiendole la mano, como para sa. carle fuera, y el rehusando darsela, por no ensuziarla co el cieno que tenia en las suyas, se entretuno y regalò assi co el esta soberana Virgen vn rato. Llegò vn labrador (algunos juzgan feria Augel, otros, que el glorioso san Iosef, se-

gun

gun la insignia) y alargando vna vara que trassa en la ma-

no, asido el Niño della, le sacò fuera.

2 Ya en este tiempo crecia I O A N, mas que en la edad, 1550. en la virtud;y conociedo lo precioso della,amana (ò digno Iunetud. amor!) el padecer por alcançarla. De ocho, o nuene años pestudios . era, quado le hallana ya fir madre acostado sobre manojos de sarmientos, escaseando, por orar, el sueño, y quebrantando por Dios el tierno cuerpezito. Tã temprano comiençan los Santos a saborearse en los trabajos. Admitido en esta edad a vn Colegio de niños de aquella villa, para que estudiale con ellos, estudiauan ellos en el, donde aprendian vittud, modestia, recogimiento, y deuocion. Era tal su compostura, tal su madurez, que se llenana los ojos del pueblo; y aduertia ya en sus acciones y palabras vn ser mas q de Nino. Del Colegio le sacò vn Canallero, que tenia a su cargo el Hospital general dela misma villa, para que siruiendo en el, fuesse de consuelo a los pobres, de exemplo a los ministros, de edificacion a todos; y estudiando para ordenarse, viniesse despues a ser Capellan y amparo de aquella cafa. Rezien entrado en ella, cay ò en vn pozo, que alli auia, de mucha agua y profundidad. A las vozes de los q le vieron caer, acudio gente, y quando le penfaron hallar ahogado, le vieron viuo sobre el agua, diziendo, con no menor fimplicidad que alegria, q la Virgen nuestra Señora le auia recebido en sus braços, y le sostenia para que no se hundiesfe; y affi salio bueno y sano, con admiracion de los presentes. En efte Hospital estudio la Gramatica, Retorica, y curso de Artes; y en todo lo qual salio auentajado: pero mucho mas en el estudio de la Oracion, y los demas deuotos exercicios, que ya en este tiempo eran mayores, como tambien la luz y mercedes que de nuestro Señor recebia. Absorto vna vez en Oracion el Santo mancebo, pidiendole a Dios le encaminasse en su servicio, oyò en su alma la inteligecia destavoz: SERAS RELIGIOSO EN VNA RELIGION ANTIGVA, Y LEVANTARAS SV PRIMERA PERFECION. Desde entonces quedò con ansias de aquel estado,

estado, aunque ignorante de quando, o en que Religion le auia de tomar.

Toma el habito del Carmen. 3 VINIERON Poco despues los Religiosos Carmelitas a fundar su Conuento, que oy rienen en Medina; y en viendolos, se le renouò a nuestro IOAN aquella profetica ilustracion, y co ella los desseos de ser Religioso; los quales puso luego por obra en el rezien fundado Conuento de santa Ana, de la Orden de nuestra Señora del Carmen. Passò el año de su prouacion con los feruores de Nouicio, con los consuelos de Professo, con la perfecion de muy Antiguo; y como a tal, en acabando de professar, lo lleuaron al Colegio de san Andres (oy de SANTA TERESA) que la sagra da Religion de nuestros Padres Observantes tiene en Salamanca; donde estudio su curso de Teologia, con auentajado aprouechamiento en ella, y mucho mas auentajado en la virtud. Tenia, desde que professo, licencia de los Prelados para guardar todo el rigor de nuestra Regla primitiua, en la abstinencia perpetua de carnes, en el ayuno de casi ocho meses en la oracion continua perpetuo silencio, y encerramiento en la celda, suma pobreza, y lo demas que la prime; ra Regla manda; cuyo rigor es tal, que vn tiempo se tuuo por inobsernable. A este añadio el Sierno de Dios muchas supererogaciones mas asperas y estrechas ( como adelante se dirà) para las quales recebia de nuestro Señor en la oracion abundantes socorros de gracias y mercedes mas q singulares. Rara y grandiosa fue la que le hizo su Magestad en la primera Missa que el Venerable Padre cantò; en la qual oyendo Dios sus continuas ansias de seruirle, y nunca ofenderle, importunado entonces de su feruor, LE CONCE. DIO VNA PVREZA INFANTIL, RESTITUTEN-DOLE A LA INOCENCIA DE VN NIÃO DE DOS ANOS, T CONFIRMANDOLE EN GRACIA COMO A LOS APOSTOLES. Primlegio tan grande, quanto verificado en todo el discurso de su vida, llena siempre de inocentissima pureza, y comprouado con el testimonio de vn muy auetajado Espiritu, a quien el Señor lo reuelò dos vezes. Por lo qual solia dezir nuestra Madre SANTA TE-RESA, que el Padre Fray IOAN de la Cruz era una de las almas mas puras y santas que Dios tenia en su Iglesia, y que la auia infundido su Magestad grandes tesoros de Luz, Pureza, y Sabiduria del Cielo.

4 DESTA manera dispuso y labrò nuestro Señor a este infigne Varon, para primera piedra del nueuo edificio, que Descales queria leuantar de la Reforma de Descalços de nuestra Se- se el prinora del Carmen. Llegò a este tiempo con este mismo de- mero en fignio, inspirado del cielo, nuestra gran Madre Y SANTA la Refor-FUNDADORA TERESA DE IESUS, a la villa de Me- ma. dina del Campo, donde acabaua tambien de llegar nuestro Venerable Padre Fr. IOAN, ordenado ya de Sacerdote : y como a la Santa le dixessen del grades cosas (assi lo escriue ella) se lo pidio a nuestro Señor, para dar principio a la Descalcez entre los Religiosos; y su Magestad se lo concedio, prometiendole seria este el Primero que se descalçasse. Hablole la Santa, y hallando en el todo lo que desseaua su coraçon, para començar aquella obra; le persuadio la emprediesse, comutando en ella los desseos que tenia de passarse a la Cartuxa; calificacion grade de su espiritu, y no menos de aquella santa Religion que de la nucstra. Ofreciose el feruoroso Padre a la empresa, buscose la casa para fundar ; y hallada, poco despues se partio co la Santa Madre a Valladolid;donde ella misma le apercibio y cosiò el habito, y alcançadas las licencias, assi de la Orden como del Obispado de Auila (en cuya Diocesi auia de ser la Fundacion) se partio lucgo a executarla. Ay en Castilla la vieja vna soledad ( en aquel tiempo aldea, o mas propriamente alqueria de quatro, o seys vezinos) llamada Duruelo, entre Auila y Salamanca, dos leguas de Mancera, tierra fria, fin regalo, ni comodidad alguna, y el fitio al fin (como lo dize el nombre) Duruelo;esto es,aspero y humilde; presagio y como difinicion de la vida de sus nueuos moradores. Aqui pues, para la primera Fundacion de Descalços, dio vn Cauallero Señor de aquel (entonces) lugar, vna cafa, cuya habitacion y edificio

cio era solo vn portalojo con vn aposentillo y cozinilla, y vn defnamesta era toda la fabrica Real de aquel gran Palacio, Llegado a el el Venerable Padre, dispuso su Monasterio en esta forma. Hizo del portal Iglesia; del desuan Coro; del aposento Dormitorio; de la cozinilla Resitorio y Cozina; y co ello quedò lecho todolel Monisterio. Vistiole luego yn habito geoffero de xerga,corto, y angosto; y descalçandole con fum i desnudez ofrecio a los ojos del mundo la figura del PRIMER DESCALZO CARMELITA.

ma.

5 PASSADOS Algunos dias, llego vo compañero su-Da prin- yo co el milmo intento, llamado FRAT ANTONIO DE cipio y e- IESVS, Varon tambien Santo, y descalçandose como Fray xemplo a IOAN, renunciada la Regla Mitigada se obligaron ambos la Refor- a guardar la Primitiua, dando co efeto principio a la sagrada Reforma de los Descatços de nuestra Señora del Carmen; de donde ha procedido tan ilustre quanto numerosa posteridad, propagada en España, Italia, Francia, Flandes, Alemania, Polonia, Persia, Indias Orientales y Ocidetales, sin de dexar apenas regio, donde no ava penetrado el Instituto, o el nobre del DESCALZO CARMELIT A. La vida, que en este renouado Carmelo hazia nuestro segudo Elias, era tal, qual prometian sus antiguas ansias, y pedian sus nueuas obligaciones. Estaua represado en su coraçon va golpe de ardentissimos desseos, con que de mucho tiempo acras suspiraus por esta manera de vida : y assi en viendose en ella, soltò la presa a sus feruores, dexàdose lleuar del impetu de su corriente, sin poner limite a la oracion, al rigor, asperezas, y penitencias; entregado a todo exercicio de virtud heroyca con esforçadiffimo aliento. Alli a fus anchuras se abraçò con la estrecheza, ygualaua con so oracion el dia, media con su feruor la noche, contaua con suspiros tiernos las estrellas, rompiendo esfos cielos, que con violencia arrebatana a fuerça de penitencia y oracion. Era su comida el I ayuno, su sueño las vigilias, su regalo el açore, su descanso y mayor aliuio, solo el padecer. Tenia por celda yaa hermisilla a va lado del mismo Coro; tan angosta, que apenas ca-. 00

bia en ella; tan baxa, que cò dificultad le admitia arrodillado;tan desabrigada, que por entre teja y teja no solo entraua la luz,pero rambien el agua, la escarcha y la nieue; de la qual muchas vezes cubierto se hallaua a la mañana orando, sin auerlo sentido:raro feruor! Era la cama el suelo duro, cubierto alguna vez con vn poco de heno, la almohada vna piedra, el axuar vna Cruz co vna calauera: y aqui se cifrana toda la comodidad, ornato, y riqueza de aquella celo da verdaderamente de Maestro. Esta era la vida de nuestro Venerable Descalço, este el nueno Carmelo, comperidor en todo del antiguo, y restaurador de sus primeras glorias. Aniendo ya dado principio nuestro Venerable Padre a la vida primitiua en esta soledad, siendo DESPVES DE NVESTRA MADRE T SANTA FUNDADORA TERESA, EL PRINCIPAL FUNDADOR DESTA REFORMA, la fuc, como Macstro suyo, instruyendo, y como verdadero Padre, criando a los pechos de su celestial exemplo y dotrina. Para lo qual, affi como se yuan fundando nuenos Monasterios, yna el en ellos plantado el proprio espiritu de la Reforma y Descalcez: como lo hizo en Pastrana, Mancera y Alcalà, que fucron (despues de Duruelo) los primeros Connentos, y de adonde, como de Seminarios fertilissimos, procedieron otros muchos, en quien se derino la semilla de su primer instituydor Fray IOAN.

6 NO solamente a los Religiosos quiso nueltro Señor. que el Venerable Padre fueffe luz y guia, sino tambien a las Maraui-Religiofas de su Orde, para imprimir en ellas el espiritu de las que reformacion y penirencia, que Dios auia estampado en el. obrò en Y affi por vna parte,a las ya Descalças encaminana a la eu- Anila. bre de la Contemplacion con alto magisterio (de que oyen dia se conserva en ellas la memoria y fruto) y por otra, a las Calçadas ayudana a mejorarle y reformarle dentro de fu estado. Assi lo experimentaron las del Conuento de la Encarnación de Auila; donde, fiendo nombrado por Confessor a instancia de nuestra Madre S. TERESA (que era entonces alli Priora) fue maranillo fo el pronecho que hizo en fus

almas.la oracion, el retiro, y reformació que en aquella cafaintroduxo, y desde entonces se coserua con perpetua memoria y loa de tan gran Maestro. Estando alli cayò enferma vna Religiosa de aquel Monasterio, llamada doña Maria de Hiera, y apretandole de improuiso la enfermedad, se les quedò muerta entre las manos sin recebir los Sacrametos. Auisado y herido de caso tan lastimoso, el Varon santo acu dio al Conuento, y vista la difunta, se fue luego ante el Santissimo Sacramento, de donde hincado de rodillas en feruiente oracion, no se leuanto, hasta que con alegrissimo alboroco le fuero a dar las nucuas y las gracias, de que ya por su oracion ania resucitado la difunta: milagro insigne, con que se començò a descubrir la virtud hasta entonces oculta, que nuestro Señor comunicaua a su Sieruo para semejantes marauillas. Tambien aqui començò su Magestad a manifestar algo de los regalados fauores que le hazia, con vna demonstracion extraordinaria. Hablaua vn dia nuestro Venerable Padre con nueftra Madre Santa TERESA(como folian) de las cosas eternas (qual otro Augustino con su madre Monica, o Benito con su hermana Escolastica) estando la Santa Madre por la parte de adentro del Locutorio, y el por la de afuera:encaminose la platica al mysterio de la Sãtissima Trinidad; y tomando el Venerable Padre la mano, començò a declararle con tan superior luz y alteza de palabras, con afecto tan encendido y tierno, que dexando suspensa y traspuesta en Dios a la Santa; el, no solamente fue traspuesto, sino tambien (ò caso marauilloso!) arrebatado en el ayre, con la misma silla donde estaua sentado, subiedo como otro Elias en su carro de fuego. Este admirable espectaculo vio vna Religiosa que entraua a dar vn recaudo a la SANTA MADRE, y viole tambié sie duda todo el cielo, que se estaria deleytado, de ver a estos dos tan abrasados Serafines. Sucedieronle en esta misma ciudad otros muchos casos notables, de los quales referiremos algunos. Acometiole a folas vna donzella noble, hermosa, y tenida por denota, ardiedo en llamas sensuales, a quien el castissimo Va-

9

ton trocò el amor torpe en diuino, y dexò del todo com? pungida. Reduxo a otra, que aniendo quebrantado facrilegamente el voto con que a Dios estaua consagrada, tenia con su publica torpeza escandalizada la ciudad; lleuando el Sierno de Dios en premio desta obra muchos golpes, con que el Complice le derribò en tierra casi muerto; aunque con tanto gozo del Varon Santo, que dezia, le auian sido a el tan dulces los palos, como a S. Esteuan las piedras. A otra muger liuiana, aunque noble (lazo de la perdida juuentud) reduxo a vida muy loable y exeplar. Y entre las demas buenas obras que con zelo y pecho Apostolico hizo en este tiepo en beneficio de las almas, fue sobremanera extraordina. ria, la que exercitò con vna Religiosa de cierto Monasterio en aquella tierra; de la qual sacò muchas legiones de demo nios, a quie ella desde su tierna edad se auia entregado por cedula escrita con su sangre; por cuyo pacto hazia demonstraciones raras,co que tenia engañada mucha gente docta. Conocio el Venerable Padre el mal espiritu, conjurole, veciole, expeliole, y hizole (como otro Basilio ) boluer la cedula de entrega; la qual quemada, y el pacto deshecho, dexò a la Religiosa libre y reduzida. No se podia encerrar tan gra luz en tan corto emisferio, como era el de vna ciudad; y affi ordenò el Señor, saliesse algunas vezes de Auila para edificacion de los pueblos, y aumento de su Reforma. Acopaño a nuestra SANTA MADRE a Salamanca (que mucho alumbraran a dos fantos dos Angeles en fu entrada) al Conuento de Alua y al de Segouia, ayudando a componer aquellos dos, y a fundar este. Fue al de Medina por orden de la misma Santa, a conocer y sossegar el espiritu de vna Religiosa, y al de sus Descalços de Almodòuar, para hallarse en la primera junta que huno alli de folos Primitiuos. De todas las quales jornadas siempre boluia con nueuo colmo de merecimientos y virtudes. Li oboleriod nat sem no ol 1577.

7 QVISO nuestro Señor premiat a su Sierno tantos ser. Prison, nicios, y el enemigo vengarse del portantas ascetas; y assi Carcel, y ordenò el vno: procurò el otro ponerse en ocasiones, y salida de prue ella.

prueuas de su virtud mas que suertes. Turbose en aquellos tiempos la paz que ania entre las dos Familias de Primitinos y Observantes: y juzgando estos por conveniente, estinguyt la Congregacion de aquellos, procuraron aner a las manos a las principales cabeças de los Defealços, y especialmente a nuestro Venerable PADRE FRAT IOAN DE LA CRVZ ; para que derribada esta coluna y pie. dra fundamental de la Reforma, diesse en tierra todo el edificio. Con este intento le prendieron en Auila; lleuaronle a Toledo, donde (despues de aner combatido sin prouecho su constancia, para que dexasse la Descalcez) le metieron en vaa dura yestrechissima prisson. Era la Carcel vna celdilla angosta, escura, y hedionda, con vna tabla y dos mantillas viejas por cama enose le daua luz de noche, ni entre dia tenia otra, fino la que entrana por vn pequeño resquicio, con que apenas podia rezar en su Breulario. La comida, era pan y agua, y alguna fardina (deshecho del Refitorio) donde por mas regalo se le daua, al principio de su prisson, cada noche; despues tres dias en la semana, diciplina de comunidad. A esto se añadian las palabras injuriofas, y otros malos tratamientos de obra y palabra, jultificado todo al paracer de quie lo hazia, con el zelo de Religion, que en quebratar aquella firmeza, tenida por pertinacia, se mostrana. Tambien nuestro Señor apreto aqui la mano, dexando padecer a su Sietuo muy a folas, con inte-q rior escuridad, y desconfuelo grade. No lo disminuya el demonio, que con apreturas, perplexidades, fofpechas, y otras mil maneras de afficiones le dana terrible bateriappara der? ribar en delesperacion, o por lo menos en alguna imperfecion aquella alma, rodeada por todas partes de dolor, fin confuelo alguno de la tierra, y negados por entonces todos? los del cielo. No pudiera perseuerar el cobarido naulchues lo en mar can borrafcofo, si Dios no aplacara su furia, y coab mo Señor de las olas, las beluiera en lechel Llamanale el afligido Padre, quexandose amorosamente de su ansencia, con la ternura y confiança que el representa en aquel su di-

uino

daciones

SPIRITE.

nino Cantico, que en esta ocasion admirablemente com-

Adonde te escondiste
Amado, y me dexaste con gemido è
Como el Cieruo huyste,
Auiendome herido,
Sali tras ti clamando, ya eras ydo.

A los suspiros destas vozes, enternecido el coraçon de aquel Señor, que no sabe negarse a quien de veras le busca acudio su Magestad, y llenandole de consuelos el alma, y la celdilla de luz, le visitò y esforçò, diziendo: AQVI ES-TOY NO TEMAS, IOAN, QUE YO TE LIBRARE. Muchas vezes fuero las que el Senor le confortò desta manera; y no menos las que rambien la Virgen Sacratissima le confolò con su amable presencia. Ambos finalmente, queriendo dar fin a su prision, le mandaro saliesse de la Carcel, y ofrecieron su ayuda. Esforçado con ella nuestro deuoto Preso, y arrojado en las manos de quien le yua guiando, y preuiniedo lo que auia de hazer, se descolgò vna noche por voa ventana muy alta alido de vnos flacos rerazos, que era impossible poderle sustentar, si otra fuerça superior no le fostuuiera. Caydo sin lesion (que fue cosa no menos admirable,por ser mucha la distacia a que falto la soga) se hallo despues en vn patio cercado de paredes muy altas: oucuo impossible! Fue sobre ellas de improviso puesto, y guiadole vn globo de luz, que le fernia de hacha, falio libre a la calle. Valiose en todo el discurso desta salida, siempre que pudo, de traças y medios humanos, por no pedir a Dios sin necessidad los dininos; con los quales acude su Magestad mas de buena gana, quando no los espera ociosa nuestra industria. Libre ya de su prisson, y desaparecido el Angel, que como a Pedro le sacò della, se encaminò el bendito Paure, no a casa de Maria madre de Marcos, como el Apostol; pero a la de MARIA Madre de Dios, en las Carmelitas Defealças de Toledo. Las quales como por Pedro los Apostoles, esta. nan ellas en su Connento cuydadosas, y orado por el Apos. tolico Varon Fr.10 AN. Ordenò el Señor, que al tiempo q fu Sieruo llegaua a la porteria de las Monjas, saliessen della a buscar vn Confessor para vna Religiosa, que con subita recessidad le huno entonces menester. Entrò con esta ocasion en el Conuento, donde pudo repararse vn rato, y guarecerse de los Padres Calçados, que llegaron luego a buscarle en Iglesia, Sacristia, y Locutorio. Y dos ellos, y confessada la doliete, saito el Venerable Padre de la clausura, y recebido con secreto en vna carroça, que estana preuenida de va feñor Canonigo de la fanta Iglesia, sue hospedado y regalado en su casa algunos dias. De alli, bien acompañado, fue al Conuento de sus Descalços de Almodouar; donde despues de nueue meses, como parto bien logrado, saliedo del vientre elcuro de aquella estrecha Carcelilla,nacio a la luz de su Reforma, para singular gloria della.

1578. forma.

8 DESTE Conuento de Almodòuar (donde se hallò en la Sus Ofi- segunda junta de solos Primitiuos) fue a gouernar el del cios y Fü Caluario (Soledad Eremitica en Andaluzia) y passando por daciones el de las Religiosas de la villa de Veas, las dexò con su ceen la Re- lestial trato admiradas, è inflamadas en Dios. Llego a su desseado Yermo, donde començo a exercitar vna vida perfetissima, plantando alli aquel su espiritu primitiuo de Oracion, Retiro, y Penitecia, en que dexaua instruydos a los demas Conuentos, especialmente Duruelo, Pastrana, y Mancera, dode fue Maestro y Vicario, y el de Alcalà siendo Retor; y haziendo aora en Andaluzia, lo que auia hecho ya en ambas Castillas, como Padre, y Maestro comun de roda la Reforma. Del Caluario falio a fundar el Colegio de Baeça, donde siendo su Prelado, dexò tambien fundada vna singular observancia, que hasta oy florece. Assistio al Capitulo de la separacion de los Descalços en Alcalà, quando por Breue del Papa Gregorio XIII, se dinidiero de los Padres Obternantes en Congregacion distinta. Concluydo este Capi-

tulo,

tulo, se boluio a su Conuento de Baeça, y de este sue a gouernar el de Granada;al qual(despues de auerse hallado en los Capitulos celebrados en Almodòuar, Lisboa, Pastrana. Valladolid, y fido Vicario Prouincial del Andaluzia ) boluio segunda vez a ser Prior. De aqui, affistiendo en el Capitulo general que se celebro en Madrid (donde fue electo el primer Vicario General dela Reforma Fray Nicolas de I E-SVS MARIA, Varon Religiosissimo) fue nuestro Venerable Padre nombrado en Difinidor primero: y en este oficio, que le durò tres años, gouernò tambien, como Vicario, el Conuento que entonces se auia fundado en Segouia. En todos estos cargos de Prelacia fue marauilloso el acierto, edificacion, y prudencia, con que los exercito; dexando siempre en los Conuentos y Ciudades, donde era Prelado, admiracion de su rara virtud, semilla de su celestial espiritu; fruto de su admirable exemplo, y vna constante, y vniuersal opinion de su prouada santidad. Fundò en el discurso deste tiempo(demas de los Conuentos de Duruelo y Mancera, a que dio principio en copania del Padre Fray Antonio) los de Baeça, Cordoua, Mancha de Iaen, Carauaca, y Segouia, que son de Religiosos; y de Religiosas, los deGranada, Malaga, Sabiote, Cordoua, y Madrid: en cuyas fundaciones, no menos que en las Prelacias, resplandecio el exemplo y valor del VENER ABLE PADRE. Yuale nueftro Señor perficionando muy a priessa; y queriendole ya dar los vitimos quilates, y dexar esta imagen como acabada de su mano, le preuino muchos dias antes con la noticia y desseo de lor trabajos, con que le auia vltimamente de confumar. Infundiole vnas incessables ansias de padecer por su amor. De las quales solicitado el feruoroso Padre, le pedia al Señor tres colas. La primera, Trabajos: la fegunda, que no murieffe Prelado: la tercera, que muriesse Abatido. Esto mismo pidio, por premio de sus desses, en von extraordinaria ofer ta que le hizo su Magestad. Porque estando el deuorissimo Varon en el Connento de Segonia, orando vn dia ante vna Imagen de pinzel muy lastimosa de Christo nuestro Señor con la Cruz a cuestas, le hablò el mismo Señor, por medio de la Imagen, y dixo: FRAY IOAN, QVE QVIERES POR LOS SERVICIOS QVE ME HAS HECHO! A lo qual respondio: SENOR, PADECER Y SER MENOSPRECIADO POR VOS. Rara oserta! rarissima peticion! trabajos por premio de trabajos. Pedia nuestra Madre, Santa TERESA, O Morir, o Padecer, no admitiedo medio entre la muerte y los trabajos; y este insigne Varon pide trabajos y desprecios, sin acordarse del morir, por que no se acuerda del sin del padecer. Este era su anhelo, estas sus ansias, este su continuo suspiro; y assi se lo concedio todo su Magestad, el Padecer, el ser Menospreciado, el morir Abarido.

1591. Persecusioy virtudesTeo logales.

COD

9 PARA esto ordenò el Señor, como sin culpa alguna de su Sieruo, antes por algu respeto fundado en su misma santidad ( como se declararà en su Historia ) le dexassen en el Capitulo general figuiente sin Oficio, ni Prelacia alguna, con harto dolor de los mismos que en ello interninieron, y no menor admiracion de los que ignorado la causa, sabian su inocencia. Desde aqui començò nuestro Señor a labrarle muy de su mano, tomando por instrumentos, no ya a los-Padres Calçados como antes, sino a algunos de sus mismos hijos Descalços, a quie el ania hecho muchas buenas obras; y entre ellas moderadoles algunos excessos, siendo su Prelado superior. Vno destos, arrimando su passion al buen zelo de los que le atian dexado sin Oficio, siendole cometido vna visita en orden a otro Religioso, se tomò licencia para hazerla al Sieruo de Dios, tan apretada y cautelosamente, que a no ser la santidad del Venerable Varon tan fina y tan de prueua, pudiera peligrar su buen nombre. Mas siruio solo este crisol, de que saliera el oro de su inocencia mas puro, quedando la buena opinion del Venerable Padre mas fegura, y confirmada en la de todos, y hechas en vida las informaciones para canonizarle; como tambien quedaron hechas para confusion del mismo que las hizo, a quien la Religion castigò con denida penitencia, y el cielo co muerte harto apressurada, y fuera de su Conueto, teuelado nuestro Señor, que era esta pena efeto y castigo de aquella culpa. Affi permite Dios la prueua de sus escogidos, y affi buelue por ellos, contra quien los pretende deshonrar. Auiase recogido en este tiempo el Venerable Padre a vn Conuento solitario en Andaluzia, llamado la Penuela, para entregarse alli rodo a la Contemplacion, Retiro, y Penitencia, y viuir a folas, como deffeaua con Dios. Aqui boluio a renouar y perficionar sus mas aletados exercicios, y nuestro Senor a enriquecer su alma con el tesoro y colmo de todas las virtudes. Fuera menester vn gran libro, para referirlas, pero aqui folo haremos mencion de algunas las mas principales, con los Dones mas auentajados que en el resplandecieron. Tenia la Fè tan vina, y en medio de sa obscuridad tan firme, que no ania menester alguna experiencia de las que suelen esforçarla, o consolarla. Por esso no apetecia en la oracion regalos, dulçuras, visiones, ni reuelaciones; sino antes sequedades, desnios, y trabajos, aunque el Señor, satisfecho de lo que desseaua, le daua tambien lo que no pedia. Tres vezes huuo de repetirse vna voz diuina, que en Segouia desde vna Image de Christo le llamaus, para que admitiesse vn gran fauor, contento y satisfecho el Santo con folo el de la Fè. Enseñana a las almas a viuir en ella, a viuir y sustentarse como el justo della; encaminandolas por este medio a la suma Conteplacion y vnion con Dios, con quien el alma pura se desposa en Fè. Esta era la luz con que esclarecia sus tinieblas. Este solo es el espejo, en cuyo limpio cristal vehia resplandecer los sagrados Enigmas, tanto para su Fè mas claros, quanto a la humana inteligencia escuros. En los mysterios de la Beatissima Trinidad, y venerado Sacrameto, era tal el esfuerço y viueza de su Fè, que parecia mas verlos que creerlos; como confta de ilustrissimos exemplos, que se halla en el discurso de su vida, y de la admirable dotrina de sus libros, que toda ella es vna recomendació desta virtud. Tambien por otra parte las marauillas que obraua tan grandes, dan bien a entender, que no vn solo grano,

fino muchos y mayores que de mostaça, que con su viueza criaua en su pecho la Fe,para trastornar; si fuera necessario, montes, y derribarlos en la mar. Su Esperaça era como fun. dada en su Fè, y medida, no con la pequeñez del coraço hu. mano, fino con la inmensidad de la Omnipotencia diuina Y affi solia dezir muy de ordinario: O ESPERANZA DEL CIELO, QVE TANTO ALCANZAS, QVANTO ES. PERAS! y otras vezes, arrojando su cuydado en Dios, quã. do se trataua de prouision para la Casa, dezia: YA SABE EL SENOR LO QUE AVEMOS MENESTER: A NOSOTROS TOCA EL SERVIRLE, Y A SV MA-GEST'AD EL PROVEERLOS. Viole el efeto desta confiança en muchas ocafiones, acreditada con milagrofa prouidencia. En Granada, importunado del Procurador del Conuento, para que se proueyesse la comida del dia siguiete, que ya faltana, le respondio: Tiempo tiene Dios para proueernos, sin que tan presto le acusemos la rebeldia: cenado auemos esta noche, y quien dio la cena darà la comida. Y assi fue, que a la mañana vino vn hombre auisado interiormête del Señor, y dio lo que para aquel dia eta menester. Lo milino sucedio en este y otros Conuentos muchas vezes; con que manifestò su Magestad, quan agradable fue siempre a sus diuinos ojos esta filial confiança de su Sieruo. De la inflamada Caridad deste infigne Varon no fueron menores los indicios, ni menos maraullosos los efetos. El rostro, bañado exteriormente en resplandor del cielo, publicana el fuego que abrafaua fu alma: y las palabras, que encedian a los oyentesen amor diuino, pregonauan el que ardia en su coraçon. Viose en vna de sus platicas, haziendola delante de vna Imagen del Niño I E S V S, que del rostro del sagrado Niño salian muchos rayos de luz hermosissima, que se terminauan en el mismo Venerable Padre, y del en los oyentes; dando con esto a entender nuestro Señor, que las palabras de aquel Varon del cielo eran centellas que salian de la boca de Dios. Pero la fineza con que a su Magestad amaua este su Sierno, las inmensas ansias de padecer por el lo tefti-

1591.

testifican; el desseo del Martyrio tantas vezes apetecido, y tan de veras enfavado, el feruor y rapros de su alta Cotemplacion, el amor a los que le perseguian, las obras con que al pioximo aprouechaua, las rigurosas penitencias que hazia, el espiritu y dotrina que hasta oy en sus libros centellea, todo està clamando la ardetissima llama deste abrasado Serafin En estas tres virtudes que auemos referido, como sobre tres firmes colunas apoyaua este infigne Varon rodo el edificio de su vida santissima, de su oracion y dotrina, la qual toda hallaremos fundada en Fè, Esperança, y Cari-Padalalences verupitation

10 LAS demas virtudes corren al passo destas tres; y assi respland cieron en su alma con ygual excelencia. Pero no Otrasvir pudiedolas aqui referir todas, folo tocaremos algo de lo q tudes hepareciere mas a proposito para edificació de los Fieles. Co roycas. mo çanja de las demas se ofrece primero su Humildad, tan abiertamente profunda, quato sublime el edificio de perfe cion que se fundò en ella. Tenia tan baxo concepto de si este humildissimo Padre, que ni podia oyr algo en su alabãça ni dexar de buscar en todo su menosprecio. Haziendole vna vez mencion de lo que ania trabajado en la Reforma, se tapo con ambas manos los oydos, diziedo, que no aquello, sino sus muchos pecados le acordassen. A vn Religioso graue de otra Orden, que (por verle inclinado a tratar de cosas naturales del capo, para diuertir platicas escusadas) le dixo, parecia hijo de algun Labrador, respondio el Sieruo de Dios: Aun no soy tanto como esso, sino hijo de un pobre texedorcito. Con lo qual quedò el otro confuso, y desde entonces aficionado a su virtud, y pregonero de su santidad. Diziendo vn compañero del Venerable Padre en otra oca fio por honrarle delante de mucha gente, quia fido Prior en cierto Conuento, anadio el: Tambien en esse mismo fuy: Cozinero: Quando en los Capitulos de la Orden le hazian Prelado puesto luego de rodillas ante los Electores, no folo renunciaua el Oficio, pero con lagrymas les hazia fuerça para que le dexassen sin el. Esto mismo pedia a nuestro Senors

nor, y particularmente que no muriesse Prelado, sino subdito y Abatido, y que por premio de seruicios le diesse desprecios. No ay que buscar mas argumeros de su humildad, que su vida toda: porque obras, palabras, tostro, semblanre, vestido, y quanto se vehia en el, todo estana pregonando el modestissimo afecto de su coraçon. Tambien lo pregonaua su riquissima Pobrezaila qual fue vno de los mayores tesoros de su alma; porque despreciadas todas las comodidades temporales, era su vnica abundancia el carecer de todo. Vinia de ordinario en la celda mas angosta, y desechada del Conuento, que algunas vezes solia ser el hueco de vna escalera, y en ella su adorno y menage era vna Cruz de palo, o estampa de papel, Breuiario, Biblia, diciplina, y cicilio era su mayor axuar. Trahia yn habito muy groffero, corto, viejo, y remendado, aunque limpio. En los caminos, teniendo fuerças, andaua a pie, y pedia limosna; de la qual, tomado parcamente lo necessario para su abstinencia, daua lo demas a pobres. Llegado a los lugares, desechado las posadas que le ofrecian ricas, buscana las mas pobres, huyendo siempre la riqueza, opulencia y comodidad. En las Fundaciones de Conuentos no admitia reta: en la de Baeça boluio a sus dueños muchos colchones, y regalos q le embiaron, diziendo, q sus Frayles no los vsanan sanos, ni entonces estauan enfermos. Solia dezir, que para hazer vna Fundacion, no auia menester mas de vna licencia y vn portal, y darse alli mucho a Dios. Esta gran pobreza le nacia de vna suma desnudez de su espiritu, tan desembaraçado y limpio, que jamas se le conocio afecto a co sa criada; porque toda su possessió era solo Dios. En la castidad parecia su carne espiritu; su cuerpo, vn cielo incapaz de sensuales impressiones. Porque no solamete ignorò las descorreses indecencias de la carne, mas aun en los que tratauan co el causana pureza; y era qualquiera cosa suya, o que a el huniesse tocado, va celestial preservativo y triaca contra el veneno inmundo. La continua bateria de vn suzio espiritu, que vna Religiosa padecia, solo cessaua en su prefen-

presencia. Por lo qual se vio (cosa rara!) dessear la llama senfual de vna muger, para defensa de su limpieza, la vista de vn Varon. Y aŭ fola fu memoria bastana para ello. Que mayor efeto de vn casto y puro espiritu ? o que remedio mas eficaz?pues aun imaginado era falud. Su Paciencia fue como su Magnanimidad, ambas insuperables, dilatadas, firmissimas. Iamas en grauissimos dolores, enfermedades, per secuciones y aprietos (que padecio muchos) le vieron turbado,ni alterado,ni quexarle, ni culpar a nadie, ni disculparse a si; ni se le oyò jamas voz que cediesse al peligro, c acufasse la serenidad del coraçon. Cortandole, en su vltima enfermedad, vn gran pedaço de carne viua con vna cruel nauajada, que causò horror a los presentes, dixo con alegre rostro al ministro: Que es esso que ha hecho v.m ? Docto en la paciencia folia dezir: Que sabe, quie no sabe padecer por Chrifto? De trabajos, quanto mas, mejor. Oyendo cantar vna coplilla en loor de los trabajos, quedo abforto, asido a vna rexa, por no ser lleuado por el ayre tras el afecto dellos. Su peticion y su esperança (como en otros es verse libre de penas) era en el el padecer; porque en el trabajo tenia su descanso, y en la pena su gloria: y desta manera su paciencia daua primor y perfeció a sus obras. De aqui nacia su inimitable Penitencia, y vn tigor y aspereza de vida tal, que anima y cofunde la ribieza de nucfiro figlo. Trahia vna cadena de agudas puntas afida al cuerpo, y ran metida en las carnes, que auiendosela de quitar vn compañero suyo, por vn acidente repentino, huno de facar, al arrancarla, mucha fangre, y aun pedaços de carne con ella. El cilicio ordinario que trahia, era vn jubon, y calconcillos de esparto affudado menudamente: las diciplinas que tomana, tan frequentes y largas y rigurofas, que era menester arajarselas, entrado luz a la pieça donde le açorana: la comida, la mas parca y pobre, que le era licito, a quien viuia en comunidad la cama, vna artefa con vnas pajas, y otras vezes vna rabla defnuda, o el fuelo duro: el fueño, dos horas, o a lo fumo tres. Tuuo por mucho tiempo costubre de comer los Viernes vnos cogollos

de ruda, en memoria de la hiel y vinagre que dieron al Sal: nador en la Cruz. Reprehendio a su compañero yendo camino,porque en vna venta comprò vnas truchas que hallò baratas, diziendo: Que al Frayle Descalço le basta un pedaço de pan; y el regalo no le ha de tomar sin necessidad, aunque se lo den de balde. lamas cuydaua de su almio, o comida, padeciede por esta causa muchas incomodidades. Pero su mas aspera penitencia era aquella suma negacion de gustos y apetitos, con que perpetuamete mortificana sus sentidos, y potencias, negandoles hasta el menor y mas sutil gusto interior, estando siempre crucificado con Christo. Finalmente toda su vida y dotrina clamana Cruz, Trabajos, y Penitencia. Y affi respodiendo a vn hijo suvo, que le persuadia moderase la aspereza de su vida, le dixo: SI EN ALGVN TIEMPO, HERMANO MIO, LE PERSVADIERE ALGUNO (SEA, O NO PRELADO) DOTRINA DE ANCHURA, AVNQUE LA CONFIRME CON MILAGROS, NO LA CREA, NI ABRACE, SINO MAS PENITENCIA T DESASIMIENTO DE TODAS LAS COSAS: Y IAMAS SI OVIERE LLE-GAR A POSSEER A CHRISTO, LE BUSQUE SIN LA CRVZ. Muchas otras virtudes es forçoso agrauiar con el filencio, como lo quedarán las referidas con tan defigual relacion. Pero no podemos dexar de poner los ojos en vn hermoso adorno de todas ellas, que fue su rara y singular Modestia, tan propria y perseuerante en su rostro, que parece se nacio alli esta virtud. Mostrana su semblante vna grauedad como dissimulada en dulçura, vna serenidad apazible, vna alegria venerable, vna composicion deuota, vna entereza blanda, y vna bien templada mezcla de varios, aŭque ordenados afectos con que su aspecto florecia; trafluziendose en el vn cierto resplandor de oculta Diuinidad, que algunas vezes con mayores muestras le bañaua el vine datas, v oras sveges vra tabla descuida, c.orflor

Dones ce- 11 A LAS Virtudes corresponden los Dones; y vsando lestiales, deste nombre con latitud, estrecharemos en pocas palabras

fu relacion. Vno fue (y de los admirables que se infundier o en el alma defle celeftiai Maestro) su alta Sabiduria en Sacramentos Mífficos; de lo qual ha dexado libros y tratados tan sublimes, que se comparan con los del gran Dionysio Areopagita. Porque la dottina dellos, demas de ser la nata de la mas subida y pura Contemplacion, se declara con vn modo tan decente, proprio, y como nacido de las entrañas de la misma materia, que ni ella parece podia declararse co otro estilo,ni el acomodarse para declarar otra cosa. Bien fe muestra de quie era esta Sabiduria y este Don, en vna Paloma que assistia a su celda, y se mudaua con el de vn Connento a otro, como se notò en Granada y Segonia; y en la que aora parece en fu bendita carne, como se dirà despues. Don fue tambien celestial, nacido y ayudado deste, el de su alta Contemplacion. Quien dira su 1 pureza? su 2 perpetuydad? sus 3 efetos? 1 Trascendia con ella las nunes de toda imaginacion, la luz de toda humana inteligencia; y en pura obscuridad benia el lucidissimo rayo de tinieblas de aquel Sol eterno, en quien se renouaua y esclarecia sus ojos como Aguila diuina; teniendo por estoruo para la mas alta vnion con Dios, todo lo que no es el por foberano y subido que fuesse: rara pureza! 2 Tan absorto andana de ordinario en Dios, que auia menester hazerse fuerça para aduerrie al trato humano, mucho mas que otros para atender al dinino. Y affi solia darse co los artejos de los dedos por las paredes hasta lastimarselos, para con el dolor boluer en si. Dixo a vna persona familiar suya: Tanta es la consolació que mi alma recibe, que no me i so entrar adonde este muy recogido: porque me parece, no puede ya sufrir tanto mi flaco natural: y assi me abstengo algunos dias de dezir Missa, porque temo me ha de acaecer algo de mucha nota: ya le digo a este Señor, que ensanche mi natural,o me saque desta vida. Con esta suerça sue arrebatado diziendo Miffa vn dia en Baeça:donde, aniendo consumido el Caliz, se quedò con el en la mano absorto, sin poder passar adelante; y fue necessario que vn Sacerdote le ayudasse a lo qfaltana, dado ocasio a vna persona muy espi ritual

ritual, a q en voz alta dixeffe: Llamen a los Angeles que aca? ben esta Missa; porque este Santo Padre no està para ello: tan ordinaria era y tan poderosa la fuerça de su espititu y eleuacion. Llamauale por esto, el Hombre Interior: y nues. tra Santa Madre dezia del: No se puede hablar de Dios conel Padre Fray IOAN, porque luego se traspone, o haze trasponer: y aun todo junto a vezes, como fucedio a entrambos en la Encarnacion de Auila, segun queda dicho. 3 Estos eran los efetos de su Contemplacion, trasponerse, y hazer traspo. ner, arrebatarfe muchas vezes en el ayre, y aligerada la pesadumbre del cuerpo, volar tras el espiritu. Assi le vicro vna vez sobre las maras de vn campo, otra fobre los arboles de virbosque, y otra levantado en su silla sobre la rexa de vin Locutorio, y otra vez asido a los hierros de la de Veas en su Conuento de Descalças, por impedirle la fuerça que le lleuaua tras fi. Tambien y principalmente eran seguros efetos de su oracion sus penitencias y mortificaciones, y el exercicio y riqueza de las demas virtudes. En lo qual todo se moftrò el gran espiritu deste verdadero y diuinissimo Orador. El don de Profecia fue muy conocido en el; y tan continua y vniuerfal fu luz; que pareciá tener ante los ojos quanto la distancia,o secreto nos oculta. Conocia los interiores, acor daua en la confession los pecados, respondia antes de confultarle a las dudas, preuenia con certidumbre los peligtos, y anunciana de antemano los sucessos. Supo mucho antes su entrada en la Religion, y la perfeció que en ella auía de leuantar: su prisson y carcel por los Padres Calçados: su persecucion entre los Descalços, su muerte; y la traslacion de su cuerpo. Anunciò la feliz Canonizacion de nuestra Madre Santa TERESA, y el sucesso triste de la Moja de las llagas de Portugal. Profetizo a dos Religiosos graues de su Orden, que moririan fuera della, faliedote el vno, y al otro expeliendole la Religion e a vn Nouicio rezien tomado el habito, que no professaria: y a vn Obispo los trabajos que despues padecio en su Iglesia. Estas y otras muchas cosas futuras supo y predixo, y todas se verificaro. El poderio y dominio

minio que tuuo sobre los demonios, tambien fue Don especial de nuestro Señor, en cuya virtud obrò cosas no menos prodigiosas que san Basilio, testificadolo a su pesar los mismos demonios; los quales apremiados a fuerça de cojuros, han confessado varias vezes, que el Santo que mas guerra les haze oy en el cielo, es vn Carmelita Defcalço, llamado FRAT IOAN DE LA CRVZ, y el que, despues de S. Bafilio, mas les perfigue. Sacò muchas legiones dellos de los cuerpos humanos. Conocia luego adonde auía mal espiritu,la licencia que tenia, quanto auia de durar, y como, y por quien auia de falir; y en llegando el Sieruo de Dios, los parleros enmudecian, y los mudos hablauan, y los mas brauos y rehazios temblanan y se rendian. Deshazia sus pactos, recobrana las cedulas a ellos entregadas, y quitanales la presa de entre las vñas, como se las quita oy su nombre y sus reliquias. Parte era tambien deste Don vn cierto genero de superioridad, y como señorio, que tenia sobre las tempesta. des que suelen excitar los malignos espiritus; côtra los quales obraua cosas portentosas. Amenaçaua el cielo co horrible tempestad ya para dexarse caer embuelta en centellas: quando el Santo en su Conuento de la Peñuela, y a vista de los Frayles, quitada la capilla, hizo con ella tres Cruzes al nublado, el qual se dividio en otras tantas partes, y deshizo al momento. Espiritu sin duda heredado de sus primeros Padres: pues no fue menor hazaña, dinidir IOAN con fu capilla las nunes, que Elias y Elifeo co fu Melota las aguas: ni era menester otras vezes valerse de sus habitos para ahuyentar la tempestad, solo co alçar los ojos al cielo solia serenarle; barriendo con su oracion las nunes, y desarmando con vn suspiro los nublados, sin que ni aun el agua que cahia dellos le ofasse llegar al pelo de la ropastanto espeta a la Gracia la Naturaleza. La virtud de frazer milagtos, frequentemête comunicada al Venerable Padre, Don fue fingularissimo del cielo, manifestado en su vida, en su muerte, y despues della. Siendo aŭ viuo resucitò a vna Religiosa en Auila:restituyo la salud y aun la vida a yn hombre, que en

vna venta estaua agonizando: a otro consolido la pietna quebrada; de suerte, que luego pudo andar con ella: abraçando a otro doliente de calenturas, se las quitò: detuuo vna poderosa llama que venia a enuestir en su Conuento de la Peñuela, haziendola, contra el ayre, que la impelia boluer arras: con va retrato suyo sanò vna persona enferma: otra con vna cadena que auia ceñido su cuerpo. Finalmente su presencia, sus palabras, sus escritos, sus vestiduras, su retrato, los vasos en que beuia, la ropa que le auia tocado, y aun la podre que le salia de las llagas (como luego veremos)todo parece que estaua lleno de vida, y era vna fuente de salud. Estos milagros fuero rodos viuiendo el Sieruo de Dios; que los ha obrado su Magestad por el : despues de muerto son inumerables, no aujendo apenas mal que no aya hallado cura en la inuocacion o reliquia deste Bienauenturado Padre. Las mercedes grandes y extraordinarias, que recibio de Christo Señor nuestro y de suMadre benditissima, hizieron colmo a sus divinos Dones. El concederle su Magestad vna pureza infantil, y confirmarle en gracia; el aparecersele crucificado en Auilajel visitarle en la carcel de Toledo; el hablarle por medio de vna Imagen suya en Segouia, fauores fueron y gracias singulares. Fuelo tambien el aparecerfele y librarle de peligro la VIRGEN tantas vezes : es a saber, en vn estanque, en vn pozo, en vn rio, en la carcel, de donde le ayudò a falir, y en voa ruyna de pared que le yua a caer encima. Estas mercedes fueron muy patetes, y que pudieron escaparse al gran recato del Venerable Varon: pero muchas otras, y mayores recibio sin duda, cuyos indicios se trassuzian, por mas que los procuraua el encubrir. Porque alma tan llena de Virtudes y Dones, siendo morada del Espiritu santo, no podia dexar de ser enriquecida y regalada con singularissimos fauores del cielo.

Dones especiales prinilegios del cielo, generalmente auemos lladel Espi-mado Dones celestiales) estana enriquecida el alma deste ritu san-Varon Dinino, sino tambien con todos aquellos que parti-

cular-

culatmente infunde el Espiritu santo, y se llaman propria- to, Frumente Dones suyos, ordenados a disponer el alma justa pa- tos, Bienra seguir pronta, facil, y suaue la moció Divina. Fuele pues auentura comunicado el Don de Sabiduria, para juzgar por razones ças, y Gra sobrenaturales de las cosas Diuinas y criadas: como tam- cias. bien para estas, particularmente el de Ciencia; y para aprehender y concebir aquellas el de Entendimiento. Todos estos resplandecieron en la inteligencia y penetracion que tuuo, assi de los Mysterios y verdades diuinas, como de las naturales y humanas. Indicio de lo primero fue el resplador de gloria, en que vn dia diziendo Missa, se le mostraron las tres Diuinas PERSONAS, despues de cuya manifestació, no pudiendo reprimir tan gran noticia, exclamò diziendo: O que bienes seran aquellos que gozaremos con la vista de la Santissima Trinidad! Tambien testificaua su interior luz acerca del Santissimo Sacramento, la que algunas vezes, saliendo de la Hostia sagrada, le esclarecia el rostro; y otras desde la Custodia se terminaua en su pecho: cosa que se notò alguna vez con aduertencia. Qual feria, pues, la penetracion de los Mysterios de Christo, concebida en vna vision marauillosa, que tuno deste Señor clauado en la Cruz, y como acabando de espirar? cuya dolorosa figura, buelto en si el Venerable Padre, dibujò, aunque con vnas lineas defnudas:pero con tan marauilloso primor, que assi por el, como por la deuocion que causa a quien mira el dibajo, le tienen por muchas vezes milagrofo los mas diestros pintores. Que luz, pues, se le infundiria aqui de los mysterios de aquella sagrada Humanidad de Christo? de su Encarnacion? de su Passion? de su Cauz? De los demas(a que los tres Dones dichos tambien se ordenan) los libros del Venerable Varon son fieles testigos; donde como Dotor Escolastico apura dificultades; como Missico penetra Contemplaciones; como Expositivo declara altamente Escritura; somo Moral enfeña y persuade Virtudes, y como Extatico y Celestial Maestro, en todo lo que escriue y trata, parece, que infunde la perfecion que enseña. Comunicosele tambien el Don de ConConfejo, para elecciones y determinaciones raras y admira bles. Tal fue la de descalçarse a solas en Durnelo, para dar principio a su Reforma, la de salirse de la carcel de Tole. do, la de abalançarse al impetu de vn crecido rio, para lle. gar a socorrer vn hombre que estaua en peligro de su vida. y de su alma:la de no buscar el sustento necessario, fiado en sola la Prouidencia diuina, y la de pedir a Dios determi. nadamente trabajos y desprecios: yrse a morir al Conuento menos acomodado, y en manos de quien le era menos bien afecto; con otras semejantes determinaciones de su heroy. co valor. El Don de Fortaleza, con que (excitado el brio de la parte irascible; solo para romper dificultades que impiden la Virtud) conquistaua, arrebatando violentamente el cielo; se manifesto en todo el discurso de su vida, llena siempre de vitorias ilustres contra el 1 Demonio, 2 Mundo, y 3 Carne. Tenia al 1 Demonio tan vencido y amedrentado, como lo dio a entender (demas de infinitos otros casos) el q fecedio en vna Iglesia, donde el Sieruo de Dios FRAT 10 AN estava confessando. Viose salir de vn rinco della vna gran tropa de Demonios, que en diuerfas y horribles figuras se acercauan a las personas que alli estauan orando, para inquietarlas y diffraerlas:pero quando llegauan a descubrit la vista del Varon santo, se retirauan y boluian a esconder, no osando parecer en su presencia. La vitoria que alcanço del 2 Mundo le costò poco; porque con vna superioridad, como natina, hollana toda su vanidad, sin hazer caso della, aun para imaginarla, por que dezia: Todo el mundo no es digno de un pensamiento del hombre, que a solo Dios se deue; y assi qualquiera pensamieto que no se tenga en Dios, se lo burtamos. Pero aunque la vanidad mundana le dio poco cuydado, la contradicion de los hombres mostro los quilates de su heroyca Fortaleza, no vencida en una larga y estrecha prision de nueue meses, en voa persecucion domestica apretada; en vna enfermedad de fu muerre cogoxesa, y en otras muchas ocaliones, donde la contradicion y aprieto le serenaua mas el coraçon; yassi solia dezir: No tengas sospecha cotra tu her-

mano; que perderas la paz y pureza del coraçon. Ya la rebeldia y halagos de la 3 Carne, oprimidos del feñorio superior que en su virtud sentian, no le ofaron acometer. Antes bien parece se le ania concedido vn general dominio sobre esta bestia indomita; pues no solamente en su persona, sino tambien en las agenas la enfrenaua con su presencia, con sus vestiduras, con sus cartas, con su retrato, y aun con sola su memoria, como queda dicho. Porque esperimentaron algunas personas, que estando gravissimamente tentadas de sensualidad, solo con acordarse del Venerable Padre, se detenian las passiones, y moderana los afectos, y no ofana bu-Ilir en su alma vn pensamiento menos limpio, como ni en su cuerpo excitarse alguna rebelio. Ora esto suesse, porque los demonios que suelen embrauecer estas passiones, viendole aun representado en la imaginación de los que tentauan, huyan; ora por algun fingular priuilegio concedido a su Castidad, para que no solamete suesse preservativa y perfetiua en el, sino tambien en los demas, con vna marauillosa como difusion de su virtud: que todo es declarar la esicaz redundancia de su heroyca Fortaleza contra la Carne y el Demonio. Pero adonde mas noblemente se descubrian los brios deste Don, sue en el desseo del Martyrio, empresa propria del animo fortalecido en Dios. Inuidiana a los Mar tyres (como el dezia) no tanto la gloria que alcançaron, quanto la ocasion que auian tenido para alcançarla; la qual suplia el feruiente Varon co prueuas tan esforçadas de Mar tyrio, señalando tyrano y verdugo que lo acotassen; que (aunque en representacion) ofrecia a Dios yn sacrificio muy cruento, derramando abundancia de sangre, encendido en vo generoso ardor de padecer; bien que con lastima y admiracion de los que con forçosa obediencia le maltratauan. La Piedad infundida del Cielo, co que el Venerable Padre atendia al culto y veneracion devida a Dios, se manifestana mucho en la renerencia co que tratana las cosas sagradas; en el feruor y puntualidad con que celebrava los Oficios Dininos: en la denocion con que fuera del Coro reZaua siempre de rodillas;mostrando, en todo lo que perte. necia al fagrado culto, vna particular aplicacion y estima afectuosissima. Enel Temor de Dios que es el vitimo de los fiete Dones)no excluydo como feruil, sino abrasado de la catidad como filial, fue criado desde su niñez este insigne Varon. Era tan cuydadofo y amorofo el Temor fanto enel. que no confentia en su alma cosa que pudiera desagradar a les ojos de Dios; por donde vino a alcançar una limpieza de coraçon tan pura; que no se sabe la manchasse jamas con aduertida imperfecion, como sus Confessores testifican. Con todo esso no constado en tan espirimentada inocencia, solia dezir a sus hijos: No nos asseguremos, hermanos; miremos un Dauid, un Salomon, y un Iudas: y para mas hazerfe, y hazerlos cautos contra las affechanças del Demonio, Mundo, y Carne, compuso vn tratadillo, que intitulò, CAVTELAS ES-PIRITVALES, donde con admirables documetos inftruye y preuiene al alma, para conocer y euitar los ardides destos tres enemigos suyos. No se hallan sobre todos los dichos Dones, sia la copania de aquellos actos virtuofos, que por ser en su exercicio dulces y suaues, se llaman Frutos del Espiritu Santo; y por la mayor excelecia y perfecion de algunos dellos, con que parecen participar algo del estado de la gloria, se llaman en la Escritura Bienauenturanças. Vnos votros se vieron exercitados en la vida del Venerable Padre, como de lo dicho se colige, y se declararà mas en su Historia, Ni le faltaron tampoco las Gracias, que la Teologia llama, Gratis datas. Porque las de Sabiduria, Ciencia, y Fè, le sublimaron a vn conocimiento superior, assi de los mysterios diuinos, como de los esetos criados, ordenado al aprouechamiento de las almas. Las de 1 Sanidad, 2 Milagros, 3 Discrecion de espiritus 4 y Prosecia estanen sus palabras y obras tan repetidas, quato manifiestas en lo que de su vida auemos referido, y resta por dezir. Solo añadire, para mas compronacion destas Gracias, vn exemplo en cada voa. 1 Estando Habel de la Encarnacion, Carmelita Descalça en Granada, apretada de yna enfermedad y com pelie

peligro manifiesto de la vida llamaro al Venerable Padre, para administratle los Sacrametos; el qual, despues de auerfelos dado, al despedirse, le puso las manos sobre la cabeça, diziendo las palabras del Enangelio de san Marcos: Super agros manus imponent, & bene habebunt, y al punto la Enferma sintio vn sudor, que la aliuiò, y luego conocida mejoria, v al fin falud. 2 Salio vna vez a conjurar vna tempestad a la huerra en su Convento en Granada, y con llouer muy rezio y por gran rato, no le tocò del agua, ni vna fola gota; marauilla parece, que solo en ostentació del Diuino poder sucediesse. 3 Recibiose en vn Conuento de nuestras Descalças voa Nouicia de gran fama de santidad a instancia de vn feñor Obispo, y otras personas graues; y antes que al Ve nerable Padre le auisaran cosa alguna en descredito de la Nouicia, escriuio desde Granada, donde era Prelado, a la Priora, que en todo caso la echassen, que no conuenia para la Religion. Y affi se vio luego, conociendose que era vn espiritu muy engañado del demonio. 4 Siedo el Venerable Padre Prouincial, enfermò grauemente en Guadalcaçar, y llegò tan al estremo, que dixo el Medico, moriria sin duda de aquella enfermedad; pero el Profetico Varon respondio con sossiego: Padecere mucho, mas no morire deste mal; porque aun no està la piedra acabada de labrar, y affi fue. Restan las dos vitimas Gracias, de Variedad de lenguas, è Interpretacion de lenguages. Y aunque de la primera, por no auer fido necessario su vso, no hallamos exemplo en la vida del Sieruo de Dios Fr. IOAN; pero de la vitima ay muchos y marauillosos testimonios; porque de las cosas de Dios (a cuya declaracion se ordenan estas Gracias)hablaua tan alta y esicazmente que suspendia con suavissima dulçura las almas; y haziendolas oluidar de si, las trasponia en Dios. Dexo lo que le passò a nuestra Madre santa TERESA en Auila con el, hablando del Mysterio de la Santissima Trinidad, de que se ha hecho mencion arriba: y solo digo lo que sucedia a otras muchas personas; las quales se embeuian tato en oyr aquella lengua del cielo, que dexauan, o dilatauan muchas vezes vezes por esto la comida, y otras estando en ella, se oluida. uan de comer su pan. Por esta causa le llamauan vnos, diui. no Encatador; otros Querubin encarnado; otros Dotor Ex. tatico; y otros Maestro del Cielo, buscando titulos y reno. bres, con que significar el poderio y suavidad de sus dulces palabras. Otras inumerables Gracias, Dones, y Virtudes fe pudieran referir deste insigne VARON; las quales, por. que exceden la capacidad deste Dibujo, dexamos para el retrato principal de su Historia; pero las que auemos aqui delineado, bastan a dar alguna particular noticia de la riqueza y tesoros que Dios puso en su alma, como en Erario celestial.

I 591. Enferme dad vltinerable Padre.

13 TAL y tan altamente le tenia dispuesto aquel Señor, que hasta sublimar las almas de sus Sieruos al grado de santidad, para que las tiene destinadas; no cessa jamas de enrimadelVe quecerlas con dones superiores, quando queriendo dara esta de nuestro santissimo Padre Fray IOAN el vitimo colmo de perfecion y merecimientos, y tras ellos, el cielo y gioria que les correspondia, le embio los primeros acidenres de su postrera enfermedad. Cayò enfermo de vnas calenturas en el Conuero de la Penuela; y porque alli no auia comodidad para curarfe los Religiosos, por estar en soledad este Couento, sue forçoso lleuarle a otro de los q estauan en poblado. Dierole a escoger el de Baeça, o el de Vbeda, q era los mas cercanos, y escogio el de Vbeda; porq au 1 en el vn Prior q'le renia gran anersió, y no era el Venerab ? Padre conocido en aquella ciudad; mas en la de Báeça, co me Fundador que avia fido de aquel Colegio, era muy conocido y estimado, y mucho mas del Prior, que le era bien af Ao: norable resolucion, bien contraria a la prudencia deste mundo! En el camino viendole sus compañeros con vn mortal hastio, y obligandole a dezir, que comeria? respodio, que vnos esparragos: pero como no suesse tiempo dellos, por ser ya fin del mes de Setiembre, y parecer impossible hallarlos entonces, se encogieron y lastimaron les que yuan con el, no pudiendole acudir con aquel aliuio.

alinio. Mas llegando al rio Guadalimar, detenidos para defcansar yn rato, hallaron sobre yna piedra, dentro del mismo rio, vn manojo atado de esparragos muy frescos y lindos, con que nueftro Señor milagrofamente acudio a la neceffidad y consuelo de su Sieruo: aunque el quiso diffimular el fauor, diziendo, se le aurian oluidado a alguno, y mandando poner sobre la piedra el precio dellos, con que dexò a los compañeros no menos edificados de su humildad, que admirados y ciertos del milagro. Llegado a Vbeda, se le acrecetò el mal de las calenturas con vna llaga que de vna inflamacion se le hizo en el pie derecho, en el mismo lugar, donde Christo nuestro Señor tuno la del clano; y al rededor desta, en forma de Cruz abrieron los Cirujanos otras quatro muy grandes, que para cura de la primera fue necessario dando el Venerable Padre muchas gracias al Senor, porque en solo vn pie, y en forma de Cruz, le auia dado su Magestad vna como representación de sus cinco llagas sacratissimas. Esta consideracion era en el tan humildes que queriendo vn Religioso hazer mysterio de las llagas, como que fueran impression de las de Christo, lo sintio notablemente el Santo, mostrando en las palabras y el senblate algo demudada su ordinaria modestia, y mansedumbre Sacaronle dellas mucha cătidad de Materia de tan maranillosa virtud, que, oliendo suauemente, los paños em a papados en ella curauan enfermedades, y quitaua dolores, quando el Venerable Varon los padecia en la faya intensistimos. Del olor fue euidente prueua lo que sucedio a vna señora de aquella ciudad, llamada Maria de Molina, y a sus dos hijas, Ynes y Catalina de Salazar, que por la denocion que al Sieruo de Dios tenian, lauauan ellas mismas los panos y bendas que de la pierna fistolada le quitana. Entre los quales, como vna vez les lleuassen a caso los de otro Religioso tambien llagado, los conociero ellas por el mal olor, como a los del Venerable Varon por el bueno que despedian de si: q hasta en la corrupcion de los Iustos ay fragrancia del cielo. La virtud milagrofa de aquella misma Mate-112 ria se manifesto en las curas que se hizieron con los paños bañados en ella:porque solo por auerse lleuado a lauar con ellos los del otro Religioso llagado, les pegaron su virtud. y dieron salud al Religioso: aplicados al estomago de vn mercader llamado Iuan de Cuellar, le libraron de vn rezio dolor que padecia : puestos en los ojos a Francisco Iseo de Torres, que tenia para perder el vno, le fuero faludable colirio:rodeados a vna pierna quebrada y tullida de vn hombre que andaua con muleras, se la consolidaron y sanaron del todo; como tambien a vn braço, que a vna criada de doña Geronyma Enriquez de Carauajal, llamada Antonia, fe le auia quebrado y hecho hastillas. Y desta manera cura-Ion muchas per sonas en enfermedades y acidetes notables, con la medicina destos paños. Pero lo q singularmente manifiefta la virtud y suane olor de aquella Materia milagrofa,es, que aujendo encontrado vn Religioso del mismo Couento en aquella sazon vna escudilla entera della, juzgando era algun potaje muy sabroso, se la beuio toda, no solamente sin asco, pero con sumo gusto, como despues, quando supo lo que era, testifico, ni arrepentido, ni asqueroso. Todo lo qual admira mas, quando se considera, que de su naturaleza aquel humor era tal, que gastaua y corrompia al Venerable Padre la carne, y aun los huessos. Cundiò pues el mal venenoso por todo el cuerpo, donde en varias partes. leuantaua tumores, y abria bocas, que le tenian en todos sus miembros condolido, y a imitacion de su Señor, desde la planta del pie hasta la cabeça, hecho vna llaga. Fue necestario prender vna soga del techo, para que asido a ella, como otro san Geronymo, pudiera rodearse en la cama. Crecian cada dia los dolores y aprieto de la enfermedad, no creciedo el alinio y consuelo humano; antes faltando mas cada dia, ya por la sequedad y desuios del Prelado, ya por la pobreza de la casa, ya por otras incomodidades della, que era lo que de industria el mismo se busco, viniendo a este Connento. Pero como si le sobraran aliuios ( que para el Iusto son los trabajos) estaua nuestro pacientissimo lob en medio deftas; deflas angustias co vn rostro sereno, alegre, y humilde, ogradeciendo a todos la caridad que le hazian, y pidiedoles perdon de la pesadumbre que les daua. Dezian los Medicos y Cirujanos que le curauan, ser los dolores que padecia intefissimos, y que era heroyco y milagroso essuerço de paciencia, no quexarle, ni mostrar en ellos sentimiento, como sino fuera capaz de alguna alteracion. Hallauanle muchas vezes entre sus dolores arrobado; y algunas era necessario que el Medico o Cirujano esperassen a que boluiesse en si, y aun en medio de las curas mas penosas, tal vez se les trasponia. Diunlgose por la Ciudad la fama de su santidad, y començaro a visitarlo y aclamarlo por Santo. Quisier ole vn dia ciertos deuotos seglares recrear con vna musica, y al fin lo hizieron, aunque el lo resistio. Mas despues della, pregutado por vn Religioso familiar suyo, que le ania parecido? dixo: No la ohi, porque el Señor me ocupò en otra mejor; consolandole sin duda su Magestad con algun aliuio del cielo, en premio de no querer admitir los dela tierra. Otra vez se procurò lo mismo; y estando ya para cantar los Musicos, los hizo despedir con humilde agradecimiento, diziendo al mismo Religioso: No es justo busque po aliuios en la Cruz, donde Christo hallò selo tormentos. Tan arraygado estana en su coraçon el amor a los trabajos, tanta era el ansia que tenia de padecer a imitacion de Chtisto.

14 ACERCANDOSE ya el tiempo de su Muerte, aunque mucho antes se la ania renelado nuestro Señor, aora de nueno le preuino con su noticia la Sacratissima VIRGEN, mirable vn dia Sabado, y vispera de su limpissima CONCEPCION, muerte. dandole a entender, que el Sabado figuiente, otava de fu Festinidad, y assi por ambas razones dia suyo, moriria a la hora de Maytines. Començò desde entonces el dichoso Enfermo a preguntar, cada mañana, el dia que era: tan absorto estava ya en la eternidad, y tan oluidado del tiempo. Dixole en vno destos el Medico, q ya estaua cercana su muerte; y respondio lleno de gozo: Letatus sum in bis, que dicta Sunt

1591. Su adSunt mibi,in dom'i Domini ibim us. Y añadio: Yacon la buena nueuanadame duele. Quiserole due luego el Viatico; mas 1 dixo: Tiempo ay, yo auifare, quando sea hora. El Iucues en la tarde, preguntado y sabido el dia, pidio le diessen el santissi. mo SACRAMENTO, el qual recibio por Viatieo congra deuocion, a la misma hora que el Señor en tal dia lo ania. instituydo y recebido. Desseosos algunos de quedar co predas y reliquias suyas, le pedian les dexasse el habito, o Breuiario, o cofa semejance; mas el les respondio: To soy pob ne, y no tengo cofa alguna, todo es de mi Prelado. Hizo le lo llam sia Cong continuit did grande le dixo; Por amu de Dias pido al V. Reuerensia, momande das un habito de limifia, para que me entierren con el Viernes dia de Santa Lucia, preguntan. do el dia que era, y dichoselo, no pregunto mas por el dia, fino muy a minudo por la hora, y vna vez añadio: Pregunto, que bora es; prique, gloria a mi Dios, he de yr esta noche a cantan los Maytines al cielo. Desde este punto se començo a recoger mis, y suspeder todo en Dios. Pidio a las cinco la Ex trem i vacion, y tras ella, co profundiffia hamildad, perdon atodos los Religiosos, y ellos a el su bendición, y que les dixesse alguna cosa, para consuelo y documento suyo: lo qual hizo el Sieruo do Dios, por mandarlelo affi el Padre Provincial Fr. Antonio de I ESVS, su antiguo compañero que estaus presente. Dichas algunas palabras de suma edificicion, boluiose a suspender; y a las ocho preguntò, que hora era, y sabida, dixo: Que aun me falta tanto que estar en esta widas A las nucue boluto a preguntar lo mismo; y autendo + selo dicho, resitio: Que aunme faltan tres boras? Y añadio: Incolatus meus prolongatus est. A las diez, oyendo vni cimpana, pregunto, a que cocaur; y respondiendole, que a Maytines en va Connento de Monjas, dixo: Pyotambien, por la bondad de mi Dios, los ire a dezir conta Vingen al Cielo. Y luego enternecido con esta dulce memoria de la sacratissi na VIRGEN, hablando con ella, le dixo: Grazias os doy infinitas, Reynay Señoramia, por este fauor que me bazeys, en querer Salga.

Sa Piga

falga desta vida en vuestro dia Sabado. Media hora antes de las doze, dixo: Ta fe llegami bora, auifen a los Religiofos. Acudieron luego todos, rodeando su lecho con velas encendidas,y con masencendida deuocion. Dixeronle la Recomedacion del alma, a los quales ayudaua el mismo VARON Santo : y despues de auer repetido algunos versos de Platmos,y fentencias tiernas del libro de los Cantares, fe boluio a suspender, eleuado en oracion con vn Christo en las manos. Llegandose ya la hora de las doze, dexado el Christo, metio ambos braços debaxo de la ropa, y con mucho folsiego y asco, se compuso el mismo todo su cuerpo con sus proprias manos: y hecho effo, boluiedo a tomar el Chrifto, començò con inefable ternura a regalarse con el, enterneciendo a todos los prefentes. Viofe a effe tiempo, poco antes que espirasse, vo globo de luz, como de vo suego muy claroy hermoso, que rodeò todo el cuerpo del Varon santo:y era tanta la claridad deste resplandor, que osuscaua la de veynte y tres velas, que en el altar y manos de los Religiolos ardian en aquella celda. Y en medio della gran luz se via estar aquel abrasado Serafin como un Sol resplandeciente, y transformado todo en Dios; a imitacion del gloriolo san Andres,a quien aniendo imitado en el amor de la Cruz, era justo pareciesse en la gloria de la muerte. A esta sazon dadas las doze de media noche, tocò la campana del Conuento a Maytines, y preguntando el Venerable Sieruo de Dios, a fi rañian, y respondiendole que a Maytines, abrio blandamente sus ojos, y passandolos alegre y amorosamente por todos los circunstantes, como despidiendose dellos, è imprimiendo en cada vno con la vista el coraçon, co vna voz alegre y gozofa, dixo: Al cielo me voy a dezirlos. Y lucgo llegando sus benditos labios a los pies sacratissimos del Christo que tenia en las manos, le entregò blanda y suauemente el alma, diziendo: In manus tuas Domine, commendo spiritum meum; con que espirò al principio del Sabado (codicho) dia decimoquarto del mes de Deziembre, C. 3

一般ない

bre, del año del Señor de mily quinientos y nouenta y vno; siendo de edad de quarenta y nueue años, y auiendo empleado los vitimos veynte y tres en la Descalcez de su Reforma, a que el auia dado principio.

1501.

15 ERA de estatura entre mediana y pequeña; el rostro Su Figu- de color trigueño, flaco, pero bien proporcionado; calua ra, entier venerable, y frete espaciosa, los ojos negeos, masos y suaues, ro, traf- natiz ygual, q tiraua algo a aguileña; la boca, labios y barba, lacion, y co todo lo demas de su rostro y cuerpo en deuida proporfama de ció:todo el semblate graue y apazible, y sobremanera mosantidad desto;en tanto grado, que sola su presencia y composicion esterior componia a los que le miraua y representana vn no fe que de soberania celestial, con q mouia a venerarle, y a amar a Dios. Quedò su rostro, acabado de espirar, co vn bano de resplandor admirable. Sintiose en la celda vn olor y consuelo maravilloso. Salia del cuerpo del Varo Santo tan grande fragrancia, que se estendio por todo el Couento. Pero que mucho, si se acabò aqui de quebrar el alabastro de aquel vigueto precioso, que despedia de si el buen olor de Christo? Los Religiosos y Seglates todos que alli estaua le besaron luego los pies, y se repartieron los pobres despojos de su habito, tunica, Breuiario, y lo demas que le auia tocado, o seruido en la enfermedad, como reliquias muy pre ciosas. Al punto que espirò, se aparecio en la ciudad y suera della a muchas personas deuotas; y en esse mismo llegò a la porteria dando vozes vn hombre, que le dexassen ver al Santo, que le acabaua de librar de vn euidentissimo peligro de muerte: que aun en la suya pudo IOAN, como Christo, dar vida, y ofrecer a vn delinquente el Parayfo. Enterraronle, acudiendo toda la ciudad con inumerable concurso y obrado nuestro Señor prodigiosas marauillas, que se diran en su Historia. Viose las noches siguientes salir vna gran luz de su sepulcro, y cada dia nueuos milagros que se hazian con las bendas y ropa, y todo lo que auía tocado al Venerable Varon; manifestando su Magestad por mil caminos la

gran-

gradeza de santidad deste su Sierno, y la alteza de la gloria. que con ella aŭia merecido. Passado vn año, queriendole trasladar, al defenterrarle, le hirio a caso yn gospe en el cuer po de donde falio agua y fangre vina : prodigio notable ! y parece que vn remedo del efeto de la lançada que se dio a Christo. Dexôse por entonces entero y fresco como se auia hallado; y despues de algunos años secretamente se saco de Vbeda, mostrado por el camino su rabia con espantos el demonio, su proteccion con milagros Dios. Trasladose finalmente el bendito cuerpo (como el lo auía profetizado) a Segouia, donde es venerado en vn magnifico sepulcro, a cuya obra ayudò la piedad y largueza del Catolico Rey nueftro señor don Felipe III. q està en gloria. Tambié en Vbeda, que auiendo reclamado y pleyteado en Roma por el sacro despojo, alcanço por concierto parte de sus Reliquias para venerarlas, y honrar la memoria de tan esclarecido Varon, se ha labrado en el lugar de su primera sepultura vn grandioso Oratorio. Obras ambas de la deuocion que nuestro Padre General Fr. IOAN DEL ESPIRITY SANTO tiene a este gra Padre nuestro. La Fama grande de su fantidad en vida y en muerte, se comprueua con muchos y calificados testimonios; pero valga por todos vno solo de nuestra gloriosa Madre y Fundadora santa TERESA, la qual, assi viuiedo, como despues de muerta calificò el espiritu y santidad del Venerable Padre muchas vezes. Entre otras, siendo aun viua la Santa, y el Sierno de Dios Fr. IOAN, Prior del Conuento Ilamado el Caluario en Andaluzia, escriuio a la Madre Ana de IESVS, Priora entonces de las Descalças de Veas, que se le quexaua de no tener Maestro espiritual con quien comunicar su alma, estas formales palabras : En gracia me ha caydo, hija, quan sin razon se quexa; pues tiene allà a mi Padre Fr. 10AN DE LA CRVZ QVE ES VN HOMBRE CELESTIAL Y DIVINO. Pues yo le digo ami bija; que despues que se sue allà NO HE HALLA-DO EN TODA CASTILLA OTRO COMO EL,

NI QUE TANTO AFERVORE EN EL CAMINO DEL CIELO. No creera la foledad q me causa su falta. MI-REN QUE ES UN GRAN TESORO EL QUE TIE NEN ALLA EN ESTE SANTO; y todas las dessa casa trateny comuniquen con el sus almas, y veran que aprouecha. das estan, y se hallaran muy adelante en todo lo que es espiritu y perfecion. PORQUE LE HA DADO NVESTRO SENOR PARA ESTO PARTICULAR GRACIA. No menos grande, y mas admirable es el testimonio que la milma Santa ya gloriola ha dado en abono del Venerable Padres ya tambien difunto desde el cielo. En el Conuento. de las Carmelitas Descalças de Granada, vo dia después de paetto el Sol, vio la Madre Maria de san Pablo, salir vo resplandor y rayo de luz de vna Imagen de nuestra santa Madre, que avia en vna Ermita de la huerta. Admirada defto, reparò adonde se terminana el rayo, y hallò que en vn.papelito, en el qual estana embuelra na reliquia de nnestro Venerable Padre Fray IOAN DE LA CRVZ, que se le auia caydo allí a vna Religiofa, como fe fupo despues; alçole,y con esto cessò la luz,pero no la admiració que causà en todos los que supieron, quan a lo milagrofo y glos rioso ania manifestado santa TERESA lo que estimana ab Venerable Br. 10 AN. Dixo aora la Santa con este resplandor lo mismo que antes auia dicho con el de sus palabras: que en abono de tan esclarecido Varon no se puede hablar menos que con palabras del cielo,o con rayos de luz. Con este duplicado restimonio (prouado el primero en las informaciones hechas para la Bearificación del Venerable Padre, y el segundo enlas de nuestra Santa Madre, y ambos remitidos a Roma) queda bien calificada la fama y opinion de Santo, que en vida y muerte ha tenido y tiene este insigne Varon.

1591. 16 AVNOVE son inumerables los milagros que se han Milagros comprouado, y remitido para su visuma calificación a Rodespuesde ma, solo referire algunos breuemente, para mayor gloria
muero.

de Dios y de su Sieruo. En Vbeda avna niña, hija de don Bar tolome de Ortega, que estaua agonizando de enfermedad de viruelas, le lleuaron la Reliquia de vn Pie del Venerable Padre, que aven aquella ciudad; y tocandole con ella, cobro luego tan repentina y entera falud, que pudo al punto hiblar, comer, y dormif, y muy en breue andar en su carretoncillo como antes, con admiración de todos los que fupieron el sucesso: por el qual la llamauan: La Niña del Milagro. Doña Juana Godinez de Sandoual, hija de don Francisco Godinez de Sandoual, acometida de vn repetino acidente de frio y calentura, vino al quinto dia, va desauziada, a batallar vitimamente coda muerte, a cuyas manos rindio (al parecer de todos) hastallas vitimas armas de la vida.Lio rada ya por muerta: le aplicaron la Reliquia del bendito Pie fobre el pecho, con la qual (o admirable casot) luego, la que parecia difunta, se abraço y boluio en si, tan buena y sana, que leuantando se aquel mesmo dia, quiso ye a visitar el sepulcro del Venerable Padre, sino se lo impidieran los suyos, q atonitos del cafo, no acabanan de creer, fuesse aquella su hija: por can muerta la tenian ya. Lo mismo sucedio alli a otra feñora, llamada doña Luyfa Vela; la qual apretada de vna granissima enfermedad de apoplexia, y ocupada de vn mortal parasismo, parecio auer finado del todo; negando a las mas fuertes y curiolas pruevas de los Medicos aun los menores indicios de respiracion y sentimiento. Tocaronla con la misma Reliquia, y al punto parece se le infundio alma, fentido, habla, y confuelo. Pero no quedando entonces del rodo fana, al quinto dia, con fegunda visita, y toque de la misma Reliquia, estando abraçada con ella, y pidiedole a Dios falud entera por medio del Venerable Padre, fe hallò fubitamente buena y fuerte, y con tan entera y milagrofa falud, que obligo a los Religiofos circunflantes a cantar, en hazimiento de gracias; vn Te Deum laudamue; concurriendo gran numero de pueblo a la fama de tan ilu-Are milagro. No fue menor el que nueftro Señor obrò con peranga VI

vn hijo de don Francisco de Naruaez, llamado Rodrigo, de edad de veynte meses: el qual auiendo caydo de vn corredor muy alto, y estrelladose en las losas de vn está que, echaua por boca, narizes, y oydos fangre, y algo delos fesos. Ago nizando ya el Niño sin esperança de vida, le aplicaron a la cabeça la Reliquia del Venerable Padre, y a su toque(o rara y diuina virtud!) cessò luego la sangre, confortose la cabeça, consolidaronse los huessos, y todo el cuerpo del Niño se reparò de suerte, que dentro de dos dias, desmentia ya co la salud presente la desgracia passada. Otros muchos mila. gros y maravillas ha obrado nuestro Señor en la misma ciu dad, por medio de aquel bendito Pie, de quien parece se sieten holladas con superioridad las fuerças de la Muerte. Lo milmo tambien se ha visto en otras partes co las Reliquias, Inuocacion, y Retratos deste Sieruo de Dios. En Bacça esrando el Maestro Francisco Perez de Andrada, Canonigo de laen, apretado de vn dolor de hijada vehementissimo, se puso sobre la parte del dolor vna estampa del Santo, y al punto cessò el mal, y quedò bueno. En Iaen, Doña Luysa de Valenzuela y Quesada auia dos años estaua tan sorda, que ningun ruydo ni voz ohia; y aplicandole vna estampa del Santo, subitamente oyò con toda claridad, y quedò con este sentido perfetamente sano. En Veas, estando Ana de I E-SVS, Carmelita Descalça, con vnas bascas de estomago que la afligian mucho, aplicado a aquella parte vn poco de tierra del sepulcro del Santo, se le quitaron luego. En Granada, estando Doña Catalina de Peñalosa actualmente con el frio de vna rezia terciana, poniendole vna reliquia del Santo, cessò luego el frio y la terciana no boluio. En Almeria, el Padre Fray Alonso de san Iosef Carmelita Descalço, estando su Madre con vn vehemente dolor de jaqueca, le puso va bonetillo de estameña parda, que auía seruido al Santo en su enfermedad, y al punto se le quitò el dolor y quedò buena. En Malaga, a Mencia de san Iosef Carmelita Descalça, llena por mucho tiempo de dolores y echaques, sin esperança perança ya de remedio humano, pulo sobre la cabeça el Padre Pronincial Fr. Bernardo de la Concepcion vn dedo del Santo; y cobrò tan repentina y fuerte salud, que al otro dia pudo seguir el rigor de la observancia. En Cordona, a vna Religiosa Carmelita Descalça, apretada de otro semejante acidente, le pusieron un sombrero del Santo, que dexò en aquel Conuento el Padre Fr. Diego de la CONCEPCION, v luego cesso todo el mal. En Andujar, a vn hijo de Diego de los Rios, agonizando de vna calentura continua y maliciosa, tocandole con vna cadena que auia ceñido el cuerpo del Santo, y estaua aun manchada con su sangre, repentinamēte mejorò, y estuuo luego bueno. En Carauaca curò vna Religiosa Carmelita Descalça de vna graue enfermedad que tenia en el pecho, con vna Reliquia del Venerable Padre. En Lisboa, aniendose corrado yn carpintero, que trabajaua en nuestra casa, la mitad de vn dedo que cayò en tierra, le puso el Padre Prior Fray Bernardo de la CON-CEPCION, otro que tenia del Santo en la llaga, y al punto cessò la sangre y el dolor; y pudo el hombre continuar su trabajo. En Madrid, a Doña Catalina de Aguilar, muger del Licenciado Bernardo Ochoa de Salinas, se le hendio de vna cayda vn labio, en el qual le dieron dos puntos; pusose sobre la herida vn dedo del Santo, y quando boluiò el Cirujano hallò curado el labio, y los puntos sueltos, sin otra señal mas de vna raya blanca muy sutil en el lugar de la herida, con no pequeña admiracion de los prefentes, y particularmente del Cirujano, que tocò la herramienta de su oficio en la reliquia del Santo, para que le comunicasse aquella milagrosa virtud. En Segouia, passando don Luys de Lima por vna calle, le llamaron de vna casa, para que con otras muchas personas socorriera a vna muger, que con terrible mal de coraçon se daua grandes golpes por las paredes: pusole sobre el coraçon vna Reliquia que trahia del Venerable Padre, y al momento se le quitò el mal en medio de su mayor furia. En Medina, Geronyma

ma de san Agustin Carmelita Descalça, no acabando de creer el suaue olor que las demas Religiosas sentian salit de vn braço que alli tenian del Venerable Padre, se llegò vn dia con esta curiosidad a venerarlo, y suo tanta la fragrancia, y tan divino y vehemente el olor que percibio. que acompañando a las demas que sintieton lo milmo. derramò muchas lagrymas de denocion, admirada de tan gran milagro. En Salamanca Maria de Iesus Descalça Carmelita, apretada de vn rezio dolor de costado, estaua ya muy vezina a la muerte, y poniendole vna Reliquia del santo Padre, repentinamente mejorò, cobrando enteramante salud. En San Esteuan de la Sierra, lugar cerca de la Peña de Francia, viendo Fray Martin de San Iosef Carmelita Descalço, a vna muger apretada de tercianas muy rezias, le dio a bener vn poco de agua tocada con vna Reliquia del Sieruo de Dios, y luego sin mas dilacion se sintio buena y libre de su mal. No pueden reduzirse a tan breue suma como esta, las maranillas que Dios ha obrado y obra por intercession de su gran Sieruo Fray I O A N, porque apenas ay ciudad, ni parte alguna, adonde aniendo lles gado lu noticia no aya llegado juntamente con ella el remedio a toda enfermedad, como se dira largamente en su mayor Historia. Remato aora la deste Dibujo, con lo que fucedio a vn Religioso nuestro, poco asecto al Venerable Padre, en cuyas informaciones, pidiendole su dicho, refpondio con vn desden y cierto modo de desprecio: Que tengo de dezir del Padre Fr. 10 AN? Con cuya vitima voz quedò totalmente mudo, sin poder hablar palabra, por mas que se esforçaua. Conocio co la pena su culpa, y compurgido pidiedo perdon al Venerable Padre, le desato Dios la lengua, la qual empleò de alli adelante en dezir y publicar loores del Sieruo de Dios Fr. 10 AN; cuya honra se vio zelar el cielo milmo. Le adol elong i sebesada la rogseq

Aparicio nes glorio s fas def puesde fu mueste,

de A los milagros añadiremos algunas de las Apariciones milagrosas, en que, despues de su dichoso fallecimieto se ha mostrado el Venerable Padreglorioso a muchas per. sonas sus denotas. Apareciose enda ciudad de Vbeda, acabando de espirar a Luysa de la Torre, muger muy espiris tual y virtuosa : la qual siendo arrebatada en el espiritu ; le vio con su habito lleno de resplandor, y que estando do rodillas, y los ojos alcados al cielo, fustentana en fus ombros la Iglesia y Conuento de los Padres en la forma que despues se labrò. En la misma ciudad y noche visitò a Dona Clara de Venauides, que le ania reglado en su enfermen dad,a la qual,estando durmiendo, despertò la criatura que trava en el vientre, q alboro cada con la presencia del Santo daua como otro Niño Ioan saltos de plazer. Apareciose tambien en esta ciudad el año de 1607, en el ayre, deteniendo y esparziendo vn horrible nublado g amenaçaus a Vbeda y su termino, hecho Patron y amparo desta ciudado Aqui mesmo se aparecio a Iuan de Vera, que auiendole va cohete cegado yn ojo, y sanado repetinamente la Reliquia del Venerable Padre, boluio a cegar porque no le dexauan lenantar a oyr Missa, y dar gracias al Sato: oy ò interiormente su voz, que le dixo, se leuantase y fuesse a la Iglesia; y haziedolo affiquedo del todo bueno. En Iaen se aparecio a la Madre Isabel de la Encarnacion, consolandola en vn grande aprieto y afficion de espiritu, y echandola su bendicion. En Cordona visitò en compañia de nuestra Madre Santa TERESA, a la Venerable Madre Maria de Iesus Priora de aquel Conuento. En Segouia se aparecio a las Madres Beatriz del Sacramento y Ana de San Iosef, que le vieron con su habito de Descalço, pero chapeado de oro y la capa sembrada de estrellas, y con una corona de oro en la cabeça. En la misma ciudad le vio vna persona muy espiritual, leno de gloria y resplandor con una guirnalda de slores muy hermosas, la qual aparicion examinò y aprouò. Don Iuan de Orozco y Couarruuias, Confessor de esta persona, entonces alli Arcediano, y despues Obispo de Surgento. EMAlmodòuar se aparecio a la Madre Mariana de IESVS, 200

IESVS, a quien estando muy afligida en aquella Fundacion, consolò y prometio bolueria a su Conuento de Granada. En aquella ciudad le vio glorioso dos vezes vna Religiosa Capuchina llamada Iustina, que en vn gran desconsuelo inuocò su fauor, y alli mismo en ocasion semejante se aparecio a Doña Luysa de Segura, muger muy principal y virtuosa. En Medina del Campo se aparecio al muy Venerable y deuoto varon Francisco de Yepes su hermano, donde en compañia de la Virgen Santissima, y otros Santos, le consolò: visitole tambien estando enfermo en Salamanca, confortandole, y diziendole como auía de sanar. Al Padre Fray Diego del Santissimo SACRAMEN. TO, apretado de vna enfermedad en Alcaudete, se le aparecio el Santo, y dixo, estaria luego bueno, y predicaria el dia figuiente, como al fin predicò. En Andujar, se aparecio al Hermano Fray Martin de la ASVN CION, a quien el Venerable Padre, para affegurarle de que aquella su aparicion era cierta y verdadera, le dio vna Cruz que trahia en la mano, como propria y antigua infignia fuya. Muchas otras vezes se ha mostrado glorioso el Venerable Padre a diferentes personas, y en diferentes modos: pero donde con singularissimo y perseuerante prodigio, no visto, ni leydo de otro algun Santo, se aparece inumesables vezes, es en las Reliquias de su bendita carne. Donde se ven(a quien nuestro Señor quiere manifestarlo ) mysterios y figuras celestiales, de Christo Señor nuestro, de su Madre santissima, del Espiritu Santo en figura de Paloma, del Santissimo SACRAMENTO, de Angeles y Serafines, y de inumerables Santos del Cielo, especialmente del mismo Venerable Fray IOAN, arrodillado ante Christo nuestro Señor, y la sacratissima Virgen su Madre. Estas apariciones se començaron a manifestar el año de mil y quinientos nouenta y quatro, dia de la Epifania del Señor, en la villa de Medina del Campo, y despues se han continuado con rarissimas marauillas en Segouia, Bur-

gos,

gos, Zaragoça, Granada, Iaen, Vbeda, y cafi en quantas partes ay Reliquias deste admirable Vaton. Pero especialmente en la ciudad de Calatayud, donde dos mugeres perdidas y obstinadistimas, viendo en vna Reliquia destas a la Madalena viuamente llorando sus pecados, se convirtie. ron y lloraron los suyos. Calificaconse las primeras apariciones de Medina per el Obispo de Valladolid, don Iuan Vigil de Quiñones, con todas las prueuas y circunstancias necessarias. Con lo qual, y otros inumerables milagros, que cada dia obra nuestro Señor por este su Sier. uo, se ha mouido su Santidad a conceder Remissoriales para su Beatificacion; la qual (hechas ya y presentadas las informaciones de su vida y milagros ) se esta esperando cada dia, para consuelo de los Fieles, aumento de la Iglesia, lustre de la sagrada Reforma del Carmen, honor deste su Santo Instituydor y Padre, y gloria particularissima de Dios nuestro Señor, que en el se ha mostrado tan admirable y poderoso, a quien sea dada eterna alabança en los siglos de los siglos, Amen.

Ste es, Venerable y santissimo Padre Fray 10 AN, Epilogo. el Dibujo de vuestra hermosissima vida, formado mas con lineas de amor, que de artificio, y tan inferior a la Idea, quanto ella al Original. Porque quien podra concebir, o esprimir tanto? Baxo es el pinzel humano aun para linear rostro diuino, en quien Dios, supremo Artisice, realçò los primores de su gracia. Las de vuestra purissima alma he desseado, no pretendido dibujar. Quedese el Dibujo con nombre de Desseo; y como tal halle en vuestras entrañas paternal acogida. Auenturarscha mi rudeza a vuestro Retrato (que ya medito) si el Desseo sustituye al Primor: O si ran seguro tuniera este ruego en los hombres, como en vos! no para inutil afectacion en mi de gloria, sino para algun acidental aumento de la vuestra. Este

ha

## . 46 Dibujo del Venerable Varon

ha sido ni sir, este es mi desseo; daros a conocer, a vener rar, y a amar al mundo. Esto virimo os pido hagays por mi con Dios. Serà, si os he seruido, premio; si desagradado, consuelo; si osendido, perdor. Todo lo alcançare de vuestra benignidad, si me reconoceys por Hijosque a

mi bastame, para esperarlo todo, soll y nor

Vigit do Origones, colapara penegas y circuntera-

The state of the s

See es, Venerable e antificio Padre Feny. O se la con lineas de vaceira hermonnima vida, formado re is con lineas de amor, que de brilheio, y tan inferior a lifea, quanto ella al Original. Por que quien podra concebir, o cibrimir tanto i Baxo es el pinzelshumano ann para linear rodro diuino, en quien Dios, fupremo Artifica, realçò los primores de fu gracia. Les de vuentra purifica atma he defleado, no pretendido dibujar. Quedefe el librijo con nombre de Defleor y como tal halle en vueir tras intrañas paternal acogida. Anemurarfeira mi rudeza e vieidro Retrato ( que ya medito ) fi el Defleo infittuye al limber. O di tan feguro tuniera effe ruego en los hombres, como en vos l no para inutil afectacion en mi de globres, como en vos l no para inutil afectacion en mi de globres, como en vos l no para inutil afectacion en mi de globres, como en vos l no para inutil afectacion en mi de globres, como en vos l no para inutil afectacion en mi de globres, como en vos l no para inutil afectacion en mi de globres, como en vos l no para inutil afectacion en mi de globres, como en vos l no para inutil afectacion en mi de globres, como en vos l no para inutil afectacion en mi de globres, como en vos l no para inutil afectacion en mi de globres did para algun acidental aumento de la vuentra. Effe

DEED ANDON 是一种原理性的 美美国的 化氯 SAN TO ASCUE LA CAVA HACK KENTO dend of the market of the service PERFECTO A squeeze lam serve The state of the s de l'un rade impragoura sus le tanients d'échemis (D Assistantial as one to be of extended. All show the street erapara, vai ma ca meno coi Verdin de tada yan de up. to search than in y declarations

New your William day The State Bull War A STATE OF THE PROPERTY OF THE PARTY OF THE AND DESIGNATION OF THE REAL PROPERTY. ACCORDANGE OF THE PROPERTY OF THE PARTY OF T A STATE OF THE STA



## S V B I D A

# DEL MONTE CARMELO

POR

EL VENERABLE PADRE FRAY IOAN DE LA CRVZ.

### ARGV MENTO.



ODA la dotrina, que entiendo tratar en esta SVBIDA DEL MONTE CARMELO, està incluyda en las siguientes CANCIONES: y en ellas se contiene el modo de subir hasta la cumbre del, que es el alto estado de la PERFECION, que aqui llamamos

VNION DEL ALMA CON DIOS. Y porque tiene de yr fundado sobre ellas lo que dixere, las he querido poner aqui juntas, para que se entienda, y vea junta toda la sustancia de lo que se ha de escriuir. Aunque al tiempo de la declaracion conuendra poner cada CANCION de por si, y ni mas ni menos los Versos de cada vna, segun lo pidiere la materia y declaracion.

A CAN-

# CANCIONES

EN QVE CANTA EL ALMA la dichola ventura q tuuo en passar por la escura noche de la Fè en desnudez, y purgacion suya a la vnion del Amado.

r.

N vna noche escura
Con ansias en amores inflamada,
O dichosa ventura!
Sali sin ser notada,
Estando ya mi casa sossegada.

A escuras, y segura
Por la secreta escala disfraçada,
O dichosa ventura!
A escuras y en zelada,
Estando ya mi casa sossegada!

En la noche dichosa
En secreto que nadie me vehia
Ni yo miraua cosa,
Sin otra luz, ni guia,
Sino la que en el coraçon ardia.

Aquesta me guiaua Mas cierto, que la luz de medio dia

Adon-

Adonde me esperaua Quien yo bien me sabia En parte,donde nadie parecia.

O Noche que guiaste,
O Noche amable mas que el alborada,
O Noche que juntaste
Amado con Amada
Amada en el Amado transformada;

En mi pecho florido,
Que entero para el folo fe guardaua,
Alli quedò dormido,
Y yo le regalaua,
Y el ventalle de cedros ayre daua.
VII.

El ayre del almena,
Quando ya sus cabellos esparzia,
Con su mano serena
En mi cuello heria,
Y todos mis sentidos suspendia.

Quedeme, y oluideme El rostro reclinè sobre el Amado Cessò todo, y dexeme, Dexando mi cuydado Entre las açucenas oluidado.



# PROLOGO.



ARA auer de declarar, y dar a entender esta Noche escura, por la qual passa el alma para llegar a la Diuina luz de la vnion perfeta de amor de Dios (qual se puede en esta vida) era menester otra ma yor esperiencia y luz de ciencia que la mia. Porque son tantas, y tan profundas

las tinieblas, y trabajos, affi espirituales como corporales, que suelen passar las dichosas almas para poder llegar a este estado de perfecion que ni basta ciencia humana para saberlo entender, ni experiencia para dezirlo: porque folo el que por ella passa lo sabra sentir, mas no dezirlo. Y por tanto, para tratar algo desta Noche escura, no me fiarè ni de experiencia, ni de ciencia; porque lo vno, y lo otro puede faltar, y engañar, sino de la diuina Escritura, por la qual si nos guiamos, no podemos errar; pues el que en ella habla es el Espiritu Santo. No obstante, que me ayudare de las dos cosas, de ciencia y experiencia que digo. Y si yo en algo errare, por no entenderlo bien, no es mi intencion apartarme del sano sentido, y dotrina de la santa Madre Iglesia Catolica. Porque en tal caso, totalmente me resigno, y sujeto, no folo a su luz, y mandato, sino a qualquiera que con mejor razon dello juzgare.

Para lo qual me ha mouido no la possibilidad que veo en mi para cosa tan alta y ardua, sino la considuça que en el Señor tengo, que ayudarà a dezir algo, por la mucha necessidad

ceffidad que tienen muchas almas, las quales començando el camino de la virtud, y queriendolas nuestro Señor poner en esta Noche escura, para que por ella passen a la diuina vnion, ellas no paffan adelante : a vezes por no querer entrar,o dexarse entrar en ella, a vezes por no se entender, y faltar las guias idoneas y diestras, que las lleuen hasta la cumbre. Y affi es lastima ver muchas almas, a quien Dios dà talento y fauor para paffar adelante, (que si quisiessen animarse, llegarian a este alto estado) quedarse en vn baxo modo de tratar con Dios, por no querer, o no faber, o no las encaminar, y enseñar a desuiarse de aquellos principios. Y ya que en fin nuestro Señor las fauorezca tanto, que fin esto,y fin esfotro las haga passar, llegan muy mas tarde, y con mas trabajo, y menos merecimiento; por no auerse ellas acomodado a Dios, dexandose poner en el puro y cierto camino de la vnion. Porque aunque es verdad, que Dios que las lleua, puede lleuarlas sin estas ayudas: con todo esso no dexandose ellas lleuar, caminan menos, resistiendo a quien las lleua, y no merecen tanto, porque no aplican la voluntad, y en esso mismo padecen mas. Que ay almis, que en vez de dexarle a Dios, y ayudarle, antes estoruan a Dios por su indiscrero obrar, o repugnar; hechos semejantes a los niños, que queriendo sus madres lleuarlos en braços, ellos van pateando y llorando, porfiando por yr por su pie, para que no se pueda andar nada, y si se anduniere, sea al passo del niño. Y assi para este saberse dexar llenar de Dios, quando su Magestad los quiere passar adelante, assi a los principiantes, como a los aprouechados, con su ayuda daremos dotrina y anisos, para que sepan entender, o alomenos dexarse lleuar de Dios. Porque algunos Confessores y Padres espirituales por no tener luz, y experiencia destos caminos, antes suelen impedir, y hazer daño a semejantes almas, que ayudarlas; hechos semejantes a los edificadores de Babylonia, que aniendo de administrar va material conveniente, dauan otro muy diferente, por no entenentender ellos la lengua, y assi no se hazia nada: Venite igitur, descendamus & confundamus ibi linguam eorum, ve non audiat vnusquisq; vocem proximisui, &c. Atque ita divisit eos Dominus. Por lo qual es rezia y trabajosa cosa en tales ocasiones no entenderse vn alma, ni hallar quien la entienda. Porque acontecera, que la lleue Dios por va altissimo camino de escura contemplacion y sequedad, en que a ella le parece, que va perdida; y que estando assi llena de escuridad, trabajos, y aprietos; y tentaciones, encuentre quien la diga lo que a Iob sus consoladores: Que es melancolia y desconsuelo, o condicion ; y que podrà ter alguna malicia oculta suya, y que por esso la ha dexado Dios assi: y luego fuelen juzgar, que aquella alma deue ser, o auer sido muy mala, pues tales cosas passan por ella. Y tambien aurà quien la diga, que buelue atras, pues no halla gusto ni consuelo como antes en las cosas de Dios. Y assi doblan el trabajo a la pobre alma; porque acaecera, que la mayor pena que ella sienta, sea del conocimiento de su propria miseria, en que la parezca mas claro que la luz del dia, que està llena de ma les y pecados, porque se lo dà Dios assi a entender, en aquella Noche de contemplacion, como adelante diremos. Y como halla quien conforme con su parecer, diziendo, que serà por su culpa; crece la pena y el aprieto del alma sin termino, y suele llegar a mas que morir. Y no contentandose con esto, pensando los tales Confessores, que procedera de pecados, hazen a las tales almas reboluer sus vidas, y que hagan muchas confessiones generales, y crucisicanlas de nucuo; no entendiendo, que aquel por ventura no es tiempo de esso, ni de essotro, sino de dexarlas assi en la purgacion que Dios las tiene, confolandolas y animandolas a que quieran aquello hasta que Dios quiera : porque hasta entonces por mas que ellas hagan, y ellos digan, no ay remedio. Desto hemos de tratar adelante con el fanor diuino, y de como se ha de auer el alma entonces, y el Confessor con ella, y que indicio aurà para conocer, si aquella

Iob 40

aquella es la purgacion del alma, y si lo es, si es del sentido, o del espiritu (lo qual es la Noche escura que dezimos) y como se podrà conocer, si es melancolia, o otra impersecion acerca del sentido, o del espiritu. Porque podra rambien auer algunas almas que pensaran ellas, o sus Confessores, que las llena Dios por este camino de la Noche escura de la purgacion espiritual, y no serà por ventura sino alguna impersecion de las dichas: y porque ay tambien muchas almas, que piensan no tienen oracion, y tienen muchas y otras por el contrario, que pensando tienen mucha, es poco mas que nada.

Ay otras, que es lastima lo que trabajan, y se fatigan, y bueluen atras:porque ponen el fruto del aprouechar en lo que no aprouecha, sino antes estorua: y otras, que con descanso y quietud van aprouechando mucho. Ay otras que con los mismos regalos y mercedes, que Dios les haze para caminar adelante, se embaraçan, y estoruan en este camino. En el qual a los seguidores del, acaecen muchas cosas de gozos, penas, esperanças, y dolores: vnos que proceden de espiritu de persecion, otros de imperseció; de todo lo qual co el fauor diuino procuraremos dezir algo, para que cada vno, que esto leyere en alguna manera eche de ver el camino que lleua, y el que le conuiene lleuar, si pretende subir a la cumbre deste Monte.

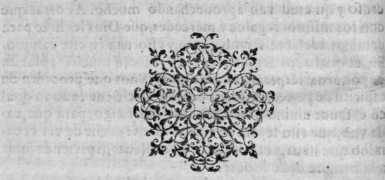
Y por quanto esta dotrina es de la Noche escura, por donde el alma ha de yr a Dios; no se marauille el Letor, si le pareciere algo escura. Lo qual entiendo yo que sera al prin cipio que la començare a leer, mas como passe adeiante, irà entendiendo mejor lo primero, porque con lo vno se va declarando lo otro. Y si lo leyere la segunda vez, entiendo, le parecera mas claro, y la dotrina mas segura. Y si algunas personas con esta letura no se hallaren bien, hazerloha mi poco saber, y baxo estilo: porque la materia de suyo buena es, y harto necessaria. Pero pareceme, que aunque se escriuiera mas acabada, y perseramente de lo que aqui irà, no suera mas acabada, y perseramente de lo que aqui irà, no suera mas acabada.

£1293

fuera apetecida de muchos; porque aqui no se escriuiran cofas muy morales, y fabrofas para los espirituales que gus tan de yr por las que son dulces a Dios; sino dotrina subs. tancial y solida, assi para los vnos, como para los otros, si quifieren passar a la desnudez de espiritu, que aqui se escriue. Ni aun mi principal intento es hablar con todos, fino con algunas personas de nuestra sigrada. Religion de los Primitiuos del Monte Carmelo, affi Frayles como Monjas, por auermelo ellos pedido, a quien Dios hize merced de meter en la senda deste Monte; los quales, como ya estan

bien desnudos de las cosas temporales deste siglo, entenderan mejor esta dottina de la desnudez de espiritu.

que no spromecht fine of (\*\*\*) was y onas, que coa ....



de celegrande de vez la come de marciffe en Lever fine pulce (also provide a pull carrierd you que (cra c' to in etglo des de se la siver, ents como palic ada ante. is concretent's targer to prince a parque of a lo van to va regarded on the levere is testing or a contrador

per la passare a effecte sent to de habitaren blein, ar zer light ma price facing this article parcy . Is marries at the burns espihasto neceffinia. Pero pareceme, que sin que re siluit-



Substacted who read a medo.

## LIBRO PRIMERO

AL ad to cade la parre lenini-

### SVBIDA DEL MONTE CARMELO,

En que se trata, que sea Noche escura, y quan necessaria sea para passar por ella a la diuina vnion: y en-particular trata de la Noche escura del sentido, y apetito, y de los daños que hazen en el alma.

### CAPITVLO I.

Pone la primera Cancion. Dize dos diferencias que ay de Noches, porque passan los espirituales segun las dos partes del hombre superior, è inferior, y declara la Cancion.

CANCION PRIMERA.

N vna Noche escura

Con ansias en amores instamada,

O dichosa ventura!

Sali sin ser notada,

Estando ya mi casa sossegada.

N esta primera Cancion canta el alma la dichosa suerte y ventura, que tuuo en salir de todas las co sas, y de los apetitos, è imperfeciones que ay en la parte sensitiua del hombre, por el desorden que tiene de la razon. Para cuya inteligencia es de saber, que para que

ra que vna alma llegue al estado de la persecion, ordinaria: mente ha de passar por dos maneras principales de Noches, que los espirituales llaman purgaciones, o purificaciones del alma, que aqui llamamos Noches: por quanto el alma assi en la vna, como en la otra camina como de noche a escuras. La primera noche, o purgacion es de la parte sensitiua del alma, de la qual se tratara en la presente Cancion, y en la primera parte deste Libro. La segunda, es de la parte espiritual, de quien habla la segunda Cancion que se sigue; y desta tambien trataremos en la segunda parte quanto a lo activo; porque quanto a lo passivo serà la tercera y quarta parte.

#### Declaracion de la Cancion.

Viere pues en sama dezir el alma en esta Cancion: Que salio (sacandola Dios) solo por amor del, inflamada en su amor en vna Noche escura, que es la prinacion y purgacion de todos sus apetitos sensitiuos, acerca de todas las cosas exteriores del mundo, y de las que eran deleytables a su carne, y tambien de los gustos de su voluntad. Todo lo qual se haze en esta purgacion del sentido: y por esso dize que salio, estando ya su casa sossegada, que es la parte sensitiua, soffegados ya, y dormidos todos sus apetitos en ella, y ella a ellos. Porque no se sale de las penas, y. angustias de los retretes de los apetitos, hasta q esten amortiguados y dormidos. Y esto dize, que le fue dichosa ventura, Salir sin ser notada: y esto es, sin que ningun apetito de su carne, ni de otra cosa se lo pudiessen estoruar. Y tambien porque salio de Noche, que es prinandola Dios de todos ellos, lo qual era Noche para ella. Y esta fue dichosa ventura, meterla Dios en esta Noche, de donde se sigue tanto bie, en la qual no atinarà ella bien a entrar; porque no atina vno por si solo a vaziarse de todos los apetitos, para yr a Dios. Esta es en suma la declaración de la Canción, y aora auremos de yr por ella escriniendo sobre cada verso, y declarado lo que pertenece a nueltro propolito. DEP LE

### CAPITVLO II.

Declara que Noche escura sea esta, porque el alma dize auer passado a la vnion de Dios. Dize las - man de la causas della d un Moules en a el a contro di le ve inscien-

#### EN VNA NOCHE ESCVRA.

Or tres causas podemos dezir que se llama Noche este transito, que haze el alma a la vnion de Dios. La primera por parte del termino, de donde el alma sale, porque ha de yr careciendo el aperito del gusto de todas las cosas del mundo que possehia en negacion dellas; la qual es como Noche para todos los apetitos y sentidos del hobre. La segunda, por parte del medio, o camino por donde ha de yr el alma a esta vnion que es la Fè, la qual es escura para el entendimiento como Noche. La tercera, de parte del termino adonde va, que es Dios:el qual por ser incomprehenfible, è infinitamente excedente, se puede tambien dezir esenta Noche para el alma en esta vida, por las quales tres Noches ha de passar el alma, para venir a la diuina vnion con Dios. Estas se figuraron en el libro del santo Tobias en las tres Noches, que el Angel mandò a Tobias el mancebo que passassen, antes que se juntase en vno co la Esposa: Tu autem Tob. 6.18 cum acceperis eam,ingressus cubiculum, per tres dies continens esto abea. En la primera le mandò, que quemasse el coraçon del pez en el fuego, que fignifica el coraçon aficionado, y pegado a las cosas del mundo: El qual para començar a yr a Dios se ha de quemar, y purificar de todo lo q es criatura, en el fuego del amor de Dios. Y en esta purgacion ahuyenta al demonio, que tiene poder en el alma por afimiento a los gustos de las cosas temporales y corporales. En la segunda Noche le dixo, que seria admitido en la compañía de los fantos Patriarcas, que son los Padres de la Fè. Porque passando por la primera Noche, que es prinarse de todos los objetos de los sentidos, luego entra el alma en la segunda Noche,

\$1.0.50 T

Noche, quedandose sola en desnuda Fe, y rigiendose solo

por ella; que es cosa que no cae en sentido.

En la tercera Noche le dixo el Angel, que cofiguiria la bendicion, que es Dios, el qual mediante la segunda Noche que es Fè, se va comunicando al alma tan secreta, è intimamente, que es otra Noche para ella, en tato, q se va haziendo esta comunicacion muy mas escura q esforras, como lue go diremos. Y passada esta tercera Noche, q es acabarse de hazer esta comunicacion de Dios en el espiritu, que se haze ordinariamente en gran tinicbla del alma, luego se sigue la vnion co la Esposa, que es la sabiduria de Dios. Como tambien el Angel dixo a Tobias, que passada la tercera Noche, se juntaria con su Esposa con temor del Señor; el qual quãdo està perfeto, lo està tambie el amor de Dics, que es quado se haze la transformacion por amor del alma con Dios. Y para que mejor lo entendamos, yremos tratando de cada vna destas causas de por si. Y aduertirscha, que estas tres Noches todas son vna Noche, que tiene tres partes. Porque la primera, que es la del sentido, se compara a la prima Noche, que es quando se acaba de carecer del objeto de las cosas. La segunda, que es la Fè, se compara a la media Noche, que totalmente es escura. Y la tercera, al despidiente, que es Dios, la qual es ya inmediata a la luz del dia.

CAPITVIO III.

Comiença a tratar de la primera causa desta Noche, que es la prinacion del apetito en todas las cofas.

Lamamos aqui Noche a la priuació del gusto en el ape tito de todas las cosas. Porque assi como la Noche no es otra cosa sino prinacion de la luz, y por el consigniente de todos los objetos que se pueden ver mediante ella, por to qual se queda la potencia visiua a escuras, y sin nada:assi rambien se puede dezir la mortificacion del apetito Noche para el alma. Porque prinandose ella del gusto del apetito

en todas las cosas, es quedarse como a escuras, y sin nada. Porque assi como la potencia visina se ceua mediate la luz, y apacienta en los objetos que se pueden ver, y apagada la luz cessa esto;assi el alma mediante el apetito, se apacienta y ceua de todas las colas, que fegun sus potencias se pueden gustar; el qual mortificado, dexa el alma de apacentarse en el gusto de todas las cosas; y assi se queda segun el apetito a escuras, y sin nada. Pongamos exemplo en todas las potencias. Prinando el alma su apetito en el gusto de todo lo que al sentido del oydo puede deleytar, segun esta potencia se queda el alma a escuras, y sin nada. Y priuandose del gusto de todo lo que al sentido de la vista puede agradar, tambié fegun esta potencia se queda el alma a escuras,y sin nada. Y lo mismo se puede dezir de los demas sentidos. De manera, que el alma que huniere negado, y despedido de si el gusto de todas las cosas, mortificando su apetito en ellas, podremos dezir, que està como de Noche a escuras; lo qual no es otra cosa sino un vazio en ella de todas las cosas. La causa desto es, porque como dizen los Filosofos, luego que Dios infunde el alma en el cuerpo, està como vna tabla rasa,en que no està pintado nada; y sino es lo que por los sentidos va conociendo, de otra parte naturalmente no se le comunica nada. Y affi entretanto que està en el cuerpo, està como el que está en vna carcel escura, que no sabe nada, sino lo que se puede alcançar a ver por las ventanas de aquella carcel; y si por alli no viesse, por otra parte no veria nada. Assi el alma, sino es lo que por los sentidos se le comunica, que son las ventanas de su carcel, naturalmente por otra via nada alcançaria. Dode si lo que puede recebir por los sentidos, ella lo desecha, y niega; bien podremos dezir, que se queda como a escuras, y vazia: pues segun parece por lo dicho, naturalmente no le puede entrar luz por otras lumbreras. Porque aunque es verdad, que no puede dexar de oyr, y ver, oler, gustar, y sentir; pero casi no le haze mas al cafo, ni le embaraça mas al alma, fi lo niega, y defecha, que sino lo viesse, y oyesse. Como tambien el que quiere cerrar los

los ojos, quedará tan a escuras, como el ciego que no tiene potencia para ver. Y a este proposito habio Dauid, dizien. Pf.87.16 do: Pauper sum ego, & in laboribus à inventute mea. Yo for pobre, y en trabajos desde mi juuentud. Y llamase pobre, aunque està claro, que era rico: porque no tenia en las ri. quezas su voluntad, y asi era tanto como si realmente sue. ra pobre. Mas antes, fifuera real mente pobre, y de volutad no lo fuera, no era de verdad pobre : pues el alma estaua rica, y llena en el apetito. Y por esto llamamos a esta desnudez Noche para el alma, porque no tratamos aqui del carecer de las cosas, que esso no desnuda al alma, si tiene apetito dellas, fino de la defnudez del apetito, y gusto dellas, que es lo que dexa al alma libre, y vazia, aunque las tengas porque no ocupan al alma las cosas deste mundo, ni la daman pues no entran en ella, fino la voltitad y apetito dellas, que moran en ella. Esta primera manera de Noche pertenece al alma fegun la parte fensitiua. Aora digamos como la conviene salir de su casa en esta Noche escura del sentido, para yr alla vnion de Dios. il o nos suproque offeb clus Dios infunde el alma en el corre ella como voatabla ca-

#### ligen que no el.IIII do AVTITAD aue por los len-

Dize, quan necessaria sea al alma passar de veras por esta Noche escura del sentido, que es la mortificacion del apetito para caminar a la vnion - en einer en emprente recde Dios, nille regit vi een ill

da. Affi el aimas fina esto que por los tenridos le le come-A causa porque le es necessario al alma (para llegara la diuina vnion de Dios) passar esta Noche escura de mortificacion de apetitos y negacion de los gustos en todas las cosas,es,porque todas las aficiones, que tiene enlas criaturas, son delante de Dios como puras tinieblas; de las quales estando el alma vestida, no tiene capacidad para ser ilustrada y posseyda en la pura y senzilla luz de Dios, si primero no las desecha de s; porque no puede conuenir la luz co las tinicblas; pues como dize san Iuan: Las tinieblas no pudieron

dieton recebir la luz: Et lux intenebris lucet, & tenebræeam Ioan. 1. 5 non comprehenderunt. La razon es, porque dos cotrarios (fegun nos enseña la Filosofia) no pueden caber en vn sujeto: y porque las tinieblas, que son las aficiones en las criaturas, y la luz, que es Dios, son contratios y desemejantes, segun a los Corintios enseña san Pablo, diziendo: Que autem con- 2.Cor. 6. uentio Christi ad Belial? Que conucniencia se podra hallar 15. entre la luz, y las tinieblas ? de aqui es, que en el alma no puede affentar la luz de la diuina voion, si primero no se ahuventa las aficiones della. Y para que prouemos mejor lo dicho, es de saber, que la aficion y asimiento que el alma tiene a la criatura, yguala a la misma alma con la criatura; y quanto mayor es la aficion, tanto mas la yguala, y haze semejante:porque el amor haze semejança entre lo q ama, y lo que es amado. Que por esfo dixo Dauid, hablando con los que ponian su coraçon en los idolos: Similes illis fiant Pfal. 113 qui faciunt ea, & omnes qui confidunt in eis. Scan se mejantes a ellos, los que ponen su aficion en ellos. Y affi el que ama criatura, tan baxo se queda como aquella criatura, y en alguna manera mas baxo: porq el amor no folo yguala, mas aun sujeta al amante a lo que ama. Y de aqui es, que por el mismo caso que el alma ama algo fuera de Dios, se haze incapaz de la pura vnion de Dios, y de su trasformacion. Porque mucho menos es capaz la baxeza de la criatura de la alteza del Criador, que las tinieblas de la luz. Porque todas las cosas de la tierra, y del cielo comparadas con Dios, son nada, como dize Ieremias: Aspexiterram, & vacua erat, & Ierem. 4. nibil, & colos, & non erat lux ineis. Mire la tierra, y estaua vazia, y ella nada era: y a los cielos, y vi, que no tenian luz. En dezir que vio la tierra vazia, dà a entender, que todas las criaturas della nada eran, y que la tierra tambien era nada.Y en dezir que mirò a los ciclos, y no vio luz en ellos, es dezir, que todas las lumbreras del cielo, comparadas con Dios, son puras tinieblas. De suerte, que todas las criaturas en esta manera nada son, y las aficiones dellas menos que nada podemos dezir que son, pues son impedimento, y priuacion

uacion de la transformacion en Dios. Assi como las tinie. blas nada son, y menos que nada, pues son prinacion de la luz. Y assi como no comprehende a la luz el que tiene tinichlas, assi no podra comprehender a Dios el alma que tie ne aficion en criatura. De la qual hasta que se purgue, ni acà le podra posseer por transformacion pura de amor, ni alla por clara vision, y para mayor claridad hablemos mas

en particular.

De manera, que todo el ser de las criaturas, comparado con el infinito ser de Dios, nada es. Y por tanto el alma que en el pone su aficion, nada es tambien delante del, y menos que nada; pues como auemos dicho, el amor haze ygualdad y semejança, y aun pone mas baxo al que ama. Y por tanto en nu guna manera podra esta alma vnirse con el infinito ser de Dios: pues lo que no es, no puede conuenir con lo que es Y toda la hermofura de las criaturas, comparada con la infinita hermosura de Dios, suma fealdad es, segun Prou. 31. dize Salomon en los Prouerbios: Fallax est gratia, o vana est pulcritudo. Engañosa es la belleza y vana la hermosura. Y assi el alma que està aficionada a la hermosura de qualquier criatura, delante de Dios tiene su parte de fealdad. Y por tanto no podra esta alma transformarse en la hermo. fura, que es Dios, porque la fealdad no alcança a la hermofura.Y toda la gracia y donayre de las criaturas, comparada con la gracia de Dios, es suma desgracia y sumo desabrimiento. Y por esso el alma que se preda de las gracias y donayres de las criaturas, es dosgraciada y desabrida delante de Dios; y affi no puede fer capaz de la infinita gracia y belleza del:porque lo desgraciado dista mucho de lo que infinitamente es gracioso. Y toda la bondad de las criaturas

Luc. 18. 19.

30.

del mundo, comparada con la infinita bodad de Dios, mas parece malicia que bondad: Nemo bonus nisisolus Deus. Porque nada ay bueno fino folo Dios. Y por tanto el alma, que pone su coraçon en los bienes del mundo, es mala delante de Dios. Y afficomo la malicia no comprehende a la bondad, affi effa tal alma no podra vnii se con Dios en perfeta

vnion,

vnion, el qual es suma bondad. Y toda la sabiduria del mñdo y habilidad humana, coparada con la sabiduria de Dios infinita, es pura y suma ignorancia, segun a los Corintios escrine S. Pablo, diziendo: Supientia buius mundi stultitia est 1. Cor. 13 apud Deum. La sabiduria deste mundo, delante de Dios es 19. necedad. Por tanto toda alma que hiziere caso de todo su faber y habilidad, para venir a vnirse con la sabiduria de Dios; sumamente es ignorante delante del, y quedarà muy lexos della; porque la ignorancia no sabe que cosa es sabiduria. Y delante de Dios aquellos que se tienen por de algun sober, son muy ignorates. De quien dize el mismo Apostol: Dicentes enim se esse sapientes stulti facti sunt. Teniendo- Ad Rom. se ellos por sabios, se hizieron necios. Y solo aquellos van 1,22. teniendo sabiduria de Dios, que como niños è ignorantes deponiendo su saber, andan co amor en su servicio. La qual manera de sabiduria enseño tambien san Pablo, diziendo: Nemo se seducat, si quis videtur inter vos sapiens esse in boc 1. C sæculo, stultus siat, vt sit sapiens: sapientia enim huius mundi 18. stultitia est apud Deum. Si a alguno le parece que es sabio entre vototros, hagase ignorante, para ser sabio: porque la sabiduria deste mundo, acerca de Dios es locura. De manera, que para venir el alma a vnirse con la sabiduria de Dios, antes ha de yr por ignorancia, que por saber. Y todo el senorio y libertad del mundo, comparado con la libertad y señorio del espiritu de Dios, es suma seruidumbre y angustia y cautiuerio. Por tanto el alma que se enamora de mayorias,o de otros tales oficios,y de las libertades de su apetito, delante de Dios es tenida y tratada, no como hijo libre, sino como persona baxa, cautina de sus passiones, por no auer querido el tomar su santa dotrina, que enseña, que el que quisiere ser mayor, sea el menor. Y por tanto no podra esta alma llegar a la real libertad de espiritu que se alcança en esta diuina vnion: porque la seruidumbre ninguna parte puede tener con la libertad, la qual no puede morar en coraçon sujeto a quereres, por ser este coraçon cautino, fino en el libre, que es coraçon de hijo. Esta es la causa por-

1. Cor. 3.

que Sarra dixo a su marido Abrahan, que echasse suera de su casa la esclaua, y a su hijo, diziendo: Que no auia de ser heredero el hijo de la esclaua con el de la libre: Eijce ancil-Gen. 21. lam hanc & filium eius, non enim erit hæres filius ancillæ cum 10. filio meo Isaze. Y todos los deleytes y sabores de la voluntad en todas las cosas del mundo, comparados con los de. leytes y sabores q es Dios, son suma pena, tormento y amargura. Y affi el que pone sa coraçon en ellos, es tenido delate de Dios por digno de pena, tormento, y amargura, y no podra venir a los deleytes del abraço de la vnion de Dios. Y todas las riquezas, y gloria de todo lo criado comparado con la riqueza, que es Dios, es suma pobreza y miseria. Y assi el alma que ama el posser esto, es sumamente pobre y miserable delante de Dios, y por esso no podra llegar al dichoso estado de la riqueza y gloria, que es el de la transformacion en el; por quanto lo miserable y pobre sumame. te dista de lo que es sumamente rico y glorioso. Y por tanto la sabiduria dinina doliendose destos tales, que se hazen feos, baxos, miserables, y pobres, por amar ellos esto hermo fo, alto, y rico al parecer del mundo, les haze vna exclamacion en los Prouerbios, diziendo: à viri! ad vos clamito, & Prou. 8.4 vox mea ad filios hominum, intelligite paruuli astutiam, & insipientes animaduertite: audite quoniam de rebus magnis locutura sum. Mecum sunt divitie, & gloriæ opes superbæ, & iustitia. Melior est enim fructus meus auro, & lapide pretioso,& genimina mea argento electo. In vijs iustitiæ ambulo, in medio semitarum iudicy, ot ditem diligentes me, & thesauros eorum repleam. O varones, a vosotros doy vozes, y mis vozes a los injos de los hombres. Entended poqueñuelos la aftucia y fagacidad; y los que soys insipientes, aduertid, oyd, porque tengo de hablar de grandes cosas. Conmigo estan las riquezas y la gloria, las riquezas altas y la justicia. El fruto que hallareys en mi, mejor es que el oro, y que la piedra preciosa; y mis generaciones, esto es, lo que de mi engendrareys en

vuestras almas, es mejor que la plata escogida. En los caminos de la justicia ando, en medio de las tendas del juyzio.

para

para entiquecer a los que me aman, y hinchir perfetamente sus tesoros. En lo qual la sabiduria diuina habla co todos aquellos que ponen su coraçon, y aficion en qualquier cofa del mundo, segun se ha dicho. Y llamalos pequeñuelos, porque se hazen semejantes a lo que aman, lo qual es pequeño. Y por esso les dize, que entiendan la astucia, y aduier tan, que ella trata de cosas grandes, y no de pequeñas como ellos. Que las riquezas grandes, y la gloria que ellos aman, con ella y en ella estan, no donde ellos piensan. Y que las riquezas altas, y la justicia en ella moran. Porque aunq a ellos les parece, que las cofas deste mudo lo son; dizeles, que aduiertan, que son mejores las suyas. Porque el fruto que en ella hallaran, les serà mejor que el oro, y que las piedras preciofas; y lo que ella en las almas engendra, mejor que la plata escogida que ellos aman; en la qual se entiende todo genero de aficion que en esta vida se puede tener.

CAPITYLO V.

Profigue lo dicho, mostrando con autoridades y figuras de la sagrada Escritura, quan necessario sea al alma yr a Dios por esta Noche escura de la mortificacion del apetito.

A auemos dicho la distacia q ay delas criaturas a Dios; y como las almas, q en algunas dellas ponen su aficion, esta misma distancia tienen de Dios: porque (como auemos dicho) el amor haze ygualdad y semejaça. Lo qual auia bien conocido san Agustin, quando dezia, hablando con Dios en los soliloquios: Miserable de mi, quado podra mi cortedad, è imperfecion conuenir con tu rectiruditu verdaderamente eres bueno, yo malo; tu piadoso, yo impio; tu santo, yo milserable; tu justo, yo injusto: tu luz, yo ciego; tu vida, yo muerte; tu medicina, yo enfermo; tu suma verdad, yo toda vanidad. Lo qual dize este santo, en quanto se inclina a las criaturas Por tanto es suma ignorancia del alma pensar podra

33.

3.

4.

31.

dra passar a este alto estado de vnion con Dios, si primero no vazia el apetito de las cosas naturales y sobrenatu. rales, en quanto a el por el amor propio pueden pertenecer; pues es suma la distancia que ay dellas a lo que en este estado se dà, que es puramente transformacion en Dios. Que por esto Christo nuestro Señor, enseñandonos este camino, dixo por san Lucas: Qui non renunciat omnibus que pof-Luc. 14. sidet, no potest, meusesse discipulus. El que no renuncia todas las cosas que con la voluntad possee, no puede ser mi dicipulo. Y esto està claro, porque la dotrina que el Hijo de Dios vino a enseñar al mundo, fue el menosprecio de todas las cosas,para poder recebir el precio del Esperita de Dios ansi Pues en tanto que dellas no se deshiziere el alma, no tiene capacidad para poder recebir el Espiritu de Diosen pura transformacion. Desto tenemos figura en el libro del Exod. 16 Exodo, dode se lee, que no dio la Magestad de Dios el manjar del cielo, que era el Manà: Ecce ego pluam vobis panes de calo, a los hijos de Israel, hasta que les falto la harina que ellos auian traydo de Egypto. Dando por esto a entender. que primero conuiene renunciar todas las cosas; porque este manjar de Angeles no es ni se da al paladar, que quiere tomar sabor en el de los hombres. Y no solamente se haze incapaz del Espiritu dinino el alma que se apacieta y detiene en otros estraños gustos: mas aun enoja mucho a la Ma. gestad diuina, los que pretendiendo el manjar de Espiritu, no se contentan con solo Dios, sino que quieren entre meter el apetito y aficion de otras cosas. Lo qual tambien se Num. 11 echa de ver en la misma Escritura, donde se dize: Quis dabit nobis ad vescendum carnes? Que no se contentado ellos con aquel manjar tan senzillo, apetecieron y pidieron manjar de carne. Y que nuestro Señor se enojo grauemente, que quisiessen ellos entremeter vn manjar tan baxo y tosco,con vn manjar tan alto y senzillo; que aunque lo era, tenia en si el sabor de todos los manjares. Por lo qual aun teniendo ellos los bocados en la boca, descendio como dize Danid, la yra de Dios sobre ellos, echando suego del cielo y abra-

Sando

fando muchos millares dellos: Adhuc esca eorumerant in ore ipsorum, pira Dei descendit super eos, occidit pingues eoru, electos Israel impediuit, teniedo por cosa indigna que tuuiessen ellos apetito de otro manjar, dandoseles el manjar del cielo, o si supiessen los Espirituales, que bienes pierden y abundancia de Espiritu, por no querer ellos acabar de le-uantar el apetito de niñerias : y como hallarian en este senzillo manjar del Espiritu el gusto de todas las cosas,si ellos no quisiessen gustarlas; mas porque quieren hazerlo, no le gustan. Porque la causa que estos no recebian el gusto de todos los manjares que auia en el Manà, era porque ellos no recogia el apetito a solo el. Demanera, que no dexauan de hallar en el Mana todo el gusto y fortaleza q ellos pudieran querer, porque el Manà no lo tuniesse, sino porque ellos querian otra cola. El que quiere amar otra cola con Dios, sin duda es tener en poco a Dios, pues pone en vna balança con Dios lo que sumamente dista del, como està referido. Ya se sabe bien por experiencia, que quando la voluntad se aficiona a vna cosa, la tiene en mas que a otra qualquiera, aunque sea mucho mejor que ella, sino gusta tanto de la otra. Y si de vna y de otra quiere gustar, a la que es mas prin cipal ha de hazer agrauio por fuerça, por la injusta ygualdad que haze entre ellas. Y como no ay cosa que se pueda ygualar con Dios, agrauio le haze el alma, que con el a má otra cola, o le ale a ella por aficion. Y pues elto es affi, que feria fila amaffe mas que a Diosenga sollo amili lo no obox

Esto tambien es lo que se denota en el mismo libro del Exodo, quando mando Dios a Moyfen, que subiesse al mo- Exod. 34 te a hablar con el, y le mandò que no folamente subiesse el 3. folo, dexando a baxo los hijos de Ifrael, pero que ni aun las bestias paciessen a vista del monte: Stabisque mecum super verticem montis: nullus ascendat recum, nec videatur quisqua per totum montem boues quoque, & oues non pascantur è contra. Dando por esto a entender al alma, que el que huniere de subir a este monte de la perfecion a comunicar co Dios, no solo ha de renunciar todas las cosas, mas tambien los apeti-SHID

\*13000

apetitos, que fon las bestias, no las ha de dexar apacentar a vilta deste mante;esto es,en otras cosas que no son Dios pu ramente:en el qual todo apetito cessa, esto es, en el estado de la perfecion. Y assi es menester, que el camino y subida sea vo ordinario cuydado de hazerlos cessar; y tanto mas presto llegarà el alma, quanto mas priessa en esto se diere: Mas hasta que cessen, no ay llegar, aunq mas virtudes exercite, porque le faita el confeguir las con perfecion; la qual consiste en tener el alma vazia, desnuda, y purificada de todo apetito. De lo qual tenemos figura bien al viuo en el -Gen. 35.2 Genesis. donde se lee, que queriendo el Patriarca Iacob su. bir almonte Betel, a edificar alli a Dios vn altar, en que le ofreciesse sacrificio; primero mandò a toda su gente tres cosas. La primera, que arrojassen de si todos los dioses estranos La segunda, que se purificatsen. La tercera, que mudassen sus vestiduras: Iacob verò canuocata omni domo sua ait: Abijcite Deos alienos, qui in medio vestri sunt, & mundamini, ac mutate vestimenta vestra. En las quales tres cosas se dà a entender, que el alma que quisiere subir à este monte a hazer de si misma altar en el, en que se ofrezca a Dios sacrisicio de amor puro, y alabança, y reuerencia pura; primero que suba a la cumbre del monte, ha de auer perfetamente hecho las tres cosas referidas. Lo primero, que arroje todos los dioses agenos, que son todas las estrañas aficiones y asimientos. Lo segudo, que se purifique del dexo, que han dexado en el alma estos aperitos, con la Noche escura del sentido, que diximos, negandolos, y arrepintiendose ordenada. mente. Y lo tercero, que ha de tener para llegar a este monte alto, es las vestiduras mudadas. Las quales, mediante la obra de las dos cofas primeras, se las mudarà Dios de viejas a nueuas, poniendo en el alma va nueuo entender de Dios en Dios, dexado el viejo entender del hombre, y va nucuo amar a Dios en Dios, desouda ya la voltisad de todos fus viejos quereres y gustos de hobre, y metiendo al alma en vna nueua noticia y abifinal delevte, echadas ya otras noticias, imagenes viejas la parte: y haziedo cessar todo lo

que

que es del hombre viejo, que es la habilidad del fer natural, vistiendole de nueua habilidad sobrenatural, segun todas sus potencias. De manera, que ya su obrar de humano se aya buelto en dinino, que es lo que se alcança en el estado de vnion, en la qual el alma no firue de otra cosa sino de altar, en que Dios es adorado en alabança y amor, y folo Dios en ella està. Que por esto mandana el Que el altar dode se auian de hazer los sacrificios elluniesse de dentro vazio: Non solidum, sed inane, & cauum intrinsecus facies illud. Para que entienda el alma, quan vazia la quiere Dios de todas las cosas, para que sea digno altar donde este so Magestad. En el qual tapoco permitin, ni que hunieffe fuego ageno, ni que faltasse jamas el proprio : Arreptisque Nadab, & Abiud filij Aanon thuribulis, imposuerunt ignem, & incensum desuper, offerentes cora Domino igne alienti, quod eis precepta Tor. 3. non erat, egreßusque ignis à Domino devorautteos, & mortui funt coram Domino. Tanto, que porque Nadab y Abiud, que eran los hijos del Sumo Sacerdote Aaron, ofrecieron fuego ageno en su altar; enojado desto los mato alli luego delante del mismo altar. Para que entendamos que en el ala ma, ni ha de faltar amor de Dios para ser digno altar, nirtapoco se ha de mezclar otro amor ageno. No cossente Dios a otra cofa morar configo en vno. De donde se lee en el libro primero de los Reves, que metiendo los Filisteos el ari ca del Testamento en el templo donde estaua suidolo, amal necia el idolo cada mañana arrojado en el fuelo, y a lavis tima hecho pedaços. Solo aquel apetito confiente, y quiere que aya donde ebellà, que es, de guardat la ley de Dios; perfetamentesy lleuat la Cruz de Christo sobre fi. Y assi no diza en la Escritura dinina, que mandasse Dios poner en el arca donde chana el Mana orra cola fino el libro de la leya Exod. 16 Tollite Honum istum, Euponite eum in lacere area fæderis Do- 33. mini Deisvestre. Y la vara de Moysen que significa la Cruza Deut. 31. Referevirgam Aaron in tabernaculum testimoniji. Porque el 26. alma que otra cosa no pretendiere, sino guardar perfeta. Num. 17 mente la ley del Señor, y lleuar la Gruz de Christo, ferà 10. arca Off

arca verdadera, que tendra en si el verdadero Manà, que es Dios. l'atentanadol babi dad anana no alobacitione lan dustus potencias. De maneras que ye far obtar de nuerado

### fe a charle of Nan O Leve To I of A O Special che-

Dize dos daños principales que causan los apetitos en el alma, el vno, prinatino, y el otro positino. Pruenalo con autoridades de la Escritura. wife to folidum, fed in meyor caverning inform facilital.

Para que mas clara y abundantemente se entienda lo dicho, serà bueno dezir aqui, como estos apetitos causan en el alma dos daños principales;el vno es, que la prina del espiritu de Dios; y el otro es, que el alma, en quien viuen la canfan, atormentan, escurecen, ensuzian, y enstaquecen, segun aquello que dize Icremias : Duo mala fecit populus meus; me derelinquerunt fontem aque viue s & foderunt fibi cisternas: cisternas dissipatas, que continere non valent aquas. Dos males hizo mi pueblo, dexaronme a mi, que soy fuente de agua viua, y cauaron para si cisternas rotas, que no puede tener en si las aguas. Los quales dos males en viracto de apetiro se causan. Porque claro està, que por el mismo caso que el alma se aficiona a vna cosa que cae debaxo de nombre de criatura, quanto aquel apetito tiene de mas entidad en el alma, tanto ella tiene menos de capacidad para Dios. Pues (como diximos en el capitulo quarto) no puede caber dos contrarios en vn sujeto; v aficion de Dios, v afició de criatura contrarios son, y assi no caben en vno. Porque, que tiene que ver criatura con Criador? sensual con espiritual? visible con inuisible? temporal con eterno? manjar celestial, puro, espiritual, con el manjar del sentido puro senfible defoudez de Christo con asimiento a alguna cosa? Por tanto assi como en la generació natural no se puede introduzir vna forma, sin que primero se espela del sujeto la forma contraria que precede; la qual estando, es impedimento a la otra, por la contrariedad que tienen las dos entre si;assi en tato que el alma se sujeta al espiritu sensible y animal,

no puede entrar en ella el espiritu puro espiritual. Que por esto dixo nuestro Saluador por san Mateo: Non est bonum su- Matt.15 mere panem filiorum, & mittere canibus. No es cosa conue- 29. niente tomar el pan de los hijos, y darlo a los perros. Y en Mat.7.6 otra parte: Nolite dare fanctu canibus. No querays dar lo Sã to a los perros. En las quales autoridades copara N. Señor, a los quegado todos los apetitos de las criaturas, le disponen para recebir el Espiritu d'Dios puramète, a los hijos de Dios; y a los q quieren ceuar fu apetito en las criaturas, a los perros. Porg a los hijos es dado comer co su padre enla mesa y de su plato, q es apacentarse de su espiritu, y a los canes las migajas, que caen de la mela. En lo qual es de laber, que to das las criatutas fon migajas, que cayeron de la mesa de DiosiY affi justamente es llamado can, el que anda apacentandose en las criaturas, y por esso se les quira el pan de los hijos, paes no se quieren leuatar de las migajas de las criaturas a la mesa del Espiritu increado de su padre. Y por esso justamente como perros siempre andan hambreando, porque las migajas mas firuen de aujuar el apetito, que de fatisfazer la hambre. Y dellos dize Dauid : Famem patientur Pf. 58.15 vt canes, & circuibunt ciuitatem; Si verò non fuerint saturati,murmnrabunt. Que padeceran hambre como perros, y rodearan la ciudad, y como no se vean hartos, murmuraran. Porque esta es la propriedad del que tiene apetitos, que siempre està descontento y desabrido, como el que tiene hambre, pues que tiene que ver la hambre que ponen todas las criaturas, con la hartura que causa el Espiritu de Dios? Por esso no puede entrar esta hartura de Dios en el alma, si. no se echa primero della esta hambre del apetito: pues, como està dicho, no pueden morar dos contrarios en vn sujeto, que son hambre, y hartura. Por lo dicho se verà, quanto mas es, en cierta manera, lo que Dios haze en limpiar, y pur gar vn alma destas contrariedades, que en criarle de nada. Porque estas contrariedades de apetitos y afectos contrarios, mas parece que estoruan a Dios, que la nada; porque esta no resiste a su Magestad, y el apetito de criatura si. Y es-

类组结

20.

to baste acerca del primer daño principal que hazen al alma los apetitos, que es resistir al Espiritu de Dios, por qua-to arriba està ya dicho mucho dello.

de Aora digamos del segundo efeto que hazen en ella, el qual es de muchas maneras. Porque los aperitos canfan el alma, la atormentan, escurecen, y ensuzian, y enstaquecen, De las quales cinco cosas yremos diziendo en particular. Quanto a lo primero, claro està, que los apetinos cansany fatigan al alma, porque fon como vnos hijuelos inquietos, y de mal contento, que siempre estan pidiendo a su madre vno y otro, y nunca fe contentan. Y affi como fe canfa y fatiga el que caua por codicia del tesoro, assi se cansa, y fatiga el alma por conseguir lo que sus apetitos le piden;y auque lo configa, en fin siempre se cansa; porque nunca se satisfaze; y al cabo son cisternas rotas aquellas en que caua, que no pueden tener agua para fatisfazer la fed. Y affi dize

Isai.26.6 Isayas: Lassus adhuc sitit & anima eius vacua est. Despues de cansado y fatigado, toda via tiene sed, y està suapetito vazio. Y cansase, y fatigase el alma que tiene apetitos; porque es como el enfermo de calentura, que no se halla bien hasta que se le quite la fiebre, y cada rato le crece la sed. Porque

como le dize en el libro de lob : Cum satiatus fuerit, arcta-Iob 20. 22 bitur, estuabit, & omnis dolor irruet super eum. Quando huniere satisfechose el apetito, quedarà mas apretado y grauado; crecio en su alma el calor del apetito, y assi caera sobre el todo dolor. Y cansase, y astigese el alma con sus apel titos, porque es herida, mouida y turbada dellos, como el

agua de los vientos, y dessa misma manera la alborotan sin dexarla sossegar en vn lugar, ni en vna cosa. Y de las tales al+ mas dize Isayas: Cor impij quasi mare feruens, quod quiescere Ifai. 57.

non potest. El coraçon del malo es como la mar quando hierue; y es malo el que no vence sus apetitos. Y cansase y fatigase el alma que dessea cumplirlos: porque es como el que teniendo hambre, abre la boca para harrarfe de viento,

y en lugar de hartatse se seca mas, porque aquel no es su ler.2.24. manjari Y affi cize de la tal alma Ieremias: In desiderio ani-

mat

me sue attraxit ventum amoris sui. En el apetito de su voluntad atraxo a fi el viento de fu aficion. Y mas adelante dize.para dar a enteder la sequedad, en que esta tal alma queda, dandole auiso: Probibe pedem tuum à nuditate, & guttur Iere ibid. tuum à siti. Aparta tu pie (esto es, tu pensamiento) de la des- 25. nudez; y tu garganta de la fed, (effo es tu voluntad del cumplimiento del apetito, que causa mas sequedad) y assi como se cansa y fatiga el vano en el dia de su esperança, quando le falio su lance en vazio, assi se cansa el alma y fatiga con todos sus apetitos, y cumplimieto dellos, pues todos la caufan mayor vazio y hambre, porque como comunmente dizen: El apetito es como el fuego, que echandole leña, crece; y luego que la consume, por fuerça ha de desfallecer. Y aun el aperito es de peor condicion en esta parte:porque el fuego acabandofele la leña, descrece: mas el apetito no descrece en aquello que se aumentò, quando se puso por obra; aunque se acaba la materia; sino que en lugar de descrecer como el fuego, quando se le acaba la suya; el desfallece en fatiga, porque quedò crecida la hambre, y disminuydo el manjar. Y deste habla Isavas, diziendo: Declinabit ad dexte- Isai.9.20 ram & esuriet, & comedet ad finistram, & non saturabitur. Declararà hàzia la diestra, y aura hambre, y comerà hàzia la finiestra, y no se hartarà. Porque estos que no mortifican sus apetitos, justamente, quado declinan al camino de Dios (que es la diestra)tienen hambre, porque no merece la hartura del dulce espiritu. Y justamente, quando comen hazia la finicfira, que es cumplir su apetito en alguna criatura, no se hartan; pues dexando lo que solo puede satisfazer, se apacientan de lo que les causa mas hambre. Y assi està claro, que los apetitos causan, y fatigan al alma.

CAPITVLO VII.

De como los apetitos atormentan al alma. Prueualo tambien por comparaciones, y autoridades.

A segunda manera de mal positivo, que causan en el alma los apetitos, es, que la atormentan y afligen a

mane-

Pf. 118. num.9.

manera del que està en tormento de cordeles amarrado à alguna parte, dela qual hasta que se libre no descansa. Y des. tos dize Dauid : Funes peccatorum circumplexi sunt me. Los cordeles de mis pecados, que son los apetitos, enderredor me han apretado. Y de la misma manera que se atormenta y aflige el que desnudo se acuesta sobre espinas y puntas, assi se atormenta el alma y aflige, quando se acuesta sobre sus apetitos. Porque a manera de espinas hieren, lastiman, asen, y dexan dolor. Y dellos dize tambien Dauid: Circundederunt me sicut apes; & exarcerunt sicut ignis in spinis. Rodearonse de mi como abejas, punçandome con aguijones, y encendiendose contra mi, como el fuego en espinas. Porque en los apetitos, que son las espinas, crece el fuego de la angus-

Pf. 119. 12. tia y del tormento. Y assi como assige y atormenta el gañan al buey debaxo del arado, con codicia de la mies que espera ; assi la concupiscencia assige al alma debaxo del aperito por conseguir lo que quiere. Lo qual se echa de ver bien en el apetito que tenia Dalida de saber, en que tenia tanta

fuerça Sanson; que dize la Escritura que la fatigaua y atormentaua tanto, que la hizo desfallecer, diziendo: Defecia Tud. 19. anima eius,& ad mortem osque laxata est.

17.

El apetito tanto mas tormento es para el alma, quanto el es mas intenfo. De manera, que tanto ay de tormento quanto ay de apetito:y tantos mas tormentos tiene, quantos mas apetitos la posseen; porque se cumple en la tal al-ma, aun en esta vida; lo que se dize en el Apocalypsi por estas palabras: Quantum gloriauit se,& in delicijs fuit : tantum date illi tormentum & luctum. Tanto quanto se quiso ensalçar, y cumplir sus apetitos, le dad de tormento y angustia. Y de la manera que es atormentado el que cae en manos de sus enemigos, assi es atormentada y assigida el alma que se dexa lleuar de sus apetitos. De lo qual ay figura en aquel fuerte Sanson, que antes lo era tanto, y libre, juez de Israel, que cayendo en poder de sus enemigos, le quitaron la fortaleza, le sacaron los ojos, y le ataron a moler en yna muela, donde affaz le atormentaron y affigieron. Y affi acaece al

alma

Apoc. 18. 7.

alma donde estos enemigos de aperitos vinen, y vencen; que lo primero que haze es enflaquecerla, y cegarla como luego diremos; y luego la afligen y atormentan, atandola a la muela de la concupifcencia ; y los lazos con que està asida fon sus mismos apetitos. Por lo qual aujendo Dios lastima a estos, que con tanto trabajo y tan a costa suya andan a satisfazer la fed, y hambre del apetito en las criaturas, les dize por Isayas:Omnes sitientes venite ad aquas : & qui non habe- Isai.55. 1 tis argentum, properate, emite & comedite: venite, emite absque argento, & abique vila commutatione vinum, & lac. Quare appenditis argentum non in panibus, & laborem vestrum no in faturitate? Audite audientes me: & comedite bonum, & delectabitur incrassitudine anima vestra. Todos los que teneys fed y apetito, venid a las aguas, y todos los que teneys plata de propria voluntad, dad os priessa, comprad de mi y comed; venid y comprad de mi vino y leche, que es paz y dulcura espiritual sin plata de propria voluntad, y sin darme por ello trueque alguno de trabajo, como days por vueltros apetitos. Porque days la plata de vuestra propria voluntad,por lo que no es pan esto es, del Espiritu diuino; y poneys el trabajo de vuestros apetitos en lo que no os puede hartar? Venid oyendome a mi, y comercys el bien q defseays,y deleyrarscha en grossura vuestra alma. Este venir a la groffura, es falir de todos los gustos de criatura, porque la criatura atormenta, y el Espiritu de Dios recrea. Y assi nos llama el por san Mateo, diziendo: Venite ad me omnes Matt. II qui laboratis, & oneratiestis, & ego reficiam vos. Todos los 28. que andays atormentados, afligidos, y cargados con la carga de vuestros cuydados y apetitos, salid dellos, viniendo a mi,y yo os recreare, y hallareys para vuestras almas el delcanso, que os quitan vuestros apetitos, que son pesada carga, como lo dize Dauid : Sicut onus graue grauat & sunt su

dependents out the design of the property

in country of the last of the last and a process of the last and the l

### CAPITVLO VIII do bnot and

De como los apetitos escurecen al alma. Prueualo por comparaciones, y autoridades de la Sagrada Escritura. elefter, que con la contability can a conta luya

O tercero, que hazen en el alma los apetitos, es, que la ciegan y escurecen. Porque affi como los vapores escu recen al ayre, y no dexan luzir al Sol; o como el espejo tomado del paño no puede recebir en si serenamente el bul. to;o como en el agua embuelta en cieno, no se diuisa bien el rostro del que en ella se mira, assi el alma que està tomada de los apetitos, segun el entendimiento està entenebrecida, y no dà lugar para que el, ni el Sol de la razon natural, ni de la sabiduria de Dios sobrenatural la enuistan, è ilustren de claro. Y assi dize el Real Profeta Dauid, hablando a este proposito: Comprehenderunt me iniquitates me a, & non po-P/.39.13 tui, ot viderem. Mis iniquidades me comprehendieron, y no pude tener poder para ver. Y en esso mismo que se escurece segun el entendimiento, se entorpece segun la voluntad, y segun la memoria se enrudece, y desordena en su deuida operacion. Porque como estas potencias en sus operaciones dependen del entendimiento, estando el impedido, claro està que han de estar ellas desordenadas, y turbadas. Y assi dize el Proseta Danid: Anima mea turbata est valde. Mi alma està mucho turbada. Que es tanto como dezir: en sus potencias desordenada. Porque como dezimos, ni el entendimiento tiene capacidad para recebir la ilustracion della sabiduria de Dios:como tampoco la tiene el ayre tenebrofo para recebir la del Sol. Ni la voluntad tiene habilidad para abrasar en si a Dios en puro amor:como rampoco latiene el espejo, que està tomado del baho para representar en si claro el bulto presente. Ni menos la tiene la memoria que ellà escura con las nieblas del apetito, para informarse con ferenidad de la imagen de Dios; como tapoco el agua turbia pacche mostrar ciaro el restro del que se mira en ella.

Ciega

Pfal.6.3.

Ciega tambien, y escurece al apetito el alma: porque el apetito, en quanto apetito, ciego es; porque de suyo no mira razon: que la razon es la que siempre derechamete guia. y encamina al alma en sus operaciones. Y de aqui es, que to das las vezes que el alma fe guia por su aperiro, se ciega: pues es como guiarle el que vè, por el que no vè : lo qual es como fer entrambos ciegos. Y lo que de aqui viene a seguirfe, es puntualmente lo mesmo que dize nuestro Señor por san Mateo: Ceco si ceco ducatum prestet, ambo in foueam Met. 15: cadunt. Si el ciego guia al ciego, ambos caen en la hoya. Po- 14. co le siruen los ojos a la mariposilla, pues que el apetito de la hermofura de la luz la llena encandilada a la hoguera. Y affi podemos dezir, que el que se ceua del apetito, es como pez encandilado, al qual aquella luz antes le sirue de tinieblas, para que no vean los daños que los pescadores le aparejan. Lo qual dà muy bien a entender Dauid, diziendo de los semejantes: Supercecidit ignis, de non viderunt Solem. So- Pf. 57.12 breuinoles el fuego, y no vieron el Sol. Porque el apetito es como el fuego, que calienta con su calor, y encandila con su luz. Y esto haze el apetito en el alma, que enciende la concupiscencia, y encandila al entendimiento, de manera, que no pueda ver su luz. Porque la causa del encandilamiento es, que como ponen otra luz diferente delante de la vista, ceuale la potencia visina en aquella que està entrepuesta,y no vè la otra; y como el apetito se le pone al alma entonces tan cerca, y tan a la vista, tropieça en esta luz primera, y ceuase en ella, y assi no la dexa vet su luz de claro entendimie to, ni la verà hasta que se quite de en medio el encandilamiento del apetito. Por lo qual es harto de llorar la ignorãcia de algunos, que se cargan de desordenadas penitencias, y de otros muchos defordenados exercicios, digo volunta. rios, poniendo en ellos fu confiança, y penfando que folos ellos, sin la mortificacion de sus apetitos en las demas cosas, han de ser suficientes para venir a la vnion de la Sabiduria diuina. Y no es affi, fi con difigencia ellos no procuran negar estos sus apetitos. Los quales si tuniessen cuydado de

poner si quiera la mitad de aquel trabajo en esto, aproue? charian mas en vn mes que por todos los demas exercicios en muchos años: Porque assi como es necessaria a la tierra la labor, para que lleue fruto, y fin ella no lleua fino malas yeruas: affi es necessaria la mortificacion de los apetitos, pa. ra que aya prouecho en el alma. Sin la qual oso dezit, que para yr adelante en perfecion y noticia de Dios,y de fi mis. mo, nunca le aprouecharà mas quanto hiziere, que aprouecha la semilla que se detrama en la tierra no rompida. Y affi no se quitarà la tiniebla y sudeza del alma, hasta que los apetitos se apaguen. Porque son como las cataratas, o como las motas en el ojo, que impiden la vista, hasta que se echen fuera. Y affi echando de ver Dauid la ceguera destos, y quan impedidas tienen fus almas de la claridad de la verdad por sus aperitos, y quanto Dios se enoja con ellos, dize Pl. 57. 10. hablando con estos tales: Priusquam intelligerent spinæ ve-Strærhamnum, sicut viuentes, sic in ira absorbet eos. Esto es, antes que vueftras espinas, que son vueftros apetitos, se endurezcan, y crezcan, haziendose de tiernas espinas espessa cambronera, y estoruando la vista de Dios; como a los vinientes se les corra el hilo de la vida muchas vezes en medio del discurso della, assi los sorberà Dios en su ira, Porque aquellos, cuyos apetitos viuen en el alma, y eftoruan el conocimiento de Dios, los sorberà el en su ira;o en la otra vida con la pena, y purgacion del purgatorio, o en esta con penas y trabajos, que para desasirlos de los apetitos les embia, o por medio de la mortificacion de los mismos apetitos. Para que con esto se quite de en medio de Dios, y de nosotros la luz falsa de apetito, que nos encandilaua, è impedia para no conocerle; y aclarandose la vista del entendimiento, se repare el estrago que los apetitos auian dexado. O si supiessen los hombres, de quanto bien de luz divina los priua esta ceguera, que causan sus apetitos y aficiones, y en quantos males y daños los hazen yr cayendo cada dia, en tanto que no los mortifican? Porque no ay fiarse de buen entendimiento, ni dones que tengan recebidos de Dios;pa-

ra.

ra pensar que siay aficion, o apetito, dexarà de cegar y escurecer, y hazer caer poco a poco en peor. Porque quien dixera, que vn varon tan acabado en fabiduria, y lleno de los 3.Reg.11 dones de Dios, como era Salomon, auia de venir a tata ce. 4. guera, y torpeza de voluntad ; que hiziesse altares a tantos idolos, y los adorasse, siendo ya viejo? Y solo para esto bastò la aficion que tenia a las mugeres, y no tener cuydado de negar a los apetitos, y deleytes de su coraçon. Porq el mismo dize de si en el Eclesiastes: Que no negò a su coraçon lo Eccles.2. que le pidio: Omnia que desiderauerant oculi mei non negaui 10. eis,nic probibui cor meum quin omni voluptate frueretur. Y pu do tanto este arrojarse a sus apetitos, que aunque es verdad que al principio tenia recato: por no auerlos negado, poco a poco le fueron cegando, y escureciendo el entendimieto, hasta venir a apagar aquella gran luz de sabiduria, q Dios le auia dado: de manera, que a la vejez dexò a Dios. Y si en este pudieron tanto, que tenia tanta noticia de la distancia que ay entre el bien y el mal:que no podran contra nuestra rudeza los apetitos no mortificados? Pues como dixo el Se nor al Profera Ionas de los Niniuitas : Qui nesciunt quid sit Iona 4. inter dexteram, & finistram suam. No sabemos lo que ay en- 11. tre la diestra y la finiestra. Porque a cada passo tenemos lo malo por bueno, y lo bueno por malo : y esto es de nuestra cosecha. Pues que serà, si se añade apetito a nuestra natural tinicbla ? sino lo que lamentandose dixo Isayas, hablando con los que aman seguir estos sus apetitos: Palpauimus sicut Isai. 59. cœci parietem, & quasi absque oculis attrectauimus: impegimus 10. meridie quasi in tenebris. Palpado hemos la pared, como si fueramos ciegos, y andunimos atentando como en tinieblas: Y llegò a tanto nuestra ceguera, que en el medio dia atollamos, como si fuera en escuridad. Porque esto tiene lo que està ciego del apetito, que puesto en medio de la ver-

dad, y de lo que conuiene; no lo echa de ver, mas que si estuniera en escuras tinieblas.

### -DODO CAPITVLO IX.

De como los apetitos ensuzian al alma. Prueualo por comparaciones, y autoridades de la zoinsis prisita Sagrada Escritura. Descrituras dolor, y los adoratie, fiendo va vicio! Y fulo para effo baño

L quarto daño que hazen los apetitos al alma, es, que la ensuzian, y manchan segun lo que enseña el Eclesiaflico, diziendo: Qui tetigerit picem, inquinabitur ab ea. El que tocare a la pez ensuziarseha de ella, y entonces toca vno la pez, quando en alguna criatura cumple el apetito de su vo. luntad. En la qual autoridad es de notar, que el sabio compara las criaturas a la pez: porque mas diferencia ay entre la excelencia que puede tener el alma, y todo lo mejor dellas, que ay del claro diamante, o fino oro a la pez. Y affi como el oro, o diamante, si se pusiesse caliente sobre la pez, quedatia della feo, y vntado; por quanto el calor la regalò, y truxo affi el alma en el calor de su apetito, que tiene a alguoa criatura, faca inmundicia, y mancha del en fi. Y mas diferencia ay entre el alma, y las demos criatures corporales, que entre muy claro licor, y vn cieno muy suzio. De donde afficomo se ensuziara el tal licor, si le juntaran con el cieno, de essa misma manera se ensuzia el alma, que se ase a la criatura por aficion, pues en ella se haze su semejante. Y de la manera que pararian los rasgos de tizne a vn rostro muy hermofo, y acabado; deffa misma manera afean, y ensuzian los apetitos desordenados al alma que los tiene; la qual en si es vna hermosissima acabada imagen de Dios. Por lo qual llorando leremias el estrago de fealdad, que estas desordenadas aficiones causan en ella, cuenta primero Thren.4. fu hermosura, y luego su fealdad, diziendo: Cadidiores Nazar ei eius niue, nitidiores lacte, rubicundiores ebore antiquo, saphiro pulcriores. Denigrata est super carbones facies eorum, & non sunt cogniti in eis. Sus cabellos (es a saber del alma) fon mas leuantados en blancura que la nieue, y mas resplãdecientes que la leche, y mas vermejos que el marfil anti-

7.

9110,

guo, y mas hermosos que el casiro. La faz dellos se ha ennegrecido fobre los carbones, y no fon conocidos en las placas. Por los cabellos entendemos aqui los afectos, y peníamientos del alma; los quales compueftos en lo que Dios les ordenò, que es en el mismo; son mas blancos que la nieue, mas claros que la leche, mas rubicundos q el antiguo marfil, y hermolos sobre el cafiro. Por las quales quatro cosas fe entiende toda manera de hermofora, y excelencia de toda criatura corporal, sobre las quales es el alma, y sus operaciones, que son los Nazareos, o cabellos dichos; los quales desordenados, y puestos en lo que Dios no los ordeno, esto es, empleados en las criaturas, dize Ieremias, que su faz que- 8, dos 1 da, y se pone mas negra que los carbones. Que todo este mal, y mas hazen en la hermofura del alma los defordenados apetitos. Tanto, que si huuiessemos de hablar de propo- Cap. I I. fito de la fea, y suzia figura, que pueden poner los apetitos al alma, no hallariamos cosa por llena de telarañas, y sanandijas que estè, ni fealdad a que la pudiessemos comparar. Porque aunque es verdad, que el alma defordenada, quanto a su substancia natural està tan perfeta como Dios. la crio;pero quanto al ser de razon està fea, suzia, y escura, y con todos los males que aqui se van refiriendo y muchos mas. Tanto, que aun solo vn aperito desordenado (como despues diremos) aunque no sea de materia de pecado mor tal, enfuzia y afea al alma, y la indispone, para que no pueda connenir con Dios en perfeta vnion, hasta que del se purifique. Qual serà pues la fealdad de la que del todo està desordenada en sus proprias passiones, y entregada a sus apetitos, y quan alexada estara de la pureza de Dios! No se puede explicar con palabras, ni aun percebirfe con el entendimiento la variedad de inmudicia, que la variedad de apetitos causa en el alma. Porque si se pudiesse dezir, y dar a entender, seria cosa admirable, y tambien de harta compassion, ver como cada apetito, conforme a su calidad è intencion haze fu raya, y affiento de inmundicia y fealdad en el alma, y cada vno de su manera. Porque assi como el alma del justo en

vna sola perfecion que es la rectitud del alma, tiene inumerables dones riquissimos, y muchas virtudes hermosissimas, cada vna graciosa y diserente segun la multitud y diserencia de los asectos amorosos que ha tenido en Dios: assi el alma desordenada, segun la variedad de sus apetitos en las criaturas, tiene en si variedad miserable de inmundicias y baxezas, tal qual en ella la pintan los dichos apetitos. Esta variedad de inmundicias està bien sigurada en Ezequiel; donde se escriue, que mostrò Dios a este Proseta en lo interior del templo pintadas enderredor de las paredes todas las semejanças de sauandijas que arrastran por la tierra, y alli toda la abominación de animales inmundos. Et ingressas vidi, so

Ezech. 8. la abominacion de animales inmundos. Et ingressus vidi, o ecce omnis similitudo reptilium, o animalium abominatio, o viniuersa idola domus Israel depicta erant in pariete in circuitu per totum. Y entonces dixo Dios a Ezequiel: Hijo del hobre, no has visto las abominaciones que haz n estos cada vino en lo secreto de su retrete? Y mandole Dios, que entrasse mas adentro, y veria mayores abominaciones Y dize, que vio alli las mugetes sentadas llorando al dios de los

Num.14. amores Adonis: Et ecce ibi mulieres sedebant plangentes Adonidem. Y mandandole Dios entrar mas adentro, y que veria aun mayores abominaciones; dize, que vio alli veynte y cinco viejos, que tenian bueltas las espaldas contra el templo:

Num.16. Et introduxit me in atrium domus Domini interius: & ecce in ostio templi Domini inter vestibulum & altare quasi viginti quinque viri dorsa habentes contra templum Domini. Las diferencias de sauandijas, y animales inmundos, que estavan pintados en el primer retrete del templo, son pensamientos y concepciones que el entendimiento haze de las cosas baxas de la tierra, y de todas las criaturas; las quales, como son tan contrarias a las sempitetnas, ensuzian el templo del alma; y ella con ellas embaraça su entendimiento, que es el primer aposento del alma. Las mugeres que estavan mas adentro en el segundo aposento llorando al dios Adonis, son los apetitos, que estan en la segunda potencia del alma, que es la voluntad: los quales estan como llorando, en

quan-

quanto codician aquello,a que está aficionada la voluntad; que son las sauandijas ya pintadas en el entendimiento. Y los varones que estauan en el tercer aposento, son las imaginaciones y fantafias de las criaturas, que guarda y rebuelne en si la tercera potencia del alma, que es la memoria. Las quales se dize, que estan bueltas las espaldas contra el templo; porque ya quando segun estas porencias abraço el alma alguna cosa de la tierra acabada y perfetamente, bien se puede dezir, que tiene las espaldas contra el teplo de Dios, que es la recta razon del alma, la qual no admite en si cosa de criatura contra Dios. Y para entender algo deste feo deforden del alma en sus apetitos, baste por aora lo dicho. Por que si hauiessemos de tratar en particular del impedimento que para esta vnion causan en el alma sas imperfeciones, y su variedad, y el que hazen los pecados veniales, que es mucho mayor que el de las imperfeciones, y su mucha variedad, y tambien la fealdad que causan los apetitos de pecado mortal, que es total fealdad del alma, y su mucha variedad, seria nunca acabar. Lo que digo, y haze al caso a nuestro proposito, es, que qualquier apetito, aunque sea de la mas minima imperfecio, escurece, è impide la perfeta vnio del alma con Dios.

### CAPITYLO X.

De como los apetitos entibian y enflaquecen al alma en la virtud. Prueualo por comparaciones, y autoridades de la Sagrada Escritura.

O quinto, en que dañan los apetitos al alma, es, que la entibian, y enflaquecen para que no tenga fuerça para feguir la virtud, y perseuerat en ella. Porque por la misma causa que la fuerça del apetito se reparte, queda menos fuerte, que si estuuiera entero en vna cosa sola; y quanto en mas cosa se reparte, tanto menos es para cada vna dellas. Que por esso dize los Filosofos, que la virtud vnida es mas cosa se para cada vna dellas.

fuerte que ella misma, si se derrama. Y por tanto està clato que si el apetito de la vossitad se derrama en otra cosa sue, ra de la virtud, ha de quedar muy slaco para la virtud. Y asse el alma que tiene la voluntad repartida en menudencias; es como el agua que teniendo por donde se derramar hàzia abaxo, no sube arriba; y assi no es de prouecho. Por lo qual Gen. 49.4 el Patriarca Iacob comparò a su hijo Ruben al agua derra-

mada; porque en cierto pecado auía dado rieda a sus apertitos, diziendo: Esfusus es sieut aqua, non crescas. Detramado estás como agua, no crecerás. Como si dixera: Porque estás derramado como agua seg un los apetitos, no crecerás en virtud. Y assi como el agua caliete, no estando cubierta, sacilmente pierde el calor, y como las especies aromaticas desembueltas vá disminuyedo la fragracia y sucreça de su olor: assi el alma no recogida en un solo asecto de Dios, pierde el calor, y vigor en la virtud. Lo qual enten-

Pf.58.10 diendo bien Dauid, dixo hablando con Dios: Fortitudinem meam ad te custodiam Yo guardarè mi fortaleza para ti. Esto es, recogiendo la fuerça de mis afectos solo a ti. Y enstaquecen la virtud del alma los aperitos, porque son en ella como los virgultos, y renucuos que nacen enderredor del arbol y le lleuan la virtud, para que no lleue tanto seuto. Y

Mat. 24. destas almas dize el Señor: Va auté pragnatibus & nutrientibus in illis diebus. Ay de las que en aquellos dias estuuieren preñadas, y de las que criaren. La qual preñez, y cria
entiende por los apetitos, que sino se atajan, siempre yran
quitando mas virtud al alma, y creceran para mal della como los renueuos, en el arbol. Por lo qual nuestro Señor nos

Luc. 12. aconse ja, diziendo: Sint lumbi vestri præcincii. Tened ceñi-35. dos vuestros lomos, que significan aqui los apetitos. Los quales son tambié como las sanguijuelas, qestan chupando la sangre de las venas: porque assi las llamò el Sabio, dizien-

Prou.30. do: Sanguisugæ duæ sunt filiæ, dicentes: Affer, affer. Sanguijuelas son las hijas, es a saber, los apetitos, tiempre dizen: Dame, dame. Donde està claro, que los apetitos no ponen en el
alma bien ninguno, sino que le quitan el quiene; y no mortifican-

tificandolos, no paran hasta hazer en ella lo que dizen que hazen con su madre los hijuelos de la vinora; que quando van creciendo en el vientre, comen a fu madre, y la matan, quedado ellos vinos a costa della. A si los aperiros no mortificados llegan a tanto, que matan al alma en Dios, y folo lo que en ella viue son ellos, porq ella primero no los mato. Por esto dize el Eclesiastico: Aufer à me ventris concupif- Eccl. 23. 6 centias. Pero aunque no lleguen a esto, es grande lastima cosiderar, qual tienen a la pobre alma los apetitos que viuen en ella; quan desgraciada para consigo milma, quan seca para con los proximos, y quan pesada y perezosa para las co-sas de Dios. Porque no ay mal humor, que tan agrauado y pesado ponga a vn enfermo para caminar, ni tan lleno de hastio para comer; quanto el apetito de criaturas haze al alma pesada y triste para seguir la virtud. Y assi ordinariamete la causa porque muchas almas no tienen diligencia y gana de obrar virtudes, es, porque tienen apetitos y aficiones no puras, ni en Dios nuestro Señor.

#### da transpar, salboot anigway CAPITVLO XI.

Prueua, como es necessario, para llegar a la diuiua vnio, carecer el alma de todos los apetitos, por pequeños que sean.

D'Arece, que ha mucho que el Letor dessea preguntar? Que si es de fuerça para llegar a este alto estado de perfecion, aya de auer precedido mortificacion total en todos los apetitos, chicos y grandes? Y que si bastara mortificar algunos dellos, y dexar otros, alomenos aquellos que parecian de poco momento? Porque parece cofarezia, y muy dificultofa, poder llegar el alma atanta pureza y desoudez, que no tenga voluntad, ni aficion a ninguna cosa. A esto se respode, lo primero, que es verdad, que no todos los apetitos fon tan perjudiciales vnos como otros, ni embaraçan al alma todos en ygual grado (hablo de los voluntarios) porque los apetitos naturales poco, o

Erreling 5

nada impiden al alma para la vnion quando no son consentidos, ni passan de primeros mouimientos. Y llamo naturales y de primeros mouimientos, todos aquellos, en que la voluntad racional antes ni despues tuuo parte. Porque qui. tar estos, y mortificarlos del todo en esta vida, es impossible. Y estos no impiden de manera, que no se pueda llegar a la diuioa vnion, aunque del todo, como digo, no esten mortificados; que bien los puede tener el natural, y estar el alma, segun el Espiritu racional, muy libre dellos. Porque aun acaecera a vezes que estè el alma en alta vnion de quietud en la voluntad, y que actualmente moren estos en la parte sensitiua del hombre, no teniendo en ellos parte la parte superior que està en oracion. Pero todos los demas apetitos voluntarios, aora seã de pecados morrales, que son los mas granes, aora de pecados veniales, que son los menos granes; aora sean solamente de imperfeciones que son los menores, se hin de vaziar, y de todos ha el alma de carecer para venir a esta total vnion, por minimos que sean. Y la razon es, porque el estado desta divina vnion consiste, en tener el alma, segun la voluntad total, transfoamacion en la voluntad de Dios: de manera, que en todo y por rodo su mouimiento sea voluntad solamente de Dios. Que esta es la causa, porque en este estado llamamos estar hecha vna voluntad de dos,esto es, de la mia, y de la de Dios; de manera, que la voluntad de Dios es tambien voluntad del alma, Puessi esta alma quisiesse alguna imperfecion, que no quiere Dios, no estatia hecha voluntad de Dios: pues el alma tenia voluntad de lo que no la tenia Dios. Luego claro està, que para venir el alma a vnirse con Dios por amor y voluntad, ha de carecer primero de todo apetito de voluntades por minimo que sea. Esto es, que aduertida y conocidamente no consienta con la voluntad en imperfecion; y venga a tener poder, y libertad para poderlo hazer en aduirtiendo. Y digo conocidamente, porque sin aduertirlo, o entenderlo, o sin ser en su mano enteramente, bien caerà en imperfeciones y. pecados veniales, y en los apetitos naturales ya dichos. Que deftos

destos tales pecados no tan voluntarios está escrito, que el justo caerà fiete vezes en el dia, y se leuantarà : Septies enim Prou. 24. in die cadet iustus, & resurget. Mas de los apetitos volunta. 16. rios, y enteramente aduertidos, aunque sean de cosas mini. mas, como se ha dicho, qualquiera que no se veça, basta para impedir. Digo no mortificado el tal habito:por que algu nosactos a vezes de difereres colas, aun no hazen tanto por no ser habito determinado. Aunque tambien estos ha de venir a no los auer:porque tambien proceden de habitual imperfecion. Pero algunos habitos de voluntarias imperfeciones,en que nunca acaban de vencerse, no solamête impiden la diuina vnion, pero el vradelante en la perfeció. Estas imperfeciones habituales son como vna costumbre de hablar mucho, vn afimientillo a alguna cosa que nunca acaba de querer vencer, affi como a persona, vestido, libro, celda, tal manera de comida, y otras conversaciones, y gustillos en querer gustar de las cosas, saber, y oyr, y otras semejantes. Qualquiera destas imperfeciones en que tenga elalma asimiento y habito, es tanto daño para poder crecer, è yr adelante en la virtud, que si cavesse cada dia en otras muchas imperfeciones aunque fueffen mayores, que no proceden de ordinaria costumbre de alguna mala propriedad, no le impedirian tanto, quanto tener el alma afimiento a alguna cofa. Porque en tanto que le tuniere, escusado es, que pueda llegar a la perfecion, aunque la cosa sea muy minima. Porque esso me dà que estè vea aue asida a vo hilo delgado, que a vn gruesso; porque aunque sea delgado, asida se estarà a el, en tanto que no le quebrare para volar. Verdad es,que el delgado es mas facil de quebrar ; pero por facil q es, fino lo quiebra, no volarà. Y affi es el alma que tiene afimiento a alguna cola, que por mas virtudes que tenga, no llegarà a la libertad de la divina vnion. Porque el apetito,y asimiento del alma tiene la propriedad, que dizen tiene la Remora con la naue, que con ser vn pez muy pequeño, si acierta a pegarfe a la nane, la tiene tan queda, que no la dexa nauegar. Y affi es lastima ver algunas almas, como vnas ricas NEILLEIN

ricas naos cargadas de riquezas de obras, y exercicios espirituales, virtudes, y mercedes que Dios les haze; y por no tener animo para acabar con algun gustillo, asimiento, o asicion(que todo es vno)nunca pueden llegar al puerto de la vnio perfeta, que no cstaua en mas que en dar vn buen bue. lo, y acabar de quebrar aquel hilo de afimiento, o quitar aquella Remora del apetito. Cierto es mucho de fentir, q aya Dios hecholes quebrar otros cordeles mas gruessos de aficiones de pecados y vanidades; y por no desafirse de vna niñeria, que les dexò Dios que venciessen por amor del, que no es mas que va hilo, dexen de yr adelante, y llegar a tanto bien.Y lo peor es, que por aquel afimiento, no folo no van adelante, sino que en materia de perfecion bueluen atras, perdiendo algo de lo que con tanto trabajo auian ganado. Porque ya se sabe, que en este camino espiritual el no yr adelante venciendo, es boluer atras; y el no yr ganando, es yr perdiendo. Que esso quiso nuestro Señor darnos a enten-Mat. 12. der, quando dixo: El que conmigo no allega, derrama: Qui non congregat mecum, fargit. El que no tiene cuydado de

30.

remediar el vaso por va pequeño resquicio que tenga,basta para que le venga a falir todo el licor que està dentro. Eccl. 9.1. Como el Eclesiastico nos lo enseño, diziendo: Qui spernit

modica, paulatim decidet. El que desprecia las cosas pequenas poco a poco irà cayendo en las grandes. Porque como el mismo dize, de sola vna centella se aumenta el fuego. Y alli vna imperfecion balla para traer orra, y aquellas otras. Y affi cafi nunca fe verà en vna alma, que es negligente en vencer vn apetiro, que no tenga otros muchos, que nacen de la misma flaqueza, è imperfecion que tiene en aquel. Y ya auemos visto muchas personas,a quien Dios hazia merced de lleuar muy adelante en gran desasimiento y libertad; y por folo començar a tomar vo alimientillo de aficion, fo color de bien, de couerfacion y amistad, yrseles por alli vaziando el Espiritu y gusto de Dios, y santa soledad, y caer de la alegria y entereza de los exercicios espirituales, y no parat halla perderlo todo, y esto porque no atajaron aquel prina

principio de gusto, y aperito sensitiuo guardandose en sole-

dad para Dios.

d para Dios. En este camino siempre se ha de caminar para llegar. Lo qual es yr siempre quitando quereres, no sustentandolos : y fino se acaban todos de quitar, no se acaba de llegar. Porque assi como el madero no se transforma en el fuego por vn solo grado de calor que falte en su disposicion; assi no fe transformarà el alma en Dios perfetamente por vna imperfecion que tenga, como despues se dirà en la Noche de la Fè. El alma no tiene mas de vna voluntad, y essa si se emplea,o embaraça en algo,no queda libre,entera, fola, y pura como se requiere para la diuina trasformacion. De lo dicho tenemos figura en el libro de los Juezes, donde se dize: Que Iudi.2.3? vino el Angel a los hijos de Israel, y les dixo: Que porque no auian acabado con aquella gente contraria; fino que antes se auian confederado con algunos dellos, que por esso se los auia de dexar entre ellos por enemigos, para que les fuessen ocasion de cayda y de perdicion : Quamobrem noui delere eos à facie vestra, vt babeatis bostes, & dij corum sint vobis in ruinam. Y justamente haze Dios esto con algunas almas, con las quales, auiendolas el facado del Egypto del mundo, y muertoles los gigantes de sus pecados, y acabado la multitud de sus enemigos, que son las ocasiones que en el mundo tenian; solo porque ellos entraran con mas libertad en esta tierra de Promission de la dinina vnion, viendo. los que toda via trauan amistad, y hazen aliança con la gente menuda de imperfeciones, no acabandolas de mortificar, viuiendo en descuydo, y floxedad; se enoja su Magestad. y los dexa yr cayendo en sus apetitos de mal en peor.

Tambien en el libro de Iosue tenemos figura de lo di- Iosue 6. cho, quando le mandò Dios al tiempo que auia de comen- 21. çar a posseer la tierra de Promission, que en la ciudad de Ierico de tal manera destruyesse quanto en ella ania, que no dexasse cosa en ella vina, desde el hombre hasta la muger, y deside el niño hasta el viejo, y todos los animales; y que de todos los despojos no tomassen, ni codiciassen nada. Para

que entendamos, que para entrar en esta dinina vnion, ha de morir todo lo que vine en el alma poco y mucho, chico y grande; y ella ha de quedar sin codicias de todo ello, y tan desasida, como si ella no suesse para ello, ni ello para ella. Lo qual nos enseña san Pablo escriviendo a los Corintios, diziedo: Hoc itaq; dico fratres, tempus breue est, reliquum est, I. ad Covt & qui habent vxores tanquam no habentes sint, & qui flent tanquam non flentes, & qui emunt, tanquam non possidentes, rin.7.29. & qui vtuntur boc mundo, tanquam non vtantur. Lo que os digo hermanos es, que el tiempo es breue, lo que resta y conuiene, es, que los que tienen mugeres, sean como sino las tuuiest n;y los que lloran por las cosas deste mundo, como fino lloraffen;y los que fe huelgan, como fino fe holgaran; y los que compran, como sino posseyessen; y los que vsan deste mundo, como sino le vsassen. Lo qual dize el Apostol enseñandonos, quan desasida nos conviene tener el alma para yr a Dios. lie carling delayery dependicional

#### CAPITYLO XII.

Responde a la otra pregunta, declarando quales sean los apetitos, que bastan para causar en el alma los daños ya dichos.

Noche del sentido, segun lo mucho que ay que dezir, de los daños que causan los aperitos, no solo en las maneras dichas, sino en otras muchas. Pero para lo que haze a nuestro proposito, lo dicho basta; porque parece queda dado a enteder, como se llama Noche la mortificació dellos, y quanto couenga entrar en esta Noche para yr a Dios. Solo lo que se ofrece antes que tratemos del modo de entrar en ella, para concluyr con esta parte, es vna duda que podria ocurrir al Letor sobre lo dicho. Y es lo primero, si basta qualquier apetito para obrar y causar en el alma ios dos males, positiuo y prinatiuo ya declarados? Lo segundo, si basta

basta qualquier apetico por minimo que sea,y de qualquier especie, a causar todos estos cinco daños juntos ? O si solamēte causan vnos vno, y otros otro, vnos tormēto, y otros cansancio, otros tiniebla?&c. A lo qual respondiendo, digo lo primero, q si hablamos del daño prinatino, que es prinar al alma de Dios, solamete los apetitos voluntarios que son de materia de pecado mortal, pueden, y hazen ello; porque ellos prinan en esta vida al alma de la gracia, y en la otra de la gloria, que es posseer a Dios. A lo segundo digo, que assi estos que son de materia de pecado mortal, como los volutarios de materia de pecado venial, y los que son de materia de imperfecion, cada uno dellos basta para causar en el alma todos esfos daños positivos, los quales, aunque en cierta manera son prinatinos, llamamoslos aqui positiuos, porque responden a la conversion a la criatura, assi como el prinatino responde a la auersion de Dios. Pero ay esta diferēcia, q los apetitos de pecado mortal causan total cegue. ra, tormeto, inmudicia, y flaqueza, &c. Mas los otros de pecado venial,o conocida imperfecion no causan estos males en aquel total y columado grado, pues no priva de la gracia con la qual prinacion anda junta la possession dellos; porque la muerte della es vida dellos. Pero causan algo deltos males, aunque remissamente, segun la tibieza y remission q en el alma causan. De manera, que aquel apetito que mas la entibiare, mas abundantemente causarà tormento, ceguera, y no pureza. Pero es de notar, q auq cada apetito cau sa todos estos males, que aqui llamamos positiuos, vnos ay que principal y derechamente causan vnos, y otros otros, y los demas por el configuiente. Porque aunque es verdad, que va apetito sensual causa todos estos males,pero principal y propriamēte ensuzia alma y cuerpo. Y aunque vn apetito de auaricia tambien los causa todos, principal y derechamente causa aflicion. Y aunque vn apetito de vana gloria ni mas ni menos los causa todos, principal y derechamente causa tinieblas y ceguera. Y auque vn apetito de gula los causa todos, principalmete causa tibieza en la virtud, yaffi y affi de los demas. Y la caufa por qualquier acto de aperi to volutario produze en el alma todos estos efetos juntos; es por la contrariedad que derechamente tiene con los actos de virtud que produzen en el alma los efetos contrarios. Porque affi como vn acto de virtud produze y cria en el alma juntamente fuanidad, paz, y confuclo, luz, lim. pieza, y fortaleza; afsi vn apetito defordenado caufa tormento, fatiga, y canfancio, ceguera, y flaqueza. Las virtudes crece en el exercício de vna, y en su manera los vicios cre. cen en vno, y los efetos dellos en el alma. Y aunque todos estos males no se echan de ver al tiempo que se cumpleel apetito, porque el gusto del entonces no dà lugar, pero des. pues bien se fienten sus malos dexos. Porq el apetito quando se executa, es dulce, y parece bueno, pero despues se siente su amargo eseto : lo qual podra bien juzgar el que se dexa lleuar dellos. Aunque no ignoro, que aya algunos ya tan cicgos, è insensibles, que no lo sienten; porque como no andan en Dios, no echan de ver lo que les impide a Dios.

De los demas apetitos naturales, que no son voluntarios, y de los penfamientos, que no passan de primeros mouimietos, y de otras tetaciones no confentidas no trato aquis porque estos ningun mal de los dichos causan en el alma. Que aunq a la persona por quie passan, le hagan padecer la passion y turbacion q entoces le cansan, q la ensuzian, y ciegan;no es affi, antes ocafionalmete le caufan los prouechos contrarios Porque en tanto que los resiste; gana fortaleza, pureza, luz, y consuelo, y muchos otros bienes. Segun lo

2. ad Co- qual dixo nuestro Señor a san pablo: Virtus in infirmitate vin. 12.9. perficitur. Que la virtud se perficiona enla flaqueza. Mas los voluntarios, todos los dichos, y mas males caufan. Y por esso el principal cuydado que tienen los maestros espirituales, es mortificar luego a sus discipulos de qualquier apeti-

to, haziendolos quedar en vazio de lo que apetecian, por dexarlos libres de tan-900 had to vorge ta miferia. 26 de la consti

Atodos, principal mere cauta ta

#### CAPITVLO XIII.

De la materia y modo que ha de tener el alma para entrar en esta Noche del sentido por Fè.

or amor de leta Chrino : el qual en enavida no iduo Esta aora dar algunos auisos para poder entrar en esta Noche del sentido. Para lo quales de saber, que el alma ordinariamente entra en esta Noche sensitiua en dos maneras. La vna es actina, y la otra es passina. Actina es lo que el alma puede hazer, y haze de su parte para entrar en ella ayudada de la gracia, de la qual trataremos aora en los auifos figuientes. Y passina es, en que el alma no haze nada como de suyo, o por su industria, sino Dios lo obra en ella con mas particulares auxilios, y ella se ha como paciete confintiendo libremente. De la qual diremos en la Noche escura, quando trataremos de los principiantes. Y porque alli con el fauor divino auremos de dar muchos avifos a los tales segun las muchas imperfeciones que suelen tener en este camino, no me alargare aqui en dar muchos. Y tambien por no ser tan proprio deste lugar darlos; pues de presente solo trataremos de las causas porque se llama Noche este transito, y qual sea ella, y quantas sus partes. Pero porque parece quedaua muy corto, y no de tanto prouecho, no dar luego algun remedio, o auiso para exercitar esta Noche de apctitos, he querido poner aqui el modo breue que se sigue; y lo mismo harè al fin de cada yna de essotras dos partes, o causas desta Noche, de que luego, mediã. te el Señor, tengo de tratar. so de elemento se sup ol sold

Fstos auisos que aqui se siguen de vencer los apetitos, auque son breues y pocos, yo entiendo que son tan proucchosos y este como compendios os, de manera, que el que de veras se quisiere exercitar en ellos, no le hasa falta otros ningunos, antes estos los abraçan todos.

Lo primero, trayga vn ordinario chydado y afecto de imitar a Christo en rodas las cosas, conformandose con su vida, la qual dene considerar para saberla imitar, y auerse en todas las cosas como se huniera el.

Lo segundo, para poder bien hazer esto, qualquier gus. to que se le ofreciere a los sentidos, como no sea puramente para gloria y honra de Dios, renunciele, y quedese vazio del por amor de Iesu Christo : el qual en esta vida no tuuo orro gusto,ni le quiso, que hazer la voluntad de su Padre,lo qual llamana el su comida y manjar. Pongo exemplo. Si se le ofreciere gusto en oyr cosas que no importan para el sernicio de Dios, ni las quiera gustar, ni las quiera oyr. Y si le diere gusto mirar cosas q no le lleue mas a Dios, ni quiera el gusto,ni mirar las tales cosas. Y sien hablar,o en otra qualquier cosa se le ofreciere, haga lo mesmo. Y en todos los sentidos ni mas ni menos, en quato lo pudiere escusar buenamente; porque sino pudiere, basta que no quiera gustar dello, aunque estas cosas passen por el. Y desta manera ha de procurar dexar luego mortificados y vazios de aquel guíto a los sentidos, como a escuras. Y con este cuydado en breue aprouecharà mucho.

Y para mortificar y apaziguar las quatro passiones naturales, que son Gozo, Esperança, Temor, y Dolor, de cuya concordia y pacificacion salen estos, y los demas bienes, es total remedio lo que se sigue, y de gran merecimiento, y

causa de grandes virtudes.

Procure siempre inclinarse, no a lo mas facil, sino a lo mas dificultoso.

No a lo mas sabroso, sino a lo mas desabrido.

No a lo mas gustoso, sino a lo que no da gusto.

No a lo que es consuelo, sino antes al desconsuelo.

No a lo que es descanso, sino a lo trabajoso.

No a lo mas, sino a lo menos.

No a lo mas alto y precioso, sino a lo mas baxo y despre-

No a lo que es querer algo, sino a no querer nada. No a andar buscando lo mejor de las cosas; sino lo peor, y dessear entrar en toda desnudez y vazio y pobreza por Chri

sto, de todo quanto ay en el mundo. Y estas obras conuiene

las

las abrace de coraçon, y procure allanar lavolútad en ellas. Porque si de coraçon las obra, muy en breue vendra a hallar en ellas gran deleyte y confolacion, obrando ordenada y discretamente.

Lo que està dicho, bien exercitado basta para entrar en la Noche Sensitiua. Pero para mayor abundancia diremos otra manera de exercicio, que enseña a mortificar de veras el apetito de la honra, de que se originan otros muchos.

Lo primero, procurarà obrar en su desprecio, y dessearà

que los otros lo hagan.

Lo segundo, procurarà hablar en su desprecio, y procurarà que los otros lo hagan. Lo tercero, procurarà pensar baxamente de si en su des-

precio, y desfearà que los demas lo hagan.

En conclusion, destos auisos y reglas couiene poner aqui aquellos versos, que se escriuen en la figura del monte, los quales son dotrina para subir a el, que es lo alto de la vnion. Porque aunque es verdad, que su sentencia habla tambien de lo espiritual, è interior; tambien habla del espiritu de imperfecion segun lo sensible y exterior, como se puede ver en los dos caminos que estan en los lados de la senda de perfecion. Y assi segun esse sentido los entenderemos aqui; conviene a saber, segun lo sensible : los quales despues en la segunda parte desta Noche se han de entéder segun lo espiritual.

Dize pues affi. I Para gustarle todo, 5 Para venir a lo q no gustas no quieras tener gusto en nada. has de yr por donde no gustas. 2 Para venir a saberlo todo, 6 Para venir a lo que no sabes, no quieras saber algo en nada. bas de yr por donde no sabes. 7 Para venir a lo q no possees, 3 Para venir a posserlo todo, no quieras posseerlo algo e nada. has de yr por donde no possees. 8 Para venir a lo que no eres, 4 Para venir a serlo todo, bas de yr por donde no eres. no quieras ser algo en nada.

# Subida del Monte Carmelo,

## Modo para no impedir al todo.

1 Quando reparas en algo, 3 T quado lovegas todo a tener de xas de arrojarte al todo. bas de tenerlo sin nada grer. 2 Porque para venir del todo al 4 Porque si quieres tener algo todo, has de negarte del todo en todo, no tienes puro en Dios

en todo. Tu de la la tuteforo.

50

En esta desnudez halla el espiritu su quietud y descanso, porq no codiciando nada, nada le fatiga hàzia arriba, y nada le oprime hàzia abaxo, porque està en el centro de su humildad; pues que quando algo codicia, en esso mesmo se fatiga.

### CAPITV LO XIIII.

En que se declara el segundo verso de la sobredicha Cancoin.

## Con ansias en amores inflamada.

A que auemos declarado el primer verso desta Cancion, que trata de la Noche sensitiua, dando a entender, que trata de la Noche sensitiua, dando a entender, que se esta del sentido, y porque se la mache; y tambien auiendo dado el orden y modo que se ha de tener para entrar en ella actiuamente, siguese aora por su orden tratar delas propriedades y estetos della, que son admirables, los quales se contienen en los siguientes versos de la dicha Cancion, que apuntare breuemente, como en el Prologo lo prometi, y passare luego al segundo libro, que trata de la otra parte desta Noche que es la espititual.

Dize pues el alma: Con ansias en amores instamada, passò y salio en esta Noche escura del sentido a la vnion del amado. Porque para vencer todos los apetitos, y negar los gustos de todas las cosas, con cuyo amor y asicion se suele instamar la voluntad para gozar dellas, era menester otra instamar la voluntad para gozar dellas, era menester otra instamación

flamacion mayor de otro mejor amor, que es el de su esposo, para que teniendo su gusto y suerça en el, huniesse valor
y constancia para desechar facilmente, y negar rodos los
otros. Y no solamete era menester, para vencer la fuerça de
los apetitos sensitiuos, tener amor de su esposo, sino estar inflamada de amor, y con ansias. Porque acaece, y assi es, que
la sensualidad có tatas ansias de apetito es mouida, y atrayda a las cosas sensitiuas, que si la parte espiritual no està
instamada con otras ansias mayores de lo que es espiritual,
no podra vencer el yugo natural y sensible; ni entrar en esta Noche del sentido, ni tendra animo para quedarse a escuras de todas las cosas, priuandose del apetito de todas
ellas.

Y como, y de quantas maneras sean estas ansias de amor, que las almas tienen a los principios deste camino de vnion, y las diligecias è inuenciones que hazen para salir de su ca-sa, que es la propria voluntad en la Noche de la mortificació de sus sentidos, y quan faciles y aun dulces les hazen parecer estas ansias del esposo, los trabajos y peligros desta Noche, ni es deste lugar, ni se puede dezir. Porque es mejor para tener lo y considerar lo, que para escrinir lo, y assi passa, temos a declarar los demas versos en el siguiete Capitulo.

#### CAPITVLO XV.

En que declara los demas versos de la dicha Cancion.

O dichosa ventura r Sali sin ser notada Estando ya mi casa sossegada.

Oma por metafora el misero estado del cautiuerio, del qual el que se libra, lo tiene por Dichosa ventura, sin

que se lo impida alguno de los prisioneros. Porque el alma, despues del pecado original, verdaderamente està como cautiua en este cuerpo mortal, sugeta a las passiones y apetitos naturales. Del cerco y sugecion de los quales tiene ella por Dichosa ventura, auer salido sin ser notada. Esto es, sin ser impedida de ninguno dellos, ni comprehendida. Porque para esto la aprouecho el salir en la Noche escura, que es en la privacion de todos los gustos, y mortificacion de todos los apetitos, como auemos dicho. Y esto Estando ya su casa sos sertitos, como auemos dicho. Y esto Estando ya su casa sos sertitos, como auemos dicho. Y esto Estando ya su casa sos sertitos, como auemos dicho. Y esto Estando ya su casa sos sertitos, como auemos dicho. Porque hasta que es la casa de todos los apetitos, sos sertitos el codos ellos. Porque hasta que los apetitos se adormezcan por la mortificacion en la sensitualidad, y la mesma sensualidad este ya mortificada destinalidad, y la mesma sensualidad este ya mortificada destinalidad, y la mesma sensualidad este ya mortificada destinalidad, y la mesma sensualidad este ya mortificada destinalidad.

llos, de manera que no sea ya contraria al espiritu, no fale el alma a la verdadera libertad para go-

-and consider and consider and

# Fin del Libro Primero.

green effer anties del effecto , los reabajos y peligros delta.





# LIBRO SEGVNDO,

### DE LA SVBIDA DEL Monte Carmelo.

Trata del medio proximo para llegar a la vnion con Dios que es la Fè, y la segunda Noche del espiritu, contenida en la segunda Cancion.

#### CANCION SEGVNDA.

A escuras, y segura
Por la secreta escala disfraçada,
O dichosa ventura!
A escuras y en zelada,
Estando ya mi casa sossegada.

Cap. 1. En que se declara esta Cancion.



N esta segunda Cancion canta el alma la dichosa ventura que tuuo, en desnudar el espiritu de todas las imperfeciones espirituales, y aperitos de propriedad en lo espiritual. Lo qual le sue muy mayor vetura, por la mayor discultad que ay en sossegar esta casa de la parte espiritual, y

poder entrar en esta escuridad interior, que es la espiritual desnudez de todas las cosas, assi sensuales como espirituales, solo estribando en viua Fè ( que desta voy habiando de ordinario, porque trato con personas que caminan a la per-

fection)

fecion) y subiedo por ella a Dios. Que por esso la llama aqui Escala y Secreta: porque todos los grados y articulos que ella tiene son secretos y escondidos a todo sentido y entendimiento.Y assi se queda ella a escuras de toda lumbre natural de sentido y entendimiento, saliendo de todo limite natural y racional, para subir por esta diuina Escala de la Fè, que escala y penetra hasta lo profundo de Dios. Por lo qual dize, que yua Disfraçada, porque lleuaua el trage y termino natural mudado en dinino, subiendo por Fè. Y assi era cansa este disfraz de no ser conocida, ni tenida de lo temporal, ni de lo racional, ni del demonio. Porque ninguna destas cosas la puede danar mientras camina en esta viua Fè. Y no solo esso sino que va el alma ran escondida, encubierta, y agena de todos los engaños del demonio, que verdaderamente camina (como rambien aqui dize) A escuras y en zelada, es a saber, para el demonio, al qual la luz de la Fè le es mas que tinieblas. Y assi el alma que por ella camina, podemos dezir, que en zelada y encubierra al demonio camina, como adelante se dira mas claro. Por esso dize, que salio A escuras y segura. Porque el que tal ventura tiene, que pucde caminar por la escuridad de la Fè, tomandola por guia, saliendo el de todas las fantasias naturales y razones espirituales, camina muy al seguro. Y assi dize, que rambien salio por esta Noche espiritual: Estando ya su casa sossegada,es a saber, la parte racional y espiritual. De la qual quando el alma llega a la vnion de Dios, tiene sossegadas sus potencias naturales, y los impetus y ansias sensibles en la parte espiritual. Que por esso no dize, que salio aqui con ansias, como en la primera Noche del sentido. Porque para yr en la Noche del sentido, y desnudarse de lo sensible, eran menester ansias de amor sensible para acabar de salir. Pero para acabar de sossegar la casa del espiritu; solo se requiere afirmacion de las potencias, y de todos los gustos y apetitos espirituales en pura Fè. Lo qual hecho, se junta el alma con el amado en vna vnion de senzillez, y pureza, amor, y semeordinario, porque crato con perionas que caminan a .agnaj

Y es de saber, que la primera Cancion, hablando de la parte sensitiua, dize, que salio en Noche escura : y aqui hablando de la espiritual, dize, que salio A escuras, por ser mayor la tiniebla de la parte espiritual; assi como la escuridad es mayor tiniebla que la de la Noche, porque por escura que vna Noche sea, toda via se vè algo, pero en la escuridad no se vè nada. Y assi en la Noche del sentido toda via queda alguna luz; porque queda el entendimiento y razon que no se ciega. Pero esta Noche espiritual, que es la Fè, todo lo priua assi en entendimiento como en sentido. Y por esso dize el alma en esta, que yua A escuras y segura, lo qual no dixo en la otra. Porque quando menos el alma obra con habilidad propria, va mas segura, pues va mas en la Fè. Y esto fe irà bien declarando por extenso en este libro, en el qual pido al deuoto Letor atencion beneuola; porque en el se han de dezir cosas bien importantes para el verdadero espiritu.Y auque ellas son algo escuras, de tal manera se abre camino de vnas para otras, que entiendo, se entenderà muy bien.

## CAPITYLO II.

En que se comiença a tratar de la segunda parte, o causa desta Noche, que es la Fè. Prueua por dos razones,que es mas escura que la primera, y que la tercera.

Siguese aora tratar de la segunda parte desta Noche que Ses la Fè. La qual es el admirable medio que deziamos para yr al termino que es Dios. El qual deziamos, que eta tambien para el alma naturalmente tercera causa, o parte desta Noche. Porque la Fè, que es el medio, es comparada a la media Noche. Y assi podemos dezir, que para el alma es mas escura que la primera, y en cierta manera que la tercera, porque la primera, que es la del sentido, es comparada a la prima Noche, que es quando cessa la vista de todo obje-

to sensible, y no està tan remota de la luz, como la media noche. Y la tercera parte, que es el (ante lucem) que es lo que està ya proximo a la luz del dia, no es tan escura como la media noche, pues ya està inmediata a la ilustració, è infor. macion de la claridad del dia, y esta es comparada a Dios. Porque aunque es verdad, que Dios es para el a ma tan efcura Noche como la Fè, hablando naturalmente; pero por. que acabadas ya estas tres parces de Noche, que para el alma lo son naturalmente, Dios la va ilustrando sobrenatu. ralmente con el rayo de su dinina luz, y con modo mas alto, superior, y experimentado, lo qual es el principio de la perfeta vnion, que se sigue passada la tercera Noche, y assi se puede dezir, que es menos escura. Es tambien mas escura que la primera; porque esta pertenece a la parte inferior del hombre, que es la fensitiua, y por consiguiente mas exterior: y esta segunda de la Fè pertenece a la parte superior del hombre, que es la racional, y por configuiente mas interior y escura; porque la prina de la luz racional, o por mejor dezir, la ciega; y assi es bien comparada a la media noche, que es lo mas adentro, y mas escuro della,

Pues esta segunda parte de Fè auemos aora de prouar como es Noche para el espiritu, assi como la primera lo es para el sentido. Y luego tambien diremos los contrarios que tiene, y como se ha de disponer el alma activamente para entrar en ella. Porque de lo passiuo, que es lo que Dios haze en ella para meterla en ella, diremos en su lugar, que en-

tiendo serà en el tercero libro.

### CAPITVLO III.

De como la Fè es Noche efcura para el alma. Prueualo por razones y autoridades de la Sagrada Efcritura.

A Fè dizen los Teologos, que es vn habito del alma cierto y escuro. Y la razon de ser habito escuro, es, porque

que haze creer verdades reueladas por el milmo Dios, las quales son sobre toda luz natural, y exceden todo humano entendimiento. De aqui es, que para el alma esta excessiva luz, que fe le da de Fè, es escura tiniebla, porque lo mas priua, y vence a lo menos; affi como la luz del Sol priua otras qualesquiera luzes, demanera, que no parezcan luzes quando ella luze, y vence nuestra potencia visina. Assi que antes la ciega y prina de la vista que se le da, por quanto su luz es muy desproporcionada y excessiua a la potencia visiua. Assi la luz dela Fè por su gra excesso, y por el modo q tiene Dios en comunicarla, excede la de nuestro entendimiero, la qual solo se estiende de suyo a la ciencia natural; aunque tiene potencia obediencial para lo sobrenatural, quando nuestro Señor la quisiere poner en acto sobrenatural. De dode ninguna cosa de suyo puede saber, sino por via natural, que co. miença por los sentidos, para lo qual ha de tener las fantas. mas y fentidos de los objeros en si,o en sus semejanças, y de otra manera no; porque, como dizen los Filosofos: Ab obie-Eto, & potetia paritur notitia. Del objeto presente, y de la po tencia nace en el alma la noticia. De dode si a vno le dixesfen cosas que el nunca alcançò a conocer, ni jamas vio semejança dellas, en ninguna manera le quedaria mas luz dellas, que sino se las huuiera dicho. Pongo exemplo: Si a vno le dixessen, que en cierta Isla ay vn animal que el nuca vio, sino le dizen alguna semejança de aquel animal que el aya visto en otros; no le quedarà mas noticia ni figura de aquel animal que antes, aunque mas le esten diziendo del. Y por otro exemplo mas claro se entendera mejor. Si a vno que nacio ciego, el qual no vio color alguno, le estuuiessen diziendo, como es el color blanco, o el amarillo; aunque mas le dixessen, no entenderia mas assi que assi, porque nunca vio los tales colores, ni sus semejanças, para poder juzgar dellos; solamente le quedaria el nombre dellos, porque aquello pudo percebir por el oydo, mas la forma y figura no, porque nunca la vio. A este modo (aunque no semejante en todo ) es la Fè para con el alma, que nos dize

16.

21.

ze cosas que nunca vimos, ni entendimos antes en si, ni en semejanças suyas, que sin reuelacion nos pudieran lleuar a su conocimiento. Y assi dellas no tenemos luz de ciencia natural; pues a ningun sentido es proporcionado lo que nos dize; pero fabemoslo por el oydo, creyendo lo que nos enseña, sujetando y cegando nuestra luz natural. Porque como dize san Pablo, Ergo fides ex auditu. Rom. 10. auditus verò per verbum Christi. La Fè no es ciencia que entra por ningun sentido, sino solo es consentimiento del al. ma de lo que entra por el oydo. Y aun la Fè excede mucho mas de lo que dan a entender los exemplos dichos. Porque no solamente no haze euidencia, o ciencia, sino (como auemos dicho) excede y sobrepuja otras qualesquier noticias, y ciencia, para que puedan bien juzgar della en perfeta cotemplacion. Otras ciencias con la luz del entendimiento se alcançan; mas esta de la Fè sin la luz del entendimiento se alcança, negadola por la Fè; y con la luz propria se pierde, Ifai.7. 9. fino se escurece. Por lo qual dixo Isayas: Si non credideritis, non intelligetis. Sino creyeredes, no entendereys. Luego claro està, que la Fè es Noche escura para el alma, y desta manera la dà luz; y quanto mas la escurece, tanta mas luz la da de si. Porque cegado da luz, segun el dicho de Isayas: Sino creycredes, efto es, os cegaredes, no entendereys, efto es, no tendreys luz y conocimiento leuantado y sobrenatural, Y assi se figura la Fe por aquella nube, q diuidia a los hijos de Israel, y a los Egypcios al punto de entrar en el mar Bermejo, de quien dize la fagrada Efcritura: Erat nubes tenebro-Exod. 14 sa, & illuminans noctem. Que era nube tenebrosa, y alubradora de la noche. Admirable cosa es, que siendo tenebrosa alumbrasse la noche, para dar a entender, que la Fè que es nube escura y tenebrosa para el alma (la qual es tambien Noche, pues en presencia de la Fè, de su luz natural queda priuada y ciega ) con su tinichla alumbra y dà luz a la tinicbla del alma, para que assi fuesse semejante el maestro al dicipulo. Porque el hombre que està en tiniebla no

podia conuenientemente ser alumbrado, sino por otra ti-

nicblas

niebla, segun nos lo enseña el Psalmista, diziendo: El dia rebossa y respira palabra al dia, y la Noche muestra ciencia a la Noche. Dies diei erustat verbum, o nox nocti indicat scië- Psal. 18. tiam: Esto es, el dia que es Dios en la bienauenturança, don- 13. de ya es de dia a los bienaueturados Angeles, y almas, que va son dia les comunica y descubre su diuina palabra, que es su hijo, para que le sepan y le gozen. Y la noche, que es la Fè en la Iglesia militante, donde aun es de Noche, muestra ciencia a la Iglesia, y por el consiguiente a qualquier alma, la qual es Noche; pues aun no goza de la clara sabiduria beatifica, y en presencia de la Fè està ciega de su luz natural. De manera, que lo que de aqui se ha de sacar, es que la Fè, que es Noche escura, dà luz al alma que està a escuras, v se verifica lo que tambien dize Dauid en otro Psalmo: Et Pf. 138? nox illuminatio mea in delicijs meis. La Noche serà mi ilumi- 11. nacion en mis delevtes. Lo qual es tanto como dezir: En los deleytes de mi pura contemplacion y vnion con Dios la Noche de la Fè serà mi guia. Dando a entender, que el alma ha de estar en tiniebla para tener luz, y poder andar este camino.

#### CAPITVLO IIII.

Trata en general, como tambien el alma ha de estar a escuras en quanto es de su parte, para ser bien guiada por la Fè a suma contemplacion.

Reo se va algo dando a entender, como la Fè es escura Noche para el alma, y como tambien el alma ha de ser escura, o estar escura de su luz natural, para que se dexe guiar de la Fè a este termino alto de vnion. Pero para que el alma sepa hazer esso, conuendra aora yr declarando esta escuridad, que ha de tener, algo mas menudamente, para entrar en este abismo de la Fè. Y assi en este capitulo hablarè en general della; y adelante con el fauor diuino, yrè diziendo mas en particular el modo que se ha de tener para

no

no errar en ella, ni impedir a tal guia. Digo pues, que el alma para auerse de guiar bien por la Fè a este estado, no solo se ha de quedar a elcuras segun aquella parte que tiene res peto a las criaturas y a lo temporai, que es la fensitiua è in. ferior (de que ya diximos) sino que tambien se ha de cegar. y escurecer segun la parte que tiene respeto a Dios; y a lo espititual, que es la racional, y superior, de que aora trata. mos. Porque para venir a llegar vna alma a la transforma. cion sobrenatural, claro està, que ha de escurecerse y tras. ponerse a todo lo que conuiene a su natural, que es sensiti. no y racional. Porque sobrenatural esto quiere dezir ; que sube sobre lo natural; luego el natural abaxo se queda. Que como esta transformacion y vnion no puede caer en senti. do ni habilidad humana, ha de vaziarle perfeta y voluntariamente de todo lo que puede caber en ella, de aficion digo, y voluntad en quanto es de su parte; porq a Dios quien le quitarà, que no haga lo que el quisiere en el alma resignada, desnuda, y aniquilada? Pero de todo se ha de vaziar; de manera que aunque mas cosas sobrenaturales vava teniendo, siempre se ha de quedar como desnuda dellas, y a escuras como el ciego, arrimandose a la Fè escura, y tomandola por luz y guia; no arrimandose a cosa de las que entiende, gusta, siente, ni imagina. Porque todo aquello es tiniebla qua hara errar, o detener, y la Fè es sobre todo aquel enteder gustar y sentir. Y si en esto no se ciega, quedandose a escuras dello totalmente, no viene a lo que es mas, que es lo que señala la Fè. El ciego sino es bien ciego, no se dexa bien guiar del moço de ciego, sino que por vn poco que vè, piesa que por qualquier parte es mejor yr, porque no vè otra mejor, y assi puede hazer errar al que le guia, porque obra, como si viesse, y puede mandar mas que su moço. Y assi el alma si estriba en algun saber suyo, gustar, o sentir, como quiera que todo esto, aunque mas sea, sea muy poco y dissimil de lo que es Dios, para yr por este camino, facilmente yerra,o se detiene, por no se quedar bien ciega en Fè, que es fu verdadera guia. Porque esso quiso tambien dezir S.Pablo,

blo, quando dixo: Credere enim oportet accedentem ad Deum, quia est. Quiere dezir, al que se ha de yr allegando y vniendo a Dios, convienele que crea su ser como si dixera, el que fe ha de venir a juntar en voa vnion con Dios, no ha de ve entendiendo, ni arrimandose al gusto, sentido, o imaginacion; sino creyendo la perfecion del diuino ser, que no cae en entendimiento, apetito, ni imaginacion, ni otro algun fentido, nien esta vida se puede saber como es;antes en ella, en lo mas alto que se puede sentir, entender, y gustar de Dios, dista infinitamente de lo que el es,y del posserle puramente. Y assi dixo Isayas: Oculus non vidit, Deus absque te, Isai. 64. que preparasti expectantibus te. Y san Pablo: Oculus non vi- 4. dit,nec auris audiuit,nec in cor hominis ascendit, que præpa- 1.Cort2.9 rauit Deus ijs, qui diligunt illum. Que lo que Dios tiene aparejado paralos que le aman, ni ojo jamas lo vio, ni oydo lo oyò, ni cayò en coraçon, ni pensamiento de hombre. Pues como quiera que el alma pretenda vnirse por gracia perfetamente en esta vida con aquello que por gloria ha de estar vnida en la otra; lo qual, como aqui dize san Pablo, no vio ojo,ni oyò oydo,ni cayò en coraçon de hombre en carne; claro està, que para venir a vnirse en esta vida con ello por gracia y amor perfetamente, ha de fer a escuras de todo quanto puede entrar por el ojo, y se puede recebir con el oydo, è imaginar con la fantafia, y comprehender con el coraçon, que aqui fignifica el alma. Y affi grandemente se estorua el alma para venir a este alto estado de vnion, quando se ase a algun entender, sentir, o imaginar, o parecer,o voluntad,o modo suyo,o qualquiera otra cosa propria,no sabiendose desasir y desnudar de todo ello. Porque como dezimos; a lo que va, es sobre todo esso, aunque sea lo que mas puede saber y gustar; y assi sobre todo se ha de passar el no saber. Por tanto en este camino, el dexar su camino, es entrar en camino, o por mejor dezir, passar al termino,y dexar su modo, es entrar en lo que no tiene modo, que es Dios. Porque el alma que a este estado llega, ya no tiene mo dos ni maneras, ni se ase, ni puede asir a ellos. Digo modos

de entender, ni de gustar, ni de sentir, aunque en si encierre todos los modos;al modo del que no tiene nada, que lo tiene todo. Porque teniendo animo de passar de su limitado natural interior y exteriormente : entra sin limite en lo sobrenatural, que no tiene modo alguno, teniendo con eminencia todos los modos. De donde el venir aqui, es salir de alli, saliendo de si muy lexos, de esso baxò para esto del todo alto. Por tanto trasponiendose a todo lo que espiritual, y temporalmente puede saber y entender, ha de dessear el alma con todo desseo venir a aquello que en esta vida no puede saber, ni caer en su coraçon. Y dexando atras todo lo que espiritual y sensualmente gusta y siente y puede gustar y sentir en esta vida; ha de dessear con todo desseo venir a aquello que excede todo sentimiento y gusto. Y para quedar libre, y vazia para ello, en ninguna manera ha de hazer presa en quanto recibiere en su alma espiritual, o sensitiuamente (como luego diremos, quando trataremos esto en particular) teniendolo todo por mucho menos. Por quanto mas pienfa, que es aquello que entiende, gusta, è imagina; y quanto mas lo estima, aora sea espiritual, aora no, tana to mas quita del supremo bien, y mas se retarda de yr a el; y quanto menos piela, que es todo lo que puede tener, por mas que ello sea, respeto del sumo bien, tanto mas pone en el, y le estima; y por el configuiente tanto mas se llega a el. Y desta manera a escuras grandemente se acerca el alma a la vnion por medio de la Fè, que tambien es escura, y con todo la dà admirable luz la misma Fè. Cierto, que si el alma quissesse ver, mas presto se escureceria cerca de Dios, que el que abre los ojosa mirar el gran resplandor en el Sol. Por tanto en este camino, cegandose en sus potencias, ha de ver luz, segun lo que nuestro Saluador dize en el Euagelio desta manera:In iudicium veni in hunc mundum, vt qui non vident, videant, & qui vident caci fiant. Esto es, yo he venido a este mundo para juyzio, de manera, que los que no ven, vean,y los que ven, se hagan ciegos; lo qual assi como suena, se ha de entender acerca deste camino espiritual, que el alma

alma que estuniere a escuras, y se cegare en todas sus luzes proprias y naturales, vera fobrenaturalmente; y la que a alguna luz suya se quisiere arrimar, tanto mas se cegarà, y se derendrà en el camino de la vnion. Y para que procedamos menos confusamente, pareceme serà necessario dar a entender en el figuiente capitulo, que cosa sea esta que llamamos vnion del alma con Dios; porque entedido esto se darà mucha luz para lo que yremos diziendo de aqui adelante;y assi me parece que viene bien aqui el tratar della como en su proprio lugar. Porque aunque se corta el hilo de lo que vamos tratando, no es fuera de proposito, pues seruira para dar luz en lo mesmo que se va tratando; y assi seruira el capitulo infrascrito como de parentesis, pues luego aucmos de boluer a tratar en particular de las tres potencias del alma, respeto de las tres virtudes Teologales, acerca desta segunda Noche espiritual.

### CAPITVLO V.

En que declara, que cofa fea vnion del alma con Dios.

Pone vna comparacion.

Or lo que atras queda dicho, en alguna maneta se podra entender, que lo que aqui entendemos por vnion del alma con Dios, y por esso se entendera aqui mejor lo que dixeremos della. Y no es agora nuestro intento declarar en particular, qual sea la vnion del Entendimiento, y qual sea la de la Voluntad, y qual tambien la de la Memoria; y qual la transcunte, y qual la permanente en las dichas potencias, y qual tambien la total, que desso yremos tratando adelante; y muy mejor se darà a entender en sus lugares, quando yendo tratando de la misma materia, tengamos el exemplo viuo junto con el entendimieto presente, y alli se entenderà y norarà cada cosa, y se juzgarà mejor della. Aora solo trato desta vnion total y permanente segui la sustancia del alma y sus potencias, en quanto al habito de vnion, porque en quanto al acto, despues diremos, mediante

diante el fauor diuino, como no tenemos, ni puede auer vnion permanente en esta vida en las potencias, sino transeunte.

Para entender pues qual sea esta vnion de que vamos tratando, es de saber, que Dios en qualquiera alma, auque sea en la del mayor pecador del mundo, mora, y affiste fustan. cialmente. Y esta manera de vnion, o presencia, (que la podemos llamar de orden natural) siempre la ay entre Dios y todas las criaturas, segun la qual les està conservando el ser que tienen ; de manera, que si dellas en este modo faltasse, luego se aniquilarian, y dexarian de ser. Y assi quando hablarenzos de la vnion del alma con Dios, no hablamos desta presencia sustancial de Dios, que siempre ay en rodas las criaturas, fino de la vnion y transformacion del alma con Dios por amor, que solo se haze quando viene à auer semejança de amor ; y por tanto esta se llamarà vnion de semejança, affi como aquella vnion effencial, o sustancial y aquella natural, esta sobrenatural; la qual es quando las dos voluntades, conviene a saber, la del alma y la de Dios estan en vno conformes, no aujendo en la vna cosa que repugne a la orra. Y assi quando el alma quitare de si totalmente lo que repugna, y no conforma con la voluntad diuina, quedarà transformada en Dios por amor. Esto no solo se entiende lo que repugna segun el acto, sino tambien fegun el habiro; de manera, que no folo los actos voluntarios de imperfecion le han de faltar, mas tabien los habitos. Y porq toda criatura, y todas las acciones y habilidades della no llegan a lo que es Dios, por esso se ha de desnudar el alma de toda criatura, acciones y habilidades suyas; couniene a saber, de su entender, gustar y sentir, para que echando todo lo que es dissimil y desconforme a Dios, venga a recebir semejança de Dios, no quedando en ella cosa que no sea voluntad de Dios, y assi se transforme en el. De donde, aunque es verdad, que como hemos dicho, està Dios siepre en el alma, dandola y conseruadola el ser natural della con su presencia, no empero siempre la comunica el sobrena. tural.

tural. Porque este no se comunica sino por amor y gracia, en la qual no todas lasalmas estan, y las que estan no en ygual grado; porque vnas esta en mas, otras en menos grado de amor. De donde aquella alma se comunica a Dios mas. que mas anetajada està en amor; lo qual es tener mas conforme su voluntad con la de Dios; y la que totalmête le tiene conforme y semejante, totalmente està vnida y transformada en Dios sobrenaturalmente. Por lo qual, segun ya queda dado a entender, quanto vna alma està mas vestida de criatura y habilidad della, segun el afecto y habito, tanto menos disposicion tiene para la tal vnion; pues no dà total lugar a Dios para que la transforme en lo sobrenatural. De manera, que el alma ha menester desnudarse destas contrariedades y de semejanças naturales, para que Dios que se le està comunicando naturalmete por naturaleza, se le comunique sobrenaturalmente por gracia. Y esto es lo que quiso dar a entender san Iuan, quando dixo : Qui non ex sanguinibus, neque ex voluntate carnis, neque ex voluntate viri, sed ex Deo nati sunt. Como si dixera, dio poder, para que puedan ser hijos de Dios, esto es, se puedan trasformar en Dios, folamente a aquellos que no de las sangres, esto es, no de las complexiones y composiciones naturales son nacidos, ni tampoco de la voluntad de la carne, esto es, del aluedrio de la habilidad y capacidad natural, ni menos de la voluntad del varon; en lo qual se incluye todo modo y manera de arbitrar y comprehender con el entendimiento, no dio poder a ninguno destos para poder ser hijos de Dios en toda perfecion, sino a los que son nacidos de Dios; esto es, a los que renaciendo por gracia, muriendo primero a todo lo que es hombre viejo, se leuantan sobre si a lo sobrenatural, recibiendo de Dios la tal renacencia y filiacion, que es sobre todo lo que se puede pensar. Porque como el mismo san Iuan dize en otra parte: Nisi quis renatus fuerit ex aqua, & Spiritu Sancto, non potest videre regnum Dei. Quiere dezir, el que no renaciere en el Espiritu Santo, no poura ver este Reyno de Dios, que es el estado de perfecion, y renacer en

el Espiritu Santo en esta vida persetamente, es estat vna alma similima a Dios en pureza, sin tener en si alguna mezcla de impersecion, y assi se puede hazer pura transformacion por participacion de vnion, aunque no essencialmete.

Y para que se entienda mejor lo vno y lo otrospongamos vna comparacion. Està el rayo del Sol dando en vna vidriera, si la vidriera tiene algunos velos de manchas, o nieblas, no la podra esclarecer con su luz, ni transformarla total. mente, como si estuniera senzilla, y limpia de todas aquellas manchas:antes tanto menos la esclarece, quanto ella estuniere menos desnuda de aquellos velos y manchas, y no quedarà por el rayo, sino por ella, tanto que si ella estuniere pura, y limpia del todo, de tal manera la esclarecerà, y transformarà el rayo, que parezca al mesmo rayo, y darà la mesma luz; aunque a la verdad toda via la vidriera, aunque se parezca al mismo rayo, tiene su naturaleza distinta del milmo rayo; y podemos dezir, que aquella vidriera es rayo, o luz por participacion. Assi el alma es como esta vidriera, en la qual siempre està enuistiendo, o por mejor dezir,està en ella morando esta diuina luz del ser de Dios por naturaleza, como auemos dicho. En dando pues lugar el alma (que es quitar de si todo velo y mancha de criatura, lo qual consiste en tener la voluntad vnida con la de Dios perfetamente)porque el amar es obrar en despojarse y desnudarse por Dios de todo lo que no es el, luego queda esclarecida y transformada en Dios. Porque le comunica el su ser sobrenatural, de tal manera q parece al mismo Dios, y tiene lo que tiene el mismo Dios; y se haze tal vnion, quãdo Dios haze al alma esta merced soberana, que todas las cosas de Dios y el alma son vna en transformacion participante, y el alma mas parece Dios que alma, y aun es Dios por participacion; aunque es verdad, que su ser natural se le tiene tan distinto del de Dios, como antes, aunque està transformada; como tambien la vidriera le tiene distinto del rayo, estando del clarificada. De aqui queda aora mas claro, que la disposicion para esta vnion (como deziamos) no no es el entender del alma, ni gustar, ni sentir, ni imaginar a lo natural de Dios, ni otra qualquiera cosa, sino la pureza y amor, que es refignacion perfeta y definidez total folo por Dios; y como no puede auer perfeta transformacion fino ay perfeta pureza, segun la pureza serà la ilustracion, iluminacion, y vnion del alma con Dios en mas, o menos; aunque no serà perfera del todo (como digo) si del todo no està limpia y clara. Lo qual tambien se entendera por esta comparacion. Està vna imagen muy perfeta con muy subidos primores, y delicados y futiles esmaltes, y algunos tan primos, que no se pueden bien acabar de determinar por su delicadeză y excelencia. A esta imagen el que tuniere menos clara y purificada vista, menos primores y delicadeza echarà de ver en ella; y el que la tuuiere mas pura, echarà de ver mas primores; y si otro la tuniere mas pura, echarà de ver aun mas perfecion; y finalmente el que mas clara y lim pia potencia tuttiere, echarà de ver, mas primores y perfeciones; porque en la imagen ay tanto que ver; que por mucho que se alcance, queda para poderse alcançar mucho mas della. De la misma manera podemos dezir, que se han las almas con Dios en esta ilustración, o transformación. Porque aunque es verdad, que vn alma, segu su poca, o mucha capacidad, puede auer llegado a vnio, pero no en vgual grado todas. Porque esto es como el Señor lo quiere dar a cada vna, que es al modo de como le ven en el cielo, que vnos le ven mas perfetamete, otros menos; pero todos ven a Dios, y todos estan contentos y satisfechos; porque tienen satisfecha su capacidad segun el mayor, o menor merecimiento. De donde, aunque acà en esta vida hallemos algunas almas con yguai sossiego y paz en su estado de perfecion, y cada vna estè satisfecha, con todo esso podra la vna dellas estar leuantada muchos grados mas que la otra en esta vnion, y estar y gualmente satisfechas cada vna segu su disposicion, y el conocimiento que de Dios tiene. Pero la que no llega a tanta pureza, como parece que piden las ilustraciones y vocaciones de Dios, nunca llega a la verdadera

dera paz, y fatisfacion; pues no ha llegado a tener la desnudez y vazio en sus potencias, qual se requiere para la senzilla vnion.

## CAPITVLO VI.

Trata como las tres virtudes Teologales son las que han de poner en perfecion las tres potencias del alma, y como en ellas hazen vazio, y tiniebla las dichas virtudes. Declaranse al proposito dos autoridades, vna de S. Lucas, y otra de Isayas.

Viendo pues de tratar de induzir las tres potencias A del alma, Entendimiento, Memoria, y Voluntad en esta Noche espiritual, que es el medio de la diuina vnion, neceffario es primero tratar en este capitulo, como las tres vir tudes Teologales, Fè, Esperança, y Caridad, mediante las quales el alma se vne con Dios segun sus potencias, hazen el mismo vazio, y escuridad cada vna en su potencia. La Fè en el Entendimiento, la Esperança en la Memoria, y la Caridad en la Voluntad. Y despues yremos tratando, como se ha de perficionar el Entendimiento en la tiniebla de la Fè, y como el vazio de la Memoria en la Esperança; y como tambien se ha de entrar la Voluntad en la carencia y desnudez de todo afecto para yr a Dios. Lo qual hecho, se vera claro, quanta necessidad tiene el alma, para yr segura en el camino espiritual, de yr por esta Noche escura artimada a estas tres virtudes, que la vazian de todas las cosas y escurecen en ellas. Porque (como auemos dicho)el alma no se vne con Dios en esta vida, por el entender, ni por el gozar, ni por el imaginar, ni por otro qualquier sentido, sino solo por Fè segun el Enrendimiento. Por la Esperança, que se puede atribuyr a la memoria (aunque ella estè en la Voluntad) quanto al vazio y oluido, que causa de qualquiera otra cosa caduca y temporal, guardandose toda el alma para el sumo bien que espera.Y por amor segun la Voluntad;

las quales tres virtudes todas hazen (como auemos dicho) vazio en las potencias. La Fè en el Entend miento vazio, y escuridad de entender. La Esperança haze vazio en la Memoria de toda possession. Y la Caridad vazio en la Voluntad y definidez de todo afecto, y gozo de todo lo que no es Dios. Porque la Fè ya vemos, q nos dize lo que no se puede entender con el Entendimiento segun su razon y luz natural. Por lo qual dize san Pablo della: Fides est speranda- Heb. 11.1 rum substantia rerum. Sustancia de las cosas que se esperan. Y aunque el Entendimiento con firmeza y certeza confienta en ellas, no son cosas que al Entendimiento se le descubren, porque si se le descubriessen, no seria Fè; la qual, annque hize cierto al Entendimiento, no le haze claro, sino escuro. Pues de la Esperança no ay duda, sino que tambien a la Memoria la pone en vazio y tiniebla de lo de acà, y de lo de allà. Porque la Esperança siempre es de lo que no se possee; porque si se posseyesse, ya no seria Esperança. De donde fan Pablo dize: Spes que videtur non est spes:nam quod videt Rom. 8.4. quis, quid sperat? La Esperança que se ve no es Esperança; porque lo que vno vè (esto es ) lo possee, como lo espera? Luego tambien haze vazio esta virtud, pues es de lo que no se tiene, y no de lo que se tiene. La Caridad ni mas ni menos haze vazio en la Volutad, de todas las cosas, pues nos obliga a amar a Dios fobre todas ellas. Lo qual no puede fer fino apartando el afecto de todas, para ponerio entero en Dios. De donde dize Christo por san Lucas: Qui non renun- Luc. 14. tiat omnibus, que possidet, no potest meus esse discipulus. El que 33. no renuncia todas las cosas que possee con la Voluntad, no puede ser mi dicipulo. Y assi todas estas virtudes ponen al alma en escuridad y vazio de todas las cosas. Y aqui deuemos notar aquella parabola que nueftro Redetor dize por fan Lucas: Que el amigo auia de yr a la media noche a pedir Luc. 11.5 los tres panes, los quales panes fignifican estas tres virtudes; y dixo, que a la media noche los pedia, para dar a entender, que el alma a escuras segun sus potencias ha de disponerse para la perfecion destas tres virtudes, y en esta Noche se ha

de perficionar en ellas. En el capitulo sexto de Isayas lee-Isai. 6. 2. mos, que los dos Serafines que este Profeta vio a los lados de Dios, cada vno con seys alas, que con las dos cabrian sus pies; que significana cegar, y apagar los afectos de la volutad acerca de todas las cosas para con Dios; y con las dos cubrian su rostro, que significana la tiniebla del entendimiento delante de Dios, y que con las otras dos volauan: Seraphim stabant super illud: sex alæ vni, & jex alæ alteri, duabus velabant faciemeius, & duabus velabant pedes eius, & duabus. wolabant, para dar a entender el buelo de la esperança a las cofas que no se posseen, leuantada sobre todo lo que se puede posser fuera de Dios. A estas tres virtudes pues aucmos de induzir las tres potencias del alma: informando al entedimiento con la Fè, desnudando la memoria de toda posfestion, è informando a la voluntad con la Caridad, desnudandolas y poniendolas a escuras de todo lo que no fuere estas tres victudes. Y esta es la Noche espiritual que arriba llamamos actiua; porque el alma haze lo que es de su parte Kom 8-4 para entrar en ella. Y affi como en la Noche fenfitina dimos modo de vaziar las potencias sensitiuas de sus objetos sensibles segun el apetito, para que el alma saliesse de su termino al medio, que es la Fe; affi en esta Noche espiritual daremos, con el fauor dinino, modo como las potencias espirituales se vazien y purifiquen de todo lo que no es Dios, y se queden puestas en la escuridad destas tres virtudes, que fon el medio y disposicion para la vnion del alma co Dios. En la qual manera se halla toda seguridad con las assucias del demonio, y contra la aflucia del amor proprio y sus ramos, que es lo que sutiliffimamente suele enganar, è impedir el camino a los espirituales, por no saber ellos desnudarle, gouernandole fegun estas tres virtudes; y affi nunca acaban de dar en la fustancia y pureza del bien espiritual, ni yan por tan derecho y breue camino, como podian yr. Pero hase de tener aduertencia, que aora especialmente voy hay blando con los que han començado a entrar en estado do contemplacion. Porque con los principiantes algo mas anchamente

chamente se ha de tortan esto, como direinos, quando trafaremos de las propriedades dellos. lobres and ambility

# CAPITVLO VII.

Que dize, quan angosta es la fenda que ouia a la vida, v quan defnudos y desembaraçados conviene que esten los que han de caminar por ella I comiença a hablar de la desnudez del entendimiento. 101 610 610 queedly vaya hazin arriban for a seriolia, titles viadores re-

ARA auer aora de tratar de la desnudez y pureza de las tres Potencias del alma, era necessario otro mayor faber y espiritu que el mio, con que pudiesse bien, dar a entender a los espirituales, quan angosto sea este camino que dixo nuestro Saluador, que guia a la vida; para que perfuadidos en esto, no se marauillassen del vazio y desaudez en que en esta Noche aucmos de dexar las porencias del alma. Para lo qual fe deuen notar con aduertencia las palabras, que por fan Mateo nuestro Señor dixo, las quales ao- 8 aun M ra declararemos desta Noche escura, y levantado camino de perfecien. Es a saber : Quim angusta porta, & areta via Matt. 73 est que ducit ad vitam: & pauci sunt qui inueniunt eam! Quan 14. angosta es la puerta, y estrecho el camino que guia a la vida v pocos fon los que le hallam. Donde es mucho de notars aquella ponderacion y encarecimiento, que contrene aque-Ha particula: Quam. Porque es como fi dixera: De verdad, es mucho angosta, masique penfays. Y tambien es de notar, que primero dize, que es angosta la puerta. Para dar a enteder, que para entrat el elma por esta puerta de Christo, que es el principio del camino, primero se ha de angostar, y desnudar la voluntad en todas las cofas fenfuales y temporales,amando a Dios fobre todas ellas. Lo qual pertenece a la Noche del fentido que anemos dicho Y luego dize: Que es estrecho el camino, conniene a saber, de la perfecion. Para dar a entender, que para yr por el camino de perfecion, no solo ha de entrar por la puerta angosta, vaziandose de lo

sensitiuo, mas tambien se ha de desapropriar, estrechando? se, y desembaraçandose puramente en lo que es parte del espiritu. Y assi lo que dize de la puerta angosta, podemos referir a la parce sensitiua del hombre; y lo que dize del camino estrecho, podemos entender de la espiritual, o racional.Y en lo que dize: Que pocos son los que le hallan, se deue notar la causa; que es, porque pocos ay, que sepa, y quieran entrar en esta suma desnudez y vazio de espiritu. Porque esta senda del alto monte de perfecion, como quiera que ella vaya hàzia arriba, y sea angosta, tales viadores requiere, que ni lleuen carga que les haga peso, quanto a lo inferior, ni cosa que les haga embaraço quanto a lo superior. Que pues es trato en que solo Dios se busca y se grangea, folo Dios es el que se ha de buscar y grangear. De donde se vè ciaro, que no solo, de todo lo que es de

parte de las criaturas, ha de yr el alma desembaraçada; mas tambien de todo lo que es espiritu ha de caminar desapropriada y aniquilada. Y affi instruyendonos è induziendonos Mare. 8. nuestro Salvador en este camino, dixo por S. Marcos aque. lla tan admirable dotrina, no sè si diga, tanto menos exercitada de los espirituales, quanto les es mas necessaria; la qual por ferlo tato, y tan a nuestro proposito, referire aqui, y declarare segun el germano y espiritual sentido della. Dize pues affi: Si quis vult me sequi deneget semetipsum, & tollat Crucem suam, & sequatur me. Qui enim voluerit animam Suam saluam facere, perdet eam: qui autem perdiderit animam suam propter me saluam faciet eam. Si alguno quiere seguir mi camino, nieguese a si mismo, y tome su Cruz y sigame; porque el que quisiere saluar su anima, perderla ha;y el que

por mi la perdiere, ganarla ha. O quien pudiera aqui dar a enteder, exercitar, y gustar lo que està encerrado en esta tan alta dotrina, que nos dà aqui nuestro Saluador de negarnos a nosotros mismos! para que vieran los espirituales quan! diferente es el modo que en este camino les conviene lleuar, del que muchos dellos piensan; los quales entienden, que basta qualquiera manera de retiramiento, y reforma-

34.

cion en las cofas:y otras fe contentan con exercitarfe en alguna manera enlas virtudes, y continuan la oració, y figuen la morrificacion, mas no llegan a la desnudez y pobreza, o negacion, o pureza espiritual, (que todo es vno) que aqui nos aconseja el Señor; porque toda via andan a ceuar, y vesir su naturaleza de consolaciones, antes que a desnudarla y negarla en esfo, y esfotro por Dios. Que piensan, que basta negarla en lo del mundo y no aniquilarla, y purificarla en la propriedad espiritual. De donde les nace, que en ofreciedoseles algo desto solido, que es la aniquilacion de toda suauidad en Dios, en sequedad, en sinsabor, en trabajo, que es la Cruz pura espiritual y desnudez de espiritu pobre de Christo, huyen dello como de la muerre. Y solo andan a buscar dulcuras y comunicaciones sabrosas, y enchimiento en Dios, que no es la negacion de si mesmos, ni desnudez de espiritu, sino golosina de espiritu. En lo qual espiritualmente se hazen enemigos de la Cruz de Christo; porque el verdadero espiritu antes busca lo desabrido en Dios, que lo sabrofojy mas fe inclina al padecer, que al confuelo; y mas a carecer de todo bie por Dios, que a posserle; y a las sequedades y afficiones, que a las dulces comunicaciones, fabiendo que esto es seguir a Christo, y negarse a si mismo, y essotro por ventura es buscarse a si mismo en Dios, lo qual es harto contrario al amor. Porque buscarse a si mismo en Dios, es buscar los regalos y recreaciones de Dios. Mas buscar a Dios en fi, es no folo querer carecer de esfo, y de esfotro por Dios; sino inclinarle a querer y escoger por Christo todo lo mas defabrido, aora de Dios, aora del mundo, y efto es amor de Dios.

O quien pudiesse dar a entender, hesta donde quiere Dios que llegue esta negacion! Ella cierto ha de ser como vna muerte y aniquilacion temporal, natural, y espiritual en todo, en la estimacion de la voluntad, en la qual se halla toda ganancia. Y esto es lo que quiso dezir nuestro Saluador, que el que quisiere saluar su alma, esse la perdera. Es a saber, el que quisiere posseer algo, o buscarlo para si, esse lo perde-

ra;

ray el que perdiere fu alma por mi, esse la ganara. Esto es. el que renunciare por Christo todo lo que puede apetecer su voluntad y gustar, escogiendo lo que mas se parece a la Cruz (lo qual el mismo Señor por san Iuan llama aborre-Ioan. 12. cer su alma)esse la ganara. Qui odit animam suam Y esso ena feno su Magestad a aquellos dos Dicipulos, q le yuan a pel 25. dir dieftra y finieftra; quando no dandoles ninguna falida a la gloria que su demanda pedia, les ofrecio el Caliz que el auia de beuer, como cosa mas preciosa, y mas segura en es-Mat. 20. ta tierra, que el gozan Este Caliz es morir a su naturaleza, defaudadola, para que pueda caminar por esta angosta sen-23. da en todo lo que le puede pertenecer segun el sentide,como anomos dicho, y fegun el espiritu, como aora diremos; que es, en fu entender, en su gozar, y su sentir. De manera, que no folo quede desapropriada en lo vno y en lo otro; mas que aun con esto segundo espiritual no quede embaraçada para el angolto camino, pues en el no cabe mas que

Mat.11.

la negacion (como dà a enteder el Saluador) y la Cruz, que es el baculo para poder estriuar en el, el qual grandemente lo aligera y facilita. De donde nueftro Señor dixo por fan Mateo lugum meum suaue est, & onus meum leue Mi yugo es filaue, y mi carga liviana, la qual es la Cruz. Porque si el hombre se determina a sujetarse, y lleuar esta Cruz, que es vir determinar le de veras a querer hallar, y lleuar trabajo en touas las colas por Dios, en todas ellas hallarà grande alinio e suanidad, para andar este camino assi desnudo de rollo, in querenada. Empero fi pretende tener algo con algund propriedad, aora de Dios, aora de otra cosa, no val desaudo ni negado en todo; y assi no cabra, ni podra subir! por ella senda angosta. Querria yo persuadir a los espirituales como este camino de Dios no consiste en multiplicidad de consideraciones, ni modos, ni gustos, aunque esto sea necellario a los principiantes, fino en vna fola cofa necellaria, que es, saberse negar de veras, segun lo interior y exterior, dan dose al pidecer por Christo, y aniquilarse en todo. Porque exercisendose en esso, todo essorto, y mas que ello se obra,

obra, v fe halla aqui. Y fi defte exercicio av falta, que es el total, y la rayz de las virtudes, todas effotras maneras es andar por las ramas, y no aproucchar, aunque tengan muy altas confideraciones y comunicaciones, porque el aprouechas no le halla fino imitando a Christo, que es el camino. la verdad, y la vida, Ego fum via, veritas, & vita: nemo ve- Ioa.14.6 nit ad Patrem, nisi per me, y ninguno viene al Padre sino por el Y el dize tambien : Ego sum ostium, per me si quis introie. Ioa.10.9. nit, saluabitar. Yo soy la puerta, si alguno por mi entrare, faluarfe hi. De donde todo espiritu, que quiere ye por dulcuras v facilidad, y huye de imitar a Christo, yo no le tendria por bueno.) sa contienes, ai gullos, as flonaud roq sind

Y porque he dicho, que Christo es el camino, y que este camino es morir a nueltra naturaleza en sensitiuo y espiritual; quiero dar a entender, como sea esto a exempto de Christo, porque el es nuestro exemplo y luz. Quato a lo primero, cierto està, que el murio quanto a lo sensitiuo espiritualmente en su vida, y naturalmete en su muerte. Pues como el dixo, en la vida no tuuo donde reclinar su cabeca: Filius autem hominis non habet vbi caput reclinet. Y en la Matt.8. muerte lo tuuo menos. Quanto a lo segundo, cierto està, 20. que al punto de la muerte quedò tambien desamparado, y como aniquilado en el alma, dexandole el Padre sin consuelo en intima sequedad. Por lo qual clamò en la Cruz: Deus meus, Deus meus, vt quid dereliquisti med Dios mio, Mat. 27. Dios mio, porque me has desamparado? lo qual fue el ma- 46. yor desamparo sensiciuamente que auia tenido en su vidas Y affientonces hizo la mayor obra que en toda sa vida con milagros y marauillas auia hecho, que fue recociliar, y vnit al genero humano por gracia con Dios. Y esto fue al tiem. po y punto que este Señor estudo mas aniquilado en todo. Conhiene a faber, acerca de la repútacion de los hombres; porque como le vian morir en vn madero, antes la ziá burla del, que le estimanan en algo. Y acerca de la naturaleza, pues en ella, en cierto modo, se aniquilana muriendo. Y acerca del amparo, y consuelo del Padre; puesen aquel tie-TEAD

po le desamparò, porque puramente pagasse la deuda, y vniesse al hombre con Dios, quedando assi aniquilado, y Ps. 72.22 como resuelto en nada. De donde Dauid dize del: Ad nihilum redactus sum, o nesciui. Para que entienda el buen espiritual el mysterio de la puerra, y del camino Christo, para vnirse con Dios, y sepa, que quanto mas se aniquilare por Dios, segun estas dos partes sensitiua y espiritual, tanto mas se vne a Dios, y tanto mayor obra haze; y quando viniere a quedar resuelto en nada, que serà en la suma humildad. quedarà hecha la vnion entre el alma y Dios, que es el mayor y mas alto estado a que en esta vida se puede llegar. No consiste pues en recreaciones, ni gustos, ni sentimientos espirituales, sino en voa viua muerte de Cruz sensitiua, y espiritual, interior, y exterior. No me quiero alargar a hablar mas en esto, aunque no quisiera acabar de tratar dello, porque veo es muy poco conocido Iesu Christo de los que se tienen por sus amigos; pues los vemos andar buscando en el sus gustos y consolaciones, amadose mucho a si mismos, mas no sus amarguras y muertes, amandole mucho a el. Destos hablo, que se tienen por sus amigos; que essoros que viuen allà a lo lexos apartados del, grandes letrados y potentes, y los demas que viuen allà con el mundo en el cuydado de sus pretensiones, y mayorias, que podemos dezir, que no conocen a Christo, cuyo fin, por bueno que sea, serà harto amargo; no haze mencion esta letra, pero hazerseha el dia del juyzio; porque a ellos les couenia primero hablar esta palabra de Dios, como gente que el puso por blanco dellas segun las letras y mas alto estado. Pero hablemos aora con el entendimiento del espiritual, y particularmente de aquel a quien Dios ha hecho merced de poner en estado de Contemplacion (porque como he dicho, aora voy particularmente con estos ) y digamos como se ha de endereçar a Dios en Fè, y purgar de cosas contrarias, ci-

nendose para entrar por esta senda angosta de escura Contemplacion. stampanay con [(\*\*\*) I desiposes en let

# Libro Segundo. CAPITVLO VIII.

Trata en general, como ninguna criatura, ni alguna noticia que puede caer en el Entendimiento, le puede feruir de proximo medio para la diuina vnion con Dios.

A Ntes que tratemos del proprio, y acomodado medio para la vnion con Dios, que es la Fè, couiene, que pronemos, como ninguna cosa criada, ni pensada puede seruir al entendimiento de proprio medio para vnirse con Dios; y como todo lo que el Entendimiento puede alcançar, antes le sirue de impedimento, que de medio, si a ello no se quissesse afir. Y aora en este Capitulo prouaremos esto en general, y despues yremos hablando en particular, decendiendo por todas las noticias que el entendimiento puede recebir de parte de qualquier sentido interior y exterior; y los inconuenientes y daños que puede recebir co todas estas noticias, para no yr adelante asido al proprio medio, q es la Fè.

Es pues de saber, que segun regla de Filosofia, todos los medios han de ser proporcionados al fin, teniendo alguna conueniencia y semejança con el, tal qual basta, para que por ella se pueda conseguir el fin que se pretende. Pongo exemplo. Quiere vno Hegar a vna ciudad, necessariamente ha de yr por el camino, q es el medio que lleua a la misma ciudad. Tambien hase de vnir y juntar el fuego con el madero, es necessario, que el calor, que es el medio, dispor ga al madero con tantos grados de calor, que tenga gran semejança y proporcion con el fuego. De donde si quisi ssen disponer al madero con otro medio, que el proprio que es el calor, assi como con ayre, o agua, o tierra, seria impossible que el madero se pudiesse vnir con el fuego. Assi pues, para que el entendimiento se venga en esta vida a vnir con Dios, segun que en ella se puede, necessariamente ha de tomar aquel medio, que junta con el, y tiene con el proxima femeseriaturas superiores, è inferiores, ninguna ay, que proximamente junte con Dios, ni tenga semejança co su ser. Por que aunque es verdad, que todas ellas tienen (como dizen los Teologos) cierta relacion a Dios y rastro del, vnas mas y otras menos, segun su mas, o menos principal ser; de Dios a ellas ningun respeto ay, ni semejaça essencial, antes la distancia que ay entre su diuino ser, y el dellas, es infinita; y por esso es impossible, que el Entendimiento pueda dar persenamente en Dios por medios de las criaturas, aora sean celestiales, aora terrenas; por quanto no ay proporcion de se meianos. Vassi hablando David de las celestiales, dize: Non

Pf.85. 8. mejança. Y assi hablando Dauid de las celestiales, dize: Non est similis tui in dijs Domine. No ay semejate a ti en los Dioses, Señor; llamando Dioses a los santos Angeles, y almas

Ps. 14. santas. Y en otra parte dize: Deus in sancto via tua: quis Deus magnus sicut Deus noster? Dios, tu camino està en lo santo.

Que Dios grande ay como nuestro Dios? Como si dixera: El camino para venir a ti Dios, es camino santo (esto es) pureza de Fè. Porque, que Dios aurà tan grande? es a saber, que Santo tan leuantado en gloria, y que Angel tan leuantado en ser, serà tan grande, que sea camino proporcionado y bastante, para venir a ti? Y hablando el mismo Profeta junta-

Pf. 137.6 mente de las cosas terrenas y celestiales, dize: Quoniam excelsus Dominus, & humilia respicit, & alta à longe cognoscit.

Atto es el Señor, y mira las cosas baxas, y las cosas altas conoce desde lexos. Como si dixera: Siendo alto en su ser, vè ser muy baxo el ser de las cosas de la tierra comparado con su alto ser, y las cosas altas, que son las criaturas celestiales, veclas, y conoce estar de su ser muy lexos. Luego rodas las criaturas no pueden servir de proporcionado medio para dar per setamente en Dios.

Ni mas ni menos todo lo que la imaginacion puede imaginar, y el Entendimiento enteder en esta vida; no es, ni puede ser medio proximo para la vnion de Dios. Porque si hablames naturalmente, como quiera que el Entendimiento no puede entender cosa, sino lo que cabe, y esta debaxo de las formas y fantasias de las cosas, que por los sentidos corporales se reciben; las quales ( como auemos ya dicho ) no pueden seruir de medio, ni se puede aprouechar de la inteligencia natural. Pues si hablamos de la sobrenatural (segun se puede en esta vida) no tiene el Entendimiento disposicio. ni capacidad en la carcel del cuerpo, para recebir noticia clara de Dios. Porque essa noticia no es de este estado, que o ha de morir, o no la ha de recibir. Que por esso dixo Dios a Movsen: Non videbit me homo, & viuet. No me verà hom- Exod. 33 bre, que pueda quedar vivo. Por lo qual san Iuan dize: Deti 20. nemo vidit unquam. A Dios ninguno jamas le vio. Y S. Pa- Ioa.I.18. blo con lsayas dize: Oculus non vidit, nec auris audiuit, nec in cor hominis ascendit. Ni le vio ojo, ni oydo oyo, ni cayò en coraçon de hombre.Y esta es la causa porque Moysen en la çarça no se atreuia a conderar, estando Dios presente. Porque conocia, que no auia de poder considerar su Entendimiento de Dios, como conuenia; aunque nacia esto del alto sentimiento, q de Dios tenia. Y de Elias nuestro Padre se dize, que en el monte se cubrio el rostro en la presencia de Dios; que significa cegar el Entendimiento, no se atreviendo a meter mano tan baxa en cosa tan alta: viendo claro. que qualquiera cosa que considerara, y particularmente entendiera, era muy distinta, y dissimil a Dios. Por tanto ninguna noticia, ni aprehensió de este mortal estado, le puede seruir de medio tan proximo para la alta vnion de amor de Dios. Porque todo lo que puede entender el Entendi. miento, gustar la voluntad, y fabricar la imaginacion es muy diffimil, y desproporcionado (como està dicho) a Dios. Lo qual todo lo dio a entender admirablemente el Profeta Mayas, diziendo: Cui similem fecistis Deum? Aut quam imagi- Isai. 40. nem ponetis ei? Numquid sculptile conflauit faber?aut artifex 18.6-19 auro figurauit illud , & laminissem argenteis argentarius? A que cosa aueys podido hazer semejante a Dios? O que imagen le hareys, que se le parezca? Por ventura podra fabricat alguna escultura el herrero, o el que labra el oro, podra figurarle con el oro, o el platero con laminas de plata? Por oficial

I.Cor. 2. Isai. 64. Actuu 7. 3.Reg.19

oficial del hierro se entiende el Entendimiento, el qual ties ne por oficio, formar las inteligencias, y desnudarlas del hierro de las especies y fantasias. Por el oficio del oro entiendo la Voluntad, la qual tiene habilidad de recebir figura,y forma de deleyte, causado del oro del amor con que ama. Por el platero, que dize aqui, que no le figura con laminas de plata, se entiende la Memoria con su imaginació, cuyas noticias, è imaginaciones, que puede fingir y fabri. car, bien propriamente se puede dezir, son como laminas de plata. Y assi es, como si dixera: Ni el Entendimiento con sus inteligencias podra entender cosa semejante a el, ni la Voluntad podra gustar deleyte y suauidad, que se parezca a la que es Dios;ni la Memoria pondra en la imaginació noticias ni imagenes que le represente. Luego claro està, que al Entendimiento ningura destas noticias le pueden inmediatamente encaminar a Dios, y que para llegar a el, antes ha de yr no entendiendo, que queriendo entender; y antes cegandose, y poniendose en tiniebla, que abriendo los ojos para llegar mas al Diuino rayo. Y de aqui es, que a la Contemplacion por la qual el Entendimieto se ilustra de Dios, llaman Teologia Mistica, que quiere dezir sabiduria de Dios secreta; porque es secreta al mismo Entendimiento que la recibe. San Dionysio la llama rayo de tiniebla. Del Baruc 3. qual dize el Profeta Baruc: Viam sapienti e nescierunt, neque commemorati sunt semitas eius. No ay quien sepa el camino della, ni quien pueda pensar las sendas della. Luego claro està que el Entendimiento se ha de cegar a todas las sendas que el puede alcançar para vnirse con Dios. El Filosofo Aristoteles dize, que de la manera que los ojos del murcielago se han con el Sol, el qual totalmente le haze tinicblas, assi nuestro entendimiento se ha a lo q es mas luz en Dios, que totalmente nos es tiniebla. Y dize mas, que quanto las cofas de Dios son en si mas altas y mas claras, son para nofotros mas ignoras y escuras. Lo qual tambien asirma el Apostol, diziendo: Lo que es alto de Dios, es de los hobres menos sabido. Y no acabariamos a este passo de traer auto-

ridades

23.

ridades y razones para prouar, como no ay escalera, con que el entendimiento pueda llegar a este alto Señor entre todas las cosas criadas, y que pueden caer en el entendimiento; antes es necessario, saber, que si el entendimiento se quisiesse aprouechar de todas estas cosas, o de alguna dellas, como de medio proximo para tal vnion, no solo le serian impedimento, pero aun le podrian ser ocasion de hartos errores y engaños, en la subida deste monte.

#### CAPITVLO IX.

De como la Fè es el próximo, y proporcion ido medio al entendimiento, para que el alma pueda llegar a la divina vnion de amor. Pruevalo con autoridades y figuras de la divina Escritura.

De lo dicho se colige, que para que el entendimiento este dispuesto para esta diuina vnion, ha de quedar limpio, y vazio de todo lo que puede caer en sentido; y desocupado de todo lo que puede caer con claridad en el entendimiento intimamente sossegado y acallado puesto en Fè; la qual sola es el proximo, y proporcionado medio para que el alma se vna con Dios; pues no ay otra diferencia, sino ser visto Dios, o creydo. Porque assi como Dios es infinito, assi ella nos le propone infinito; y assi como es trino y vno, le propone trino y vno. Y assi por este solo medio se manifiesta Dios al alma en divina luz, q excede todo entendimiento. Y por tanto, quanta mas Fè el alma tiene, mas vnida està con Dios; que esso es lo que quiso dezir san Pablo, en la autoridad que arriba diximos, diziendo: Al que se ha de juntar con Dios, conuienele, que crea, esto es, q vaya por Fè caminando a el, lo qual ha de ser el entendimiento ciego y a escuras solo en Fè;porque debaxo desta tiniebla se junta con Dios el entendimiento, y debaxo della està Dios escodido, segun lo que dize Danid por estas palabrasi Et caligo sub pedibus eius, & ascendit super Cherubim, & volauit Super pennas ventorum, & positit tenebras latibulum suum,in circuitu eius tabernaculii eius, tenebrofa aqua in nubibus aeris. La escuridad puso debaxo de sus pies, y subio sobre los Querubines, y bolo sobre las plumas del viento, y puso por escondrijo las tinieblas: enderredor del puso su tabernaculo, que es el agua tenebrosa entre las nubes del ayre. En lo que dize, que puso escuridad debaxo de sus pies, y que las tinieblas tomò por ofcondrijo; y que su tabernaculo enderredor del es el agua tenebrosa, se denota la escuridad de la Fè,en que el està encerrado. Y en dezir que subio sobre los Querubines, y bolò sobre las plumas de los vientos; se ha de entender, como buela sobre todo entendimiento. Porque, Querubines quiere dezir Inteligentes, o Contemplantes. Y las plumas de los vientos fignifican las futiles y lenantadas noticias, y conceptos de los espiritus; sobre todas las quales es su ser, al qual ninguno puede de suyo alcançar. En figura de lo qual leemos en la Escritura, que acabando Salomon

3.Reg. 8. de edificar el Templo, baxò Dios en tiniebla, è hinchiò el Templo de manera, que no podian ver los hijos de Israel; y entonces hablò Salomon, y dixo: Dominus dixit, ve habitaret in nebala. El Señor ha prometido que ha de morar en tiniebla. Tambien a Moysen en el monte se le aparecia en tiniebla, en que estaua Dios encubierto. Y todas las vezes que Dios se comunicaua mucho, parecia en tiniebla. Como es de ver en lob, donde dize la Escritura, que hablò Dios con

Exod.19 el desde el ayre escuro: Respondens autem lob de turbine di-9. xit: Las quales tinieblas todas significan la escuridad de la

Iob 38.1. Fè, en que està encubierta la Diminidad, comunicandose al 6, 40. 1. alma. La qual serà acabada, quando, como dize san Pablo: 1. Cor. 13 Cum autem quenerit quod perfectione all accompliant and experience all accompliant and experience all accompliants and experience accompliants and experience all accompliants and experience accompliants accompliant

1.Cor.13 Cum autem venerit, quod perfectum est, euacuabitur quod ex parte est. Se acabará lo que es imperseto, que es esta tinichla de Fè, y viniere lo que es perseto, que es la diuina luz. De lo qual tenemos figura en la milicia de Gedeon, donde todos los soldados se dize, que tenian las luzes en las manos, y no las vian, porque las tenian escondidas en los vasos, los qua-

Iud.7.16 les quebrados, luego parecio la luz: Dedit tubas in manibus

corum,

eorum, lagenasque vacuas, ac lampades in medio lagenarum. Assi la Fè, que es figurada por aquellos vasos, contiene en si la divina luz:esto es, la verdad de lo que Dios es en si: la qual acabada y quebrada por la quiebra y fin desta vida mortal, luego parecerà la luz vigloria de la Divinidad. Luego claro està, que para venir el alma en esta vida a vnirse con Dios, y comunicar inmediatamente con el, que tiene necessidad de vnirse con la tiniebla, en que dixo Salomon, que auia prometido Dios de morar, y de ponerse junto al ayre tenebroso, en que fue seruido reuelar sus secretos a lob, y tomar en las manos a escuras las vrnas de Gedeon, para tener en sus manos (esto es, en las obras de su voluntad) la luz que es la vnion de amor: aunque a escuras en Fè, para que luego quebrandose los vasos desta vida, se vea Dios cara a cara en gloria. Resta pues aora de declarar en particular de todas las inteligencias y aprehensiones, que puede recebir el entendimiento, el impedimento y daño que pueden hazer en este camino de Fè, y como se ha de auer el alma en ellas, para que antes le sean prouechosas que dañosas, assi las que son de parte de los sentidos, como las que son del espiritu. e al obranemento de antila la renografia

# CAPITVLO X.

En que se haze distincion de todas las aprehensiones, è inteligencias que pueden caer en el entendimiento.

Para auer de tratar en particular del prouecho y daño, que pueden hazer al alma, acerca deste medio que auemos dicho de Fè para la diuina vnion, las noticias y aprehesiones del entendimiento, es necessario poner aqui vna distincion de todas las aprehensiones, assi naturales como sobrenaturales, que puede recebir, para que luego por su orden mas distintamente vamos endereçando en ellas al entendimiento en la Noche, y escuridad de la Fè: lo qual se barà

harà con la breuedad que pudieremos. Es pues de faber, que per dos vias puede el entendimiento recebir noticias è inteligencias; la vna es natural, y la otra fobrenatural. La natural, es todo aquello que el entendimiento puede entender, aora por via de los sentidos corporales, aora despues dellos por si mismo. La sobrenatural, es todo aquello que se dà al Entendimiento sobre su capacidad, y habilidad natural. Destas noticias sobrenaturales, vnas son corporales, otras son espírituales. Las corporales son en dos maneras, Vnas, que por via de los sentidos corporales exteriores las recibe: otras, por via de los sentidos corporales interiores, en que se comprehende todo lo que la imaginacion puede aprehender, fingir, y fabricar. Las espirituales son tambien en dos maneras. Vna es distinta y particular, y otra es confusa y escura, y general. En la distinta y particular entran quatro maneras de aprehensiones particulares, que se comunican al Espiritu, no mediante algun sentido corporal; fon Visiones, Reuelaciones, Locuciones, y Sentimientos espirituales. La inteligencia escura, y general està en vna sola, que es la Contemplacion que se dà en Fè. En esta auemos de poner al alma, encaminandola a ella por todas esfotras, començando por las primeras, y definudandola dellas.

### CAPITVLO XI.

Del impedimento y daño que puede auer en las aprehensiones del Entendimiento por via de lo que sobrenaturalmente se representa a los sentidos corporales exteriores, y como el alma se ha de auer en ellas.

As primeras noticias que auemos dicho en el precedente capitulo, son las que pertenecen al Entendimiento por via natural. De las quales, porque està tratado en el primero libro, donde encaminamos al alma en la Noche del sentido, no hablaremos aqui palabra; porque allí dimos

dotrina

dotrina congrua para el alma acerca dellas. Por tanto lo que auemos de tratar en el presente capitulo, serà de aquellas noticias y aprehensiones que solamente pertenecen al Entendimiento sobrenaturalmente por via de los sentidos corporales exteriores, que son, Ver, Oyr, Gustar, Oler, y Tocar. Acerca de todos los quales suelen acaecer a los Espirituales representaciones, y objetos sobrenaturalmente representados y propuestos. Porque acerca de la Vista se le suelen representar figuras y personages de la otra vida de algunos Santos y de Angeles buenos y malos, y algunas luzes y resplandores extraordinarios. Y con los Oydos oyr algunas palabras extraordinarias, aora dichas por esfas perfonas que ven, aora fin ver, quien las dize. En el Olfato fienten a vezes olores suavissimos sensiblemente, sin saber de donde proceden. Tambien en el Gusto acaece sentir muy fuaue fabor; y en el Tacto fu manera de gozo y fuauidad a vezes tal, que parece que todas las medulas y huessos gozã v florecen y se bañan en ella : qual suele ser la que llaman Vacion del Espirita, que procede del a los miembros de las almas senzillas. Y este gusto del sentido suele suceder en los Espirituales, porque del afecto y denocion del Espiritu sensible les procede mas o menos a cada vno en su manera. Y es de saber, que aunque todas esfotras cosas pueden acaecer en los Sentidos corporales por via de Dios, núca se han 'de assegurar en ellas, ni las han de admitir; antes totalmente han de huyr dellas, fin querer examinar fi fon buenas, o malas. Porque affi como fon mas exteriores y corporales, affi tanto menos cierto es, fer de Dios. Porque mas proprio le es a Dios comunicarse al Espiritu, en lo qual ay mas seguridad, y prouecho para el alma, que al fentido en que ordinariamente ay mucho peligro y engaño, por quanto en ellas se haze el sentido corporal juez, y estimador de las cosas espirituales, pensando que son assi, como el lo siente; y siendo ellas tan diferetes como el cuerpo del alma, y como la fenfualidad de la razon. Porque tan ignorate es el tentido corporal de las cosas espirituales, como yn jumento de las cofas

sas racionales. Y assi yerra mucho el que las tales cosas estima,y se pone en gran peligro de ser engañado;y por lo menos tendra en si vn gran impedimento para yr a lo Espiritual. Porque todas aquellas cosas corporales (como auemos dicho) no tienen proporcion alguna con las espirituales. Y assi siempre se ha de temer, las tales cosas mas ser de parte del demonio que de Dios; porque el demonio en lo mas exterior, y corporal tiene mas mano, y mas facilmente puede engañar en esto, que en lo que es mas interior. Y estos objetos y formas corporales, quanto en si son mas exteriores; tanto menos prouecho hazen al'interior y al Espiritu, por la mucha distancia y poca proporcion que ay entre lo corporal y espiritual. Porque aunque dellas se comunique algun espiritu, como se comunica siempre que son de Dios;es mucho menos, que si las mismas cosas fueran mas espirituales è interiores. Y assi son mas faciles y ocasionadas para criar error, presuncion, y vanidad en el alma. Porque como son tan palpables y materiales, mueuen mucho al sentido, y parecele al juyzio del alma, que es mas, por ser mas sensible; y vase tras dello desamparando la guia segura de la Fè, pensando que aquella luz es la guia, y medio de su pretension, que es la Vnion de Dios; y pierde mas de lo perfeto del camino y medio, que es la Fè, quanto mas caso haze de las tales cosas. Y demas desto, como vè el alma, que le suceden tales cosas extraordinarias, y muchas vezes se le engiere secretamente cierta opinion de si, de que ya es algo delante de Dios, lo qual es contra la humildad, Tambien el demonio sabe muy bien engerir en el alma satisfació oculta de si, y a vezes bien manifiesta; y por esso pone el muchas vezes estos objetos en los sentidos, mostrando a la vista figuras de Santos, y resplandores hermossissimos; y palabras a los oydos harto dissimuladas, y olores muy suaues, y dulçuras a la boca, y en el tacto deleyte;para que engolosinandolos por alli, los induzga en muchos males.

Por tanto, siempre se han de desechar las tales represen-

taciones y fentimientos. Porque dado caso, que algunos seã de Dios, no por esso se le haze agrauio, ni se dexa de recebit el efeto y fruto que Dios quiere hazer por ellos al alma, porque ella los deseche, y no los quiera. La razon desto es, porque la vision corporal, o sentimiento en alguno de los otros sentidos, assi como tabien en otra qualquiera comunicacion de las mas interiores, si es de Dios; en esse mismo punto que parece, haze su primer efeto en el espiritu, sin dar lugar a que el alma tenga tiepo de deliberacion en quererlo, o no quererlo. Por q assi como Dios comieça en aque llas cosas sobrenaturalmēte, sin diligencia bastāte, ni habilidad del alma, affi fin diligēcia y habilidad della haze Dios el primer efero, que quiere con las tales cosas en ella; porque es cosa que se haze, y obra passiuamente en el espiritu fin libre consentimiento; y assi no consiste en querer, o no querer para que sea, o dexe de ser. A ssi como si a vno le echassen fuego estado desnudo, poco aprouecharia no querer quemarle; porque el fuego por fuerça auia de hazer su efeto. Y affi son las visiones y representaciones buenas, que aunque el alma no quiera, haze su efeto en el alma primera y principalmente que en el cuerpo. Como tambien las que son de parte del demonio (sin que el alma las quiera ) caufan en ella alboroto, o fequedad, vanidad, o prefuncion en el Espiritu. Aunque estas no son de tanta esicacia en el mal, como las de Dios en el bien; porque las del demonio que. danse muy en primeros mouimientos, y no puede mouer a la voluntad a mas, si ella no quiere: y la inquietud que trae no dura mucho, si el poco recato del alma, y no tener animo, no dà causa a que dure. Mas las que son de Dios penetran intimamente el alma, y dexan su eseto de excitacion, y deleyte vencedor, que la facilita y dispone para el libre y amoroso consentimiento del bien. Pero aunque sean de Dios, si el alma repara mucho en estos sentimientos, o vifiones exteriores, y trata de quererlos admitir, ay feys inconveniences

El primero, que se le va disminuyendo la perfecion de F 4 regirse

regirle por Fè. Porque mucho la derogan las cosas que se experimentan con los sentidos. Pues la Fe (como auemos dicho) es sobre todo sentido. Y assi apartarse del medio de la vnion de Dios, no cerrando los ojos del alma a todas las co

sas de los sentidos.

s de los sentidos. Lo segundo, que son impedimento para el Espiritu, sino se niegan. Porque se deriene el alma en ellas, y no buela a lo inuisible. De donde vna de las causas que dio el Señor a sus dicipulos, porque les conuenia que el se suesse, para que viniesse el Espiritu Santo, era esto. Assi como tampoco dexò a Maria Madalena, que llegasse a sus pies despues de resucitado, porque se fundassen masen Fè.

Lo tercero, que va el alma teniendo propriedades en las tales cosas, v no camina a la verdadera resignacion, v desnu-

dez de Espiritu.

Lo quarto, que va perdiendo el efeto dellas y espiritu que causan en lo interior ; porque pone los ojos en lo sensual dellas, que es lo menos principal. Y assi no recibe tan co piosamente el espiritu que causan; el qual se imprime y coserua mas, negando todo lo sensible, que es muy diferente del puro espiritu.

Lo quinto, que va perdiendo las mercedes de Dios; porque las toma con propriedad, y no se aprouecha bien dellas. Y tomarlas con propriedad, y no aprouecharse dellas, es el mesmo quererlas tomar, y detenerse en ellas; y Dios no se las da para esto, ni facilmente se ha de determinar el alma a

creer que son de Dios. ... sup anales d'ann a le toutent et

14.

Lo sexto, que en quererlas admitir, abre puerta al demonio, para que la engane en otras semejantes, las quales sabe el muy bien dissimular y disfraçar, de manera, que parezcan a las buenas. Pues puede, como dize el Apostol, transfi-2. Cor. 11 gurarle en Angel de luz: Ipje enim Satanas transfigurat se in

Angelum lucis. De lo qual trataremos despues, mediante el fauor Dinino, en el libro tercero, en el capitulo de la gula espiritual.

Por tanto, le conniene al alma desecharlas a ojos cerrados,

dos, sean de quien fueren. Porque sino lo hiziesse, tanto lugar daria a las del demonio, y a el tanta mano, que no folo a buelta de las vnas recibiria las otras, mas de tal manera po drian ve multiplicandose las del demonio, y cessando las de parte de Dios, que todo se vendria a quedar en demonio, y nada de Dios, como ha acaecido a muchas almas incautas, y de poco saber. Las quales de tal manera se asseguraron en recebir estas cosas, que muchas dellas tuvieron mucho que hazer para boluer a Dios en pureza de Fè;y muchas no bolnieron auiendo ya el demonio echado en ellas grandes rayzes. Por esso es bueno cerrarse a ellas, y temer en todas. Porque en las malas se quitan los errores del demonio, y en las buenas el impedimento de la Fè, y coge el espiritu el fruto de ellas. Y assi como quando las admiten, las va Dios quitando; porque en ellas tienen propriedad, no aprouechandose ordenadamente dellas, y va el demonio ingiriendo, y aumentado las suyas;porque el alma da lugar y cabida para ellas. Assi quando ella està resignada y sin propriedad de ellas, el demonio va cessando, quando ve que no haze daño, y Dios por el contrario va aumentando las mercedes en aquella Alma humilde y desapropriada, constituyendola, y poniendola sobre lo mucho, como el sieruo que sue siel en lo poco: Quia super pauca fuisti fidelis, super multa te consti- Mat.25: tuam. En las quales mercedes si toda via el alma fuere fiel, 21. no pararà el Señor hasta subirla de grado en grado a la diuina Vnion y transformacion. Porque nueftro Señor de tal manera va prouando al alma, y leuantandola, que primero la visita mas segun el sentido, conforme a su poca capacidad; para que aniendose ella como deue, tomando aquellos primeros bocados con sobriedad para fuerça y sustancia, la lleue a mas y mejor manjar. De manera, que si venciere el demonio en lo primero, passarà a lo segundo. Y si tambien en lo segundo, passarà a lo tercero, y de ahi adelante todas las siete mationes, hasta meterla el Esposo en la Cela vinaria Can.2.4. de su persera caridad, q son los siete grados de amor. Dicho sa el Alma q supiere pelear contra aquella bestia del Apo- Apoc.2. calypsi, 13.

calypsi, que tiene siete cabeças contrarias a estos siete grados de amor, con las quales contra cada vno haze guerra, y con cada vna pelea contra el alma en cada vna destas mansiones, en que el alma està exercitando y ganando cada grado de amor de Dios. Que sin duda, si fielmente peleare en cada vno, y venciere, merecerà paffar de grado en grado, o de mansion en mansion, hasta llegar a la vitima, dexando cortadas a la bestia sus siete cabeças, con q la hazia la guer-Apoc. 13. ra furiosa,tanto, que dize alli san Iuan, que le fue dado que peleasse contra los Santos, y los pudiesse vencer, poniendo contra cada vno destos grados armas y municiones bastantes. Et est datum illi bellum facere contra Sanctos, & vincere ees. Y assi es mucho de doler, que muchos entrando en esta batalla de vida Espiritual contra la bestia, aun no sean para cortar la primera cabeça, negando las cosas sensuales del mundo. Y ya que algunos acaben configo, y se la corten, no le cortan la segunda, que es las Visiones del sentido, de que vamos hablando. Pero lo que mas duele es, que algunos auiendo cortado, no folo la primera y fegunda, fino tambien la tercera cabeça, que es acerca de los sentidos interiores, passando de estado de Meditacion, y aun mas adelate, al tiempo de entrar en lo puro del Espiritulos vence esta bestia, y buelue a leuantarse contra ellos, y a resucitar hasta la primera cabeça, y hazense las postrimerias dellos peores que las primerias en su recayda, tomando otros siete espiritus consigo peores que el. Ha pues el Espiritual de negar to das las Aprehensiones con los deleytes corporales, que caen en los sentidos exteriores, si quiere cortar la primera y segunda cabeça a esta bestia, entrando en el primero y segundo aposento de amor en viua Pè; no queriendo hazer presa, ni embaraçarse con lo que se les dà a los sentidos, por quanto es lo que mas impide a esta Noche Espiritual de Fè.

Luego claro està, que estas Visiones y Aprehesiones sensitiuas no pueden ser medio para la Diuina Vnion, pues que ninguna proporcion tienen con Dios; y vna de las caulas, porque no queria Christo que le tocasse Maria Madalena, y

7.

Luc. II.

Io tuniera por mejor, y mas perfeto en el Apostol Santo Tomas, era esto. Y assi el demonio gusta mucho, quando vo alma quissere admitir Reuelaciones, y la ve inclinada a ellas; porque tiene el entonces mucha ocasion para ingerir errores, y derogar en lo que pudiere a la Fè:porque (como he dicho) grande rudeza se pone en el alma que las quiere, y aun a vezes hartas tentaciones è impertinencias. Heme alargado algo en estas aprehensiones exteriores, para dar alguna mas luz para las demas, que auemos de tratar luego. Pero auia tanto que dezir en esta parte, si suera nunca acabat: y entiendo que he abreuiado demassado, solo con dezir que se tenga cuydado en nunca las admitir, sino suesse algunas en algun caso raro, y muy examinado de persona docta Espiritual y experimentada, y entonces no con gana dello.

### CAPITVLO XII.

En que se trata de las Aprehensiones imaginarias y naturales. Dize que cosas sean, y prueua como no pueden ser proporcionado medio para llegar a la V nion de Dios. Y el daño que haze no saber desastrse dellas

a su tiempo.

A Ntes que tratemos delas visiones imaginarias, que sobrenaturalmente suelen ocurrir al sentido interior, que es la imaginativa y fantasia, conviene aqui tratar (para que procedamos con orden) de las Aprehensiones naturales del mismo sentido interior corporal, para que vamosprocediedo de lo menos a lo mas, y de lo mas exterior hasta lo mas interior, y hasta llegar al intimo recogimiento, donde se vne el alma con Dios, y esse mesmo orden auemos seguido hasta aqui. Porque primero tratamos de desnudar al Alma de las aprehensiones naturales de los objetos exteriores, y por el consiguiente de las suerças naturales de los apetitos, lo qual fue en el primero libro, dode hablamos mos de la Noche del sentido; y luego començamos a des nudarla, en particular de las aprehensiones exteriores sobrenaturales, que acaecen a los sentidos exteriores, (segun que acabamos de dezir en el capitulo passado) para encaminar al alma a la Noche del Espiritu en este segudo libro. Aora lo que primero ocurre es el sentido corporal interior, que es la imaginación y fantasia; de lo qual tambien auemos de vaziar todas las formas y aprehensiones imaginarias, que naturalmente en el pueden caber, y prouar como es impossible, que el alma llegue a la Vnion de Dios, hasta que cesse su operación en ellas, por quanto no pueden

ser proprio medio, y proximo para la tal Vnion.

Es pues de saber, que los sentidos, de que aqui particularmente hablamos, son dos, corporales è interiores, que se llaman Imaginacion y Fantasia, los quales ordenadamente siruen el vno al otro; porque en el vno ay al so de discurso, aunque imperfeto, è imperfetamente; y el otro forma la imagen, que es la imaginacion: y para nuestro proposito lo mesmo es tratar del vno, que del otro. Por lo qual quando no los nombraremos entrambos, tengase por entendido, que lo que del vno dixeremos, se entiende del otro tabien, y que hablamos indiferentemente de entrambos. De aqui pues es, que todo lo que estos sentidos pueden sentir y fabricar, se llaman imaginaciones y fantasias; que son formas que con imagen y figura de cuerpo se representan a estos sentidos. Las quales pueden ser en dos maneras: vnas sobrenaturales, q fin obra destos sentidos se pueden representar, y representan a ellos passiuamente; las quales llamamos Visiones imaginarias por via sobrenatural, de que anemos de hablar despues. Otras son naturales, que por su operació activamente puede fabricar en si debaxo de formas, siguras, è imagen. Y assi a estas dos potencias pertenece seruir a la Mediracion, que es acto discursino por medio de imagenes, formas, y figuras fabricadas, y formadas por los dichos lentidos; affi como imaginar a Christo crucificado, o en la coluna, o a Dios con grande Magestad en vn Trono; o imaginar

nar y coefiderar la gloria como vna hermofilima luz y otras qualefquiera cofas femejantes, aora humanas, aora diuinas, que pueden caer en la imaginativa. Todas las quales imaginaciones, y aprehentiones fe han de venir a vaziar del alma, quedandose a escuras segun este sentido para llegar a la dinina Vnion; por quanto no pueden tener alguna proporcion de medio proximo con Dios. Tampoco como las corporales, que firuen de objetos a los cinco fentidos exteriores. La razon desto es, porque la imaginariua no puede fabricar, ni imaginar cosas algunas fucra de las que con los sentidos exteriores ha experimentado (es a saber) visto con los ojos, oydo con los oydos, &c.o quando mucho componer semejanças destas cosas vistas, oydas, o sentidas, que no suben a mayor excelencia que las que recibio por los fentidos dichos. Porque auque imagine palacios de perlas, y montes de oro, porque ha visto oro y perlas; en la verdad no es mas todo aquello que la esfencia de vn poco de oro,o de vna perla;aŭque en la imaginacion tega el orden y traça de compostura. Y como las cosas criadas (como ya he dicho) no pueden tener alguna proporcion con el ser de Dios; siguese, que todo lo que se imaginare a semejaça dellas, no puede seruir de medio proximo para la Vnion con el. De donde los que imaginan a Dios debaxo de algunas figuras destas,o como vn gran fuego, o resplandor, o otras qualesquiera formas; y piensan, que algo de aquello serà semejate a el, harto lexos van del. Porque aunque a los Principiantes sea necessario estas consideraciones y formas y modos de meditaciones, para yr enamorando y cenando al alma por el fentido (como defpues diremos) y assi les siruen de medios remotos para vnirse con Dios, por los quales ordinariamente han de pasfar las almas para llegar al termino, y estancia del reposo Espiritual; pero ha de ser demanera, que passen por ellos, y no seesten siempre en ellos. Porq dessa manera nuuca llegarian al termino, el qual no es como los medios remotos, ni tiene q ver con ellos, Assi como las gradas dela escalera no tienen

la qual son medios: y si el que sube no suesse dexando atras las gradas hasta que no dexasse ninguna, y se quisiesse estar en alguna dellas,nunca llegaria,ni fubiria a la llana y apazible estacia del termino. Por lo qual el alma que huuiere de llegar en esta vida a la Vnió de aquel sumo descaso, y bien, por todos grados de consideraciones, formas, y noticias ha de passar; pues ninguna semejança, ni proporcion tienen con el termino a que encaminan, que es Dios. Y assi dixo Actuu 17 san Pablo en los Actos de los Apostoles: Non debemus estimare auro, aut argento, aut lapidi sculpturæ artis, & cogitationis bominis Deum esse simile. No deuemos estimar, ni tener por semejante lo diumo al oro, o a la plata, o a la piedra figurada por el arte, oa lo que el hombre puede fabricar con la imaginacion. De dode verran mucho algunos espirituales, que auiendose exercitado en llegarse a Dios por imagenes, formas, y meditaciones, qual conuenia a principiantes, queriendolos Dios recoger a bienes mas espirituales interiores, è inuisibles, quirandoles ya el gusto, y jugo de la meditacion discursiua, ellos no acaban ni se atreuen, ni saben desafirse de aquellos modos palpables a que está acostumbrados; y assi toda via trabajan por tenerlos, queriendo yr por su consideracion, y meditacion de formas como antes, pensando que siempre auia de ser assi. En lo qual trabajan ya mucho, y hallan muy poco jugo, o nada; antes fe les aumenta y crece la sequedad, fatiga, è inquietud del alma, quanto mas trabajan por aquel jugo primero, el qual es ya escusado, poder hallar en aquella manera primera; porque ya no gusta el alma de aquel manjar (como auemos dicho) tan sensible, sino de otro mas delicado interior, y menos sensible, que no consiste en trabajar con la imaginació, sino en reposar el alma, y dexaria estar con su quietud, lo qual es mas espiritual. Porque quanto el alma se pone mas en espiritu, mas cessa en obra de las potencias en objetos

parriculares, porque se pone ella en vn solo acto general y puro, y assi cessan de obrar las potencias del modo que ca-

minauan

29.

minauan para aquello, donde el almallego. Affi como ceffan y paran los pies acabado su jornada; porque si todo fuefse andar, nunca auria llegar:y si todo fuesse medios, donde, o quando se gozarian los fines y terminos. Por lo qual es lastima ver, que queriendo su alma estar en esta paz , y descanso de quietud interior, donde se llena de paz y refecion de Dios; ellos la desassossiegan, y sacan a fuera a lo mas exterior, y la quieren boluer, a que ande lo andado, y que dexe el fin y termino en que ya reposa, por los medios q encaminauan a el, que son las consideraciones. Lo qual no acaece sin grande desgana y repugnancia del alma, que se quisiera estar en aquella paz como en su proprio puesto; bien affi como el que llegò con trabajo adonde descansa, que si le haze boluer al trabajo, siente pena. Y como ellos no saben el Mysterio de aquella nouedad, dales imaginacion, que es estarse ociosos, y no haziendo nada, y assi no se dexan quietar, sino procuran considerar, y discurrir. De dode viene que se hinchen de sequedad y trabajo por sacar el jugo, que por alli no han de facar. Antes les podemos dezir, que mientras mas yela, mas aprieta; porque quato mas porfiaren de aquella manera, se hallaran peor, pues mas sacan al alma dela paz espiritual; y es dexar lo mas por lo menos, y defandar lo andado, querer boluer a hazer lo que eftà hecho. A estos tales se les ha de dezir, que aprendan a estarfe con atencion y aduertencia amorofa en Dios, en aquella quietud, y que no se den nada por la imaginacion, ni por la obra della pues aqui (como dezimos) descansan las Potencias y no obran, sino en aquella simple y suaue aduertecia amorofa;y fi algunas vezes obran mas,no es con fuerça, ni muy procurado discurso, sino con suavidad de amor, mas mouidas de Dios que de la misma habilidad del alma, como adelante se declararà mas a lo claro. Aora baste esto, pa ta dar a entender, como es necessario, a los que pretenden paffar adelante, saberse desarar de todos essos modos, y obras de imaginacion en el tiempo y sazon, que lo pide el aprouechamiento del estado que lleuan. Y para que se entienda,

tienda, quando y a que tiempo ha de ser; diremos en el capitulo siguiente algunas señales que ha de ver en si el Espiritual, para entender por ellas la sazon, y tiempo en que libremente puede vsar del termino dicho, y dexar de caminar por el discurso del Entendimiento, y obra de la Imaginacion.

## CAPITVLO XIII.

Ponense las señales que ha de conocer en si el Espiritual, para començar a desnudar el Entendimiento de las formas imaginarias, y discursos de Meditacion.

T Porque esta dotrina no quede confusa, conuendra en l este capitulo, dar a entender, a que tiempo y sazon couendra, que el Espiritual dexe la obra del discursiuo meditar por las dichas imaginaciones, formas, y figuras, porque no se dexen antes,o despues que lo pide el Espiritu. Que assi como conniene dexarlas a futiempo, para yr a Dios, porque no impidan: affi tambien es necessario, no dexar la dicha Meditacion antes de tiempo, para no boluer atras. Porque aunque no siruen las aprehensiones destas potencias para medio proximo de Vnion a los apronechados; toda via siruen de medios remotos a los Principiantes, para disponer y habituar el Espiritu a lo Espiritual por el sentido, y para vaziar de camino todas las otras formas, è imagenes baxas temporales, y seculares, y naturales. Para lo qual diremos aqui algunas señales y muestras, que ha de ver en si el Espiritual, en que conozca, si conuendra dexarlas, o no en aquel tiempo; las quales son tres.

La primera es, ver en si, que ya no puede medirar, ni obrat con la imaginación, ni gusta dello como antes solia; antes halla ya sequedad en lo que solia fixar el sentido, y sacar jugo. Pero en tanto que le hallare, y pudiere discurrir en la Meditación, no la ha de dexar sino sucre quando su alma se

pusiere

pusiere en la paz, que se dirà en la tercera señal.

La segunda es, quando vè, q no le dà ninguna gana de poner la dicha imaginacion, ni el sentido en otras cosas particulares exteriores, ni interiores. No digo, que no vaya y venga (que esta aun en mucho recogimiento suele andar suelta) sino que no guste el alma de ponersa de proposito en otras cosas.

La tercera, y mas cierta es, si el alma gusta de estarse a solas con atencion amorosa a Dios, sin particular consideracion en paz interior, quietud, y descanso, sin actos ni exercicios de las potencias, Memoria, Entendimiento, y Voluntad, alomenos discursinos, que es yr de vno en otro, sino solo con la Noticia y aduertencia general y amorosa que dezi-

mos, sio particular inteligencia de otra cosa.

Estas tres señales ha de ver en si juntas, por lo menos el Espiritual, para atreuerse seguramente a dexar el estado de Meditacion, y entrar en el de Contemplacion, y del Espiritu. Y no basta tener la primera sola sin la segunda, porque podria ser, que el no poder ya imaginar, ni meditar en las cosas de Dios, como antes, fuesse por su distracion y poca diligencia; para lo qual ha de ver en si tambien la segunda, que es no tener gana, ni apetito de pensar en otras cosas estrañas. Porque quando procede de distracion, o tibieza el no poder fixar la imaginacion, y sentido en las cosas de Dios; luego tiene apetito, y gana de ponerla en otras cosas diferentes, y motino de yrse de alli. Ni tampoco basta ver en si la primera y segunda señal, sino ve juntamente la tercera. Porque aunque se vea, que no puede discurrir, ni penfar en las cosas de Dios, y que tampoco le de gana de pensar en las que son diferentes, podria proceder de melancolia, o de otro algun jugo de humor puesto en el celebro,o coraçon, que suelen causar en el sentido cierto empapamiento y suspension, que le hazen no pensar en nada; ni querer, ni tener gana de pensarlo, sino de estarle en aquel embelesamiento sabroso. Contra lo qual ha de tener la tercera, que es noticia y atencion amorofa en paz (como auemos dicho.)

dicho.) Aunque es verdad, que a los principios que comieça este estado, casi no se echa de ver esta noticia amorosa; y es por dos cosas. La vna, porque a los principios suele ser esta noticia amotosa muy sutil, y delicada y casi insensible. Y la otra, porque auiedo estado el Alma habituada al otro exercicio de la Mediracion, que es mas sensible; no echa de ver, ni casi siente esta otra nouedad insensible, que es ya pura de espiritu. Mayormente quando, por no lo enteder ella, no se dexa sossegar en ello, procurando lo otro mas sensible; con lo qual aunque mas abundante sea la paz interior amorofa, no se dà lugar a sentirla y gozarla. Pero quanto mas se fuere habilitando mas el alma en dexarse sossegar, irà siempre creciendo en ella, y sintiendo mas aquella noticia amorosa general de Dios; de que gusta ella mas que todas las cosas; porque le causa paz, descanso, sabor y deleyte sin trabajo. Y porque lo dicho quede mas claro, diremos en el capitulo siguiente las causas y razones, por donde parezcan necessarias las dichas tres señales para encaminar el Espiritu.

### CAPITYLO XIIII.

Prueua la conueniencia destas señales, dando razon de la necessidad de lo dicho en ellas para adelante.

A Cerca de la primera señal que dezimos, es de saber, que auer el Espiritual (para entrar en la vida del espiritu, que es la contemplatiua) de dexar la Imaginaria, y de Meditacion sensible, quando ya no gusta della, ni puede discurrir; es por dos cosas, que casi se encierran en vna. La primera, porque en cierta manera se le ha dado ya al alma todo el bien espiritual, que auia de hallar en las cosas de Dios por via de Meditacion y discurso; cuyo indicio es el no poder ya meditar, ni discurrir como solia, y no hallar en ello jugo, ni gusto de nueuo como antes; porque no auia corri-

do

do antes desto hasta el espiritu que alli para el auia: que de ordinario todas las vezes que el alma recibe algun bie efpititual de nueno, le recibe gustando alomenos en el espiritu, en aquel modo por donde le recibe, y le haze prouecho,y fino por marauilla la aprouecha. Porque es al modo que dizen los Filosofos, que quod sapit, nutrit. Lo que dà sabor, cria y engorda. Por lo qual dixo Iob: Nunquid poterit Iob 6, 6. comedi infulfum, quod non est sale conditum? Por ventura podrase comer lo desabrido, que no està guisado con sal ? Esta es la causa de no poder considerar, ni discurrir como antes el poco fabor, que halla el espiritu en ello, y el poco

prouecho.

La segunda, porque ya el alma en este tiempo tiene el espiritu de la Meditacion en sustancia y habito. Porque el finde la Meditacion, y discurso en las cosas de Dios, es sacar alguna noticia y amor de Dios; y cada vez que el alma la saca, es vo acto; y affi como muchos actos en qualquiera cosa vienen a engedrar habito en el alma,assi muchos actos destas noticias amorosas, que el alma ha ydo sacando en vezes, vienen por el vío a continuarse tanto, que se haze habito en ella. Lo qual Dios tambien suele hazer sin medio destos actos de Meditación (alomenos sin auer precedido muchos) poniendolas luego en Contemplacion. Y assi lo que el alma antes yua facando en vezes por su trabajo, de medicar en noticias particulares, ya por el vío se ha hecho en ella habito, y sustancia de vna noticia amorosa general, no distinta, ni particular como antes. Por lo qual en poniendose en oracion, ya como quien tiene allegada el agua, beue sin trabajo en suauidad, sin ser necessario sacarla por los arcaduzes de las passadas consideraciones, formas, y figuras.De manera, que luego en poniendose delante de Dios, se pone en acto de noticia confusa, amorosa, pacifica, y solfegada, en que està el alma beniendo sabiduria, amor, y sabor. Y esta es la causa, porque el alma siente mucho trabajo y finsabor, quando estando en este sossiego la quieren hazer meditar y trabajar en particulares noticias. Porque le acae-

ce como al niño, que csando recibiendo la leche, que ya riene en el pecho allegada y junta, se le quitan, y le hazen que con la diligencia de su estrujar y manosear la buelua a querer juntar y facar. O como el que auiendo quitado la corteza està gustando de la sustancia, si se la hiziessen dexar, para que boluiesse a quitar la mesma corteza, que ya estana quitada, que no hallaria corteza, y dexaria de gustar la sustancia que ya tenia entre las manos, siendo en esto semeiante al que dexa la presa que tiene por la que no tiene. Y assi hazen muchos, que comieça a entrar en este estado, que pensando que todo el negocio està en yr discurriendo, y entendiendo particularidades por imagenes y formas, que son la correza del espiritu; como no las hallan en aquella quietud amorosa y sustancial, en que se quiere estar su alma, donde no entienden cosa clara; piensan, que se van perdiendo, y que pierden tiempo y bueluen a buscar la corteza de su imagen y discurso, lo qual no hallan porque està ya quitada; y affi no gozan la sustancia, ni hallan Meditacion, v turbanse a si mesmos, pensando que bueluen atras, y que se pierden.Y a la verdad si hazen, aunque no como ellos piensan, porque se pierden a los proprios sentidos, y a la primera manera de sentir y entender; lo qual es yrse ganando al espiritu, que se les va dando. En el qual quanto ellos van menos entendiendo, van entrando mas en la Noche del efpiritu; de que en este libro tratamos, por donde han de pasfar para vnirse con Dios sobre todo saber.

Acerca de la segunda señal poco ay que dezir; porque ya se vè, que de necessidad no ha de gustar el alma a este tiempo de otras imaginaciones diferentes, que son del mundo; pues de las que son mas conformes, como son las de Dios (como dezimos) no gusta por las causas ya dichas. Solamete (como arriba queda notado) suele en este recogimiento la imaginativa de suyo yr y venir, y variar, mas no con gusto y voluntad del alma; antes en esto siente pena, porque la

inquieta la paz y sabor.

Y que la tercera señal sea conueniente y necessaria para

poder dexar la dicha Meditacion; la qual es la noticia y aduertencia general, y amorofa en Dios; tampoco entiendo era necessario dezir aqui nada, por quanto ya en la primera quedò algo dado a entender, y despues hemos de tratar de proposiro della, quando hablemos desta noticia general, y confusa en su lugar, que serà despues de todas las aprehenfiones particulares del Entendimiento. Pero diremos aora folo vna razon, con que se vea claro, como en caso que el contemplativo ava de dexar la via de Meditacion, le es necessaria esta aduertencia, o noticia amorosa en general de Dios. Y es, porque si el alma entonces no tuniesse esta noticia, o affistencia en Dios: seguiriase, que no haria nada, ni tendria nada el alma; porque dexando la Meditacion, mediante la qual obra el alma discurriendo, mediante las potencias sensitiuas, y faltandole tambien la Contemplacion, que es la noticia general (que dezimos) en la qual tiene el alma actuadas sus potencias espirituales, que son, Memoria, Entendimiento, y Voluntad, voidas ya en esta noticia como obrada y recebida en ellas, faltariale necessariamente todo exercicio acerca de Dios; como quiera que el alma no pueda obrar ni recebir, o durar en lo obrado, sino es por via destas dos maneras de potencias sensitivas y Espirituales. Porque mediante las potencias sensitinas, (como auemos dicho)puede ella discurrir, buscar, y obrar las noticias de los objetos; y mediante las potencias espirituales, puede gozarse en el objeto de las noticias ya recebidas en estas potencias, sin que obren va ellas con trabajo, inquisicio, o discurfo. Y assi la diferencia que ay del exercicio que el alma haze acerca de las vnas y de las otras;es la q ay entre yr obrando, y gozar de la obra hecha; o la que ay entre yr recibiendo, y aprouechandose ya de lo recebido; o la que ay entre el trabajo de yr caminando; y el descanso que ay en el termino, que es tambien como estar guisando la comida, o estar comiendola, o gustandola ya guisada. Y si en alguna manera de exercicio, aora sea acerca del obrar con las potencias fensitiuas en la Meditacion y discurso; aora acerca de

zobor

lo ya recebido y obrado en la Contemplacion, y noticia fenzilla, que se ha dicho, uo estuuiesse el alma empleada estando ociosa de las vnas y de las otras; no auia de donde, ni por donde se pudiesse dezir, que estaua el alma ocupada. Es pues luego necessaria esta noticia para auer de dexar la via

de Meditacion y discurso.

Pero conviene aqui saber, que esta noticia general, de que vamos hablando; es a vezes tan sutil y delicada; mayormente quando ella es mas pura, senzilla, y perfera, y mas espiritual è interior, que el alma, aunque està empleada en ella,no la echa de ver,ni la siente. Y esto acaece mas, como dezimos, quando ella es en si mas clara, pura, y senzilla; y en tonces lo es, quando ella enuiste en el alma mas limpia, y agena de otras inteligencias y noticias particulares, en que podia hazer presa el Entendimiento, o sentido; la qual por carecer de estas, que son acerca de las que el Entendimiento y sentido tiene habilidad y costumbre de exercitarse, no las siente, por quanto le faltan sus acostumbrados sensibles. Y esta es la causa, por donde estando ella mas pura, perfeta, y senzilla, menos la siente el Entendimiento, y mas escura le parece. Y assi por el contrario, quando esta noticia es menos pura y simple, mas clara y de mastomo le parece al Entendimiento, por estar ella vestida, o mezelada, o embuelta en algunas formas inteligibles, en que puede tropeçar mas el Entendimiento.

Lo qual se entendera bien por esta comparacion. Si consideramos en el rayo del Sol, que entra por la ventana, vemos, que quato el ayre està mas poblado de atomos y motas, mucho mas palpable, sensible, y claro le parece al sentido de la vista; y està claro, que entonces el rayo està menos puro, y menos claro, senzillo, y perfeto, pues està embuelto en tantas motas y atomos. Y tambien vemos, que quando el està mas puro y limpio de aquellas motas y atomos; menos palpable, menos puro le parece al ojo material, y quanto mas limpio està, tanto mas escuro, y menos aprehensible le parece. Y si del todo el rayo estuniesse puro y limpio de todos todos los atomos y motas, hista los mas sutiles poluicos, del todo pareceria impercetible el dicho rayo al ojo; porque el ojo no halla especies en que reparar : que la luz senzilla y pura no es tan propriamente objeto de la vista, como medio con que ve lo visible, y assi si faltaran los visibles, en que el rayo, o la luz hagan reflexion, no se percebira. De donde si entrasse el rayo por vna ventana, y saliesse por otra sin topar en alguna cosa, que tuniesse cuerpo, no parece se veria nada; y con todo esso el rayo estaria en si mas puro y mas limpio, que quando, por estar lleno de cosas visibles, se vehia y sentia mas claro. De la misma manera acaece acerca de la luz espiritual en la vista del alma, que es el Entendimiento; en el qual esta noticia y luz sobrenatural, que vamos diziendo, enuiste tan pura y senzillamente, y tan desnuda ella, y agena de todas las formas inteligibles, que son objetos proporcionados del Entendimiento, que el no las siente ni echa de ver. Antes a vezes, que es, quando ella es mas pura, haze tiniebla; porque le enagena de sus acostumbradas luzes, de formas, y fantasias, y entonces sientese bien. y echase de ver la tinicbla.

Mas quando esta Diuina luz no enuiste con tanta fuerca en el alma, ni fiente tiniebla, ni vè luz, ni le parece aprehende nada, que ella sepa, de acà, ni de allà, y por tanto se queda el alma a vezes como en vn oluido grande; que ni supo donde estaua, ni que se auia hecho, ni le parecio auer passado por ella tiempo. De donde puede acaecer, y assies, que se passan muchas horas en este oluido; y el alma quando buelue en si,no la parezca vn momento. Y la causa deste oluido es la pureza y senzillez que auemos dicho desta noticia. La qual ocupando al alma, assi como ella es limpia y pura, assi la pone senzilla, limpia, y pura de todas las aprehesiones y formas de los sentidos y de la Memoria, por donde elalma obraua antes, y assi la dexa en oluido, y sin reparar en diferencias de tiempo. De donde al alma esta oracion, aunque(como he dicho) dure mucho, le parece breuissima; porque ha estado en inteligencia pura, que es la oracion

354

breue, de quien se dize, que penerra los ciclos, porque no siente, o repara en tiempo. Y penetra los cielos, porque el alma està voida en inteligencia celestial. Y assi esta noticia dexa al alma, quando recuerda, con los efetos que hizo en ella, sin que ella los sintiesse hazer, que son leuantamieto de mente a Inteligencia celestial y enagenacion y abstració de todas las colas, formas, y figuras dellas. Lo qual dize Dauid, auerle acaccido, boluiendo en fi del mesmo oluido, diziendo: Vigilaui, & factus jum ficut passer solitarius in tecto. Recorde, y halleme hecho como el paxaro folitario en el texado. Solitario dize, es a suber, de todas las cosas enagenado y abstraydo. Y en el texado, esto es, eleu da la mente en lo alto, y assi se queda el alma como ignorante de las cosas; porque solamente sabe a Dios, sin saber como. Y assi la Esposa declara entre los efetos que hizo en ella este sueño y oluido, este: No saber, quando dize Nesciui. Esto es: No supe de donde. Aunq (como està dicho) al alma en esta noticia le parezca que no haze nada, ni está empleada en nada, porque no obra con los fentidos, crea que no fe està perdiendo, ni por demas. Porque, aunque cesse la armonia de las Potencias del alma, la inteligencia della està de la manera que auemos dicho. Que por esfo la Esposa que era sabia, se respondio a si mesma en esta duda, diziedo: Aunque duermo yo, segun lo que yo soy naturalmete, cessando de obrar, mi coraçon vela sobrenaturalmente eleuado en noticia sobrenatural:el indicio que ay para conocer si el alma está em pleada en esta inteligencia secreta, es, si ve, que no gusta de

Pero es de saber, que no se ha de entender; que esta noticia ha de causar por suerça este oluido, para ser, como aqui dezimos, que esto solo acaece, quando Dios con particularidad abstrae al alma. Y esto sucede las menos vezes; porquo siepre esta noticia ocupa toda el alma. Y para si sea la sibasta en el caso si vamos tratando, basta si el Entendimieto este abstraydo de qualquiera noticia partiular, a ora sea teporal, a ora espiritual; y si no tenga gana la Volutad de pe-

Pf. 101.8

Căt.6.11

far

far acerca de vnas, ni de otras cosas, como auemos dicho. Y este indicio se ha de tener, para entender, que està el alma en este oluido, quando esta noticia se aplica solo al Entendimiento, y se le comunica. Porque quando juntamente se comunica a la Voluntad, que es casi siempre, poco, o mu. cho, no dexa el alma de enteder, si quiere miror en ello que està empleada y ocupada en esta noticia; por quanto se siente con sabor de amor en ella, sin saber, ni entender particularmente lo que ama. Y por esso la llama noticia amorosa y general; porque affi como lo es en el Entendimiento, comunicandose a el escuramente, assi tambien lo es en la Voluntad, comunicandola amor y fabor confusamente, sin que sepa distintamente lo que ama. Esto baste aora para entender, como le conviene al alma estar empleada en esta noticia, para auer de dexar la via del discurso; y para assegurarse, q aunq le parezca que no haze nada, esta bie empleada, si se ve co las señales ya dichas. Y para q tambien se entieda por la coparacion o hemos dicho, como no porq esta luz se represente al Entedimiento mas coprehesible y palpable, como haze el rayo del Sol al ojo, quado està lleno de atomos; por esso la ha de tener el alma por mas pura, subida, y clara. Pues està claro, que segun dize Aristoteles, y los Teologos. quanta mas alta es la luz Diuina, y mas subida, mas escura es para nuestro Entendimiento. Desta diuina noticia ay mucho que dezir, affi della en fi, como de los efetos que haze en los Cotemplatinos, todo lo dexamos para fu lugar, porque aun lo que auemos dicho en este, no auía para que alargarnos tanto, sino fuera por no dexar esta dotrina algo mas confusa de lo que queda; porque es cierto, que yo conficso lo queda mucho. Porque demas de ser materia, que pocas vezes se trata por este estilo, aora de palabra como por eserito, por ser ella en si extraordinaria y escura; anadefe tambien mi torpe estilo, y poco saber, y assi estando desconfiado de que lo sabre dar a entender: muchas vezes entiendo me alargo demasiado, y salgo suera de los limites que bastauan para el lugar y parte de dotrina que voy tratando. En lo qual yo confiesso hazerlo a vezes de aduertencia; porque lo que no se dà a enteder por vnas razones, quiçà se entendera mejor por aquellas y otras. Y tambien porque assi entiendo, que se va dando mas luz para lo que se ha de dezir adelante. Por lo qual me parece tambien, para concluyr con esta parte, no dexar de responder a vna duda, que puede auer acerca de la continuacion de esta noticia, y assi lo harè breuemente en el siguiente Capitulo.

#### CAPITVLO XV.

En que declara, como a los aprouechantes, que comiençan a entrar en esta noticia general de Contemplacion, les conuiene a vezes aprouecharse del discurso, y obras de las potencias naturales.

Odra acerca de lo dicho auer vna duda, y es: Si a los Aprouechantes, que es, a los que Dios comiença a poner en esta noticia sobrenatural de CON TEMPLACION, de que auemos hablado; por el mismo caso que la comiençan a tener, no ayan ya para siempre de aprouecharse de la via de la Meditacion, discuso, y formas naturales? A lo qual se responde, que no se entiende, que los que comiençan a tener esta noticia amorosa y senzilla, nunca ayan de tener mas Meditacion, ni procurarla. Porque a los principios que van aprouechado, ni està ta perfeto el habito della, que luego que ellos quieran se puedan poner en su acto;ni estan tan remotos dela Meditació, que no puedan meditar, y discurrir algunas vezes como solian hallando alli algunas cosas de nueuo. Antes en estos principios, quando por los indicios ya dichos echaremos de ver, que no està el alma empleada en aquel sossiego, ò noticia, auran menester aprouecharse del discurso, hasta que vengan a tener el habito, q auemos dicho, en alguna manera perfeto, que ferà quando todas las vezes que quieren meditar, luego se quedan en esta noticia de paz, sin poder meditar, ni tener gana dello. Porque

Porque hasta llegar a esto; en este tiempo, que es de aprouechados, ya ay de lo vno ya de lo otro. De manera, que muchas vezes se hallarà el alma en esta amorosa, o pacifica asfistencia, sin obrar nada con las potencias (como està declarado) y muchas aurà menester ayudarse blanda y moderadamente del discurso, para ponerse en ella. La qual alcançada, no discurre, ni trabaja el alma con las potencias; que entonces antes es verdad dezir, que se obra en ella la inteligencia y fabor, que no que obre ella alguna cofa, sino solamente tener aduertida el alma a Dios con amor sin pretension de sentir, ni ver nada, antes que dexarse lleuar de Dios; en lo qual passinamente se le comunica el,assi como al que tiene los ojos abiertos se le comunica la luz. Solamente es necessario, para recebir mas senzilla y abundantemente esta luz Diuina, que no cure de interponer otras luzes mas palpables de otras noticias, o formas, o figuras del discurso; porque nada de aquello es semejante a aquella serena y lim pia luz. De donde, si quisiesse entender, y considerar colas particulares, aunque mas Espirituales suessen, impediria la luz senzilla y sutil del Espiritu, poniedo aquellas nubes en medio; assi como al que delante los ojos se le pusiesse alguna cosa, en que tropeçando la vista, se le impediria la luz y vista de adelante. De aqui se sigue claro, que como el alma se acabe bien de purificar, y vaziar de todas las formas è imagenes aprehensibles, se quedarà en esta pura y senzilla luz, transformandose en ella en estado de perfeció. Porque esta luz siempre està aparejada a comunicarse al alma, pero por las formas y velos de criaturas, con que el alma està cubierta y embaraçada, no se le infunde. Que si quitasse estos impedimentos y velos del todo (como despues se dirà) quedandose en la pura desnudez y pobreza de espiritu; luego el alma ya senzilla y pura se transformaria en la seozilla y pura Sabiduria diuina, q es el Hijo de Dios. Porque faltando lo natural al alma ya enamorada, luego se infunde lo diuino sobrenaturalmente, que Dios no dexa vazio sin llenar.

Apren-

Aprenda el espiritual a estatse con aduertencia amorosa en Dios, con sossiego de entendimiento, quando no puede meditar, aunque le parezca que no haze nada. Porque affi poco a poco, y muy presto se infundirà en su alma el diuino fossiego, y paz con admirables y subidas noticias de Dios, embueltas en diuino amor. Y no se entremeta en formas, imaginaciones, meditaciones, o algun discurso, porque no desassossiegue el alma, y la saque de su contento, y paz a aquello en que ella recibe desabrimieto. Y si como hemos dicho) le diere escrupulo de que no haze nada;aduierta, que no haze poco en pacificar el alma, y ponerla en fosfiego, sin alguna obra y apetito: que es lo que nueltro Señor nos pide por Danid; diziendo: Vacate & videte, quonia ego fum Deus. Pf.45.11 Aprended a estaros vazios de todas las cosas, es a saber, interiormente, sabrosamente vereys como yo soy Dios.

# CAPITVLO XVI.

En que se trata de las Aprehensiones lmaginarias, que sobienaturalmente se representan en la Fantasia. Dize como no pueden seruir al alma de medio proximo para la vnion con Dios.

A que auemos tratado de las aprehensiones que naturalmente puede en si recebir el alma, y en ellas obrar con la Imaginatina y Fantasia; conviene aqui tratar de las sobrenaturales, que se llaman VISIONES IMAGINARIAS, que tambien por estar ellas debaxo de imagen, forma, y figura pertenecen a este sentido como las naturales. Y es de saber, que debaxo deste nombre de Visiones imaginarias, queremos entender todas las cosas, que debaxo de ima gen, forma, y figura, o especie sobrenaturalmente se pueden representar a la imaginacion; y esto con especies muy perfetas, y que mas viva y perferamente representen y mueva, que por el connatural orden de los sentidos. Porque todas las Aprehensiones y especies, que de todos los cinco sentidos

dos corpotales se representan al alma, y en ella hazen assieto por via natural, puede por via sobrenatural tener en ella lugar tambien, y representarsele sin ministerio alguno de los sentidos exteriores. Porque este sentido de la Fantasia y memoria es como vn archiuo y receptaculo, respeto del Entendimiento, en que se reciben todas las formas è imagenes, que el ha de hazer inteligibles, y affi el Entendimien-

to las mira y juzga dellas.

Es pues de saber, que assi como los cinco sentidos extetiores proponen, y representan las imagenes, y especies de sus objetos a estos interiores:assi sobrenaturalmente(como dezimos) sin los sentidos exteriores se pueden representar las milmas imagenes y especies, y mucho mas viua, y perfetamente. Y assi debaxo de estas imagenes muchas vezes representa Dios al alma muchas cosas, y la enseña mucha sabiduria, como a cada passo vemos en la diuina Escritura. Como auer mostrado Dios su gloria debaxo del humo que Exod. 40 cubria el templo. Y entre los Serafines, que cubrian con las 33. alas el rostro y los pies. Y a Ieremias la vara que velaua. Y a Isai. 6.1. Daniel la multitud de visiones, &c. El demonio tambien Ier. I. II. procura con las suyas, aparentemente buenas, engañar al alma:como es de ver en el tercer libro de los Reyes, quando 3.Reg.22 engeño a todos los Profetas de Acab, representandoles en la imaginacion los cuernos, con que dixo auia de destruyr a Mat.27. los Assirios, y fue mentira. Y las Visiones que tuuo la muger de Pilatos, sobre que no condenasse a Christo y otros muchos lugares. Estas Visiones imaginarias suceden a los aprouechados mas frequentemente, que las exteriores corporales, y no se diferencian de las que entran por los sentidos exteriores, en quanto imagines y especies: pero en quanto al efeto que hazen, y perfecion dellas, mucha diferencia ay, porque son mas sutiles, y hazen mas efeto en el alma; por quanto juntamête son sobrenaturales y mas interiores que las sobrenaturales exteriores. Aunque no se quita por esso, que algunas corporales destas exteriores hagan mas efetos que en fin es como Dios quiere que sea la comunicacion,

11.6 12.

pero hablamos de parte dellas, porque son mas interiores. Este sentido de la Imaginación y Fantasia, es donde ordinariamente acude el demonio con sus ardides; porque el es la puerta y entrada para el alma; y aqui viene el Entendimiento a tomar y dexar, como a puerto, o plaça de su prouisson. Y por esso Dios, y tambien el demonio acuden aqui con imagenes y formas para ofrecerlas al Entendimiento: puesto que Dios no solo se aproueche deste medio para instruyr al alma, pues mora sustancialmente en ella, y puede por si, y con otros medios. No me detengo en dar dottina de indicios, para que se conozcan, quales Visiones son de Dios, y quales no: pues mi intento aqui no es esse, sino solo instruyr el Entendimiento en ellas, para que no se embarace, ni impida para la vnion de la diuina Sabiduria con las

buenas, ni sea engañado con las falsas.

Por tanto digo, que de todas estas Aprehensiones, y Visiones imaginarias, y otras qualesquiera, como ellas se ofrez can debaxo de forma, o imagen, o alguna inteligencia particular, ora sean falsas de parte del demonio, ora se conozcan ser verdaderas de Dios; el entendimiento no se ha de embaraçar, ni ceuar en ellas, ni las ha el alma de querer admitir, ni hizer pie en ellas para poder estar desassida, desnuda, pura, y senzilla sin algun modo, como se requiere para la Dinina vnion. La razon desto es, porque todas estas formas ya dichas, siempre en su aprehension se representan debaxo de algunas maneras y modos limitados: y la Sabiduria de Dios, en que se ha de voir el entendimiento, ningun modo ni manera tiene, ni cae debaxo de algun limite, ni inteligencia distinta y particular, porque totalmente es pura y senzilla. Y como quiera que para juntarse dos estremos, qual es el alma, y la diuina Sabiduria, sea necessario, que vegan a conuenir en cierto medio de semejança entre si : de aqui es, que tambien el alma ha de estar puca y senzilla; no limitada, ni atenida a alguna inteligencia particular, ni modificada con algun limite de forma, especie, o imagen. Que pues Dios no cabe debaxo de forma, ni imagen, ni cabe de-

baxo

baxo de inteligecia particular, tampoco el alma, pata vnirse con Dios, ha de caer debaxo de forma, ni inteligecia distinta. Y que en Dios no aya forma alguna, ni semejaça. Bien lo dà a entender el Espiritu Santo en el Deuteronomio, diziendo: Vocem verborum eius audistis, & formam penitus non Deut. 4. vidiftis. Oystes la voz de sus palabras, y totalmente no vistes 12. en Dios alguna forma. Pero dize, que ania alli tinieblas,y nube, y escuridad, que es la Noticia escura y confusa, que auemos dicho, en que se vne el alma con Dios. Y mas adelante dize: Non vidiftis aliquam similitudinem in die, qua lo- Ibid. 15. quutus est Dominus in Horeb de medio ignis. No vistes vosotros semejança alguna en Dios en el dia que os hablò del medio del fuego en el monte Oreb. Y que el alma no pueda liegar a la alteza de la vnion con Dios, qual en esta vida se puede, por medio de algunas formas y figuras, lo dize el mismo Espiritu de Dios en los Numeros. Donde reprehen- Num. 12 diendo Dios a Aaro, y Maria, hermanos de Moysen, porque 8. murmurauan contra el, queriendo darles a entender el alto estado en que le auia puesto de vnion, y amistad consigo, dixo: Si quis fuerit inter vos Propheta Domini, in visione apparebo ei, vel per somnium loquar ad illum. At non talis seruus meus Moy ses, qui in omni domo mea fideli ssimus est: ore enim ad os loquar ei, & palàm, & non per enigmata & figuras Dominum videt. Si entre volotros huniere algun Profeta del Senor, apareceriche en alguna Vision y forma,o hablare con el entre sueños; pero ninguno ay como mi sieruo Moysen en toda mi cafa, es fidelissimo, y hablo con el boca a boca, y no vè a Dios por comparaciones, semejanças, y figuras. En lo qual se dà a entender, que en este alto estado de vnion de amor no se comunica Dios al alma mediante algun disfraz de Vision imaginaria, semejança, o figura, ni la ha de auer, sino que boca a boca, esto es, en essencia pura, y desnuda de Dios, que es como la boca de Dios en amor co esfencia pura, y desnuda del alma, mediante la voluntad, que es la boca del alma en amor de Dios. Por tanto para venir a esta vnion de Dios tan perfeta,ha de tener cuydado el alma, de

no se yr arrimando a Visiones imaginarias, ni formas, ni figuras, ni particulares inteligencias, pues no le pue-den seruir de medio proporcionado, y proximo para el tal eseto, antes le seran estoruo, y por esso las ha de renun-ciar, y procurar no tenerlas. Porque si por algun caso se huuiessen de admitit y preciar; eta por el prouecho, y buen efeto, que las verdaderas hazen en el alma; pero para esto no es necessario admitirlas, antes conviene para mejoria siempre negarlas. Porque estas Visiones imaginarias, el bien que puede hazer al alma, tambien como las corporales exteriores, que auemos dicho, es comunicar la inteligencia, amor, o suauidad, pero para que causen este este en ella, no es necessario que las quiera admitir. Porque, como tambien queda dicho arriba, quando en la imaginativa hazen prefencia hazen en el alma,o infunden la inteligencia,amor, o suauidad, que Dios quiere que causen; y assi recibe el alma su eseto despertador passiuamente, sin ser ella parte para lo poder impedir; como tampoco lo fue para lo saber adquirir; no obstante, que aya trabajado antes en disponeise. Algo se parece esto a la vidriera, que no es parte para impedir el rayo del Sol que dà en ella, sino que passinamente, estando ella dispuesta con limpieza, la esclarece sin su diligencia y obra. Assi tambien el alma no puede dexar de recebir en si las influencias y comunicaciones de aquellas siguras; porque a las infusiones sobrenaturales no las puede resistir la voluntad negativa, estando con resignació humilde y amorosa; aunque sin duda es estoruo la impureza, è imperfeciones del alma, como tambien en la vidriera impiden la claridad las manchas. De donde se vè claro, que quanto mas el alma se desnudare con la Voluntad y afecto, de las manchas de las aprehensiones, imagenes, y figuras en que vienen embueltas las commicaciones espirituales, que hemos dicho; no folo no se priua destas co-municaciones y bienes que causan, mas se dispone mucho mas para recebirlas con mas abandancia, claridad, y libertad de espiritu y senzillez, dexadas a parte todas aquellas apreaprehensiones, que son las cortinas y velos que encubren lo mas espiritual que alli ay. Y assi ocupan el sentido y espiritu, si en ellas se quiere ceuar, de manera que senzilla y libremente no se le pueda comunicar el espiritu; porque estando ocupado con aquella corteza, està claro, que no tiene libertad el Entendimiento para recebir la sustancia. De donde si el alma las quisiesse admitir, y hazer mucho caso dellas, seria embaraçarse, y contentarse con lo menos que ay en ellas, que es todo lo que ella puede aprehender y conocer dellas; lo qual es aquella forma, è imagen, y particular inteligencia. Porque lo principal dellas, que es lo espiritual, que se le infunde, no lo sabe ella aprehender, ni enteder, ni sabe como es, ni lo sabria dezir, porque es puro espiritual. Solamete lo que della sabe (como dezimos) es lo menos que ay en ella a su modo de enteder que son las formas por el sentido; y por esso digo que passinamente, y sin que ella ponga su obra de entender, ni saberla poner, se le comunica de aquellas Visiones, lo que ella no supiera entender ni imaginar. Por tato siempre se han de apartar los ojos del alma de todas estas aprehensiones, que ella puede ver y entender distintamente, lo qual comunica en sentido, y no haze fundamento, ni seguro de Fè, y ponerlos en lo que no vè, ni pertenece al sentido, sino al espiritu, q no cae en figura de sentido, y es lo q la lleua a la vnion en Fè, la qual es el proprio medio. Y assi le aprouechară al alma estas Visiones en sustancia para Fè, quando supiere bien negar lo sensible, è intelegible particular dellas, y vsar bien del fin que Dios tiene en darlas al alma desechandolas; porque, como diximos de las corporales, no las dà Dios, para que el alma las quiera tomar, y poner su asimiento en ellas.

Pero nace aqui vna duda, y es: Si es verdad que dà Dios al alma las Visiones sobrenaturales, no para que ella las quiera tomar, ni arrimarse a ellas, ni hazer caso dellas, para que se las dà? Pues en ello puede caer el alma en muchos yerros y peligros, o por lo menos en los incouenientes que aqui se han dicho para yr adelante; mayormente pudiendo

l Dio

Dios dat al alma, y comunicaria espiritual mente y en susta. cia, lo que le comunica por el fentido, mediante las dichas Visiones y formas sensibles? Responderemos a esta duda en el siguiente Capitulo, y es de harra dottina, y bien necessasia (a mi ver ) affi para los Espirituales como para los que los enfenan. Porque le enfena el estilo y fin que Dios en ellas lleua; el qual por no le faber muchos, ni se faben gouernar. ni encaminar a fi,nia otros en ellas a la vnion. Que pienfano que por el mismo caso que conocen ser verdaderas y de Dios, es bueno arrimarfe, y apegarfe a ellas; no mirado que tambien en estas hallarà el alma sir manera de propriedad, asimiento, vembaraço como en las cosas del mundo, sino las sabe renunciar como a ellas. Y assi les parece q es bue. no admitir las vnas, y reprouar las otras; metiendose a si mesmo, y a las almas en gran peligro y trabajo acerca del discernir entre la verdad y falsedad dellas. Que ni Dios les manda ponerse en este trabajo, ni que a las almas senzillas y fimples las metan en esse peligro y contienda, pues tienea dotrina sana y segura que es la Fè, en que han de caminan adelante. Lo qual no puede ser sin cerrar los ojos a todo lo que es del sentido, y de inteligencia clara y particular. Porque aun con estar tan cierto san Pedro de la Visson de gloria q vio en Christo en la Transfiguracion despues de auerla contado encaminandolos a la Fè, dixo: Et habemus firmiorem propheticum sermonem: cui benefacitis, attendentes quasi lucernæ lucenti in caliginoso loco. Tenemos mas firme testimonio, que esta vision del Tabor, que son los dichos de los Profetas, que dan testimonio de Christo, a los quales hazeys bien de acrimaros, como a la candela que dà luz en el lugar escuro. En la qual comparacion, si queremos mirar, hallaremos la dotrina que vamos enseñando. Porque en dezir, que miremos a la Fè que hablason los Profetas, como a cãdela que luze en lugar escuro; es dezir, que nos quedemos 2 escuras, cerrados los ojos a rodas esforras luzes; y que esta tiniebla de Fè, que tambien es escura, sola sea luz a que nos arrimemos. Porque si nos queremos arrimar a otras luzes claras

z. Pet. 1.

claras de inteligencias distintas, ya nos dexamos de arrimar a la escura, que es la Fè, y nos dexa de dar luz en el lugar escuro, que dize san Pedro; el qual lugar significa al entendimiento, que es el candelero, donde se assienta esta candela de la Fè, y assi ha de estar escuro hasta que le amanezca en la otra vida el dia de la clara Vision de Dios, y en esta el de la transformacion y vnion con el, a que el alma camina.

### CAPITVEO XVII.

En que se declara el fin y estilo que Dios tiene en comunicar al alma los bienes espirituales por medio de los sentidos. Responde a la duda que se ha tocado.

Vcho ay que dezir acerca del fin y estilo que Dios tiene en dar estas Visiones para leuantar a vna alma de su tibieza a su diuina vnion; lo qual todos los libros espirituales tratan, y por esto en este capitulo solamente se dira lo que basta para satisfazer a nuestra duda, la qual era, q pues en estas Visiones sobrenaturales ay tanto peligro, y embaraço para yr adelante (como se ha dicho) por q Dios, que es sapientissimo, y amigo de apartar de las almas tro-

piecos y lazos, fe las comunica y ofrece?

Para responder a esto, conviene suponer tres principios. El primero es de san Pablo, que dize: Que autem sunt, à Dea ordinata sunt. Que las cosas que son hechas, de Dios son ordenadas. El segudo, es del Espiritu santo, en el libro de la Sa biduria, donde dize: Dissonit omnia suaviter. La sabiduria de Dios, ausque toca de vu sin a otro (esto es) de vu estremo a otro estremo, dispone todas las cosas suavemente. El tercero es de los Teologos, que dizen: Deus omnia movet secundam modum eorum. Que Dios mueve todas las cosas al modo dellas. Segun pues estos principios està claro, que para mover Dios al alma, y levantar la del sin y estremo de su bazzeza al otro sin, y estremo de su alteza en su divina vnion,

H 2 halo

halo de hazer ordenadamente y suauemente, y al modo de la misma alma. Pues como quiera que el orden que tiene el alma de conocer, sea por las formas, è imagenes de las cosas criadas; y el modo de su conocer y saber, sea por los sentidos: de aqui es, que para leuantarla Diosal sumo cono. cimiento, para hazerlo suauemente, ha de començar a tocar desde el baxo estremo de los sentidos del alma, para assi yrla leuantando al modo della hasta el otro fin de su Sabiduria espiritual, que no cae en sentido. Por lo qual la lleua primero instruyendo por formas, imagenes, y vias sensibles a su modo de entender, aora naturales, aora sobrenaturales, y por discursos al sumo espiritu de Dios. Y esta es la causa, porque el le dà las Visiones y formas imaginarias, y las demas noticias sensitiuas è inteligibles. No porque no quisiera Dios, darle luego en el primer acto la sustancia del espiritu, si los dos estremos, que son humano y diuino, sentido y espiritu, de via ordinaria pudieran conuenir y juntarse con vn folo acto, fin que interuengan primero otros muchos actos de disposiciones, q ordenada y suauemente conuengan entre si,siendo vnas fundamento, y disposicion para las otras: affi como en los agentes naturales las primeras siruen a las segundas, y las segundas a las terceras, y de ahi adelante. Y assi va Dios perficionando al hombre al modo del hombre, por lo mas baxo y exterior hasta lo mas alto è interior. De donde primero le perficiona el sentido corporal, mouiendole, a que vse de buenos objetos naturales perfetos exteriores, como a oyr Missa, Sermones, ver cosas santas, mortificar el gusto en la comida, macerarse con penitencias, y santo rigor el tacto. Y quando ya estan estos sentidos algo dispuestos, los suele perficionar mas, haziendoles algunas mercedes sobrenaturales, y regalos, para confirmarlos mas en el bien, ofreciendoles algunas comunicaciones sobrenaturales, como Visiones de Santos, o cosas santas corporalmente, olores suauissimos, y Locuciones con pura y particular suauidad, con que se confirma mucho el sentido en la virtud, y se enagena del apetito de los males objetos.

tos. Y allende desfo, los sentidos corporales interiores, de que aqui vamos tratando, como son, Imaginativa, y Fantasia, juntamente se los va perficionando, y habituado al bien con confideraciones, meditaciones, y discursos santos, en la manera que en ellos puede caber; y en todo esto instruyendo al espiritu. Y a estos dispuestos con este exercicio natural fuele Dios ilustrar y espiritualizar los mas con algunas Vifrones sobrenaturales, que aqui llamamos Imaginarias, con las quales, juntamente (como auemos dicho) se aprouecha el espiritu mucho; el qual assi en las voas como en las otras se va desenru deciendo y formando muy poco a poco. Y desta manera va Dios llenando al alma de grado en grado hasta lo mas interior; no porque sea necessario, guardar este orden de primero y postrero tan puntual como esfo,porque a vezes haze Dios vno sin otro, como el ve que couiene al alma, y el quiere hazerla mercedes, pero la via ordinacia es conforme a lo dicho. Desta manera pues va Dios ordinariamente instruyendola, y haziendola espiritual, començandola a comunicar lo espiritual desde las cosasexteriores, palpables, y acomodadas al fentido, fegun la pequeñez y poca capacidad del alma; para que mediante la corteza de aquellas cosas sensibles, que de suyo son buenas, vaya el espiritu haziendo actos particulares, y recibiendo tantos bocados de comunicación espiritual, que venga a hazer habito en lo espiritual, y llegue a lo mas sustancial del espiritu, que es ageno de todo sentido; al qual (como auemos dicho)no puede llegar el alma, fino poco a poco a su modo por el sentido a que ha estado siempre asida. Y assi a la medida que se va mas allegando al espiritu acerca del trato con Dios, se va mas desnudando y vaziado de las vias del sentido, que son las del discurso, meditacion, è imaginacion. De donde quando llegare perfetamente al trato co Dios de espiritu, necessariamente hi de auer euacuado todo lo que acerca de Dios podia caer en sentido. Assi como quanto mas vna cosa se va arrimando a vn estremo, mas se va alexando y negando del otro: y quando perferamente se arri-

arrimare, perfetamente tambien se aurà apartado del otro estremo. Por lo qual comunmente dize el Adagio espiritual, que: Gustato spiritu, desipit omnis caro, que acabado de recebir el gusto y sabor del espiritu, toda carne es desabrida (esto es)no aprouechan, ni entran en gusto todos los gustos, o caminos sensibles; en lo qual se entiende todo trato de sentido acerca de lo espiritual. Y està claro, porque si es espiritu, ya no cae en sentido; y si es tal, que puede comprehederlo el sentido, ya no es puro espiritu. Porque quanto mas dello puede saber el sentido y aprehension natural, tanto menos tiene de espiritu, y de sobrenatural. Por tanto el Espiritual ya perfeto, no haze caso del sentido, ni recibe por el, ni principalmente se sirue, ni ha menester seruirse del para con Dios, como hazia antes, quando no auía crecido en espiritu. Y esto es lo que dio a entender san Pablo a los Cor. Corint. rintios, diziendo: Cum essem paruulus, loquebar vt paruulus,

13. II.

sapiebam vt paruulus, cogitabam vt paruulus. Quando autem factus sum vir, euacuaui, que erant paruuli. Quando era yo pequeñuelo, hablaua como pequeñuelo, sabia como peque nuelo, pensaua como pequenuelo; pero quando fuy hecho varon, euacue las cosas, que eran de pequeñuelo. Ya aucmos dado a entender como las cosas del sentido, y el conocimieto que puede sacar por ellas, son exercicio de pequenuclo. Y affi si el alma quisiesse siempre asirse a ellas, y no desarrimarse dellas, nunca dexaria de ser pequeñuelo niño, y siempre hablaria de Dios como pequeñuelo, y sabria de Dios como pequeñuelo, y pensaria de Dios como pequenuelo: y porque assendose a la corteza del sentido, que es el pequeñuelo, nunca vendra a la sustancia del espiritu, que es el varon perfeto. Y assi no ha de querer el alma admitir las dichas renelaciones para yr creciendo, aunque Dios se las ofrezca; assi como el niño ha menester dexar el pecho para hazer su paladar a manjar mas sustancial y fuerte. Pues luego(direys) serà menester, que el alma quando es pequeñuela, las quiera tomar, y las dexe quando es mayor? Assi como el niño es menester, que quiera tomar el pecho para sustentarle, tarse.hasta que sea mayor para poderlo dexar? Respondo, que acerca de la meditacion y discurso natural, en que el alma comiença a buscar a Dios, es verdad, que no ha de dexar el pecho del fentido, para yrse sustentando hasta que llegue a fazon, y riempo que pueda dexarlo: que es quando ya Dios pone al alma en trato mas espiritual, que es la Contemplacion; de lo qual ya dimos dotrina en el capitulo onze deste libro. Pero quado son Visiones imaginarias, o otras aprehensiones sobrenaturales, que pueden caer en sentido sin el aluedrio del hombre: digo, que en qualquier tiempo y sazon, aora sea en estado de perfeto, aora de menos perfeto aunque sean de parte de Dios, no las ha el alma de pretender, ni detenerse mucho en ellas por dos cosas. La vna, porque(como auemos dicho) passinamente hazen en el alma su efero, sin que ella sea parte para impedirlo, aunque fea alguna para impedir el modo de Vision; y por configuie te aquel segundo efeto, que auia de causar en el alma, mucho mas se le comunica en sustancia, auque no sea de aquella manera. Porque en renunciar estas cosas con humildad y recelo, ninguna imperfecion ni propriedad ay, antes definteres y vazio, que es mejor disposicion para la vnion con Dios. La segunda, es por librarse del peligro que ay, y del trabajo, en discernir las malas de las buenas, y conocer, si es Angel de luz,o de tinieblas, en que no ay prouecho ninguno, fino gastar tiempo, y embaraçar al alma con aquello, y poner en ocasiones de muchas imperfeciones, y de no yr adelante, no poniedo el alma en lo que haze al cafo, defembaraçandola de menudencias de aprehensiones, è inteligencias particulares, segun queda dicho de las Visiones corporales, y destas, y se dirà mas adelante. Y esto se crea, que si nuestro Señor no huuiesse de lleuar al alma al modo de la misma alma, como dezimos, nunca le comunicarà la abundancia de su espiritu, por essos arcaduzes tan angostos de formas y figuras, y particulares inteligencias; por medio de las quales dà el sustento al alma por migajas. Que por esso dixo Dauid; Mittit crystallum suam sicut buccellas. Embio su Pf. 47. 6.

-ng stold

sabiduria a las almas como en bocados. Lo qual es harro de doler, que teniendo el alma capacidad como infinita, la anden dando a comer por bocados del fentido, por su poco espiritu, è inhabilidad sensual. Y por esto tambien a san Pa. blo le daua pena esta poca disposicion, y pequeñez para rei.Cor. 3.2 cebir el espirito, quando dixo: Et ego fratres non potui vobis loqui quasi spiritualibus, sed quasi carnalibus:tanquam paruulis in Christo lac vobis potum dedi, non escam: nondum enim poteratis, sed nec nunc quidem potuistis, adhuc enim carnales estis. Yo hermanos, como viniesse a vosotros, no os pude hablar como a espirituales, sino como a carnales; porque no podiades recebirlo, ni tampoco aora podeys, como a pequeñuelos os di a beuer leche, y no majar folido. Resta pues aora saber, que el alma no ha de poner los ojos en aquella corteza de figura, y objeto, que se le pone delante sobrenaturalmente, aora sea acerca del sentido exterior, como son, Locuciones, y palabras al oydo, y Visiones de Santos a los ojos, y relplandores hermofos, y olores a las narizes, y guftos y suanidades en el paladar, y otros deleytes en el tacto, Nota pa- que suelen proceder del espiritu. Ni tampoco los ha de porala inte ner en qualesquier Visiones de! sentido interior, quales son ligecia de las imaginarias interiores, antes renunciandolo todo, folo ha de poner los ojos en aquel espiritu bueno que causan, toda esta procurando conseruarle en obrar, y poner por exercicio lo dotrina. que es de seruicio de Dios desnudamente, sin aduertencia de aquellas representaciones, ni de querer algun gusto sensible. Y assi se toma destas cosas solo lo que Dios pretende y quiere, que es el espiritu de deuocion; pues que no las dà

para otro fin principal, y se dexa lo que el dexaria de dar, fi se pudiesse recebir en espiritu sin ello (como auemos dicho)que es el exercicio y apre-

- tida al filminio hension del fentido. Des garata ambita

dancia de la espirita , por ((\*\*\*) en lasta navangolhes do

features of figurality particulates intelled and an even medic der dra impart attram son min is until min an estamptal

if the Manhamatan and which make M. CAPI-PACEL.

### CAPITV LO XVIII.

Tratadel dano que algunos Maestros Espirituales pueden hazer a las almas, por no las lleuar con buen estilo acerca de las dichas Visiones. I dize tambien como, aunque sean de Dios se pueden ellas engañar.

10 podemos en esta materia de VISIONES, ser ran breues como querriamos, por lo mucho que acerca dellas ay que dezir. Por tanto, aunque en sustancia queda dicho lo que haze al caso, para dar a entender al Espiritual, como se ha de auer acerca de las dichas Visiones; y al Maestro q le gouierna, el modo que ha de tener con el dicipulo en ellas, no serà demassado, particularizar mas vn poco esta dotrina, y dar mas luz del daño que se puede seguir assi a las almas espirituales, como a los Maestros que las gouiernan, si son muy credulos a ellas, aunque sea de parte de Dios. La razon que me ha mouido a alargarme aora en esto es la poca discrecion que vo he echado de ver, a lo que entiedo, en algunos Maestros Espirituales. Los quales assegurandose acerca de las dichas aprehensiones sobrenaturales por entender que son buenas, y de parte de Dios, vinieron los vnos y los otros a errar mucho, y hallarfe muy cortos, cupliedose en ellos la sentencia de Christo, q dize: Cœcus si Mat.15. cœco ducatu præstet, ambo infouea cadunt. Si vn ciego guia- 14. re otro ciego, entrabos caen en la hoya. No dize, q caeran, fino q caen. Porq no es menester q aya cayda de error, para q caygan; q folo el atreuer a gouernarse el vno por el otro, ya es yerro, y affien esfo caen por lo menos. Y primero, porque ay algunos que lleuan tal modo y estilo en las almas q tienen las tales cosas, q o las haze errar, o las embaraçã co ellas,o no las lleua por camino de humildad, y les da mano a q ponga mucho los ojos en ellas, q es causa de no caminar por el puro y perfeto espiritu de Fè;y no las edifican ni fortalecen

talecen en ella, haziendo mucho caso de aquellas cosas. En lo qual las dan a sentir, que hazen ellos mucho caso de aquello; y por el configuiente le hazen ellas, y quedanseles las almas puestas en aquellas aprehensiones, y no edificadas en Fè, ni vazias, desnudas, y desasidas de aquellas cosas,para volar en alteza de escura Fè.Y todo esto nace del termino y lenguage, que el alma vè en su Maestro acerca desto. Que no se como facilissimamente se le pega vn lleno y estimacion de aquello, sin ser en su mano, y quita los ojos del abismo de Fè. Y deue ser la causa desta facilidad, el quedar el alma tan ocupada con ello; que como fon cosas de sentido, a que el natural es inclinado, como tambien cstà ya saboreado, y dispuesto con la aprehension de aquellas cosas distintas y sensibles; basta ver en su Confesfor,o en otra persona alguna estimació y aprecio dellas,para que no solamente el alma la haga, sino que tambien se le engolosine mas el apetito en ellas, y sin sentir, se ceue mas, y quede mas inclinado, y haga en ellas mucha presa. Y de aqui salen muchas imperfeciones por lo menos; porque el alma ya no queda tan humilde, pelando que aquello es algo, y que tiene algo bueno, y que Dios haze caso della, y anda contenta, y algo satisfecha de si, lo qual es contra humildad. Y luego el demonio le va aumentando esto secretamenta, sin entenderlo ella, y le comiença aponer vn concepto acerca de los otros, en si tienen, o no tienen las tales cosas, o son, o no son; lo qual es contra la santa simplicidad, y soledad espiritual. Mas destos daños, como no crecen en Fè, no se apartan. Y tambien aunque no sean los danos tan palpables como estos, ay otros en el dicho termino mas sutiles, y mas odiosos a los ojos diuinos, por no yr en desnudez. Pero esto lo dexaremos aora, hasta que lleguemos a tratar del vicio de Gula espiritual, y de los otros seys: donde queriendo Dios, se diran muchas cosas destas surles y delicadas manzillas, que se pegan al espiritu, por no saber guiarle en desnudez. Aqui diremos, de como es estilo que lleuan algunos Confessores con las almas, en que

no las instruyen bien. Y cierto querria saberlo dezir, porque entiendo, es cosa dificultosa, el dar a entender, como se engendra el espiritu del dicipulo, conforme al de su padre espiritual secreta y ocultamete, porque parece que no se puede declarar lo vno, sin dar a entender lo otro. También como son cosas de espiritu, vnas tienen correspondencia con otras.

Pareceme a mi, y es assi, que si el Padre Espiritual es inclinado al Espiritu de reuelaciones, de manera que le haga mucho peso,lleno, o gusto en el alma, no podra dexar, aunque el no lo entienda, de imprimir en el espiritu del dicipulo aquel mesmo gusto y estimacion, si el dicipulo no està mas adelante que el; y aunque lo este, le podra hazer harto daño si perseuera con el. Porque de aquella inclinació que el Padre Espiritual tiene, y gusto en las tales Visiones, le nace cierta manera de estimacion, que sino es con gran cuydado del, no puede dexar de dar muestras, o sentimientos dello a la otra persona; y si la otra persona tiene el mismo espiritu de la tal inclinacion (a lo que yo entiendo) no podra dexarfe de comunicar mucha aprehension y estimació destas cosas de vna parte a otra. Pero no hilemos aora tan delgado, fino hablemos de quando el Confessor, aora sea inclinado a esfo, aora no, no tiene el recato que ha de tener en desembaraçar el alma, y desnudar el apetito de su dicipulo en estas cosas;antes se pone a platicar dello con el, y lo principal del lenguaje espiritual(como auemos dicho) pone en estas Visiones, dandoles indicios para conocer las Visiones buenas y las malas. Que aunque es bueno saberlo, no ay para que meter al alma en este trabajo, cuydado, y peligro: sino en alguna apretada necessidad, como queda dicho. Pues en no hazer mucho caso dellas, negandolas, se escusa todo esto, y le hize lo que se deue. Y no solo esto, sino que ellos mesmos, como ven, que las dichas tienen tales cosas de Dios, piden que rueguen a Dios les reuele tales, o tales cosas tocantes a ellos, o a otros, y las buenas almas lo haze, pensando es licito, quererlo saber por aquella via. Que piesan, que porque Dios quiere reuelar, o dezir algo sobrena turalmente como el quiere, o para lo que el quiere, que es licito querer que nos reuele, y aun pedirselo. Y si acaece, que a su peticion lo reuela Dios, asseguranse mas para otras ocasiones ; y piensan que Dios gusta deste modo de tratar con el;y a la verdad, ni gusta, ni lo quiere. Y como ellos esta aficionados a aquella manera de trato con Dios affientafeles mucho, y allanaseles la voluntad naturalmente en ello. Porque como naturalmente gustan, naturalmente se allanan a su modo de entender ; y en lo que dizen , yerran muchas vezes,y ven ellos que no les sale como auian entendido, y maranillanfe, y luego nacen las dudas, en fi eran de Dios, o no pues no acaece, ni lo ven de aquella manera. Pefanan ellos primero dos cofas. La yna, que era de Dios, pues tanto se les assentauas y puede ser el natural inclinado a ello el que causaua aquel assiento, como auemos dicho. La segunda, que siendo de Dios, suia de salir assi como ellos entendian, o pensauan. Y aqui està vn grande engaño, porque las renelaciones, o Locuciones de Dios no fiepre falen como los hombres las entienden,o como ellas fuenan en fi. Y affi no fe han de affegurar en ellas, ni creerlas a carga cerrada, auque sepan que son reuelaciones, respuestas, o dichos de Dios. Porque aunque ellas sean ciertas y verdaderas en si,no es menester que lo sean siempre, en nuest a manera de entender. Lo qual pronaremos en el capitulo figuiente. Y tambien diremos despues, como aunque Dios responde a vezes a lo que se le pide sobrenaturalmente no gusta dello, y como a vezes se enoja, aunque responde.

### CAPITVLO XIX.

En que se declara y prueua, como aunque las Visiones y Locuciones que son de parte de Dios, son verdaderas en si, nos podemos engañar acerca dellas Prueuase

con autoridades de la divina

Escritura.

POR dos cosas diximos, que aunque las Visiones y Lo-cuciones de Dios son verdaderas y ciertas siempre en fi.no lo son siempre a nuestro entender. La vna es por nuestra defetuosa manera de entêderlas. La otra es, por las caufas, o fundamentos dellas, que son comunicatorias, y como condicionales; si esto no se emendare, o si aquello se hiziere, aunque la Locució en lo que suena sea absoluta; las quales dos cosas prouaremos con algunas autoridades diuinas. Quanto a lo primero està claro, que no son siempre, ni acaecen como ellas fuenan a nuestra manera de entender. La causa desto es, porque como Dios es inmenso y profundo. suele lleuar en sus profecias Locuciones, Reuelaciones, otros conceptos, è inteligencias muy diferentes de aquel proposito, en que comunmente se pueden entender de nosotros, siendo ellas en si tanto mas verdaderas y ciertas, quato a nosotros nos parecera que no. Lo qual a cada passo vemos en la diuina Escritura, dode a muchos de los antiguos no les salian muchas Profecias, y Locuciones de Dios como ellos esperanan, por entenderlas a su modo de otra manera muy a la letra; lo qual se verà claro por estas autoridades.

En el Genesis dixo Dios a Abrahan, auiendole traydo a Gen. 15. la tierra de los Cananeos: Esta tierra te darè a ti. Y como se 7. 8. lo dixesse muchas vezes, y Abrahan suesse ya muy viejo, y nunca se la daua, diziendoselo Dios otra vez, respondio Abrahan: Señor, donde, o porque señal podrè yo saber, que la tengo de posser? Entonces le reuelò Dios, que no el en persona sino sus hijos despues de quatrocietos años la auia de posser. De donde acabò Abrahan de enteder la promesa, la qual era en si verdaderissima; porque dandola Dios a sus hijos por amor del, era darsela a el. Y assi Abrahan esta-ua engañado en la manera de entender, y si entonces obrara, segun el entendia la Prosecia, pudiera errar mucho, pues no era de aquel tiempo, y los que le vieran morir sin darsela, auiendole oydo dezir, que Dios se la auia prometido, quedaran consusos, y creyendo auer sido falsa.

Gen. 46.

Tambien despues a su nieto Iacob, al tiempo que loseph su hijo lo Heuò a Egypto por la hambre de Canaam, estando en el camino le aparecio Dios, y le dixo: Noli timere des cende in A gyptum. Ego descendam tecumilluc & ego inde adducam te reuertentem. Iacob no temas, desciende a Egypto; que yo descendere alli contigo, y quando de ahi boluieres a falir, yo te facare guiandore. Lo qual no fue como a nueftra manera de entender fuena. Porque fabemos que el fanto viejo Iacob murio en Egypto, y no boluio a falir viuo; v era que se auia de cuplir en sus hijos, a los quales saco despues de muchos años de alli, siendolos el mismo la guia en el camino. Donde se vè claro, que qualquiera que supiera esta promesa de Dios a Iacob, pudiera tener por cierto, que Iacob afii como auía entrado vivo en Egypto por orden y fauor de Dios, affi fin falra auia de boluer a falir viuo: pues de la misma forma y manera le auía prometido la salida y el fanor en ella, y engañarafe, y marauillarafe viendolo morir en Egypto, y que no se cumplia como se esperaua. Y assi fiendo el dicho de Dios verdaderiffimo en fi, acerca del le pudieran mucho engañar. I laup o hantal al a quin a sana

Indic.20.

En los Iuczes tambien leemos, que aniendose juntado todas las Tribus de Israel, para pelear cotra la Tribu de Bejamin, y castigar cierta maldad q entre ellos se auia consentido, por razon de anerle Dios señalado Capiran para la guerra, fueron ellos tan assegurados de la vitoria, que saliedo vencidos, y muertos de los suyos veynte y dos mil, quedaron muy maravillados: y puestos delante de Dios lloraro todo aquel dia, no sabiedo la causa de la cayda, aniedo ellos entedido, y tenido la vitoria por fuya. Y como pregutafien a Dios, fi boluci ia a pelear, o no; les respodio: Que fuessen, y pe leassen corra ellos. Los quales, teniedo ya esta vez por suya la vitoria, fuero con grade ofadra, y faliero vencidos tábien la segunda vez, y co perdida de diez y ocho mil. De donde quedaron cor fullilimos fin laber que se hazer, viendo que m indandoles Dios pelear, siepre falian vecidos:mayormente excediendo ellos a los contratios tanto en numero y en +IDSE forta-

fortaleza porque dos de Benjamin no eran mas de veynte y cinco mil, y ferecientos, y ellos eran quatrocientos mil. Y desta manera se engañanan ellos en su manera de entender, pues el dicho de Dios no era engañoso; porque el no les aula dicho que vencerian, fino que peleaffen: y en estas caydas les quifo Dios castigar cierto descuydo y presuncion que tunieron, y humillarlos affi. Mas quando a la postre les respondio, q vencerian, ash fue, que venciero con harto ardid y trabajo. Desta manera y de otras muchas acaece enganarse las almas acerca de las renelaciones y Locuciones de parte de Dios, por tomar la inteligencia dellas a la letra y corteza. Porque (como ya queda dado a entender) el principal intento de Dios en aquellas cosas, es dezir, y darles el espiritu que està alli encerrado, el qual es dificultoso de entender. Y este es muy mas abundante que la letra y muy estraordinario, y fuera de los limites della. Y affi el que se atare a la letra de la Locució, o forma, o figura aprehefible de la Vision, no podra dexar de errar mucho, y hallarse despues muy corto y confuso, por auerse guiado segun el sentido en ellas, y no dado lugar al espiriru en desnudez del sentido. Porque como dize San Pablo: Litera occidit, spiritus autem viuificat. La letta mata, pero el espiritu da vida. Por lo qual se ha de renunciar la letra en este caso del sentido, y quedarfe a escuras en Fè, que es el espiritu, el qual no puede comprehender el senrido. Por lo qual muchos de los hijos de Israel, porque entendian muy a la letra los dichos y profecias de los Profetas, no les falian como ellos esperanan; y affi las venian a tener en poco, y no las creyan. Tato, q vino a auer entre ellos yn dicho publico casi como Proucrbio, escarneciedo delas profecias. Delo qual se quexa lsajas, refiriendole en esta manera: Quem docebit scientiami & que intelligere faciet auditum? Ablactatos à lacte, abulfos ab vberibus. Quia manda, remanda, manda, remanda, expecta, reexpecta, modicum ibi, modicumibi, in loquela enim labij, & lingua altera loquetur ad populum istum. A quie enseñara Dios cie, cia ? Y a quien hara entender la profecia y palabra suya? Sola-

2.Cor. 3.

Yer.4.10.

Solamente a aquellos que estan ya apartados de la leche, y defarray gados de los pechos? Porque todos dizen (es a faber sobre las profecias) promete y buelue a prometer: Espera y buelue a esperar. Vn poco alli, vn poco alli:porque en la palabra de su labio, y en otra legua hablarà a este pueblo. Donde claramente dà a entender l'ayas, que hazian estos burla de las profecias, y dezian por escarnio este Prouerbio: Espera, y buelue a esperar, dando a entender, que nunca se les cumplia, porque estauan ellos asidos a la letra, que es la leche de niños; y al sentido suyo que son los pechos, que contradizen a la grandeza dela ciencia del espiritu. Por lo qual dize, a quien enseñarà la Sabiduria de sus profecias? Y a quien harà entender su dotrina? Sino a los que estan apartados de la leche de la letra, y de los pechos de sus sentidos? Que por esso estos no las entienden, sino siguen essa leche de la corteza y letra, y essos pechos de sus sentidos, pues dizen: Promete y buelue a prometer: Espera, y buelue a esperar, &c.Porque en la dotrina de la boca de Dios, y no en la suya,y en otra lengua que en esta suya los ha Dios de hablar. Y assi no se ha de mirar en ello nuestro sentido y lengua:sabiendo que es otra la de Dios, segun el espiritu de aquello, muy diferente de nuestro entender, y dificultoso. Tanto, que el Profeta Ieremias con ser Profeta de Dios, viendo los conceptos de las palabras de su Magestad tan diferentes del comun sentido de los hombres, parece, que alucina tambié en ellas, y que buelue por el pueblo, diziendo: Heu heu, Domine Deus, ergo ne decepisti populum istum, & Hierusalem, dicens: Pax erit vobis, & ecce peruenit gladius vsque ad animat Ay ay, Señor, por ventura has engañado a este pueblo, y a Ierusalen, diziendo: Paz vendra sobre vosotros, y ves aqui el cuchillo ha venido hasta el alma?Y era, que la paz que les prometia Dios, que auia de hazer, era entre el y el hombre por medio del Messias que les auia de embiar, y ellos ente. dian de la paz temporal; y por esso quando tenian guerras y trabajos, les parecia engaharles Dios, acaeciendoles al co: trario de lo que ellos esperauan. Y assi dezian, como tambien

Ier.4.10.

bien dize Ieremias : Esperado hemos paz, y no ay bien de paz Y affi era impossible dexarse ellos de engañar, gouernandose solo por el sentido literal gramatical. Porque quie dexarà de confundirse y errar; si se atara a la letra en aquella profecia, que dixo Dauid de Christo en todo el Psalmo setenta y vno, y en particular dode dize: Dominabitur a ma- Ps.71. 8. re vsque ad mare, & à flumine vsque ad terminos orbis terraru. Enseñorarseha de vn mar a otro mar, y desde el rio hasta los terminos de la tierra. Y en lo que tambien alli dize: Liberabit pauperem à potente, & pauperem cui non erat adiutor. Librarà al pobre del poder del poderoso, y al pobre que no tenia ayudador, viendole nacer en baxo estado, viuir en pobreza, y morir en miseria; y que no solo no se señoreò de la tierra mientras viuio, sino que se sujetò a gente baxa, hasta que murio debaxo del poder de Poncio Pilato. Y que no folo a sus Discipulos pobres no los libro de la mano de los poderosos temporalmete, mas los dexò matar, y perseguis por su nombre. Y era, que estas profecias se anian de entender espiritualmente de Christo; segun el qual sentido eran verdaderissimas. Porque Christo no solo era Señor de to. da la tierra, sino del cielo: pues era Dios, y a los pobres que le auian de seguir, no solo los auia de redemir, y librar de las manos y poder del demonio, que era el potente, sino los auia de hazer herederos del Reyno de los cielos. Y affi hablaua Dios segun lo principal de Christo, y de sus seguidores, que era Reyno eterno, libertad eterna; y ellos entendialo a su modo de lo menos principal, de que Dios haze poco caso, que era señorio temporal, y libertad temporal; lo qual delante de Dios, ni es Reyno, ni libertad. De donde cegandose ellos con la baxeza de la letra, y no entendiendo el espiritu, y verdad della, quitaron la vida a su Dios y Señor, fegun san Pablo lo dixo en esta manera: Qui enimhabitabant Act. 13.2 Hierusalem, & Principes eius bunc ignorantes, & voces Prophetarum, quæ per omne Sabbatum leguntur, iudicantes impleuerunt. Los que moranan en Ierusalen, y los Principes de- Luc. 24. lla,no sabiendo quien era, ni entendiendo los dichos de las 21.

50.

profecias, que cada Sabado se recitan, juzgandole acabaro. Y a tanto llegana esta dificultad, de entender los dichos de Dios, como conuenia, que hasta sus mismos Dicipulos, que con el auian andado, estauan engañados; quales eran aquellos dos, q despues de su muerte yuan al Castillo de Emans. triftes y desconfiados, diziendo: Nos autem sperabamus, quia ipse effet redempturus Ifrael. Nosottos esperanamos, que auia de redimir a Israel. Entendiendo ellos tambien, que auia de ser la redencion y señorio temporal. A los quales apareciendo Christo, reprehendio de insipientes, y duros de coraçon, para creer las cosas que auian dicho los Profetas. Y aun al tiempo que se yua al cielo, estauan algunos en aquella rudeza, y le preguntaron: Domine si in tempore hoc re-Stitues Regnum Ifrael. Haznos Sener faber, fi en este tiempo has de restituyr al Reyno de Israel. Haze dezir el Espiritu santo muchas cosas, en que el lleua otro sentido del gentienden los hambres, como tambien es de saber en la que Ioan. 11. hizo dezir a Cayfas de Cheisto: Expedit vobis vt vnus moriatur homo pro populo, & non tota gens pereat: Hoc autem non dixit à semetipso. Que conuenia mutiesse vo hombre, porque no pereciesse toda la gente, lo qual no lo dixo de suyo.

Y el que lo dezia, entendio a vn fin, y el Espiritu santo a otro bien diferente. early y poder del demonic

De donde se vè, que aunque los dichos y reuelaciones fean de Dios, no nos podemos affegurar en ellos; porqué nos podemos muy facilmente engañar en nuestra manera de entenderlos. Porque ellos son abismo, y profundidad de espiritu, y quererlos limitar a lo que dellos entendemos, y puede aprehender el sentido nuestro, no es mas, que querer palpar el ayre, y alguna mota que encuentra la mano en el, y el ayre se va, y no queda nada. Por esso el Maestro espiritual ha de procerar que el espiritu de su dicipulo no se abre nie, en querer hazer caso de todas las aprehensiones sobrenaturales, que no son mas que voas moras de espiritu, con las quales solamente se vendra a quedar sin espiritu ninguno. Sino apartandole de todas Visiones, y Locuciones,

le imponga en que sepa estar en libartad, y tinichla de Fè, en que se recibe la abundancia de espiritu, y por consiguiete la fabiduria, è inteligencia propria de los dichos de Dios. Porque es impossible que el hombre, sino esespiris tual, pueda juzgar de las colas de Dios, ni aun entendera las razonablemente, y entonces no es espiritual, quando las juzga segun el sentido. Y assi aunque ellas vienen debaxo de aquel fentido, no las entiende, como lo dixo S. Pablo: Animalis homo non percipit ea, que sunt spiritus Dei; stultitia 1. Cor. 2. enim est illi, & non potest intelligere, quia spiritualiter exami- 14.
nantur: spiritualis autem iudicat omnia. El hombre animal no percibe las cosas que son del Espiritu de Dios; porq son locura para el, y no puede entenderlas, porque ellas fon efpirituales, pero el Espiritual todas las cosas juzga. Animal hombre se entiende aqui el que vsa por solo el sentido: Espiritual el que no se ata ni guia por el. De donde es temeridad atreuerse a tratar con Dios, y dar licencia para ello por via de aprehension sobrenatural el sentido. ma la maio 1929

Y para que mejor lo entendamos, pongamos aqui algunos exemplos. Demos cafo, que vo Santo está muy afligido, porque le persiguen sus enemigos; y que le responde Dios: Yo te librare de todos ellos. Esta profecia puede ser verdaderissima; y con todo esso venir a prenalecer sus enemigos, y morir a sus manos. Y assi el que la entendiera temporalmente quedata engañado; porque Dios pudo hablar de la verdadera y principal libertad y vitoria, que es la faluacion, co que el alma esta libre y viroriosa de todos sus enemigos mucho mas verdadera y altamente, q fi aca le li= brara dellos. Y assi esta profecia era mucho mas verdadera y mas copiosa, q el hobre pudiera entender, si la entendiera quanto a esta vida. Porq Dios siepre habla en sus palabras, . y atiende al sentido mas principal y pronechoso: y el hobre puede enteder a su modo y a su proposito en menos principal, y affi quedar engañado. Como lo vemos en aqua profe cia de Chisto; q dize Dauid: Reges eos in virga feriea, o ta Pfal. 2.9. quam vas figuli confringes eos. Regiras a todas las gentes

con vara de hierro, y desmenuzarlahas como a vn vaso de

barro. En la qual habla Dios segun el principal y perfeto senorio que es el Eterno, el qual se cumplio; y no segun el menos principal que era el temporal, el qual en Christo no se cumplio en toda su vida temporal. Pongamos otro exeplo. Ellà vua alma con grandes desseos de ser martyr, acael cera, que Dios la respoda. Tu seras martyr, y le de interior. mente gran confuelo y confiança, que lo ha de fer; y co todo acaecera, que no muera martyr, y ferà la promesa verda dera. Pues como no se cumple assi? Porque se cuplira segun lo principal y effencial della, que sera dadole el amor y premio de martyr essencialmete, y haziedola martyr de amor, y dandola vn prolongado martyrio en trabajos, cuya continuacion sea mas penosa que el morir, y assi dà verdaderamente al alma lo que ella desfeaua; y lo que el la prometio. Porque lo principal del desseo era, no aquella manera de muerte, sino hazer a Dios aquel servicio de martyr, y exercitar el amor por el como martyr. Por q aquella manerà de morir, por si no vale nada sin amissad de Dios, el qual amor y exercicio, y premio de martyr le dà por otros medios muy perfetamente. De manera, q aunque no muera co mo martyr, queda el alma muy fatisfecha de q la dio lo q ella desseana. Porq tales desseos ( quando nacen de viuo amor, y otros semejantes) aunq no se les cumplan de aquella manera q ellos los pintan, y los entienden, cumplenseles de otra, y mejor, y mas a honra de Dios, q ellos sabran pedir. De donde dize Dauid: Desiderium pauperu exaudiuit Dominus. El Señor cúplio a los pobres su desseo. Y en los Prouerbios dize la Sabiduria dinina: Desideriu suu iustis dabitur. A los justos darseles ha su desseo. De donde, pues vemos, que muchos Santos dessearon muchas cosas en particular por Dios, y no se les cuplio en esta vida su desseo; es cierto, q sie do justo y verdadero, se les cuptio en la orra perfetamente: lo qual siedo assi vardad, tabien lo seria prometersele Dios en esta vida, diziendoles: Vuestro desseo se cumplira, y no ser en la manera que ellos pensauan. Desta y de otras mu-

Pf.9. 17.

Prou.10.

24.

chas maneras pueden ser las palabras y Visiones de Dios verdaderas y ciertas, y nofotros engañarnos en ellas, por no saber entender alta y principalmente los propositos y sentidos que Dios en ellas llena. Y assi es lo mas acertado y seguro, hazer que las almas huyan con prudencia de las tales cofas fobrenaturales, acostumbrandolas (como auemos dicho) a la pureza de espiritu en Fè escura, que es el medio de la vnion.

## CAPITVLO XX.

En que se prueua con autoridades de la diuina Escritura, como los dichos, y palabras de Dios, aunque siempre son verdaderas, no son siempre ciertas en sus propias causas.

A Ora nos conuiene prouar la segunda causa, porque las A Visiones y palabras de parte de Dios, auque son siempre verdaderas en si,no son siempre ciertas quanto a nosotros. Y es por razon de las causas, y motinos en que ellas se fundan,y se ha de entender que seran durante aquello que a Dios le mueue (digamoflo affi) a castigar. Como si Dios di xesse: De aqui a vn año tego de embiar tal plaga a este Reyno; y la causa y fundamento desta amenaca es cierta ofensa que se haze a Dios en el tal Reyno. Si cessasse, o se variase la ofensa, podria cessar, o variar el castigo, y era verdadera la amenaça, porque yua fundada sobre la actual culpa, la qual si duràra, se executàra: y estas son amenaças, o reuelaciones conminatorias, o condicionales. Esto vemos auer acaecido en la ciudad de Niniue, donde mandò Dios al Profeta Ionas, que predicasse esta amenaça en Niniue de parte su- .4.3 .201 ya. Adhuc quadraginta dies , & Niniue subuertetur. De aqui a quarenta dias se ha de assolar la ciudad de Niniue. La qual no se cuplio, porq cessò la causa desta amenaça, que eran sus pecados, haziendo ellos luego penitencia dellos, que si no la hizieran, se cumpliera. Tambien leemos en el libro

3.Reg.21 tercero de los Reyes, que auiendo el Rey Acab hecho vn pecado muy grande, le embió Dios la amenaça de vn grade castigo (siendo nuestro Padre Elias el mensajero) sobre su persona, sobre su casa, y sobre su Reyno; y porque Acab rompió las vestiduras de dolor, y se vistio de cilicio, y ayunò, y durmio en saco, y anduno triste y humillado; le embió

Num. 29 luego a dezir con el mismo Profeta astas palabras: Quiahu. miliatus est mei causa, non inducam malum in diebus eius, sed in diebus filij sui. Por quanto Acab se ha humillado por amor de mi,no embiarè el mal que dixe en sus dias, sino en los de sy hijo. Donde vemos, que porque se mudo Acab, cessò tambien la amenaça, y sentencia de Dios. De donde podemos colegir para nuestro proposito, que aunque Dios aya reuelado, o dicho a vna alma afirmatiuamente qual. quier cosa en bien, o en mal, tocante a la misma alma, o a otras, se podra variar en mas, o en menos, o quitar del todo, segun la mudança, o variacion de afecto de la talalma, o causa a que miraua Dios, y assi no cumplisse como fe esperana, y sin saber porque muchas vezes, sino solo Dios. Porque aun muchas cosas suele el dezir, enseñar, y prometer, no para que entonces se entiendan, ni se possean, sino para que despues se entiendan, quando conuenga tener la luz dellas, o quando se consiga el efeto dellas. Co-

Ioan. 14. mo vemos que hizo con sus Dicipulos; a los quales dezia muchas parabolas y sentencias, cuya sabiduria no entendieron hasta el tiempo que auian de predicarla, que sue quando vino sobre ellos el Espiritu santo, del qual les auia dicho Iesu Christo, que les declararia todas las cosas, que el les auia en su vida dicho. Y hablando san Juan sobre aquella.

16. Discipuli eius primum, sed quando glorificatus est lesus, tunc recordati sunt, quia hec erant scripta de eo. Y assi muchas co-sas de Dios pueden passar por el alma muy particulares, que ni ella, ni quien la gouierna lo entieden hasta su tiempo. En

1. Reg. 2. el libro de los Reyes tambien leemos, que enojado Dios 80. 32. cotra Heli Sacerdote de Israel por los pecados que no cas-

tigaua

tigaua a sus hijos, le embio a dezir con Samuel, entre otras palabras, estas que se siguen: Loquens locutus sum, ot domus tua, or domus patris tui ministraret in confectu meo vique in sempite num: nunc autem absit hoc à me, jed quicunque honorificauerit me, glorificabo eum Antes de aora dixe, que tu cafa, y la casa de tu padre auia siempre de seruirme en el Sacerdocio en mi presencia para siempre; pero este proposico muy lexos està de mi, no ha è tal. Que por quato este oficio de Sacerdocio se fundaua en dar gloria y hora a Dios;y por este fin ania Dios prometido el Sacerdocio a su padre para fiempre, si el no faltana; en faltando el zelo a Heli de la hora de Dios, porque como el mesmo se le embio a quexar, honraua mas a sus hijos que a Dios, dissimulandoles los pecados por no les afrentar, faltò tambien la promesa, la qual fuera para siempre, si para siempre en ellos durara el buen fernicio y zelo. Y affi no ay que peníar, que porque fea los dichos, y reuelaciones de parte de Dios verdaderas en si, han infaliblemente de acaecer como fuenan, mayormente quãdo estan asidos por orden del mismo Dios a causas humanas (que como està dicho) pueden variar, o mudarse, o alterarfe.Y quando esto sea assi, Dios se lo sabe, que no siempre lo declara, fino dize el dicho, o haze la renelacion, y calla la condició algunas vezes como hizo a los Niniuitas, que de- Ione 3.5 terminadamente les dixo, que auian de ser destruydos passados quarera dias. Otras vezes la declara, como hizo a Roboan, diziendo: Si ambulaueris in vijs meis, custodiens manda. ta mea, & præcepta mea, sicut fecit David servus meus, ero tecum, & edificabo tibi domum fidelem, quomodo ædificaui Dauid domum. Si tu guardares mis mandamietos como mi fier no David, yo tambièn serè contigo como con el, y te edificarè casa como a mi sierno Danid. Pero aora lo declare, aora no,no ay que affe gurarfe en la inteligencia:porque no ay comprehender las verdades ocultas de Dios, que ay en sus dichos y multitud de sentidos. El està sobre el cielo, y habla en camino de eternidad nosotros ciegos sobre la tierra, que no podemos alcançar sus secretos. Que por esso entiento

3.Reg. II

Eccl. 5.1. que dixo el Sabio: Deus in cælo, & tu super terram: idcirco sint pauci sermones tui Dios està sobre el cielo, y tu sobre la tierra;por tanto no te alargues, ni arrojes en hablar. Y dirafme por ventura: Pues sino lo auemos de entender, ni entremeternos en ello, porque nos comunica Dios estas cosas? Ya he dicho, que cada cosa se entendera en su tiempo por orden del que lo hablò, y entenderloha quien el quisiere, y se verà que conuino assisporque no haze Dios cosa sin causa y verdad. Por esto se crea, que no ay acabar de entender, ni comprehender el sentido lleno en los dichos, y cosas de Dios, ni determinarse, a lo que parece, sin errar mucho, y ve nir a kallarse muy confusojesto sabian muy bien los Profetas, en cuyas manos andaua la palabra de Dios. A los quales era muy grande trabajo la profecia acerca del pueblo; porque (como auemos dicho) mucho dello no lo vian acaecer como a la letra se les dezia, y era causa de que hiziessen mu cha rifa y burla de los Profetas:tanto, que vino a dezir lere-

Ier. 20.7 mias: Factus sum in derisum tota die, omnes si bsannant me, quia iam olim loquor, vociferans iniquitatem, & vastitatem clamito, factus est mibi sermo Domini in opprobrium, & in derisum tota die & dixi non recordabor eius, neq; loquar vitra in nomine illius. Burlanse de mi todo el dia, todos me me san y desprecian, por qua ha mucho que dou vozes corra la mal dad, y les prometo destruycion, y hase hecho la palabra del Señor para mi astenta y burla todo el tiempo, y dixe: No me tengo de acordar del, ni tengo mas de hablar en su nobre. En lo qual aunque el santo Profeta dezia con resignacion, y en figura del hombre slaco, que no puede sustri las vias y secretos de Dios; dà bien a entender en esto la diterecia del cumplimiento de los dichos diuinos, del comú tentido que suenan; pues a los dininos Profetas tenian por burladores, y ellos sobre la profecia padecian tanto, qel mismo

Tren. 3. Icremias en otra parte dixo: Formido & laqueus facta est nobis vaticinatio & contritio. Temor y lazos se nos ha hecho la prosecia y contricion de espiritu. Y la causa porque Ionas huyò, quando le embiana Dios a predicar la destruycion de

Nici-

Niniue, fue effa (conuiene a saber) no comprehender la verdad de los dichos de Dios, y no saber enteramente el sentido dellos. Y affi porque no hiziessen burla del, quando no viessen cumplida su profecia, se yua huyendo por no profetizar, y affi se estudo esperando todos los quarenta dias fuera de la ciudad a ver si se cumplian ; y como no se cumpliesse, se afligio grandemente, tanto, que dixo a Dios: Obsecro Domine, nunquid non hoc est verbum meum, eum adhuc essem in terra mea?propter hoc præoccupaui vt fugerem in Thar sis. Ruegote Señor, por ventura, no es esto lo que yo dezia estando en mi tierra?por esso contradixe, y me suy huyendo a Tarsis: y enojose el Santo, y rogò a Dios que le quitasse la vida. Que ay pues que marauillarnos, de que algunas cosas que Dios hable, y reuele a las almas, no salgan assi como ellos lo entienden? Porque dado caso, que Dios asirme al alma,o la represente tal,o tal cosa de bien,o de mal para si, o para otra, si aquello va fundado en cierto efeto, o seruicio,o ofensa, que aquella alma, o la otra entonces hazen a Dios; y demanera, que si perseueran en aquello (como auemos dicho) se cuplira, no por esto es cierto cumplirse como fuena, pues no es cierto el persenerar. Por tanto no ay que assegurarse, ni afirmarse en su inteligencia, sino en Fè.

#### CAPITVLO XXI.

Declara como aunque Dios responde a lo que se le pide algunas vezes, no gusta de que vsen de tal termino. Y prueua como aunque condesciende, y responde, muchas vezes se enoia.

A Ssegurandose (como anemos dicho) algunos Espirituales; y no reparando mucho en la curiosidad de que algunas vezes vsan, en procurar saber algunas cosas por via sobrenatural, pensando que pues Dios algunas vezes respode a instancia dellos, que es aquel buen termino, y que Dios gusta gusta del, como quiera que sea verdad, que aunque les res. ponde, ni es buen termino, ni Dios gusta del, antes disgusta; y no folo esfo, mas muchas vezes se enoja, y ofende mucho. La razon desto es, porque a ninguna criatura le es conueniente salir fuera de los terminos, que Dios la tiene naturalmente ordenados para su gouierno. Al hombre le puso terminos naturales, y racionales para su gouierno; luego querer falir dellos no es conueniente; y querer aueriguar, y alcançar cosas por via sobrenatural, es salir de sus terminos, luego es cosa no santa ni conveniente, luego Dios no gusta dello. Direys, pues affi es, que Dios no gusta, porque algunas vezes responde? Respondo, que algunas vezes responde el demonio. Pero las que responde Dios, digo, que es por flaqueza del alma, que quiere yr por aquel camino, porque no se desconsuele y buelua atras;o porque no piense, que està Dios mal con ella, y se tiente demassado,o por otros sines que Dios sabe, fundados en la flaqueza de aquella alma, por donde vè, que conniene responder, y condecender por aquella via. Como rambien lo haze con muchas almas flacas, y tiernas en darles gustos, y suauidad en el trato con Dios muy sensibles, como està ya dicho; mas no porque el quiera, ni guste que se trate con el por esse termino, ni por essa via;mas a cada vno dà (como diximos) segun su modo. Porque Dios es como la fuente, de la qual cada vno coge como lleua el vafo, y a vezes les dexa coger por estos caños estraordinarios; mas no se sigue por esso, que es conueniente, querer coger el agua por ellos, sino es al mismo Dios q lo puede dar, como, quando, y a quien el quiere, y por lo que el quiere, sin pretension de la parte. Y assi (como dezimos) algunas vezes condeciende con aperiro y ruego de algunas almas, que porque son buenas y senzillas, no quiere dexat de acudir por no entriflecerlas, y no porque el guste del tal termino. Lo qual se entendera mejor por esta comparació. Tiene un padre de familias en su mesa muchos y diferentes manjares, y vnos mejores que otros;esta vn niño pidiendole de vn plato, no del mejor, fino del primero que encuen-

tra,

tra, y pide de aquel, porque le sabe mejor, comor de aquel que del otro: y como el padre vè, que aunque le dè del mejor manjar, no le ha de tomar fino de aquel que pide, y que no tiene gusto sino en aquel; porque no se quede sin comida y desconsolado, dale de aquel contristeza. Como vemos que hizo Dios con los hijos de Israel, quando le pidieron Rey, que se lo dio de mala gana, porque no les estana bien. Y affi dixo a Samuel : Audi vocem populi: non enim te abiece . 1. Reg.8. runt sed me, ne regnem super eos. Oye la voz deste pueblo, y 7. concederes el Rey que te piden; porque no te han defechado a ti fino a mi, que no reyne sobre ellos. A la misma manera condeciende Dios con algunas almas, concediendoles lo que no lesestà mejor, porque ellas no quieren, o no sabe yr fino por alli. Y fi algunas vezes alcançan ternuras, y fua. nidad de espirita, o sentido (como auemos dicho) daselo Dios, porque no son para comer el manjar mas fuerte y solido de los trabajos de la Cruz de su Hijo, a que el querria que echassen mano mas q a alguna otra cosa. Aunque querer faber cofas por via fobrenatural, por muy peor lo tengo que querer otros gustos espirituales en el sentido. Porque yo no veo por donde el alma que las pretende, dexe de pecar, por lo menos venialmente, aunque mas fines buenos tenga, y mas puesta estè en perfecion; y quien se lo mandasse, y consintiesse tambien. Porque no ay necessidad de nada desso, pues ay razó natural, y Ley, y dotrina Enangelica, por donde muy bastantemente se puede regir, y no ay necessidad, ni dificultad, que no se pueda desatar por estos medios, y remediar muy a gusto de Dios, y prouecho de las almas; y tanto nos auemos de aprouechar de la razon, y dotrina Euangelica, que aunque aora (queriendo nofotros, o no queriendo) se nos dixessen algunas cosas sobrenaturalmente, solo hemos de recebir aquello que es conforme a razon y Ley Euangelica. Y aun entonces conuiene mirar, y examinarlo mucho mas, que si no huuiesse auido revelació sobre ella; por quanto el demonio dize muchas cosas verdaderas, y por venir, y conformes a razon para engañar. De donde

32.

donde no nos queda en todas nuestras necessidades, trabajos, y dificultades otro medio mejor ni mas seguro; que la oracion y esperança, de que Dios proucera por los medios que el quisiere. Y este consejo se nos dà en la divina Escri-2. Paral. tura, donde leemos, que estando el Rey Iosafad afligidissimo, cercado de multitud de enemigos; poniendose en ora-20. 12.

cion dixo a Dios: Cum ignoremus, quid agere debeamus, boc Soium habemus residui, ot oculos nostros dirigamus ad te. Quado faitan los medios, y no llega la razo a proneer en las necessidades, solo nos queda lenantar los ojos a ti,paraque tu proueas, como mejor te agradare.

Y que tambien Dios, aunque responda a las tales pretefiones algunas vezes se enoje; aunque por lo dicho queda dado a entender, que toda via sera bueno prouarlo con al-

1. Reg. 8. gunas autoridades de la Escritura. En el libro primero de los Reyes se dize, que desseado Saul, que le hablasse el Pro-7.15. 1. Paral, feta Samuel, que era ya muerto, le aparecio el dicho Profe-

10.13.6 ta, y con todo esso se enojo Dios; porque luego le reprehendio Samuel, por auerse puesto en tal cosa, diziendo: Quare 14. inquietasti me, vt suscitarer? Porque me has inquietado, haziendome resucitar? Tambien sabemos, que no porque res-

Num. 11 pondio Dios a los hijos de Israel, dandoles las carnes que 13. pedian, se dexasse de enojar mucho contra ellos; pues luego les embiò fuego del cielo en castigo, segun se lee en el libro

Psal. 77. de los Numeros, y lo cuenta Dauid, diziendo: Adhuc escæ eorum erant in ore ipjorum, & ira Dei descendit super eos. Au 31.

Num. 22 teniendo ellos los bocados en sus bocas, descendio sobre ellos la yra de Dios. Y tambien leemos enlos Numeros, que no se dexò Dios de enojar contra Balaan Proseta, porque fue a los Madianiras llamado por Balac Rey dellos; aunque dixo Dios, que fuesse, porque tenia el gana de yr,y lo auía pedido a Dios: y assi estando ya en el camino, le aparecio el Angel co la espada, y le queria matar, y le dixo: Peruersa est via tua, mibique contraria. Tu camino es peruerso, y a mi contrario, y por esto le queria matar. Desta manera, y de otras muchas condeciende Dios enojado con los apetitos,

de lo qual ay muchos mas testimonios en la diuina Escritura, y muchos exemplos, pero no son menester en cosa tan clara. Solo digo, que es cosa peligrosissima, mas que se dezir, querer tratar con Dios por tales vias, y que no dexarà de errar mucho, y hallatle muchas vezes muy confulo el q fuere aficionado a tales modos. Y esto el que huniere hecho caso dellos me entendera por la experiencia. Porque allende de la dificultad que ay en no errar en las Locuciones y Visiones que son de Dios, ay ordinariamente entre ellas muchas que son del demonio; porque comunmete anda con el alma en aquel trage y trato que anda Dios con ella, poniendole cosas tan verisimiles a las que Dios le comunica, por engerirse el a bueltas como el lobo entre el ganado con pellejo de oueja, que apenas se puede entender. Porque como dize muchas cosas verdaderas y conformes a razon, y que salen ciertas, puedense engañar facilmêre,penfando, que pues fale verdad, y acierra en lo que està por venir, que no sera sino Dios; porque no saben, que es cosa facilissima, a quien tiene clara la lumbre natural, conocer las cosas,o muchas dellas que fueron, o que seran en fus causas. Y assi atinarà muchas cosas futuras. Y como quie ra que el demonio tenga esta lumbre tan viua, tambié puede colegir tal efeto de tal causa, aunque no siempre sale assi, pues todas las cosas dependen de la voluntad de Dios. Pongamos exemplo: Conoce el demonio que la disposició de la tierra, ayre, y termino que lleua el Sol van demanera, y en tal grado de disposicion, que necessariamente llegado tal tiempo, aurà llegado la disposicion destos elementos, segun el termino, a inficionar la gente con pestilencia, y en las partes que serà mas, y en las que serà menos. He aqui conocida la pestilencia en su causa. Que mucho es, que reuelando el demonio esto a vn alma, diziendo: De aqui a vn año,o medio aurà pestilencia, que salga verdadero?y es profecia del demonio. Por la misma manera puede conocer los temblores de tierra, viendo que se van hinchiendo los senos della de ayre, y dezir: En tal tiempo temblarà la tier-

Indic 12,

ra,

ra; lo qual es conocimiento natural. Y tambien se pueden en alguna manera colegir euentos, y casos estraordinarios en sus causas acerca de la prouidencia dinina, que justissi. mamente suele acudir en orden a los bienes y males de los hijos de los hombres. Porque se puede conocer por via ordinaria, que tal, o tal persona, o tal, o tal ciudad, o otra cofa,llega a tal, o tal necessidad, o a tal, o tal punto, que Dios fegun su prouidencia y justicia ha de acudir con lo que copere a la caufa, y conforme a ella,o en castigo,o en premio. Iudic 1. o como fuere la caufa, y entonces dezir: En tal tiepo os darà Dios efto, o hara efto, o acaecera eftotro ciertamête. Lo qual dio a entender la fanta Iudich a Olofernes, quado para persuadirle q los hijos de Istael auian de ser cierrame e destruydos, le contò primero muchos pecados dellos, y miferias que hizian. Y inego dixo : Ergo quoniam hec faciunt, certum est, quod in perditionem dabuntur, que quiere dezir, pues li zen estas cofas ellà cierto, que seran destruydos. Lo qual es conocerel castigo en la causa. Porque es ranto, co: mo dezir, cierto ellà, que tales pecados hande catifar tales calligos de Dios, que es jultissimo. Y como dize la Sabidutia divina: En aquello, o por aquello, que cada vno peca, es castigado. Puede el demonio conocer esto no solo naturalmente, sino aun de experiencia q tiene de quer visto hazer a Dios cosas semejares, y dezirlo antes, y a vezes acertar. Tãbien el Santo Tob as conocio por la causa el castigo de la Tob. 14. ciudad de Niniue; y affi amonetto a su hijo, diziendo: Video quòd iniquitas eius finem dabit. Mira hijo, en la hora que vo y to midre murieremos, sal desta ciudad porque ya no permanecera: como fi dixera: Yo veo claro, que tu mifma maldad ha de ser cansa de su castigo, el qual serà, que se acabe y destruya todo. Lo qual tabien el demonio, y Tobias podian saber no solo en la maldad de la ciudad, sino por experiecia q renian, viendo que por los pecados del mundo auia Dios destruydo los hobres en el Dilunio, y los de los Sodomiras, q tambien perecieron por fuego: aunque Tobias tambié lo conocio por Espiritu divino. Y puede conocer el demonio,

13.

12.

que Pedro no puede naturalmente viuir mas de tantos anos, y dezirlo antes; y affi otras muchas cofas, y de muchas maneras; q no se pueden acabar de dezir, por ser intricadisfimas y sutilistimas. De lo qual no se pueden librar sino huyedo de todas Renelaciones, Visiones y Locuciones : por lo qual justamente se enoja Dios con quien las admite, porque vè es temeridad del ral, meterfe en tanto peligro, prefuncion, curiofidad, y ramo de foberuia, rayz y fundamento de vanagloria, y desprecio de las cosas de Dios, y de muchos males a que vinieron muchos. Los quales tanto vinieron a enojar a Dios, que de proposito los dexò errar, engañar, escurecer el espiritu, y dexar las vias ordenadas de la vida, dando lugar a lus vanidades y fantalias, legun dize Isayas: Dominus miscuit in medio eius spiritum vertiginis. El Schor Isai. 19. mezelo en medio espiritu de turbacion y confusion. Que 14. en buen romance quiere dezir, espirita de entender al reues. Lo qual va diziendo Itayas a nuestro proposito, porque lo dize por aquellos, que andauan a faber las cofas que auian de suceder por via sobrenatural. Y por esso dize, que les mezclo Dios en medio espiritu de entender al reues,no porque Dios quisiesse, ni les diesse efectiuamente el espiritu de errar; sino porque ellos se quisieron meter en lo que naturalmente no pudieron alcançar. Y enojado desto los dexò desatinar, no dandoles luzen lo que Dios no queria que se entremetiessen. Y assi dize, que les mezelò aquel espiritu de Dios permissiuamente. Y desta manera es Dios causa de aquel dano (es a faber) causa prinatina, que consiste en quitar el su luz y fauor; de donde se sigue, que infaliblemete vengan en error. Y desta manera dà Dios licencia al demonio paraque ciegue y engañe a muchos, mereciendolo fus pecados y arrenimientos; y puede, y se sale con ello el demonio creyendole ellos, y teniendole por buen espiritu, tanto, q aunque sean muy persuadidos, q no lo es, no ay desenganarse, por quanto tienen ya por permission de Dios engerido el espiritu de entender al renes, qual leemos auer 3. Re. 22. acaccido a los Profetas del Rey Acab, dexadolos Dios en- 22.

gañar

gañar con el espiritu de mentira, dando licencia al demonio para ello, diziendo: Decipies, & praualebis, egredere, & facita. Preualeceras co metita, y engañarlos has; fal, y hazlo affi.Y pudo tanto con los Profetas, y con el Rey para engañarlos, que no quifieron creer al Profeta Micheas, q les profetizo la verdad muy al reues de lo que los otros auian profetizado; y esto fue porque los dexò Dios cegar por estar ellos con afecto de propiedad en lo que querian, queriendoles sucediesse, y respondiesse Dios segun sus aperitos y desseos. Lo qual era medio y disposicion certissima para dexarlos Dios de proposito cegar y engañar. Porque assi Ezec.14. lo profetizo Ezechiel en nombre de Dios; el qual hablando contra el que se opone a querer saber por via de Dios, segun la vanidad de su espiritu con curiosidad, dize: Cum ve-neris ad Prophetam, vt interroget per eum me: ego Dominus respondebo ei per me, & ponam faciem meam super hominem illum. Quando el tal hombre viniere al Profeta, para preguntarme a mi por el, yo el Señor le respondere por mi mesmo, y pondrè mi rostro enojado contra aquel hombre, y el Prof. ta quando huniere errado, en lo que fue preguntado, yo el Señor engañe aquel Proseta. Lo qual se ha de entender, no concurriendo con su fauor, para que dexe de ser engañado, porque esto quiere dezir: Yo el Señor le responderè por mi mesmo enojado. Lo qual es apartar el su gracia y fauor de aquel hombre; de donde infaliblemente le sigue el ser engañado por desamparo de Dios. Y entonces acude el demonio a respoder seguel gusto, y apetito de aquel hobre, q como gusta dello, y las respuestas y comunicaciones so coformes a su voltitad, mucho se dexa engañar.

Parece, que nos auemos salido algo del proposito, que prometimos en el titulo del capitulo, que era prouar, co-mo aunque Dios responde, se enoja algunas vezes. Pero si bien se mira, todo lo dicho haze, para prouar nuestro intento; pues en todo se vè, no gustar Dios de que quieran las tales Visiones, pues dà lugar, a que de tantas maneras sean engañados en ellas.

# raci para find hX Xsy Ocd W T I P A A S dotes y Pro-

fecasantignosa Dios respondia y inblana con clios, y no fe En que se trata vna duda; como no sea licito aora en la Ley nueua preguntar a Dios por via sobrenatural como eraenla Ley vieja? Es algo sabroso para entender misterios de nuestra fanta Fe. Prueuafe con vna du-

-nonstant toridad de fan Publo, que al propo-

rer preguntation a Dios, y que et hablasse a or a production as, dudas, y afti no podemos correr con la priessa que quer riamos adelante. Porque affi como las leuantamos, estamos obligados a allanarlas, para que la verdad de la dotrina fiempre quede, llana y en su fuerça. Pero este bien ay en estas dudas, q anaque nos impiden vn poco el passo, toda via situen para mas dotrina, y claridad de nuestro intento, como fera la duda

En el capitulo precedete auemos dicho, como no es voluntad de Dios, que las almas pretendan recebir, por via fobrenatural, cosas distintas de Visiones, Locuciones, &c. Por otra parte sabemos, que se vsaua el dicho trato con Dios en la Ley vieja, y era licito; y no solo licito, sino que Dios se lo mandaua, y quando no lo hazian, se lo reprehedia Dios, co 4 Isa. 30.3. mo se vè en l'ayas, donde reprehende Dios a los hijos de Israel, porque sin preguntarselo a el primero, pensauan desceder en Egypto, diziendo: Qui ambulastis, ot descendatis in Ægyptum, o os meum non interrogastis. No preguntastes primero a mi mesma boca lo que couenia. Y en losue leemos, Iosue 9. q siendo engañados los milmos hijos de Israel por los Ga- 14. baonitas; les nota alli el Espiritu Santo esta falta, diziendo: Sufceperunt de cibaris eonum, & os Dñi non interrogauerunt. Recibieron de sus manjares, y no lo preguntaro a la boca de Dios.Y affivemos en la dinina Escritura, q Moysen siempre preguntaua a Dios; y el Rey Dauid, y todos los Reyes de If-

rael para sus guerras y necessidades, y los Sacerdotes y Profetas antiguos; y Dios respondia y hablaua con ellos, y no se enojaua, y era bie hecho, y fi no lo hizieran fuera mal hecho. y affi es la verda i. Porque pues aora en la Ley nucua, y de gracia no lo ferà, como antes fo era? A lo qual fe hi de ref. pander, que la principal causa, porque en la Ley vieja eran licitas las preguntas que se hazian a Dios, y conuenia q los Profetas y Sacerdotes quificffen Visiones y Reuelaciones de Dios; era porque entonces aun no estaua tan fundamentada la Fè,ni establecida la Ley Euagelica, y assi era menes. ter preguntaffen a Dios, y que el hablaffe aora por palabras, aora por Visiones, y Reuclaciones, aora en figuras y seneja. ças,aora en orras muchas maneras de fignificaciones.Porq todo lo que respondia, hablaua, y reuelaba, era misterios de nueltra Fè,o colas tocantes,o enderecadas a ella. Por quinto las cosas de Fè no son del hombre, sino de boca del mesmo Dios, las quales el por su misma boca habiò. Por essocra menester (que como auemos dicho) pregutassen a la mesma boca de Dios; y por esfo los reprehendia, quando no lo hazian para que el les respondiesse, encaminedo sus casos y cosas a la Fè, que aun ellos no tenian sabida. Pero ya que efra fundada la Fe en Christo, y manificsta la Ley Euangelica en esta hera de Gracia, no ay para que preguntarle de aquella manera, ni paraque el hable y responda como entonces. Porque en darnos como nos dio a su Hijo, que es vna palabra suya, que no tiene otra, todo nos lo habio juto, y de vna vez en esta sola palabra, y no tiene mas que hablar. Y este es el sentido de aquella autoridad, con que S. Pablo quiere in-Heb. I. I. duzir a los Hebreos, a que se aparten de aquellos modos primeros, y tratos con Dios de la Ley de Moyfen, y pongan los ojos en Christo folamente, diziendo: Multifariam, multisque modis clim Deus loquens patribus in Prophetis, nouissme diebus iftis locutus eft nobis in filio. Lo que ant guamente hablo Dios en los Proferas a nueftros Padres de muchos modos y maneras, aora a la postre en estos dias nos lo ha hablado en su hijo todo de vna vez. En lo qual dà a entender

el Apostol, que ya Dios ha dicho tanto en esto que no tiene mas q hablar, porque lo que hablaua antes en partes a los Profetas, ya lo ha hablado en el todo, dandonos al todo q es su Hijo. Por lo qual el q aora quisiesse preguntar a Dios, o querer alguna Vision, o Reuelacion, parece, q haria agrauio a Dios, no poniendo totalmente los ojos en Christo, sin querer otra alguna cofa, o nouedad. Porque le podia Dios responder, diziendo: Hic est filius meus dilectus, in quo mihi Mat. 17. benè complacui, ipsum audite. Ya te tengo habladas todas las 6. cofas en mi palabra, que es mi Hijo; pon los ojos folo en el, porque en el te lo tengo dicho todo, y reuelado todo: y hallaràs en el aun mas de lo que desseas y pides. Porque tu pides Locucion, o Reuelacion, o Vision en parte, y si pones en el los ojos, lo hallaràs en todo; por q el es toda mi Locució, y respuesta, y es toda mi Vision, y Reuelacion, la qual os he ya hablado, respondido, manifestado, y reuclado, dandoles por Hermano, Maestro, Compañero, Precio, y Premio. Ya yo baxè con mi espiritu sobre el en el Monte Tabor, diziedo: Este es mi amado Hijo, en que me complaci a mi, a el oyd. No ay que buscar nueuas maneras de enseñanças y respuestas, que si antes hab aua, era prometiendo a Christo, y si me preguntauan, eran las preguntas encaminadas a la peticion y esperança de Christo, en que aujan de hallar todo bie (como aora lo dà a entender toda la dotrina de los Euagelistas y Apostoles) mas aora el q me preguntasse de aquella manera, y quifiesse que vo le hablasse, o algo le reuelasse, era en alguna manera no estar contento con Christo, y affi haria mucho agranio a mi amado Hijo; teniendole, no hallaràs que pedirme, ni que dessear de Reuelaciones, o Visiones: miralo tu tambie que ahi lo hallaràs ya hecho, y dado todo esto, y mucho mas en el. Si quisieres, que te responda yo alo guna palabra de confuclo, mira a mi Hijo obediente a mi, y afligido por mi amor, y veràs quantas te responde. Si quifieres que te declare Dios algunas cosas ocultas, o casos:po 8.1 folo los ojos en el, y hallaras ocultifimos misterios, sabidaria, y marauillas de Dios, que estan encerradas en el, segun K 2

Colof. 2.3 tie absconditi. En el estan escondidos todos los testoros de la Sabiduria, y ciencia de Dios. Los quales testoros de sabiduria feran para ti muy mas altos, sebrosos, y prouechosos, que las cosas que un querias saber. Que por esto se gloriana el mismo Apostol, diziendo: Que no sabia otra alguna co1. Cor. 2. sa sino a sesu Christo, y este crucificado Non enimitudicani,

ne scire aliquid inter was, nist IESVM CHRISTVM,
bunc crucifixum. Y stambien quisieres otras Visiones, y
Reuelaciones divinas, o corporales, mirale a el tambien humanado, y hallatas en esso mas que piensas. Que tambien

Colos. 2.9 dize del San Pablos In Christo inhabitat omnis plenitudo Diuinitatis corporaliter? En Christo mora toda plenitud de diuinidad corporaliter? En Christo mora toda plenitud de diuinidad corporalitere. No conviene pues ya preguntara
Dios de aquella manera, ni es necessário que ya hables pues
a niendo hablado en Christo, no ay mas que dessear. Y quien
quisiere recebir aora por via sobrenatural estraordinaria
algunas cosas, seria como notar falta en Dios, que no auia dado todo lo bastante en su Hijb, como está dicho. Porque aunque lo haga, suponiendo la Fe, y creyendola, toda
via es curiosidad de menos Fe. De donde no ay que esperar con esta curiosidad dotriña, ni otra cosa por via sobrenatural. Porque a la hora que Christo dixo en la Cruz,

Ioan. 19. quando espiro: Consimmatum est. Acabado es, no solo se acabaron estos modos, sino también todas las ceremonias y ritos de la Ley vieja. Y assi en todo nos auemos de guiar por la dotrina de Christo, de su Iglesia, y de sus Ministros, y por esta via remediar nuestras ignorancias y slaquezas espirituales, que para todo hallaremos por este camino abundante medicina; y lo que del saliere, y se apartare, no solo es eusiosidad, sino mucho atreuimiento, y no se ha de creer cosa por via sobrenatural, sino solo lo que dixere con la enseñança de Christo Dios y hombre, y de

Gal. 1. 8. sus Ministros. Tanto, que dixo San Pablo: Sed licet Angelus de cœlo Euangelizet vobis præterquam quod Euangelizauimus vobis, anathema sit. Si algun Angel del cie-

10

lo os enangelizare, fuera de lo que nosotros enangelizamos, sea maldito y descomulgado. De donde pues es verdad, que se ha de estar en lo que Christo nos enseño, y todo lo demas es nada, ni se ha de creer, sino conforma con ello: en vano anda el que quiere aora tratar con Dios al modo de la Ley vieja. Quato mas, que no le era licito a qualquiera de aquel tiempo preguntar a Dios, niel respondia a todos, fino a los Sacerdotes y Profetas folos, que eran de cuya boca el vulgo ania de saber la Ley, y la dotrina ; y affi fi al. guno queria saber algo de Dios, por el Profeta, ò por el Sacerdote lo preguntaua, y no por si mesmo. Y si Dauid por si 1. Re. 23. mismo pregunto algunas vezes a Dios, es porque era Pro- 9. feta; y ann con todo esso no lo hazia sin la vestidura Sacer. dotal, como se vè auerlo hecho en el Primero de los Reyes, dode dixo a Abimelec Sacordore: Applica ad me Ephod, que era vna vestidura de las mas autorizadas del Sacerdocio, y consultò con Dios. Mas otras vezes por el Profera Natan, v por otros Profetas confultana a Dios. Y por la boca destos Profetas, y de los Sacerdotes se ania de creer, ser de Dios lo que se les dezia, y no por su parecer propio. X affilo que Dios dezia entonces, ninguna autoridad ni fuerça le hazia, para darle entero credito, si por la boca de los Profetas y Sacerdotes no se aprouaua. Porque es Dios tan amigo que el gonierno y trato del hombre, sea tambié por otro hombre seme jante a el que totalmente quiere, que a las cosas que sobrenaturalmente nos comunica, no les demos entero credito ni hagan en nosotros confirmada fuerça y segura, hasta que passen por este arcaduz humano de la boca del hombre. Y assi siempre que algo dize, o reuela al alma, lo dize con vna manera de inclinacion puesta en la misma alma,a que se diga, a quien conniene dezirse; y hasta esto no suele dar entera satisfacion, para que la tome el hombre de otro hombre semejante a el, a quien Dios tiene puesto en su lugar. De donde en los Iuezes vemos auerle Iud. 7.9. acaecido lo mismo al Capitan Gedeon, con auerle dicho 10.11. Dios muchas vezes, que venceria a los Madianitas, toda via

K 3 effaua

estana dudoso y conarde, aniendole dexado Dios aquella flaqueza, hista que por boca de los hombres oyo lo que Dios le auia dicho. Y fue, que como el le vio flaco, le dixo: Surge & descende in castra, & cum audieris quid loquantur, tune confortabuntur manus tue, & securior ad hostium castra descendet. Levantare, y desciende al Real, y quando oyeres alli lo que hablan los hombres, entonces recibiras fuercas en lo que te he dicho, y baxaràs con mas seguridad a los exercitos de los enemigos. Y affi fue, que oyendo contar vn sueño de vn Madianita a otro, en que auia señado, que Gedeon los auia de vencer; fue muy esforçado, y començo a poner por obra con grande alegria la batalla. De donde se vè, que no quiso Dios se assegurasse, hasta que por boca de otros oyesse lo mismo. Y mucho mas es de admirar lo que passo acerca desto en Moysen, que con averle Dios mandado con muchas razones, y confirmadofelo con las señales de la vara en serpiente, y de la mano leprosa, que fuesse a libertar los hijos de Israel, estuno tan flaco, detenido, y escuro en esta yda, que aunque se enojò Dios, nunca tuuo animo para acabar de tener fuerte Fè en el caso, hasta que le animo Dios en su hermano Aaron, diziendo: Aaron frater tuus Leuites scio, quod eloques sit, ecce ipse egredietur in occurfum tuum, videnfque te, letabitur corde: loquere ad eum, & pone verba mea in ore eius, & ego ero in ore tuo, & in ore illius. Yo se, que tu hermano Aaron es hombre eloquente; el te saldra al encuentro, viendote, se alegrara de coraçon: habla con el, y dile todas mis palabras, y yo ferè en tu boca, y en la suya. Oydas estas palabras Moysen, animose luego con la esperança del consuelo del consejo que de su hermano auia de tener. Porque esto tiene el alma humilde que se atreue a tratar a solas con Dios, ni se puede acabar de satisfazer sin gouierno, y consejo humano. Y assi lo quiere Dios; porque en aquellos que se juntan a tratar la verdad, se junta el alli para aclararla, y cofirmarla en ellos. Como dixo lo ania de hazer con Moysen, y Aaron juntos, fiedo en la boca del vno, y en la boca del otro. Que por esto tam-

Exod. 4. 14.15.

tambien dixo en el Euangelio: Vbi funt duo, vel tres congregati in nomine meo, ibi sum in medio eorum. Donde estuuie- Matth. ren dos, o tres juntos, para mirar lo que es mas gloria y ho- 18. 25. ra de minombre, yo estoy alli en medio dellos ( es a saber) aclarando y confirmando en sus coraçones las verdades de Dios. Y es de notar, que no dixo: Donde estuuiere vno folo, yo estoy alli, sino por lo menos dos. Para dar a entender, que no quiere Dios, que ninguno a folas se crea para si las cosas que tiene por de Dios,ni se cofirme, ni aun afirme en ellas, sin el consejo y gonierno de la Iglesia, o sus ministros porque con esto solo no estarà el aclarandole y confirmandole la verdad en el coraçon, y assi quedarà en ella flaco y frio. Y de aqui es, lo q encarece el Eclesiastes, diziendo:Vè soli, quia cum ceciderit, non habet subleuantem se, & si Eccles. 4. dormierini duo, fouebutur mutuo, vnus quomodo calefiet? & fi 10. quispiam præualuerit contra vnu, duo resistunt ei. Ay del solo, quando cavere no tiene quie le leuante. Si dos dormie ren juntos, calentarseha el vno al otro (es a saber, con el calor de Dios, q està en medio) vno solo como calentarà? (esto es, como dexarà de estar frio en las cosas de Dios.) Y si algu no pudiere mas, y preualeciere contra vno (esto es, el demonio q preualece contra los que a folas se quieren auer en las cosas de Dios) dos juntos le resistiran, que son el dicipulo y el Maestro, que se juntan a saber, y obrar la verdad. Y hasta esto ordinariamete se siente el solo tibio y flaco en ella,añque mas la aya oydo de Dios, tanto que con auer mucho que san Pablo predicana el Enangelio, que dize el ania oydo, no de hombre sino de Dios; no pudo acabar consigo, de dexar de yr a conferirle con san Pedro, y los Apostoles, diziendo: Ne forte in vacuum currerem, aut cucurrissem. No Gal. 2. 2. por ventura corriesse en vano, o huniesse corrido. Aqui se dà a enteder claro, como no es bien assegura ese en las cosas, q parece que Dios reuela, sino es por el orden q vamos diziendo. Porque dado caso que la persona tenga certeza, como S. Pablo la tenia de su Euangelio (pues le auia ya começado apredicar) aunque la reuelacion sea de Dios, toda

K 4

via el hombre puede errar en la execucion, y en lo tocante a ella. Porque Dios no siempre, aunque dize lo vno, dize lo otro, y muchas vezes dize la cola, y no el modo de hazerla, Porque ordinariamente todo lo que se puede hazer por industria y consejo humano, no lo haze el , ni lo dize, aunque trate muy afablemente mucho tiempo con el alma. Lo qual conocia muy bien san Pablo; pues (como dezimos) aunque sabia, le era por Dios renelado el Euangelio, le fue a conferir. Y vemos esto claro en el l'xodo, donde tratan-Exod. 18 do Dios tan familiarmente con Moyfen, nunca le auia dado aquel consejo tan saludable que le dio su suegro letrò ( es a faber ) que eligiesse otros juezes para que le ayudasfen,y no estuniesse esperado el pueblo desde la mañana hasta la noche: Prouide autem de omni plebe vivos potentes, & timentes Deum, in quibus sit veritas, &c. qui iudicent populie omni tempore. El qual consejo Dios aprouo, y no se lo ania el dicho; porque aquello era cofa q podia eaer en jugzio, y consejo humano. Y affi todas las cosas que pueden caer en juyzio y conscjo humano acerca delas Visiones y Locuciones de Dios, no las suele renelar Dios, porque siempre quiere, que se apronechen deste en quanto se pudiere, saluo las que son de Fè, que exceden todo jugzio y razon, aunque no son contra razon y juyzio. De donde no piense alguno, que porque sea cierto, que Dios y los Santos traten con el familiarmente muchas cofas, por el mismo caso le han de declarar, y dezir las faltas que tiene acerca de qualquier cosa, pudiendo el saberlo por otra via. Y assi no ay que asfegurarse, porque como leemoslauer acaecido en los Aetos de los Apostoles, que con ser San Pedro Principe de la Iglesia, y que inmediatamente era enseñado de Dios acerca de cierta ceremonia que víaua entre las gentes, erraua, y callaua Dios tanto, que le reprehendio San Pablo, fegun el afirma alli, diziendo: Sed eum vidissem, quod non recte am? bularent ad veritatem Euangely, dixi Cephæ coram ommbus: si tu cum Iudęus sis, Gentiliter viuis, & non Iudaice, quomo do Gentes cogis Iudaizare? Como yo vielle, que no andanan

rela-

21.

retimente los Dicipulos, segun la verdad del Euangelio, di- Gal. 2.14 xe a Pedro: Si siendo tu ludio, como lo eres, viues gentilicamente, como fuerças a los Gentiles a judayzat? Y Dios no aduertia cita falta a Pedro por si mismo, porque era cofa, que podia faber por via ordinaria. De donde muchas faltas y pecados castigara Dios en muchos el dia del juyzio; con los quales aura renido aca muy ordinario trato, y dado mucha luz y virtud. Porque en lo demas que ellos sabia, que denian hazer, se descuydaron, confiando en aquel trato que tenian con Dios, descuydando con esso. Y assi (como dize nueftro Señor Iefus en el Euangelio ) se marauillaran ellos enronces, diziendo: Domine, Domine, nonne in nomine Mate. 7. tuo prophetauimus? & in nomine tuo demonia eiecimus? & in 22. namine tuo virtutes multas fecimus? Señor, Señor, por ventora las profecias que tu nos hablauas, por ventura no las proferizamos en tu nombre?y en tu nombre no echamos, y alancamos los demonios ? y en tu nombre no hizimos muchos milagros y virtudes?y dize el Señor, que les respondeta, diziendo: Apartaos de mi los obreros de maldad, porque nunca os conoci. Destos era el Profeta Balaan, y otros seme jantes, a los quales aunque hablaua Dios con ellos, eran pecadores. Pero en su tanto reprehendera el Señor a los escogidos amigos suyos, con quien acá se comunico familiarmente en las faltas y descuydos, que ellos ayan tenido; de las quales no era menester que les adnirtiesse Dios por si milmo, pues ya por la Ley y razon natural que les aufa da-do, se lo aduertia. Concluyendo pues en esta parte, digo, y sacolo de lo dicho, que qualquiera cosa que el alma reciba de qualquiera mancra que sea por via sobrenatural, clara, rasa, y senzillamente, con toda verdad ha de comunicarla luego con el Maestro espiritual. Porque aunque parece, que no auia para que dar cueta, ni para que gastar en esso tiempo pues con desecharlo, y no hizer caso dello (como auemos enfeñado) queda el alma fegura; mayormente quando son cosas de Vissones, o Reuelaciones, o otras comunicaciones sobrenaturales, que o son claras, o

va poco en que sean, o no sean; toda via es muy necessario (aunque) de a la lama le parezca que no ay para que) dezirlo todo. Y esto por tres cosas. La primera, pos que como auemos dicho) muchas cosas comunica Dios, cuyo esteto, sue que se se la lama, hasta que (como queda dicho) se trata con quien Dios tiene puesto por juez espiritual de aquella alma, que es el que tiene poder de atarla, o desatrala, y aprouar, y reprouar en ella segu lo auemos prouado por las autoridades arriba alegadas, y lo pro uamos cada dia por experiencia, viendo en las almas humildes, por quien passan estas cosas que despues que las hatratado con quien deuen, quedan con nueua satisfacion, suerça, luz, y seguridad. Tanto, que a algunas les parece, que la satisfacion que lo traten, ni se suyo aquello, y que entonces se lo dan de nueuo.

La segunda causa es, por que ordinariamete ha menester el alma dotrina sobre las cosas que acaecen para encaminarla por aquella via a la desnudez y pobreza espiritual, q es la Noche escura. Por que se su dotrina le va faltando, dado q el alma no quiera las tales cosas, sin entenderse, se irà enrudeciendo en la via espiritual, y haziendose a la del sentido.

La tercera causa es, por q para la humilde sujeció, y mortificacion del alma, couiene dar parte de todo, aun q de todo ello no haga caso, ni lo tega en nada. Por que ay algunas almas que sienten mucho en dezir las tales cosas, por parecerles q no son nada, y no saben como las tomaran las personas con quie las han de tratar; lo qual es poca humildad, y por el mismo caso es menester sujetarse a dezirlo. Y ay otras, que sienten mucha verguença en dezirlo, por que no vean, q tienen ellas aquellas cosas que parecen de Santos, y otras cosas, que en dezirlo sienten; y por esso que no ay para que dezirlo, pues no hazen ellas caso dello; y por el mismo caso conuiene, que se mortifiquen y lo digan, hasta que este n humildes y blandas, y promptas en dezirlo, y despues siempre lo digan con facilidad. Pero hase de aduertir acerca de lo dicho, que no porque auemos puesto tanto, en que

las

las tales cosas se desechen, y que no pongan los Confessores a las almas en el lenguage dellas, conuendra, q'es mueftren desabrimiento los Padres espirituales acerca dellas,ni de tal manera les hagan desuios, y desprecio en ellas que les den ocasion, a que se encojan, y no se atreuan a manifestatlas, y que lo tomen, para dar en muchos incouenientes, si les cerraffen la puerta para dezirlas. Porque(como auemos di cho)es medio, y pues es medio y modo por dode Dios lleua a las tales almas, no ay para que estar mal con el, ni porque espantarse, ni escandalizarse del, sino antes yr con mucha benignidad y sossiego, poniendoles animo, y dandoles salida para que lo digan. Y si fuere menester, poniendoles precepto, porque a vezes en la dificultad que las almas sieten en tratarlo, todo es menester. Y encaminenlas en la Fè, enseñandolas buenamete a desuiar los cjos de rodas aquellas cosas, dandoles dotrina, como han de desnudar el apetito y espiritu dellas, para yr adelante; y a entender, como es mas preciosa delante de Dios vna obra,o acto de voluntad hecha en caridad, que quatas Visiones, y Reuelaciones pueden tener del cielo, y como muchas almas no teniendo cosa alguna de essas, estan sin comparacion mucho mas adelante, que otras que tienen muchas.

# CAPITVLO XXIII.

En que se comiença a tratar de las Aprehesiones del Entendimiento, que son puramente por via Espiritual. Dize que cosas sean.

A Vnque la dotrina q auemos dado acerca de las Apre hensiones del Entendimiento, que son por via del sentido, segun lo que dellas auia que tratar, queda algo corta, no he querido alargarme mas en esto, pues aun para cumplir con el intento que yo aqui lleuo, que es desembaraçar al Entendimiento dellas, y encaminarle en la Noche

de la Fè, antes enriendo me he alirgado mucho. Por tanto començaremos aora a tratar de las otras quatro Aprehenfiones del Entendimiento, que en el capitulo otano diximos ser, puramente Espirituales, que son Visiones, Reuelaciones, Locuciones, y Sentimientos espirituales, a las quales llamamos puramente espirituales, porque no como las corporales è imaginarias se comunican al Entendimiento por via de los fentidos corporales, sino sin algun medio de algun sentido corporal exterior, o interior se ofrece al Entendimiento clara y distintamere por via sobrenatural passinamente, que es sin poner el alma algun acto, y obra de su parte; alomenos actinamete, y como de suyo. Es pues de saber, que hablando anchamēre, y en general, todas estas quatro Aprehensiones se puedeu llamat Visiones del almasporque alentender del alma llamamos tambien ver del alma. Y por quanto todas estas Aprehensiones son inteligibles al Entendimiento, son llamadas visibles espiritualmente. Y assi las inteligencias que dellas se forman en el Entendimiento, se pueden llamar Visiones intelectuales. Que por quanto todos los objetos de los demas sentidos, como son todo lo que se puede ver, y todo lo que se puede oyr, y todo lo que se puede oler, y gustar, y tocar son objetos del Entendimiento, en quanto caen debaxo de verdad, o falledad. De aqui es, que affi como a los ojos corporales todo lo que es visible corporalmente les causa vision corporal; assi a los ojos del alma espirituales, que es el Entendimiento, todo lo que es inteligible le causa Vision espiritual: pues (como auemos dicho ) el entenderlo es verlo. Y affi eltas quatro Aprehensiones, como digo, hablando generalmente, las podemos llamar Visiones; lo qual no tienen los otros sentidos; porque el vno no es capaz de objeto del otrosen quato tal. Pero porque estas Aprehensiones se representa al alma al modo que a los demas fentidos; de aqui es, que ha; blando propria y especificadamente a lo que recibe el Entendimiento a modo de ver (porque puede ver las colas elpiritualmente, assi como los ojos corporalmente) llamamos

mos Vision; y a lo que recibe como aprehendiendo, y enrendiendo cosas nuenas llamamos Reuelacion; a lo que recibe a modo de oyr, llamamos Locucion; y a lo que recibe a modo de los demas sentidos, como es la inteligencia de suaue olor espiritual, y de sabor espiritual, y deleyte espiritual que el aima puede gustar sobrenaturalmente, llamamos Sentimientos espirituales. De todo lo qual el faca inteligencia, o Vision espiritual, como auemos dicho, sin aprehension ninguna de forma, imagen, o figura de imaginació, o fantasia natural de donde los saque, sino que inmediata. mente estas cosas se comunican al alma por obra sobrenatural, y por medio sobrenatural. Destas pues tambie (como de las demas aprehensiones corporales, è imaginarias hizimos) nos conciene desembaraçar aqui el Entendimiento, encaminandole, y endereçandole en la Noche espiritual de Fè à la divina, y substancial vnion de amor de Dios. Porque embaraçandose, y enrudeciendose con ellas no se la impida el camino de la foledad, y desnudez que para esto se requie re de todas las colas. Porque dadocalo, que estas son mas nobles Aprehensiones, y mas prouechofas, y mucho mas seguras que las corporales è imaginarias, por quanto son ya interiores, puramente espirituales, y en que menos puede llegar el demonio, porque se comunica en ellas al alma mas pura, y sutilmente sin obra alguna della, ni de la imaginacion, alomenos actina y de suyo: toda via no solo se po drigel Entendimieto embaraçar para el dicho camino, mas aun podria fer engañado mucho por supoco recaro.

Y aunque en alguna manera podriamos juntamente cocluyr con estas quatro maneras de Aprehensiones, dando el comun consejo en ellas, que en todas las demas vamos dando, de que ni se pretendan, ni se quieran; toda via porque a bueltas se darà mas luz para hazerlo, y se diran algunas cosas acerca dellas, es bueno, tratar de cada voa en par-

ticular, y affi diremos de las primeras que son Visiones espirituales, o intelectuales.

01/107

la de Moyfes y de Elias nu(chix\*) care, quando cubrio lu

3.Reg.19

num. 3.

пит. 3.

CAPL

# CAPITVLO XXIIII.

En que se trata de dos maneras que ay de Visiones espirituales por via sobrenatural.

acte guilar febluaturalmente, TAblando agora propriamente de las que son Visiones lespirituales, sin medio de algun sentido corporal, digo, que dos maneras de Visiones pueden caer en vn Enten. dimiento. Vnas son de sustancias corporeas, otras de sustancias separadas, o incorporeas. Las corporales son acerca de todas las cosas materiales que ay en el cielo y en la tierra, las quales puede ver el alma mediate cierta lumbre deriuada de Dios, en la qual puede ver todas las cosas ausentes del cielo y de la tierra. Las otras Visiones, que son de fustancias incorporeas, piden otra lumbre mas alta, y affi estas Visiones de sustancias incorporeas, como son Angeles y almas,no son muy ordinarias,ni proprias desta vida, y mucho menos la de la Essencia diuina, q es proprio de compre hensores, sino es q de passo transeuntemente se comunique a alguno dispensando Dios, o faluando la condicion y vida natural, y abstrayendo algunas vezes al espiritu della, como pudo fer en el Apostol S. Pablo, quando el dize q vio aquellos secretos indezibles en el tercer cielo, fue in corpore, siue extra corpus nescio, Deus scit. Esto es, q fue arrebatado para verios; y lo que vio dize, que no fabe si era en el cuerpo, o fuera del cuerpo que Dios lo sabejen lo qual se vè ciaro, q se traspuso de la via natural, haziendo Dios el como. De donde tabien quando se cree, auer Dios mostrado su essen-Exod.33 cia a Moysen, se lee, q le dixo Dios, que el le pondria en el num. 22. horado de la piedra, y le ampararia cubriendole co la dieltra, y amparandole, porq no murie sie quado passalle su gloria, la qual passada, o transito era mostrarse por via de passo, amparando el con su diestra la vida natural de Moylen. Mas estas Visiones san sustanciales como la de san Pablo, y 3.Reg.19 la de Moyses y de Elias nuestro Padre, quando cubrio su

roftro

rostro al siluo suaue de Dios son por via de passo, rarissimas vezes acaecen y casi nunca, y a muy pocos, porque lo haze Dios con aquellos que son suertes del espiritu de la Iglesia, y ley de Dios, como sueron los tres arriba nombrados.

Pero aunque estas Visiones no se pueden de ley ordinaria desnuda y claramente ver en esta vida, puedense empero sentir en la sustacia del alma, mediante vna noticia amoro-sa con suauissimos roques y juntas, lo qual pertenece a los sentimientos espirituales, de que con el dinino saue-mos de tratar despues; porque a estos se endereça y encamina nuestra pluma, que es a la dinina junta, y vnion del alma con la sustacia dinina, lo qual ha de ser quando trataremos de la inteligencia missica y confusa, o escura, si que-da por dezir, donde auemos de dezir, como mediante esta Noticia amorosa y escura, se junta Dios con el alma en alto grado y divino; porque en alguna manera esta Noticia escura amorosa, que es la Fè, sirue en esta vida para la divina vnion, como la lumbre de gloria sirue en la otra de medio

para la clara Vision de Dios.

Por tanto tratemos aora delas Visiones de corporeas sustancias, q espiritualmente se reciben en el alma, las quales son a modo de las Visiones corporales. Porq assi como ven los ojos las cosas corporales mediante la luz natural;assi el alma con el Entendimiento, mediante la lumbre derivada sobrenaturalmete, q auemos dicho, vè interiormente essas mismas cosas naturales, y otras quales Dios quiere; sino q ay diferencia en el modo, y en la manera. Porq las espiritua les, o intelectuales mucho mas clara y sutilmente acaecen que las corporales. Porque quando Dios quiere hazer essa merced al alma, comunicala aquella luz sobrenatural que dezimos, en que felicissima y clarissimamente vè las cosas que Dios quiere, aora del cielo, aora de la tierra, no haziendo impedimento aufencia, ni presencia dellas. Y es como si se abriesse voa clarissima puerta, y por ella viesse a vezesa manera de vn relampago, quando en vna noche escura subitamente esclarece las cosas, y las haze ver clara y distin-

tamente

tamente, y luego las dexa a escuras, aunque las formas, y figuras dellas se queden en la fantasia, lo qual en el alma acaece muy mas perferamente; porque de tal manera se quedan en ella a vezes impressas aquellas cosas, que con el espiritu vio en aquella luz, que cada vez, que ilustrada de Dios advierte, las vè en si como las vio antes ; bien assi como en el espejo se ven las formas que estan en el representadas cada vez que en el miren; y es de manera, que ya aquellas formas de las cosas que vio, nunca jamas se le quiran del todo del alma, aunque por tiempos se van haziendo algo remotas. V sum samibal a 20 pp provide allow folin El efeto, que hazen en el alma estas. V isiones, es, quietud,

iluminacion, alegria a manera de gloria, suauidad, limpieza, y amor, humildad, è inclinacion, o eleuacion de espiritu en Dios vnas vezes mas, v otras menos, vnas mas en lo vno, otras en lo otro, segun el espiritu en que se reciben,y como

Dios quiere. Puede tambien el demonio causar, o remedar estas Vi-

fiones en el alma, mediante alguna lumbre nacural, ayudandose de la fantasia, en que por sugestion espiritual aclara el espiritu las cosas, aora scan presentes, aora ausentes. De don-Mat.4.8 de sobre aquel lugar de san Mateo, donde dize, que el demonio mostrò a Christo todos los Reynos del mundo, y la gloria dellos:Ostendit ei omnia regna mundi. Dizen algunos Quos D. Dotores, que lo hizo por sugestion espiritual; porque con Thom. re los ojos corporales no era possible hazerle ver tanto, que fert 3.p. viesse todos los Reynos del mundo, y su gloria. Pero destas q.41.art. Visiones que causa el demonio, à las que son de parte de Dios, ay mucha diferencia. Porque los efetos que estas hazen en el alma, no son como los que hazen las buenas; antesn hazen sequedad de espiritu acerca del trato con Dios, inclinacion a estimarse, y admitir, y tener en algo las dichaso Visiones: y en ninguna manera cansan blandura de humildad y amor de Dios. Ni las formas deltas se quedan impressi fas en el alma con aquella claridad fuaue que las otras, nu duran, antes se raen luego del alma, saluo si el alma las esrima

2. ad 3.

tima en mucho, que entonces la propria estima haze, que se acuerde dellas naturalmente, mas es muy secamente, y sin hazer aquel eseto de amor y humildad que las buenas cau-

fan, quando fe acuerdan dellas.

Estas Visiones por quanto son de criaturas, co que Dios ninguna conueniencia y proporcion effencial riene, no pueden seruir al Entendimiento de medio proximo para la vnion de Dios. & assi conviene al alma, auerse negatinamente en ellas, como en las demas que auemos dicho, para yr adeiante por el medio proximo, que es la Fè. De donde, de aquellas formas de las tales Visiones que se quedan en el alma impressas, no ha de hazer archiuo, ni tesoro el alma, ni ha de querer arrimarse a ellas, porque seria estarse con aquellas formas, imagenes, y personages, que acerca del interior residen embaraçada, y no yria por negacion de todas las cosas a Dios. Porque dado caso que aquellas formas siempre se representassen alli, no le impedirian mucho, si el alma no quisiere hazer caso dellas. Porque aunque es verdad que la memoria dellas incita al alma a algun amor de Dios y contemplacion; pero mucho mas incira y leuanta la pura Fè, y desnudez a escuras de todo esso sin saber el alma, como ni de donde le viene. Y assi acaccera, que ande el alma inflamada con ansias de amor de Dios muy puro, sin saber de donde le vienen, ni que fundamento tunieron. Y fue, que affi como la Fè se arraygò è infundiò mas en el alma, mediante aquel vazio y tiniebla, y defnudez de todas las cosas, o pobreza espiritual, que todo lo podemos lamar vna milma cola; tambien juntamente se arrayga; è infunde mas en el alma la caridad de Dios. De donde quanto mas el alma se quiere escurecer, y aniquilar acerca de todas las cosas exteriores è interiores que puede recebir, tanto mas se infunde de Fe, y de amor, y de esperança en ella. Pero este amor algunas vezes no lo comprehende la persona,ni lo siente. Por quanto no tiene este amor su assieto en el sentido con ternura, sino en el alma con fortaleza y mas animo, y ofadia que antes; aunque algunas vezes redunde

dunde en el sentido;y se muestre tierno y blando De donde para llegar a aquel amor, alegria, y gozo que le haze, y cau fan las tales Visiones al alma; conuienele o tenga fortaleza y mortificacion para querer quedarle en vazio y a escuras de todo ello, y fundar aquel amor y gozo en lo q no vè ni siente, ni puede ver, ni sentir en esta vida, q es Dios, et qual es incomprehensible, y sobre rodo; y por esso nos contiene ve a el por negacion de rodo. Porq fino, dado cafo, que el at. ma sea tan sagaz, humilde y fuerte, q el demonio no la pueda engañar en ellas, ni hazerla caer en alguna prefuncion, como suele hazer, no dexarà yr a la alma adelate; por quato pone obstaculo a la desnudez espiritual, y pobreza de espiritu, y vazio en Pè, que es lo que se requiere ( como està dicho) para la vnion del alma con Dios. Y porque acerca destas Visiones sirue rambien la misma dotrina, que en el capitulo diez y nueue y veynte dimos para las Visiones, y Aprehensiones sobrenaturales del sentido, no gastaremos aqui mas tiempo en darla mas por estenso. amornione dellas insita el aluma a alaguamor

### CAPITVLO XXV.

En que se trata de las Renelaciones. Dizese que cosa sean, y ponese aqui vna distincion.

POR el orden que aqui lleuamos, se sigue aora tratar de la segunda manera de Aprehensiones espirituales, que arriba llamamos Reuelaciones. De las quales algunas propriamente pertenecen al espiritu de profecia. Acerca de lo qual es primero de saber, que Reuelacion no es otra cosa que descubrimiento de alguna verdad oculta, o manifestacion de alguna secreto, o mysterio. Assi como si Dios diesse al alma a entender alguna cosa, como es declarando al Entendimiento la verdad della, o descubriesse al alma algunas cosas que el hizo, o haze, o piensa hazer. Y segun esto podemos dezir, que ay dos maneras de Rauelaciones; vnas que son descubrimiento de verdades al Entendimiento de serviciones.

tendimiento, que propriamente se llaman Noticias Intelectuales, o inteligencias. Otras que son Manifestacion de fecretos, y estas se llaman propriamente, y mas que esfotras Renelaciones. Que las primeras no se pueden en rigor lla. mar Renelaciones; porque aquellas coliften en hazer Dios entender al alma verdades desnudas, no solo acerca de las cosas temporales, sino tambien de las espirituales, mostrandoselas clara y manificstamente. De las quales he querido tratar debaxo de nombre de Reuelaciones; lo vno por tener mucha vezindad, y aliança con ellas:lo otro por no multiplicar muchos nombres de distinciones. Pues segun esto. bien podremos distinguyr aora las Reuelaciones en dos generos de Aprehensiones, al vno llamaremos Noticias intelectuales, y al otro Manifestacion de secretos, y mysterios ocuitos de Dios, y concluyremos con ellas en dos capitulos, lo mas breuemente que pudieremos, tratando en este pri-mero de las Noticias intelectuales.

## - equation is the local policy of the state of the state

En que se trata de las Inteligencias de verdades desnudas en el Entendimiento. Y dize como son en dos maneras, y como se ha de auer el alma acerca dellas.

PARA hablar propriamente de esta Inteligencia de verdades desnudas que se dà al Entendimiento, era necesfario, que Dios tomasse la mano, y mouiesse la pluma. Porque sepas, amado Lector, que excede toda palabra lo que ellas para el alma son en si mesmas. Pero pues yo no hablo aqui dellas de proposito, sino solo para industriar y encaminar al alma en elles a la diuina voion, sufrirseha hablar dellas corta y modificadamente, quanto basse para el dicho intento.

Esta manera de Visiones, o por mejor dezir de Noti-

cias de verdades defnudas, es muy diferente de la que aca. bamos de dezir en el capitulo veynte y des ; porque no es como ver las cosas corporales con el Entendimiento. Pero confife en entender, y ver con el Entendimiento verdades de Dios, o de las cosas; y sobre las cosas que son, fueron, y seran. Lo qual es muy conforme al espiritu de pro. fecia, como por ventura se declararà despues. Donde es de notar, que este genero de Noricia, se distingue en dos maneras dellas; porque vnas acaecen al alma acerca del Criador, otras acerca de las criaturas, (como auemos dicho.) Y aunque las vnas y las otras son muy sabrosas para el alma, pero el deleyte que causan en ellas estas que son de Dios, no ay cosa que le poder comparar, ni vocablos, ni terminos Pf. 39. 6. con que le poder dezir. Porque son Noticias del mismo Dios;y deleytes del mismo Dios; que como dize Danid:No est qui similis sit tibi. No ay como el cosa alguna. Porq acaecen estas Noticias derechamente acerca de Dios, sintiendo altissimamente de algun atributo suyo, aora de su omnipotencia, aora de su fortaleza, aora de su bondad y dulçura; y todas las vezes que se siente, pega en el alma aquello q se siente. Que por quanto es pura contemplación, ve claro el alma, que no ay como poder dezir algo dello, fino es algunos terminos generales, que la abundancia del deleyte, y bien que alli sintieron, les haze dezir a las almas por quien passa, mas no para que en ellos se pueda acabar de entender lo que alli el alma gusto y sintio. Y assi Dauid, auiendo pasfado algo desto solo habió dello con palabras comunes, y generales, diziendo: Iudicia Domini vera iustificata in semetipsa desiderabilia super aurum,& lapide pretiosum multu, & dulciora super mel, & faut. Lo que juzgamos y sentimos de Dios (esto es las virtudes y atributos que sentimos en el) son verdaderos en si mesmos, justificados, mas desseables que el oro, y que la plata, y que la piedra preciosa muy mu-cho, y mas dulces que el panal, y la miel. Y de Moysen lecmos, que en vna altissima Noticia, que Dios le dio de si vna vez que passo delante del, folo dixo lo que se puede dezir

por

Pf.18.11

por los dichos terminos comunes, y fue, que paffando el Senor por el en aquella Noticia, se postrò muy a priessa en la tierra diziendo: Dominator Domine Deus misericors , & clemens, patiens, & multe miserationis, ac verax. Qui custodis Exo. 34. m fericordiam in millia. Emperador, Señor, Dios milericor, 6. diofo, Clemente, y Paciente, y de mucha miseracion, y verdadero, q guardas la misericordia que prometes en millares. De donde se vè, que no pudiendo Moysen declarar lo que en Dios coñocio por vna fola Noticia, lo dixo, y reboffo por todas aquellas palabras. Y auque a vezes en las tales Noticias se dizen palabras, bien vè el alma, que no ha dicho pada de lo que fintio s ponque ve, que no ay nombre acomodado para poder nombrar aquello Yaffi S. Pablo quãdo runo aquella alta Noticia de Dios, no curo de dezir nada sino que no era licito el hombre trarar dello.

Estas Noticias divinas, que son acerca de Dios, nunca son acerca de cosas particulares. Bor quanto son acerca del sumaprincipio y por offo no fapueden dezir en particular, fino fuelle, que se estendiesse este conocimieto a alguna otra vordad de cola menos que Diosu que su alguna manera le podra dar aentender mas aquellas generales no. Y esfasial. tas Noticias amorofas no las puede tener fino el alma que llega a vnion de Dios, porque ellas son la mesma vnion; porque conside el tenerlas en cierto toque que se haze del alma en la divinidad, y affi el mesmo Dios es el que alli es fentido y gustados y aunque no manifiesta, y claramente como en la gloria pero es tan subido, y alto toque de Noticia y sabor, que penetra lo mas intimo del alma; y el demonio no se puede entremeter, ni hazer otro semejante, porque no le ay, ni cosa que se compare, ni infundir sabor, ni deleyte semejante. Porque aquellas Noticias saben algo a diuino ser, y vida eterna, y el demonio no puede fingir cosa tan alta. Empero podria el hazer alguna aparencia de fimia, representando al alma algunas grandezas, y hinchimientos muy sensibles, procurando persuadir al alma, que aquello es Dios, mas no de manera, q entrasse en lo muy interior

terior del alma, y la renouassen, y enamorassen subitamen? te, como hazen las de Dios. Porque ay algunas Noticias, y toques destos, que haze Dios en la sustancia del alma, que de tal manera la enriquecen, que no solo basta vna dellas para quitar al alma de vna vez algunas imperfeciones que ella no auia podido quitar en toda la vida; mas la dexa llena de virtudes y bienes de Dios. Y le son al alma tan fabrosos, y de tan intimo delegre estos toques que con vno dellos se darà por bien pagada de todos los trabajos que en su vida housesse padecido, aunque fuessen innumerables, y queda tan animada, y con tanto brio para padecer muchas cosas por Dios, que lees particular patsion, ver que no padece muchoi Y a estas alias Noticias no puede el alma lle gar por alguna comparacion, o imaginacion fuya; porque (como auemos dicho) (on fobre todo esfo ; y assi sin la habilidad del alma las obra Dios en ella. De donde a vezes, quã. do ella menos pienía, y menos lo pretende, fuele Dios dar al alma estos diuinos toques en que le causa ciertos recuerdos de Dios. Y estos a vezes se causan subitamente en ella, folo en acordarse de algunas cosas, y a vezes harro minimas. Y fon tan fensibles y eficaces que algunas vezes no folo al alma, mas tambien al cuerpo hazen estremecer. Pero otras vezes acaecen en el espiritu muy sossegado sin estremecimiento alguno con fubido sentimiento de deleyte, y. refrigerio en el espiritu, a fil el r utilità en en la die

Otras vezes acaecen en alguna palabra, que dizen,o oyó dezir, aora de la Escritura, aora de otra qualquier cosa, pero no son siempre de vna misma esicacia y sentimieto; porque muchas vezes son harto remissos, pero por mucho que sea, vale mas vno destos recuerdos, y toques de Dios al alma q otras muchas Noticias y consideraciones de las criaturas y obras de Dios. Y por quato estas Noticias se dan al alma de repente, como auemos dicho, y sin aluedrio della, no tiene el alma que hazer en pretender, o no pretender las, sino ayas se humilde y resignadamente acerca dellas, que Dios hará su obra como y quando el quisiere. Y en estas no digo, que

se

se aya negatiuamente como en las demas Aprehensiones; porq, como aqui auemos dicho, ellas son parte de la vnio, en que vamos encaminando al alma. Por lo qual la enfeñamos a desnudarse, y desasirse de todas las otras, y el medio para que Dios las haga, ha de ser humildad, y padecer por amor de Dios con resignacion y desinteres de toda retribucion. Porque chas mercedes no se hazen al alma proprietaria, por quaro son hechas co muy particular amor de Dios, que tiene con la tal alma, porq el alma tambien se le tiene a el muy desaproprisdo. Que esto es lo que quiso dezir el Hijo de Dios por S. Iuan, quando dixo: Qui diligit me, dilige- Ioa.14.21 tur à Patre meo, & ego diligam eum, & manifestabo ei me ipsum. Aquel que me ama, serà amado de mi Padre, y vo le amarè, y me manifestarè a mi mesmo a el. En lo qual se incluven las Noticias y toques que vamos diziendo, que ma-

nifiella Dios al alma, que de veras le ama.

La segunda manera de Noticias, o Visiones de verdades interiores es muy diferente desta que aue mos dicho, porque es de cosas mas baxas que Dios. Y en esta se encierra el conocimiento de la verdad de las cosas en si, y el de los hechos, y casos que acaecen entre los hombres. Y es de manera este conocimiento, que quando se le dan al alma a conecer estas verdades, de tal manera se le assietan en el interior, sin que nadie le diga nada, que aunque la digan otra cosa, no puede dar el consentimiento interior a ella, aunque se quiera hazer fuerça para assentir; porque està el Espiritu conociendo otra cosa en aquello, que espiritualmente se le representò, lo qual es como verlo claro, y puede pertenecer al Espiritu de profecia, y a la gracia que llama S. Pablo, don 1. Cor. 12 de discrecion de espiritus. Y aunque el alma tenga aquello 8. que entiende por tan cierto y verdadero, como auemos dicho, no por esso ha de dexar de creer y seguir lo que mandare su Maestro espiritual, aunque sea muy contrario a aquello que siente, para endereçar desta manera el alma en Fè a la dinina vnion, a la qual ha de caminar el alma mas creyendo que entendiendo,

De

Sap.7.17

De lo vno y de lo otto tenemos testimonios claros en la diuina Eforitura. Porque acerca del conocimiento parri. cular, que se puede tener en las cosas, dize el Sabio estas palabras : Ipfe enim dedit mibi , horum que funt scientiam veram, ut sciam dispositionem orbis terrarum & virtutes elemetorum initium, & confummationem, & medietatem temporu, vicissitudinum permutationes, & commitationes temporum, anni curfus, & stellarum dispessiones, naturas animalium, & iras bestiarum vim ventorum, o cogitationes hom num, differentias virgultoru, o virtutes radicu, o quecunq; funt abfconsa, s improuisa didici: omnium enim artifex docuit me sapientia. Diome Dios ciencia verdadera de la cosas que son. Que sepa la disposicion de la redondez de las tierras, y las virtudes de los elementos; el principio, el fin, y la mediració de los tiempos, las mudanças de los sucessos, y las cosumaeiones de los tiepos, y las mudanças de las costubres, las diuisiones de los tiepos, y los enrsos delaño, y las disposiciones de las estrellas, las naturalezas de los animales, las yras de las bestias, la fuerça, y virtud de los vientos, y los pensamientos de los nombres, las diferencias de las plantas y arboles, y las virtudes de las rayzes, y todas las colas que estan escondidas aprendi. Porque la sabiduria, que es artifice de todas las cosas, me lo enseño. Y aunque esta Noticia que dize aqui el Sabio, que le dio Dios de todas las colas, fue infusa y general;por esta autoridad se pruenan suficientemete todas las Noticias que particularmente infunde Diosen las almas por via sobrenatural, quando el quiere. No porque les de habito general de ciencia, como fe dio a Salomo en las cosas dichas, sino descubriendoles a vezes algunas verdades acerca de qualesquiera de todas estas cosas, que aqui cuenta el Sabio. Aunque verdad es, que nuestro Señor acerca de muchas cosas infunde habitos a muchas almas, pero nunca tan generales como en Salomon. Tal como aquella diferencia de dones, que cuenta S Pablo: Alij quidem per speciem datur sermo sapientiæ, alij autem sermo scien-tiæ, alteri sides, alij prophetia, discretio spirituŭ, alij genera lin-

1.Cor.12 8.

rum,

rum, alij interpretatio sermonum, que reparte Dios entre las quales pone sabiduria, ciencia, Fè, profecia, discrecion de espiritus, inteligencia de las lenguas, y declaracion de las palabras. Todas las quales noticias son dones infusos, que gratis los da Dios a quien quiere, como a los Santos Proferas, y Apostoles, y a otros Satos. Pero allende destas gracias graris datas, lo que dez mos es, que las personas perferas, o las que ya van aprouechando en perfecion, muy ordinariamente suelen tener ilustracion y Noticia de las cosas prefentes, o ausentes; lo qual conocen por la luz que reciben en el espiritu ya ilustrado y purgado. Acerca de to qual po-Saber: Quomodo in aquis resplendent vulsus piscium, siccorda Prou. 27. hominum manifesta sunt pradentibus. De la manera que en 19. las aguas parecen los bultos, y rostros de los que en ellas se miran, alli los coracones de los hombres fon manifichos a los prudentes. Que le entiede de aquellos que tienen ya sabi turia de Santos, de la qual dize la dinina Escritura, que es Peudencia. Y a este modo también estos espiritus conocen a vezes en las demas colas, aunque no siempre que ellos quieren, que esso es solo de los que tienen el habito; y aun essos no tampoco siempre en todo, porque es como Dios quiere acudirles. Pero es de faber, que estos que tienen el espirita purgado, con mas facilidad pueden conocer, y vnos mas que otros, lo que ay en el coraçon, o espiritu interior, y las inclinaciones, y talentos de las personas, y esto por indicios esteriores, aunque sean muy pequeños, como por palabras, monimientos, y otras muestras. Plorque assi como el demonio puede esto, porque es espiricu, assi rambie lo puede el espiritual segun el dicho del Apostol, que dize: Spiri- 1. Cor. 2. tualis autem iudicat omnia : omnia scrutatur etiam profunda 15. Dei. El espiritual juzga rodas las cofas. Y otra vez dize: El Espiritu todas las cosas penetra hasta las cosas profundas de Dios. De donde, aunque naturalmente no pueden los espirituales conocer los pensamientos, o lo que ay en el interior; por ilustracion sobrenatural por indicios bien lo pue-Accres

den entender. Y aunque en el conocimieto por indicios muchas vezes se pueden engañar, las mas vezes aciertan. Mas ni de lo vno, ni de lo otro ay que siarse; porque el demonio se entremete aqui grandemente, y con mucha sutileza, como luego diremos; y assi siempre se han de renunciar las ta-

les Noticias, o inteligencias.

Y de que tambien de los hechos y casos de los hombres puedan tener los Espirituales noticia, aunque esten ausentes, tenemos testimonio en el quarto de los Reyes, donde queriendo Giezi sieruo de nuestro Padre san Eliseo, encubrirle el dinero que auia recebido de Naaman Siro, dixo

4.Reg. 5. Elisco: Nonne cor meum in presenti erat, quando reuersus est homo de curru suo in eccursum tai? Por ventura mi coraçon no estaua presente, quando Naaman salio de su carro, y te salio al encuentro. Lo qual acaece viendolo con el Espiritu, como si passasse en presencia. Y lo mesmo se prueua en el mesmo libro, donde se lee tambié del mismo Elisco, que sabiendo todo lo que el Rey de Siria trataua con sus Principes en su secreto, lo dezia al Rey de Israel; y assi no tenian esteto sus consejos. Tanto, que viendo el Rey de Siria, que

4. Reg. 6. todo se sabia, dixo a su gente: Quare non indicatis mihi, quis proditor mei sit apud Regem I frael? Porque no me dezis, quie de vosotros me estraydor acerca del Rey de I frael? Y ento-

Ibid. 11. ces le dixo vno de sus sieruos: Nequaquam Dñe mi Rex, sed Elije Propheta, qui est in Israel indicat Regi Israel omnia ver ba quæcüq; locutus fueris in conclaui tuo. No es assisseñor mio Rey, sino que Eliseo Proseta, que está en Israel, manisiesta al Rey de Israel todas las palabras que hablas en tu secreto.

La vna y la otra manera destas Noticias de cosas tambien acaecen al alma passinamente, sin hazer ella nada de su parte. Porque acaecera, que estando la persona harto descuydada y remota, se le pondra en el Espiritu la inteligencia vina de lo que oye, o lee mucho mas clara que la palabra suena; y a vezes aunque no entienda las palabras, si son de Latin, y no le sabe, se le representa la Noticia dellas, aunque no las entienda.

Acerca de los engaños que el demonio puede hazer y haze en esta manera de Noticias, y inteligencias auia mucho que dezir, porque son grandes los engaños y muy encubiertos que en esta manera haze. Por quanto por sugestió puede representar al alma muchas Noticias intelectuales, aprouechandose de los sentidos corporales, y ponerlas con tanto assiento, que parezca que no ay otra cola, y si el alma no es humilde y recelosa, sin dada la harà creer mil mentiras. Porque la sugestion haze a vezes mucha fuerça en el alma; mayormente quando participa algo en la flaqueza del sentido, en que hize pegar la Noticia con tanta suerça, persuasion, y assiento, que ha menester entonces el alma harta oracion, y fuerça para echarla de si. Porque a vezes suele representar pecados agenos, y conciencias malas, y malas almas falsamente, y con mucha luz todo por infamar , y con gana de que se descubra aquello, porque se hagan pecados, poniendo zelo en el alma, de que es para que los encomienden a Dios. Que aunque es verdad, que Dios algunas vezes representa a las almas santas necessidades de sus proximos, para que las encomienden a el, o los remedie: assi como leemos que descubrio a Ieremias la slaqueza del Profera Baruch, para que le diesse acerca della dotrina; muy muchas vezes lo hize el demonio, y esto falsamente para induzir en infamias de pecados, o desconsuelos, de que tenemos mucha experiencia. Y otras vezes pone con grande affiento orras Noticias, y las haze creer. Todas estas Noticias aora sean de Dios, aora no, muy poco prouecho puedonehazer al alma para yr a Dios, fi el alma se quisesse arrimar a ellas, antes si no huniesse cuydado de negarlas assi,no solo la estoruarian, sino aun la dañarian harto, y harian errar mucho. Porque todos los peligros è inconucnieres que auemos dicho, que puede auer en las Aprehensiones sobrenaturales que auemos tratado hasta aqui, y mas puede auer en estas. Por tato no me alargare aqui mas en esto; pues en las passadas auemos dado dotrina bastante; sino solo dirè, que aya gran cuydado en negarla,

Iere. 45.

queriendo caminar a Dios por el no saber, y siempre de cuenta a su Confessor, o Maestro espiritual, estando siempre a lo que el dixere. El qual muy de passo haga passar al alma por ello, sin que higa presa en ello, puesno le importa para su camino de voion. Pues que como agemos dicho. dellas cofas que passinamente se dan al alma figure se que. da en ella el efero que Dios quiere. Y affino auc parece, av para que dezir aqui el efero que hazen las verstaderas, niel que hazen las falfas, porque foria canfar, y no acabara Porque los efetos deltas no se pueden comprehender debaxo de corta dorrina. Por quanto como estas Noricias son muchas y muy varias, tambien lo fon los efetes; puello jun las buenas los hazen buenos, y para bien; y las malas malos, y para mal. En dezir que se nieguen, y como aya de ler esto, maias almas faifamente, y . smamafadodib abaup av mar, y con gana de que le descubra aquello, porque se he-

### gamproados IVXXI o O o I v In a de NO es para que los encomienden a Dios. One aunque es verdad, que Dios

Que trata del segundo genero de Revelaciones, que es descubrimiento de secretos y misterios ocultos. Dize de la manera en que pueden seruir para la vnion de Dios,

nio puede engañar mucho en el demo inio puede engañar mucho en el san el sol

L segundo genero de Reuelaciones deziamos, que era manisestació desecretos, y misterios ocultos. Esta puede ser en dos maneras. La primera acerca dedo que es Dios en si, y en esta se incluye la Reuelacion del Misterio de la santissima Trinidad, y vnidad de Dios. La segunda es acerca de lo que es Dios en sus obras; y en estos se incluyer los demas articulos de nuestra santa Fè Catolica, y las proposiciones que esplicitamente acerca dellos puede auer de verdades. En las quales se incluyen, y encierran mucho nume-

ro de las Reuelaciones de los Proferas, de promesas y amenaças de Dios, y otras cosas que auian, y han de acaecer. Y podemos tambien incluyr en esta segunda manera, otros muchos casos particulares, que Dios ordinariamente reuela acerca del vniuerfo en general, como tambien en particular acerca de Reynos, Prouiocias, estados, y familias, y de personas particulares. De lo qual tenemos en las diuinas letras exemplos en abundancia, assi de lo vno como de lo otro; mayormente en todos los Profetas, en los quales se hallan Reuelaciones de todas estas maneras. Que por ser cosa clara y llana, no quiero gastar tiempo en alegarlas aqui, fino dezir, que estas Reuelaciones no solo acaecen de palabra; porque las haze Dios de muchos modos y maneras. A vezes con palabras folas; a vezes por feñales folas, y figuras è imagines, y semejanças solas; a vezes juntamente con lo vno y con lo otro, como tambien es de ver en los Profetas, particularmente en todo el Apocalypsi, donde no solamente se hallan todos los generos de Reuelaciones que auemos dicho, mas tambien los modos y maneras que aqui miles para allegerar; que es a manera de la cer isomizob

Destas Reuelaciones, que se incluyen en la segunda manera, toda via en este tiempo las haze Dios a quien quiere.
Porque suele reuelar a algunas personas los dias que han
de viuir, o los trabajos que han de tener, y lo que ha de passar por ral, o tal persona, o por tal, o tal Reyno, &c. Y aun
acerca de los misterios de nuestra Fè descubrir y declarar
al Espiritu con particular luz y ponderacion las verdades
dellos, aunque esto no se llama propriamente Reuelacion,
por quanto ya està reuelado, antes es manifestacion y declaracion de lo ya reuelado.

Acerca pues de las que llamamos Reuelaciones ( que aora no hablo de lo ya reuelado, como los misterios de Fè) puede el demonio mucho meter la mano. Porque como las Reuelaciones deste genero ordinamente son por palabras, figuras, y semejanças, & ci puede muy bien el demonio singir otro tanto. Pero si acerca de la primera manera, y la

fegun.

segunda, que aqui dezimos, en quanto a lo que toca a

nuestra Fè, le nos reuelasse algo de nuevo, o cosa diferente. en ninguna manera auemos de dar el consentimiento, aunque entendiessemos que aquel que lo dezia era vn Angel del cielo. Porque assi lo dize san Pablo: Sed licet nos, aut Gal. 1. 8. Angelus de cœlo euangelizet vobis præterquam, quod euange. lizauimus vobis, anathema fit. Aunque nosotros, o vn Angel del cielo os declare, y predique otra cosa fuera de lo que os avemos predicado, sea anathema. Y assi no se ha de admitir lo que de nueuo se reuelasse al alma acerca della, fuera de que esto la conviene, para cantela de no yr admitiendo otras variedades a bueltas, y por la pureza del alma que la conviene tener en Fè, sino cerrando el Entendimieto, senzillamente se arrime a la dorrina de la Iglesia, y su Fè; que como dize san Pablo, entra por el oydo ? Fides ex Ad Rom. auditu: y no acomode ficilmente el credito, ni Entendi-10.17. miento a estas cosas reueladas de nuevo, sino quiere ser engañado. Porque el demonio para yr engañando, è ingiriendo mentiras, primero ceua con verdades, y cosas verisimiles para assegurar; que es a manera de la cerda del que cose el cuero, que primero entra cerda tiessa, y luego tras ella el hilo floxo, el qual no pudiera entrar sino le fuera guia la cerda. Y en esto se mire mucho, porque aunque fuesse verdad, que no huviesse peligro del dicho engano;

con auer el Apostol san Pedro visto la gloria del Hijo de Dios en el monte Tabor, con todo esso dixo estas palabras:

1. Pet. 1. Habemus sirmiorem propheticum sermonem, cui benefacitis attendentes. Auque es verdad; la vision que vimos de Chtisto en el Monte, mas sirme y cierta es la palabra de la profecia que nos es reuelada, a la qual arrimando vuestra alma, hazeys bien.

convienele al alma mucho no querer entender cosas elaras para conservar puro y entero el merito de Fè; y para venir en esta Noche del Entendimiento a la luz divina de la vnion. Importa tanto esto de allegarse los ojos cerrados a las prosecias passadas en qualquier nueva Renelacion, que

YG

19,17.

Y si es verdad, que por las causas dichas es conueniente no abrir sos ojos curiosamente a las nucuas Reuelaciones, que acaecen acerca de las proposiciones de la Fè, quanto mas necessario ferà, no admitir, ni dar credito a las demas Renelaciones, que son de cosas diferentes, en las quales ordinariamente mete el demonio tanto la mano, que tengo casi por impossible que dexe de ser engañado en muchas dellas, el que no procurare desecharlas, segun es la apariencia de verdad, y affiento que el demonio pone en ellas? Porque juntas tantas apatiencias y conueniencias para que se crean, y las affienta tan fixamente en el sentido è imaginacion, que le parece a la persona, que sin duda acaecera affi; y de tal manera haze affentar en ello al alma, que si ella no tiene humildad, apenas la sacaran dello, ni haran creer lo contrario. Por tanto el alma pura y senzilla, cauta y humilde ha de refistir y desechar las Reuelaciones y otras Visiones; porque no ay necessidad de quererlas, sino de no quererlas para yr a la vnion de amor. Que esso es lo que quiso dezir Salomon, quando dixo : Quid necesse Eccl. 7.1 est homini maiora se querere? Que necessidad tiene el hombre de querer y buscar las cosas, que son sobre su capacidad? como si dixera: Ninguna necessidad tiene para ser perfeto, de querer cosas sobrenaturales por via sobrenatural y estraordinaria, que es sobre su capacidad. Y porque a las objeciones, que contra esto se pueden poner, està ya respondido en el capitulo diez y nueue, y veynte deste libro, remitiendome alli, cesso en lo que toca a esto de Reuelaciones. Pues basta saber, que de todas ellas le conuiene

al alma guardarse prudentemente para caminar pura y sin error en la Noche de Fè a la diuina vnion. 

#### CAPITVLO XXVIII.

En que se trata de las Locuciones interiores que sobrenaturalmente pueden acaecer al Esptritu. Dize, en quantas maneras sean.

Clempre ha menester acordarse el discreto Letor, del in-Drento y fin, que yo en este libro lleuo, que es encaminar al alma por todas las Aprehensiones naturales y sobrenaturales della, fin engaño, ni embaraço en la pureza de la Fè a la divinavnion con Dios. Para que affi entienda, como aŭque acerca de las aprehensiones del alma, y dotrina q voy tratando, no desmenuzo tanto la materia y divisiones, como por ventura requiere el Entendimiento, no quedo corto en esta parte. Pues acerca de rodo ello, entiendo, se dan bastantes auisos, luz, y documentos, para saberse auer prudentemente en todos los casos del alma esteriores, è interiores para paffar adelante. Y esta es la causa, porque con tanta breuedad he concluydo con las aprehensiones de profecias, affi como en las demas lo he hecho; auiendo mucho mas que dezir en cada vea, segun las diferencias y modos que suele auer, que entiendo, no se podrian acabar de saber, contentandome con que, a mi ver, queda dicha la sustancia, y la dotrina, y cautela que conuiene para ello, y para todo lo à ello semejante que pudiesse acaccer en el alma.

Lo mismo harè acerca de la tercera manera de Aprehesiones, que deziamos eran Locuciones sobrenaturales, que sin medio de algun sentido corporal se suelen hazer en los Espirituales, las quales aunque son en muchas maneras, hallo, que se pueden reduzir todas a estas tres, conuiene a saber, Palabras Sucessiuas, y Formales, y Sustanciales. Sucessiuas llamo ciertas palabras y razones, que el espiritu, quando està recogido entre si, para consigo suele yr formando, y razonando. Palabras Formales son ciertas palabras distintas y formales, que el espiritu recibe no de si, sino de tercera per sona, persona, a vezes estando recogido, a vezes no lo estado. Palabras Sustanciales son otras palabras, que tambien formalmente se hazen al espiritu, a vezes estando recogido, a vezes no. Las quales en lo intimo del alma hazen, y causan aquella sustancia y virtud, que ellas significan. De todas las quales yremos aqui tratando por su orden.

### CAPITVLOIXXIX.

En que se trata del primer genero de palabras, que algunas vezes el Espiritu recogido forma en si. Dize la causa dellas, y el prouecho, y daño que puede auer en ellas.

Y anque es verdad, que en aquella compoicacion è iluf-TSTAS palabras successivas siempre que acaecen, es L quando està el Espiritu recogido, y embeuido en alguna confideración muy atento, y en aquella mesma materia que piensa, el mismo va discurriendo de vno en otro, y formando palabras, y razones muy a proposito con tanta facilidad y diffincion, y tales cosas no sabidas del va razonando,y descubriendo acerca de aquello, que le parece, que no es el,el que haze aquello, sino que otra persona interiorme te le va razonando, o respondiedo, o enseñando. Y a la verdad av gran causa para pensar esto, porque el mismo se razona configo, y se responde, como si fuesse vna presona con otra, y en alguna manera es affi. Porque aunque el mifolo Espiritu esel que aquello haze, el Espiritu Sato le ayuda ma chas vezesa produzir, v formar aquellos coceros, palabras, y razones verdaderas. Y affi las habla, como fi fueffe tercera persona a si mesmo. Porque como entonces el Entendimireto està voido y recogido con la verdad de aquello que piefa,y el Espíritu divino tambien esta vnido co el; de aqui es, que comunicando el Entendimiento en esta manera con el Espiritu diuino, mediante aquella verdad, juntamente vaya formando en el interior sucessinamere las demas yerdades, diens

que son acerca de aquella que pensaua, abriendo la puerta, è yendole dando luz el Espiritu Santo enseñador. Porque esta es una manera de aquellas en que enseña el Espiritu Santo. Y desta manera alúbrado, y enseñado deste Maestro el Entendimiento, entendiendo aquellas verdades, juntamente va formando aquellos dichos sobre las verdades
que de otra parte se le comunica. Demanera que podemos
dezir, que la voz es de Iacob, y las manos son de Esau: Vox
quide vox Iacob est, sed manus manus sunt Esau. Y no podra
acabar de creer el que lo tiene, que es assi, sino que los dichos, y palabras tambien son de tercera persona. Porque no
sabe con la facilidad que puede el Entendimiento formar
palabras para si sobre concetos y verdades, que se le comu-

nican tambien de tercera persona.

Y auque es verdad, que en aquella comunicacion è ilustracion del Entendimiento en ella de suyo no ay engaño, pero puedelo auer, y aylo muchas vezes enlas formales palabras, y razones que sobre ello forma el Entendimiento. Que por quanto aquella luz que se le dà a vezes es muy sutil y espiritual, demanera que el Entendimiento no alcança a informarie bien en ella, y el es el que, como dezimos, forma las razones de suyo; de aqui es, que muchas vezes las forma falsas, otras verisimiles, o defetuosas. Que como ya començò a tomar hilo de la verdad al principio, y luego pone de suyo la habilidad, o rudeza de su baxo Entendimier to;es cosa facil yr variando conforme a su capacidad, y todo en este modo, como q habla tercera persona. Yo conoci vna persona, que teniendo estas Locuciones sucessiuas, entre algunas harto verdaderas y sustanciales, q formaua del Santissimo Sacrameto de la Eucharistia, auia algunas que tenian mucho de error. Y espantome yo mucho de lo q palsa en estos nuestros tiepos, y es, q qualquier alma de por ahi, con quatro marauedis de colideracion, fi fiente algunas Los cuciones destas en algun recogimiento, luego lo bautizan todo por de Dios, y suponen que es assi, diziendo: Dixome Dios: Respondiome Dios, y no ser assi, sino q como auemos dicho,

Gen. 27

dicho, ellos las mas vezes se lo dizen. Y allende desto la gana que tienen de aquello, y la aficion q dello tienen en el Espiritu, les haze que ellos mesmos se lo respondan, y pienfan q Dios fe lo responde, y se lo dize . De donde vienen a dar en grandes desatinos, sino tienen en esto mucho freno; y el que gouierna estas almas no las impone en la negació destas maneras de discursos. Porque en ellos mas bachillerias fuelen facar è impureza del alma ; q humildad y mortificacion de Espiritu, pensando que ya fue gran cosa, y que hablo Dios, y aurà sido poco mas q nada, o nada, o menos q nada. Porque lo q no engendra humildad y caridad, y mortificacion, y fanta simplicidad y filencio, q puede fer ! Digo pues, q esto puede estoruar mucho para yr a la diuina vnio; porg aparta mucho al alma, si haze caso dello, del abismo de la Fè, en que el Entendimiento ha de estar escuro, y escuro ha de yr por amor en Fè, y no por mucha razo. Y si me dixeres, que porque se ha de prinar el Entendimiento de aquellas verdades, pues en ellas le alumbra el Espiritu de Dios, y assi no puede ser malo? Digo, que el Espiritu Santo alumbra al Entendimiento recogido, y que le alubra al modo de su recogimiento. Y porque el Entendimiero no puede hallar otro mayor recogimiento que en Fè,no le alumbrarà el Espiritu Santo masen otra cosa que en Fè. Porque quanto mas pura y elmerada està esta alma en perfecion de vina Fè, mas tiene de caridad infusa de Dios, y quato mas ca ridad tiene, tanto mas la alumbra, y comunica sus dones. Y aunq es verdad, q en aquella ilustracion de verdades comunica al alma alguna luz; peroles tan diferente la q es en Fè, sin entender claro desta quanto a la calidad, como es el oro subidissimo del muy baxo metal. Y quanto a la abundacia de luz, como excede la mar a vna gota de agua. l'orque en la vna manera se le comunica Sabiduria de vna, dos,o tres verdades; y en la otra se le comunica la Sabiduria de Dios generalmente, que es el Hijo de Dios, por vna simple y vniuersal Noticia que se le dà abalma en Fè. Y si me dixores, que todo será bueno, y q no impide lo vno a lo otro. Digo,

2012.6.4

M 2

que impide mucho, si el alma haze caso dello. Porque ya

es ocuparfe en cofas claras y de poco tomo, que baffan para impedit la comunicacion del abismo de la Fè, en la qual fobrenatural, y secretamente enseña Dios al alma, y la leuanta en virtudes y dones como ella no fabe. Y el pronecho que aquella comunicacion fucessina ha de hazer, no ha de ser poniendo muy de proposito el Entendimiento en ella. porque antes yria desta manera desujandola de si, segun a-Can. 6. 4. quello que dize la Sabiduria en los Cantares al alma: Auerte oculos tuos à me, quia ipsi me auolare fecerunt. Aparta tus ojos de mi;porque esfos me hazen bolar, es a saber, lexos de ti, y ponerme mas alta, sino que simple y senzillamente sin poner la fuerça del Entendimiento en aquello, que sobrenaturalmente se està comunicando, aplique la voluntad co amor a Dios, pues por el amor se van aquellos bienes comunicando, y desta manera se comunicaran mas en abundancia que antes. Porque si en estas cosas que sobrenaturalmente y passiuamente se comunican, se pone actiuamente la habilidad del Entendimiento, o de otras Potencias, no llega su modo y rudeza a ranto; y assi las ha de modificar a su modo, y por el configuiente das ha/de variar; y affi de necefsidad yrà a peligro de errar, y formado las razones dessuyo; lo qual no serà ya sobrenatural, ni su figura, sino muy naturaly muy baxo, emis alla alla abetamla y ang asm oratig

Pero ay algunos Entendimientos tan viuos y sutiles, que en estando recogidos en alguna consideración, naturalmente congran facilidad, discurriendo en concetos, los van formando en las dichas palabras, y razones muy viuas, y piensan que son de Dios, y no es sino el Entendimiento, que con la lumbre natural, estando algo libre de la operación de los sentidos sin otra alguna ayuda sobtenatural, puede esso y mas. Y desto ay mucho, y se engañan muchos, pensando que es mucha oración, y comunicación de Dios, y lo que les passa, o lo escriuen o hazen escriuir, y acaecerá, que no sea nada todo, ni tenga sustancia de alguna virtud, y q no sir ua mas de para enuanecerse con ello. Estos aprendan a no

hazer caso, sino de fundar la Voluntad en fortaleza de amor humilde, obrar de veras, y padecer, imitando al Hijo de Dios en su vida, mortificandose en todo, que este es el camino para venir atodo bien espiritual, y no muchos difcarios inferiores. anabro infinite epinta, ordena estanois of ordena con ava fido de buen el pinta ordena estanois en cariona el propieto de la conferiores.

Tambien en este genero de palabras interiores Sucessiuas mete mucho el demonio la mano, mayormente en aquellos que tienen alguna inclinacion, o afició a ellas. Porque al tiempo que ellos se comiençan a recoger, suele el demonio ofrecerles harra materia de digressiones, formandole al Estendimiento los concetos y palabras por fugeftion,y le va precipitando, y engañando futilissimamente en cosas verifimiles. Desta manera se suele comunicar con los que rienen hecho con el algun pacto tacito, o expresso. Y affi se comunica con algunos herejes, mayormente co Herefiarcas, informandoles el Entendimiento con conceros y zazones muyifatiles, falfas, y erroneason ina lo no odog soz

De lo dicho queda entendido, que estas Locuciones Sucessiuas pueden proceder en el Entendimiento de tres dausas, conuiene a saber, del Espiritu diuino, que le mueue y alumbra;y de la lumbre natural del mismo Entendimiento, y del demonio que le puede hablar por sugestion, pero dezir aora las señales è indicios que ay para conocer, quando proceden de vna caufa, y quando de otra seria algo dificuttofo dar dello enteras muestras y feñales; aunq bien te pueden dar algunas generales, iy fon estas. Quando en las pulabras, y concetos juntamente el alma va amando printicado el amot con humildad y renerençia de Dios, es señal quirda por alli Espiritu Santo, el qual siempre que haze algunas mercedes, las haze embueltas en esto. Quando procode de la viueza, y lumbre solamente del Entendimiento, es el el a alli lo haze todo fin aquella operacion de virrades anaque la voluntad puede naturalmente amaren el conocimiento y luz de aquellas verdades ) y despues de passada la mediracion, queda la voluntad seca, aunque no inclinada a vanidad,ni a mal, si el demonio de pueno sobre aquello no la

M 3

+HOI

tentaffe. Lo qual no acaece en las que fueron de buen espiritu, porque despues la Voluntad ordinariamente queda aficionada a Dios, è inclinada a bien, puesto que algunas vezes acaecerà quedar la Voluntaid seca, aunque la comuni. cacion aya sido de buen espiritu, ordenandolo assi Dios por algunas causas vriles para el alma. Otras vezes tambien no sentira el alma mucho las operaciones, o mouimientos de aquellas virtudes, y ferà bueno lo que tuuo; y por esso digo, que es dificultofo de conocer algunas vezes la diferencia q ay de vnas a otras por los varios cfetos que en vezes haze pero estos ya dichos son los comunes, aunque a vezes en mas, a vezes en menos abundancia. Y aun las que son del demonio algunas vezes fon dificultosas de conocer ; porque aunque es verdad, que ordinariamente dexan la vointad seca acerca del amor de Dios, y ebanimo inclinadoa vanidad, estimacion, o complacencia; toda via algunas vezes pone en el animo vna falfa humildad, y aficion feruorofa de voluntad fundada en amor propio, que a vezes es menester, que la persona sea hatto espiritual, para que lo entieda. Y esto haze el demosio para mejor encubrirse, el qual fabe muy bien hazer derramar lagrimas fobre los fentimietos que el pone, para yr poniendo en el alma las aficiones q el quiere. Pero siempre les procura mouer la Voluntad a q estimen aquellas comunicaciones interiores; y que hagan mucho caso dellas, porque se den a ellas, y ocupen el alma en lo que no es virtud, sino ocasion de perder la que hunesse. Quedemos pues con esta necessaria cautela, assi en las vnas como en las otras, para no fer engañados, ni embaraçados; q no hagamos caudal dellas, fino folo de faber endereçar la voluntad con fortaleza a Dios, obrando co perfecion su ley, y sus santos consejos, que es la sabiduria de los Santos; contentandonos con faber los miferios, y verdades co la sevillez y verdad que nos los propose la Iglefia, que esto basta para instamar mucho la voluntad, sin me-ternos en otras profundidades y curiosidades, en q por ma-rauilla falta peligro. Porque a este proposito dize S. Pablo: No conuiene faber mas de lo que conuiene faber . Y esto baste quanto a esta materia de palabras Sucessiuas.

### CAPITVLO XXX.

Que trata de las palabras interiores que formalmente se bazen al Espiritu por via sobrenatural. Auisa el dano que pueden hazer, y cautela necessaria para no ser engañado en ellas. le manda colas de mayorrago co

TL segundo genero de palabras interiores son pala-Lbras Formales, que se hazen algunas vezes al Espiritu por via sobrenatural sin medio de algun sentido, aora estãdo el Espiritu recogido, aora no. Llamolas Formales, porque formalmente siente el Espiritu se las dize tercera persona, sin poner el nada en ello. Y por esso son muy diferentes de las que acabamos de dezir; porque no solamente tienen la diferencia en que se hazen, sin que el Espiritu ponga de su parte algo en ellas, como acaece en las otras; pero, como digo, acaecenle a vezes fin estar recogido, sino muy fuera de aquello que se le dize; lo qual no es assi en las primeras Sucessiuas, porque siempre son acerca de lo que estaua considerando. Estas palabras a vezes son muy formadas, a vezes no tanto; porque muchas vezes son como concetos, en que se le dize algo, aora respondiendo, aora en otra manera hablandole al Espiritu. Estas a vezes son vna palabra, a vezes dos, o mas, a vezes Sucessiuas como las passadas, porque suelen durar enseñando, o tratando algo con el alma, y todas sin que ponga nada de suyo el Espiritu; porque son todas como quando había vna persona con otra. Como leemos auerle acaecido a Daniel, que dize hablaua el Angel en el: Et locutus est mihi Gabriel, dixitque, &c. 10 Dan.9. qual era formal, y fucessiuamente razonando en su Espiril 22. tu, y enseñandole segun alli dixo el Angel : Que auia venido a enfeñarle, so se aquello y iege de ost animamentilib y es

o Estas palabras, quando no son más que Formales, el efeto que hazen enel alma, no es mucho. Porque ordinariame. te solo son para enseñar,o dar luz en alguna cosa;y para ha zer este efero, no es menester que hagan orro mas eficaz, q el fin que ellas traen. Y este quando son de Dios, siempre le obran en el alma, porque la pone pronta y clara en aquello que se le manda,o enseña. Puesto, que algunas vezes no quitan al alma la repugnancia y dificultad, antes la suele tener mayor; lo qual haze Dios para mayor enfeñaça humildad, y bien del alma .Y esta repugnancia mas ordinariamente se la dexa, quando le manda cosas de mayoria,o cosas en que puede auer alguna excelécia para el alma, y en las cosas de humildad y baxeza le pone mas facilidad y prontitud. Y afsi leemos en el Exodo, que quando Dios mando a Moysen. Exod. 4. que fueffe a Faraon, y librafe al pueblo, tuno tanta repugnancia, que fue menester mandarfelo tres vezes, y mostrarle señales, y co todo no apronechaua, hasta que Dios le dio por compañero a Aaron que fleuasse parte de la honra. Al contrario acaece, quando las palabras y comunicaciones son del demonio, que en las cosas de mas valor pone facilidad y prontitud, y en las baxas tepugnancia. Que cierto aborrece Dios tanto el ver las almas inclinadas a mayorias, que aun quando el fe lo manda, y las pone en ellas, no quiere que tengan prontitud,y gana de mandar. Y en esta prontitud que comunmente pone Dios en estas palabras Formales al alma, son diferentes de effotras Sucessiuas que no mueuen tanto al Espiritu como estas, ni le ponen tanta protitud, por ser estas mas Formales, y en que menos de suyo se entremete el Entendimiento; aunque no quita, que algunas vezes hagan mas efero algunas Sucessignas, por la gran comunicacion que a vezes ay del diuino Espiritu con el humano, mas el modo es en mucha diferencia. En estas palabras Formales, no tiene el alma que dudar, fi las dize ella. 22 Porque bien se vè que no mayormente quando ella no eltaua en aquello que se le dixo, y si lo estaua fiente muy clara, y distintamente, que aquello viene de otra partello

14.

De todas estas palabras Formales no ha de hazer el alma mucho caso como de las orras Sucessiuas. Porque de mas de que ocupara el Espírito con lo que no es legirimo, v proximo medio para la vnio de Dios, que es la Fè, podria facilissimamente ser engañada del demonio. Porque a vezes apenas se conocera, quales sean dichas por bnen Espiritu, y quales por malo. Que como estas, como digo, no hazen mucho efero, apenas se pueden distinguyr por los efetos. Porque a vezes las del demonio ponen mas sensible esicacia en los imperfetos; que essotras de buen Espiritu en los Espirituales. No se ha de hazer luego lo que ellas dixeren, sean de bueno, o malo Espiritu. Pero no se han de dexar de manifestar al Confessor maduro, o a persona discreta y fabia, para que de dotrina, y vea lo que conviene en ello, y de su consejo se aya en ellas resignada y negativamente. Y fino fuere hallada la tal persona experta, mas vale tomando lo fultancia, y feguro que truxeren en lo demas no haziendo caso dellas no dar parte a nadie, porque facilmente encontrarà con algunas personas, que antes la destruyan el alma, que la edifiquen, Porque las almas no las ha de tratar qualquiera, pues es cofa de tanta importancia acertar, o errar en tan graue negogio. Y aduierrase mucho, en que el alma jamas de su parecer haga cosa, ni la admita de lo que aquellas palabras le dizen sin mucho acuerdo y consejo. Porque en esta materia acaecen engaños sutiles, y estraños; . . 3 103 tanto, que tengo para mi, que el alma que no fuere enemiga de tener las tales cofas, no podra dexar de fer engañada 28.70 19 en muchas dellas, en poco, o en mucho. Y porque dellos enganos y peligros y de la cautela para ellos està tratado de proposito en el Capitulo diez y siete, diez y ocho, y diez y nueue, y veynte deste libro; no me alargo mas aqui. Solo digo, que la principal dotrina, y segura para esto, es no hazer

caso dello, aunque mas parezca: sino gouernarse en todo por razon, y por lo que ya nos ha en-

colorid to the fenado la Iglefia; y nos enfe-gla a solo lores ouprou oldere morni na cada dia, cabiv anta la nol ol p

I con

CAPI-

### - La lo rozal C A PITVLO XXXI.

En que se trata de las palabras Sustanciales, que interiormente se hazen al Espiritu. Dizese la diferencia que ay dellas a las Formales, el prouecho que ay en ellas, y la resignacion y respeto que el alma de-ue tenen en ellas.

E tercero genero de palabras interiores deziamos que eran palabras Sustanciales, las quales, aunque tambien fon Formales, por quanto muy formalmente se imprimen en el alma; difieren empero en que la palabra Sustancial ha. ze efeto viuo y sustancial en el alma; y la solamente Formal no affi. De manera, que aunque es verdad, que roda palabra Sustancial es Formal; no por esso toda palabra Formal es Suftancial, fino folamente aquella que, como arriba diximos, imprime verdaderamente en el alma aquello q ella finifica. Tal como si nuestro Señor dixesse formalmete al alma: Sed buena, luego fustancialmente seria buena; o si la dixesse: Amame, luego tedria, y sentiria en si sustacia de amor, esto es, verdadero amor de Dios. O si teniendo mucho temor, la dixesse: No temas, luego sentiria gran fortaleza,y tranquilidad. Porque el dicho de Dios y su palabra, como dize el Sabio, es lleno de potestad : Et sermo illius potestato plenus eft, y affi haze sustancialmete en el alma aquello que Pf.67.35 le dize. Porque esto es lo quiso dezir David en aquellas palabras: Ecce dabit voci fue vocem virtutis. El Señor darà a fu voz voz de virtud. Y affi lo hizo con Abrahan, quando le Gen. 17.1 dixo: Ambula coram me, & esto perfectus. Anda en mi presencia, y sè perfeto, y luego fue perfeto, y anduuo siempre acatando a Dios. Y este es el poder de su palabra en el Euangelio, con que fanana los enfermos, y refucitava los muertos solamente con dezirlo. Y a este talle haze Locuciones Sultanciales a algunas almas, y fon de tanto momero y precio, q le son al alma vida, y virtud, y bien incomparable; porque

tal vez la haze mas bien vna palabra destas, quanto el alma ha hecho toda su vida. Acerca destas palabras; ni tiene el alma q hazer, ni q querer por entonces de suyo, sino ayasse con relignacion y humildad en ellas, dando su libre cosentimiento a Dios. Ni tiene que desechar, ni q temer. No tiene o trabajar en obrar lo que ellas dizen. Porque con estas palabras Suftanciales lo obra Dios en ella, y con ella : lo qual es diferente en las Formales y Sucessiuas. No tiene que desechar, porq el efero dellas queda sustanciado en el alma, y lleno de bie de Dios;al qual como le recibe passinamete, su accion es menos en todo. Ni tiene que temer algu engaño; porque ni el Entendimiento, ni el demonio pueden entremeterfe en cho, mi efte maligno llegarà a hazer passiuame. te efeto sustăcial en ninguna alma; de manera que la imprima el efeto y habito de su palabra; aunque en las que estuuiessen dadas a el por pacto voluntario, morando en ellas como Señor, podria por sugestió mouerlas a efetos de grã malicia. Porque como rales almas estaria ya vnidas en nequicia voluntaria, podria facilmente el demonio mouerlasa ellos. Porque por experiencia vemos, que aun a lasalmas buenas en muchas colas las haze harra fuerça por lugestion, poniendolas grande eficacia en ellas que si fuessen malas, las podria mouer con mas fuerça. Mas los efetos verissimiles a estos buenos no los puede imprimir; porque no ay comparacion de palabras a las de Dios, rodas son como si no fuessen, puestas con ellas, ni su efero es nada en comparacion del dellas. Que por esfo dixo Dios por Ieremias: Quid paleis ad triticum Nanquid non verba mea sunt quasi ignis, & quasi malleus conterens petram? Que tienen que ver las pajas con el trigo? Por ventura mis palabras no fon como el fuego, y como martillo que quebranta las piedras? Y affiestas palabras Sustanciales siruen mucho para la vnion del alma con Dios: y quanto mas interiores mas Sustancia- 1. Reg. 3. les son, y mas aprouechan. Dichosa el alma a quien Dios la 10. hablate : Loquere Domine, quia audit seruus tuus. Habla Senor, que tu feruo oye. Dangla salos na al nouso y abas

mucho

Ier.2.29

CAP L.

# ral vez la LIXXXX O L V T I Q A. D nanto el al-

En que se trata de las Aprehensiones que recibe el Entendimiento de los Sentimientos interiores, que sobrenaturalmente se hazen al alma. Dize la causa dellos, y en que manera se ha de aver el alma, para no im-

pedir el camino de la vnion de Dios en ellas

Signesse a partir del quarto y vitimo genero de Apre-Sacosiones intelectuales, que deziamos podian caer en el Entendimiento de parte de los Sentimientos espirituales, que muchas yezes sobrenaturalmente se hazen al alma del espiritual; los quales contamos entre las Aprehensiones

como Señar, podria por lagostratiminama deb carnificia

- Eftos Sentimientos espirituales diffintos pueden fer en dos mancras. La primera son Sentimientos en el afecto de la Voluntad, la segunda son Sentimientos, que aunque son tambien en la Voluntad, por ser intentissimos, subidissimos, profundissimos, y secretissimos, no parece que tocanen ella, fino que se obran en la sustancia del alma. Los vnos y los otros fon de muchas maneras, Los primeros quando fonde Dos fon muy subidos. Mas los segundos son altissimos, y de gran bien y prouecho. Los quales ni el alma ini quien la trata pueden fiber, ni entender la causa de donde proceden, vigorque obras Dios las haga estas mercedes;por que no dependen de obras que el alma haga, ni de confideraciones que tenga, aunque estas cosas son buenas disposiciones para ellas, dato Dios a quien quiere, y por la que el quiere. Porque acarecra, que una perfona fe aura exercitadoen muchas obras, y no le daca eftos toqués, y otra en mu ches menossy le losidata fubidiffimos, y eu mucha abundacia, paffi noes menefter, que el alma effe actualmente empleada y ocupada en cosas esparituales (aunque estarlo es mucho

1. Reg. 3-

Ier.2.29

mucho mejor para tenerlos) para que Dios de los toques donde el alma tiene los dichos Sentimientos; porque las mas vezes està harto descuydada dellos. Destos toques vnos son distintos, y que passan presto, otros no son tan dis. tintos, y que duran mas, bouq et in ¿le uran e agoll om eup

Eftos Sentimientos, en quanto son Sentimientos de la manera que aqui hablamos solamente no pertenecen al Entendimiento fino a la Voluntad; y affino trato aqui de proposito dollos, hasta que tratemos de la Noche y Purgacion de la Voluntad en sus aficiones, que serà en el libro tercero. Pero porque muchas, y las mas vezes dellos reduda en el Entendimiento mas espressa, y percetible Aprehefion, Noticia, è inteligencia; conuiene hazer aqui mencion dello folo para este fin. Por tanto es de saber, que de todos estos Sentimientos, aora sean los toques de Dios que los eaufan repentinos, aora fean durables y fucessiuos; muchas vezes como digo, tedunda en el Entendimiento Aprehension de Noticia, o inteligencia; lo qual suele ser vn subidissimo sentir de Dios, y sabrosissimo en el Entendimiento, al qual no se puede poner nombre tampoco, como al fentimiento de donde redunda. Y estas Noticias a vezes son en vna manera, a vezes en otra ; a vezes mas fubidas y claras, a vezes menos, y menos claras, fegun lo fon tambien los toques que Dios haze, que causan los sentimientos de dode ellas proceden, y segun la propriedad dellos.

Para cautela y encaminar al Entendimieto por estas Noticias en Fè a la voion con Dios, no es menester gastar aqui muchas palabras. Porque como quiera que los lentimientos que auemos dicho, se hagan passinamente en el alma, sin que ella haga algo de su parte eseriuamente para recebirlos; assi tambien las Noticias dellos se reciben passivamente en el Entendimiento, que llaman los Filosofos passible, sin que el haga nada como de suyo. De donde para no errar en ello,ni impedir el prouecho dellos, el tampoco ha de hazer nada en ellos, sino auerse passiuamente, inclinado al libre consentimiento y agradecimiento la Voluntad, sin

entremeter su capacidad natural. Porque como auemos dicho, que acaece en las palabras Sucessiuras; facilissimamenre co su actividad turbarà, y desharà aquellas Noricias delicadas, que son vna sabrofa înteligencia sobrenatural, a que no llega el natural, ni la puede comprehender haziendo, fino recibiendo. Y affi no hade procurarlas , porque el Entendimiento no vaya de suyo formando otras, ni el demonio en aquel tiempo tenga entrada con otras varias y fallas Lo qual puede el muy bien hazer en el alma, quando se da a estas Noticias por medio de los dichos sentimientos, aprouechandose de los sentidos corporales. Ayase tefignada, humilde, y paffinamente en ellas; que pues paffinamente las recibe de Dios, et se las com unicara, quando el fuere seruido, viendola humride, y desapropriada. Y desta manera no impedira en si el prouecho que estas Noticias hazen para la diuina vnion que es grande, porque todos estos son toques de vnion, la qual passinamente se haze en el fam de Noucia, ounteligencia, lo qual fuele fer vn fulamla

Toda la dotrina que en este libro se ha dicho de total abstracion y de contemplacion passina, dexandose lleuar de Dios con oluido de todas las cosas criadas, y desnudez de imagines y figuras, deteniendose con senzilla vista en la suma verdad;no solo se entiende para aquel acto de perfetisfima contemplacion, envo lenantado y del todo fobrenatural sossiego impiden aun las hijas de Ierusalen, que son buenos discursos y meditaciones, sien aquel mismo tiempo se quisiessen tener: sino tambien para todo el tiempo que nueftro Señor comunica la senzilla, general, y amorosa aduertencia ya dicha, o el alma ayudada de la gracia se pone en ella. Porque entonces siempre ha de procurar, estarse con soffiego de Entendimiento, sin entremeter otras formas, figuras,o Noticias particulares, sino fuere muy de passo, y no muy procuradas, sino con fuanidad de amor para encenderse mas. Pero fuera deste tiempo en todos sus exercicios, actos, y obras se ha de valer de las memorias, y meditaciones buenas, de la manera que fintiere mayor deuocion y pro: -01100

prouecho, particularissimamete de la Vida, Pussion, y Muer te de nuestro Señor Iesu Christo, para conformar sus accio-

nes, exercicios, y vida con la suya.

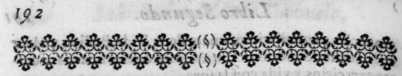
Esto baste para concluye en las Aprehensiones sobrenaturales del Entendimiento, quanto toca a encaminar por ellas al Entendimiento en Fè a la vnion diuina. Y entiendo balla lo dicho acerca dellas, porque qualquiera cola que al alma acaezca acerca del Entendimiento, se hallarà la dotrina y cautela para ella en las diuisiones ya dichas. Y aunque parezca tan diferente, que en ninguna dellas se comprehenda (aunque entiendo no aurà alguna inteligencia, que no se pueda reduzir a alguna de las quatro maneras de Noticias distintas) puedese sacar dotrina y cantela para ella de lo que està dicho en otras semejantes de las quatro. Y con esto passarèmos al tercero libro, donde con el fauor diuino, se tratarà de la Purgacion espiritual interior de la Voluntad acerca de sus aficiones interiores, que aqui llamamos Noche actina. Ruego pues al discreto Letor, que con animo beneuolo, y llano lea estas cosas: porque quando este falta en qualquiera dotrina por subida y acabada que sea, ni se saca el prouccho que tiene, ni se tiene della la es-

timacion que merece; quanto mas deste mi es-

feguotla avumaba le pueda el alma vuit con Di (\*, \*\*) medio de la pueza de fer

tella aora hazer lo mefino acerca de las





# LIBRO TERCERO

## EN QVE SE TRATA DE LA Purgacion, y Noche activa de la suls

que parezea rabantad y Voluntada de las fecem-que parezea rabantad y Voluntada fecem-prehenda (aunque entiendo no aura alguna inteligencia,

Dase dotrina, como se ha de auer el alma acerca de los actos destas dos Potencias, para venir a vnirse con Dios.

# luntad acerca de sus aficiones interiores, que aqui sama mos Noc. O. CT. N. E. P. M. a Vis Brog. A. A. que con



animo beneuolo, y llano lea effas cofas: porque quando ef-NSTRVYDA ya la primera Poteni cia del alma que es el Entendimieto por 2) todas sus Aprehensiones en la primera virtud Teologica, que es la Fè, para que segun esta Potecia se pueda el alma voir con Dios, por medio de la pureza de Fè: resta aora hazer lo mesmo acerca de las

otras dos Potencias del alma, que son Memoria y Volútad; purificandolas tambien acerca de sus actos, para que segun estas dos Potencias el alma se venga a vnir co Dios en perfeta Esperança y Caridad. Lo qual se harà breuemente en este tercero libro:porque auiendo concluydo con el Entedimiento, que es el recetaculo de todos los objetos que passan a essas Potencias (en lo qual està andado mucho camino para los demas) no es necessario alargarnos tanto acerca destas Potencias; porque de ordinario, si el espiritual instruyere bien al Entendimiento en Fè, segun la dotrina que LIBRO

que se le ha dado, tambien ha de instruyr de camino a las otras dos Potencias en las otras dos virtudes, pues las operaciones de las vnas dependen de las otras, Pero por quara cumplir con el estilo que se lleua; y para que mejor se entienda, es necessario, hablar en la propria y determinada ma teria, autemos aqui de tratar de los actos de cada Potecia, y primero de los de la Memoria, haziedo dellos aqui la distincion que basta para nuestro proposito. La qual podremos sacar de la distincion de sus objetos, que son tres, Naturales, y Sobrenaturales, Imaginarios, y Espirituales; segu los quales tambien son en tres maneras las Noticias de la Memoria, Naturales, y Sobrenaturales, Imaginarias, y Efpirituales. De las quales mediante el diuino fauor yremos aqui tratando, començando de las Noticias naturales, que fon de objetos mas exteriores. Y luego se tratarà de las aficiones de la Voluntad, con que se concluyrà este libro tercero de la Noche actina espiritual.

### CAPITVLO I.

En que se trata de las Aprehensiones naturales de la Memoria, y se dize, como se ha de vaziar, para que el alma se pueda vnir con Dios segun esta Potencia.

Al proposito que vamos hablando. Porque sino podranle nacer muchas dudas acerca de lo que suemos dicho del entendimiento, y diremos de la Memoria, y despues auemos de dezir de la Voluntad. Porque viendo como aniquilamos las Potencias acerca de sus operaciones; quiçà le parecerà, que antes destruymos el camino del exercicio Espiritual que le edificamos, lo qual seria verdad, si quisiessemos aqui instruyr no mas que principiantes, a los qua-

les conviene disponerse por essas Aprehensiones discursiuas y aprehensibles. Pero porque aqui vamos dando dotrina para passar adelante en contemplacion a vnion de Diosi para lo qual todos essos medios y exercicios sensitiuos de Potencias han de quedar atras, y en silencio para que Dios de suyo obre en el alma la diuina vnion; coniene yr por es. te eftilo desembaraçando y vaziando, y haziedo negar a las Potencias su juridicion natural y operaciones, para que se de lugar a que sean infundidas, è ilustradas de lo sobrenatural; pues su capacidad no puede llegar a negocio tanal. to, antes estoruar sino se pierde de vista. Y assi siendo verdad como lo es,que a Dios el alma antes le ha de yr conociendo por lo que no es, que por lo que es; de necessidad para yr a el, ha de yr negando, y no admitiendo hasta lo vltimo que puede negar de sus Aprehesiones, assi naturales como sobrenaturales. Por lo qual assi lo haremos aora en la Me. moria, sacadola de sus quicios, y limites naturales, y subie. dola sobre si, esto es, sobre toda noticia distinta, y possession aprehensible en suma esperaça de Dios incomprehensible.

Començando pues por las noticias naturales, digo, que noticias naturales en la Memoria son todas aquellas que puede formar de los objetos de los cinco Sentidos corporales, que son, Oyr, Ver, Oler, Gustar, y Tocar, y todas las q a este talle ella pudiere fabricar, y formar. De todas estas noticias y formas, se ha de desnudar y vaziar, y procurat perder la Aprehension dellas, de manera, que en ella no dexen impressa noticia, quedandose lo mas que pudiere desnuda, como fino huniesse passado por ella, oluidada y suspedida de todo. Y no puede ser menos, sino que acerca de todas las formas se aniquile la Memoria, si se ha de vnir con Dios Porq esto no puede ser, sino se desune toralmente de todas las formas que no son Dios; pues Dios no cae debaxo de forma; ni noticia alguna distinta, como lo auemos dicho en la Noche del Entendimiento. Y pues ninguno puede set

Matt. 6. uir a dos señores, como enseña nuestro Redentor: Nemo potest duobus Dominis servire, no puede la Memoria estar con 24.

perfe,

olni-

N 2

perfecion vnida juntamenta en Dios, y en las formas, y noti cias diflintas. Y como Dios no tiene forma, ni imagen q pue da ser comprehendida de la Memoria, de aqui es, q quando està vnida con Dios (como por experiencia se vè cada dia) se queda como sin forma, y sin sigura perdida la imaginacion, y embeuida la Memoria en vn sumo bien en grade oluido sin acuerdo de nada. Por q aquella diuina vnion la vazia la fantasia, y parece que la barre de todas las formas y noticias, y la sube a lo sobrenatural, q ha menester hazerse gra fuerça para acordarse de algo. Y de tal manera es a vezes este oluido de la Memoria, y suspension de la imaginacion,por estar la Memoria vnida con Dios, que se passa mu cho tiempo sin sentirlo, ni saber, que se hizo aquel tiempo; y como està entonces suspesa la imaginativa, aunque la hagan cosas que causen dolor no lo siente, porque sin imaginacion no ay sentimiento ni por pensamiento, porque no le ay.Y para que Dios venga a hazer esta perfeta vnion, conuiene al alma desunir la Memoria, como auemos dicho, de todas noticias aprehensibles, y estas suspensiones, es de notar, que ya en los perfetos no las ay assi, por quanto ay ya parfera vnion, y ellas son de principio de vuion.

Dirasme por ventura: Que bueno parece esto. Pero de aqui se sigue la destruycion del vso natural, y curso de las Potencias, y que quede el hombre como bestia oluidado, y aun peor sin discurrir, ni acordarse de las necessidades y ope raciones naturales; Dios no destruye la naturaleza, antes la perficiona; y de aqui necessariamente se sigue su destruycion, pues se oluida de lo moral, y racional para obrarlo, y de lo natural para exercitarlo; por que nada desto se acuerda; pues no atiede a las noticias y formas, que son el medio de la reminiscencia. A lo qual respondo, que quato mas va vniendose la Memoria con Dios, mas va perdiendo las noticias distintas, hasta perderlas, esto es, oluidarlas del todo, que es quando en perfecion llega al estado, o ser de vnion, y assi al principio, quando esto se va haziendo, no puede dexar de traer grade oluido acerca de las cosas, pues se le van

oluidando las formas y noticias, y assi anda con gran descuydo de si misma en lo exterior, no acordadose de comer ni de beuer; ni si hizo, o no hizo; si vio, o no vio; si dixeron, o no dixeron por el absorbimiento de la Memoria en Dios: pero ya que llega a tener habito de vnion, que es vn fumo bien, no tiene esfos oluidos en esfa manera en lo que es razo moral y natural; antes en las operaciones conuenientes y necessarias tiene mucha mayor perfecion, aunque estas las obra ya por formas y noticias de la Memoria, particularme te excitadas de Dios; porque como digo, en aviendo habito de vnion, que es ya estado sobrenatural, desfallece la Memoria, y las demas Potencias en sus naturales operaciones. y passan de su termino natural al de Dios, que es sobrenatural.Y assi estando la Memoria transformada en Dios, no se le imprimen formas, ni noticias permanêtes; por lo qual las operaciones de la Memoria, y de las demas Pontécias en este estado son como dininas, porque posseyendo ya Dios las Potencias como entero Señor dellas por la trasformacion dellas en fi,el mesmo es el q las muene y manda diuinamente, segun su divino Espiritu y volutad: que como dize el Apostol S. Pablo: El que se vne con Dios, vn espirituse haze con elsy de aqui es, que las operaciones del alma vnida son del Espiritu diuino, y son diuinas. Por dode las obras. de las tales almas, folo son como las que convienen, y son razonables, y no las que no couienen; porque el Espiritu de Dios las haze saber lo que han de saber, è ignorar lo que conuiene ignorar, y acordarse de lo que se han de acordar, y oluidar lo que es de oluidar, y las haze amar lo que han de amar, y no amar lo que no es en Dios. Y assi de ordinario los primeros mouimientos de las Potēcias destas almas son como diuinos, y no ay que marauillar que lo sean, pues estan transformadas en ser diuino.

Destas operaciones traerè algunos exemplos, y sca este vno. Pide vna persona a otra, que està en este estado, que la encomiende a Dios; esta persona no se acordarà de hazerlo por alguna forma, ni noticia que se le quede en la me moria.

1.Cor. 6. MUM. 17.

moria, de lo que aquella persona le pidio; y si conuiene en-comendarla a Dios, que serà, queriendo Dios recebir oracion por la tal persona, la mouera la voluntad, dandole gana que lo haga; y fino quiere Dios aquella oració, aunque fe haga fuerça a orar por ella,no lo harà, ni tendra gana: y a vezes se la pondra Dios, para que ruegue por otros, que nunca conociò, ni oyò, y es porque Dios co particularidad muene las Potencias destas almas, como he dicho, para aquellas obras que connienen, segun la voluntad y ordenacion de Dios, y affi las obras y ruegos destas almas siempre tienen efeto.

Tales eran las de la gloriofa Madre de Dios; la qual estado desde el principio leuantada a este alto estado, nunca tuuo en su alma impressa forma de alguna criatura que la diuirtiesse de Dios, ni por ella se mouio, porque siempre su

mocion fue del Espiritu Santo.

Otro exemplo. Ha de acudir a tal tiempo a cierto negocio necessario, no se acordarà por forma ninguna, sino o sin saber como se le assentarà en el alma, por la excitació arriba dicha de la Memoria, quando y como conuiene acudir a aquello fin q ava falta. Y no folo en estas cosas les da luz el Espiritu Santo, sino en muchas que suceden, y sucederan, y casos muchos, aunque sean ausentes, no sabiedo ellos como lo saben. Pero esto les viene de parte de la Sabiduria diuina, que por quanto estas almas se exercitan en no saber, ni aprehender nada con las Potencias, de lo q les puede impedir, lo vienen generalmente, como dezimos en el Monte, a hazer todo, segun aquello que dize el Sabio: El artifi Sap. 7. n. ce de todo que es la Sabiduria me lo enseño todo.

Dirasme por ventura, que el alma no podra vaziar, y prinar tanto la Memoria de las formas y fantalias, que pueda llegar a vn estado tan alto, porque ay dos dificultades, que son sobre las fuerças y habilidad humana, que son despedir lo natural, y tocar, y vnirse a lo sobrenatural, que es mucho mas dificulto(o:y por hablar la verdad, con natural habilidad solamete es impossible? Digo que es verdad, que

Dios

Dios la ha de poner en este estado sobrenatural; mas que ella, quanto es en si, se ha de yr disponiendo; lo qual pur de hazer con el ayuda que Dios va dando. Y assi quando ella va entrando en esta negacion, y vazio de sormas, la va Dios poniendo en la possession de la vnion; y esto va Dios obrado en ella passiuamente, como si Dios quiere, diremos en la Noche passiua del alma, y assi quando Dios suere seruido, segun el modo de su disposicion, la acabara de dar el habito de la vnion perfeta. Y los diuinos esetos que haze en el alma, quando lo es, assi de parte del Entendimiento como de la Memoria, y Voluntad, no los dezimos en esta Noche y purgacion actiua, porque solo con esta no se acaba de hazer la diuina vnion. Pero diremoslos en la passiua, median-

te la qual se haze la junta del alma con Dios.

En cîta purgacion de la Memoria solo digo aqui el modo necessario, para que actinamente, quanto es de su parte, se ponga en esta Noche y purgacion. Y es, que de ordinario el Espiritual tenga esta cautela en todas las cosas que viere, oyere, oliere, guttare, o rocare, no hazer particular archivo ni presa,o detenimiento dellas en la Memoria, dexandola, passar, y quedadose en santo oluido sin reflexió sobre ellas, fino fuere quando para algun buen discurso, o meditacion fucre necessario. Y este estudio de oluidar y dexar Noticias y figuras, nunca se entiende de Christo y su humanidad. Que aunque alguna vez en lo subido de la Contemplació, y vista senzilla de divinidad no se acuerde el alma desta santissima humanidad, porque Dios leuantò el Espiritu de su mano a este como confuso, y muy sobrenatural conocimiento, pero hazer estudio de oluidarla, en ninguna manera conuiene; pues su vista y meditacion amorosa ayudarà a todo lo bueno, y por ella se subira mas facilmente a lo muy leuantado de vnion. Y claro està, que auque otras cosas vifibles, y corporales se ayan de oluidar y estorue, no ha de entrar en este numero el que se hizo hombre por nuestro remedio, el que es verdad, puerta, camino, y guia para los bie nes todos. Ello supuesto, en lo demas procure vna total abftracion

tracion y oluido, de manera, que quanto fuere possible, no le quede en la Memoria alguna noticia, ni figura de cosas criadas, como si en el mundo no fuessen, dexado la Memoria libre, y desembaraçada para Dios, y como perdida en san to oluido. Y finacieren aqui las dudas y objeciones q artiba en lo del Entendimiento, conviene a saber, quo se haze nada, y que se pierde tiempo, y que se priua de los bienes espitituales, que el alma puede recebir por via de la Memoria, ya fe ha dicho aqui mucho para fu folucion, y alli tam -. bien respondido a sodo, y por esso no ay para q detenernos aqui. Solo conuiene aduertir, que aunque en algun tiempo no se sienta el prouecho desta suspension de Noticias y formas, no por esso se ha de cansar el Espiritual, que no dexarà Dios de acudir a su tiempo, y por vo bientan grande mucho conuiene paffar, y fufrir con paciencia y esperança.

Y aunque es verdad, que apenas se hallara alma que en todo y por todo tiempo sea mouida de Dios, teniendo tan continua vnion, que sean sus Poteneias siempre mouidas diuinamente, toda via ay almas, que muy ordinariamente son mouidas de Dios en sus operaciones, y ellas no son las que se mueuen en el sentido que dize san Pablo: Que los hijos de Dios, que son estos transformados y vnidos en el: Spiritu Dei aguntur, son mouidos del Espiritu de Dios, esto Rom. 3. es, a diuinas obras en sus Porencias.Y no es marauilla, que 14. las operaciones sean diuinas, pues que la vnion del alma es dinina. ed madente au p. V. ou anna lab com al abanq.ol

de representation de la Partir V L O II. as per ecdami En que se dizen tres maneras de daños que recibe el alma, no escureciendose acerca de las Noticias y discursos de la Memoria. Dizese aqui el primero.

A Tres danos è inconuenientes està sujeto el Espiri-Atual, si toda via quiere vsar de las Noticias naturales N 4

de la Memoria para yr a Dios, o para otra cosa; los dos positiuos, y el vno prinatino. El primero es de parte de las cosas del mundo. El segundo de parte del demonio. El ter-cero y prinatino es el impedimento y estorno que hazen para la dinina vnion.

El primero, que es de parte de las cosas del mundo, es estar sujeto a muchas maneras de daños por medio de las Noticias y discuesos, assi como falledades, imperfeciones. apetitos, juyzios, perdimiento de tiempo, y otras muchas cofas, que crian en el alma muchas impurezas. Y que de necessidad aya de caer en muchas falsedades, dando lugara las Noticias y discursos, està claro, pues muchas vezes le ha de parecer lo verdadero falfo, y lo cierto dudofo, y al contrario; pues apenas podemos de rayz conocer vna verdad. De todas las quales se libra, si escurece la Memoria en todo

discurso y Noticia.

Imperfeciones halla a cada paffo la Memoria en lo que oyò, viò, oliò, tocò, y gustò, en lo qual se le ha de pegar alguna aficion, aora de dolor, aora de temor, aora de odio, de vana esperança, vano gozo, o vanagloria, q rodas estas por lo menos fon imperfeciones, y a vezes conocidos pecados veniales, cosas rodas que estornan la perfeta pureza y simplicissima vnion con Dios. Y que se le engendren apetitos, tambien se vè claro, pues de las dichas Novicias y discursos naturalmere nacen, y solo querer tener la Nôticia y discurso, puede ser cebo del apetito. Y que tambien ha de tener muchos toques de juyzios; bien se ve, pues no puede dexar de tropeçar con la Memoria en males y bienes agenos, en q a vezes parece lo malo bueno, y lo bueno malo. De todos los quales daños, yo creo no aurà quien se libre, sino es cegando y escureciendo la Memoria de todas las cosas.

Y si me dixeres, que bien podra el hombre vencer todas estas cosas quando le vinieren. Digo, que del todo pura. mente es impossible, si haze caso de Noticias, porque en ellas se ingieren mil impertinencias, y algunas tan sutiles y delgadas, que fin entenderlo el alma fe le pegan de fuyo,

affi

assi como la pez al que la toca, y que mejor se vence todo de vna vez, negando la Memoria en todo. Diras tambien, q se priva el alma de muchos buenos pensamientos, y consideraciones de Dios que la aprouechan mucho, para q Dios la haga mercedes. Digo, que lo que fuere puramente Dios, y ayudare aquella Noticia confula, vniuersal, pura, y senzilla, que esto no se dexe, sino lo que detuuiere en image, forma, figura,o semejança de criatura. Y hablando desta purgació, para que Dios las haga, mas aprouecha la pureza del alma, que consiste en que no se le pegue ninguna aficion de criatura, ni de temporalidad, ni de aduettencia eficaz dello: de lo qual entiendo, no se dexarà de pegar mucho por la im. perfecion que de suyo tienen las Potencias en sus operaciones. Por lo qual mejor es aprender a poner las Potencias en filencio y acallando para que hable Dios. Porque, como anemos dicho, para este estado las operaciones naturales se han de perder de vista; lo qual se haze, quando como dize el Profeta: Ducam eam in solitudinem, & loquar ad cor eius. Ose. 2.14 Venga el alma segun estas sus Potencias à soledad, y le hable Dios al coraçon.

Y si toda via replicares, diziedo, que no tendra bien ninguno el alma, sino considera y repara la Memoria en Dios, y que se le yran entrando muchas distraciones y floxedades. Digote, que es impossible, que si la Memoria se recoge acerca de lo de acà, y lo de allà juntamente, que se le entre males, ni distraciones, ni otras impertinencias, ni vicios (las quales cosas siempre entran por vagueacion de la Memoria) porque no ay por donde, ni adonde entren. Esto fuera si cerrada la puerta a las consideraciones y discursos de las cosas de arriba, la abrieramos para las de abaxo; pero aqui a todas las cosas que pueden desayudar a esta vinon, y de donde puede venir la distracion la cerramos, haziendo a la Memoria que quede callada y muda, y folo el oydo del Efpiritu en silencio, diziendo con el Proseta: Loquere Domine 1 Reg. 3. quia audit jeruus tuus. Habla Senor, que tu sieruo oye. Tal 10. dixo el Esposo en los Cantares, que auia de ser su Esposa,

dizien-

Ca.4.12. diziendo: Soror mea Sponsa hortus conclusus, fons signatus, Mi hermana es huerto cerrado, y fuente fellada, es a faber, Ioan. 20. a todas las cosas que en el pueden entrat: Cum ergo effet die illa una Sabbatorum, & fores effent claufe, &c venit IESVS. 20. of fletit in medio, or dixit : Pax vobis. Effect pues cerrado fin cuydado y pena, que el que entro a fus Diciputos corporalmete cerradas las puertas, y les dio la paz fin ellos faber. ni pensar que aquello podia ser;entrarà espiritualmente en el alma, sin que ella sepa, ni obre el como, teniendo e la las puertas de las Potencias, Memoria, Entendimiento, y Voluntad cerradas a todas las Aprehensiones, y se las ilenarà de paz, declinando sobre ella, como dize por el Profeta; Isai. 48. V tinam attendentes mandata mea, facta fuisset sicut sumen pax tua. Vn rio de paz, en que la quitarà todos los recelos y 18. lospechas, rurbaciones y tinieblas, que la hazian temer, que estaua, o que yua perdida. No pierda cuydado de orar, y espere en desnudez y vazio que no tardarà su bien.

# CAPITVLO III.

Que trata del segundo daño que puede venir al alma de parte del demonio por via de las Aprebensiones naturales de la Memoria.

L segundo daño Positiuo que al alma puede venir por medio de las Noticias de la Memoria, es de parte del demonio, el qual tiene gran mano en el alma por este medio. Porque puede añadir formas, y por medio dellas ascetar el alma con soberuia, auaricia, embidia, yra, &c. y poner odio injusto, amor vano, y engañar de muchas maneras. Y allende desto suele el fixar las cosas, y assentar las en la fantassa, demanera que las que son falsas parezcan verdaderas, y las verdaderas falsas. Y sinalmente todos los mas engaños que haze el demonio y males al alma, entran por las Noti-

Noticias y formas de la Memoria. La qual fi le escurece en todas ellas, y se aniquila en oluido, cierra totalmente la puerta a este daño del demonio, y se libra de todas estas co fas, que es grande bien. Porque el demonio no puede nada en el alma, fino es mediante las operaciones de las Potencias dellas, principalmente por medio de las formas, y especies:porque dellas dependen casi todas las demas operaciones de las demas Potencias. De donde si la Memoria se aniquila en ellas, el demonio no puede nada, porque nada ha-Ila de donde asir, y sin nada, nada puede. Yo quisiera, que los Espirituales acabassen bien de echar de ver, quantos daños les hazen, los demonios en las almas por medio de la Memoria, quando fe dan a víar della; quantas triftezas, y afiiciones, y gozos vanos los hazen tener affi acerca de lo que piensan en Dios, como de las cosas del mundo; y quantas impurezas les dexan arraygadas en el Espiritu, haziendolos tambien grandemente distraer del sumo recogimiento, que consiste en poner toda el alma, segun sus Potencias en solo el bien incomprehensible, y quitarla de todas las cosas apre hensibles. Lo qual (aunque no se siguiera tanto bien deste vazio, como esponerse en Dios) por solo ser causa de librarse de muchas penas, afficiones, y tristezas, allende de las imperfeciones, y pecados de que se libra.

### CAPITVLO IIII.

Del tercero daño que se le sigue al alma por via de las noticias distintas naturales de la

Memoria.

EL tercero daño que se le sigue al alma, por via de las Aprehensiones naturales de la Memoria, es priuativo. Porque la pueden impedir el bien moral, y priuar del Espiritual. Y para dezir primero como estas Aprehensiones impiden al alma el bien moral, es de saber, que el bien moral consiste

consiste en la rienda de las passiones, y freno de los apetitos desordenados; de lo qual se sigue en el alma tranquilidad, paz, y sossiego que toca en el bien moral. Esta rienda y fre. no no la puede tener deueras el alma, no oluidando y apar tando de si las cosas, de donde nacen las aficiones, y nunca le nacen al alma turbaciones, sino es de las Aprehensiones de la Memoria. Porq oluidadas todas las cosas, no ay quien perturbe la paz, ni quien mueua los apetitos: pues, como dizen, lo que el ojo no vè, el coraçon no lo destea. Y desto cada momento sacamos experiencia; pues vemos, que cada vez que el alma se pone a pensar alguna cosa, queda mouida, y alterada en poco, o en mucho acerca de aquella cosa segun que es la Aprehension, si pesada y molesta saca trifte. za, o odio; si agradable saca gozo y desseo. De donde por fuerça ha de salir despues turbacion en la muda ça de aque. lla Aprehension, yassi aora tiene gozos, aora tristezas, aora odio, aora amor, y no puede perseuerar siempre de vna ma. nera (que es el efeto de la tranquilidad moral) sino es quã. do procura oluidar todas las cosas. Luego claro està, que las noticias impiden mucho en el alma el bien de las virtudes morales. Alegan Cariff and in

Y que tambien la Memoria embaraçada impida el bien mistico, o Espiritual, claramente se prueua por lo dicho. Porque el alma alterada, que no tiene fundamento de bien moral, no es capaz, en quanto tal, del Espiritual, el qual no se imprime sino en el alma moderada, y puesta en paz. Y allende desso, si el alma haze presa, y caso de las aprehensiones de la Memoria; como quiera que no pueda aduertic mas que a vna cosa, si se emplea en cosas aprehensibles, como son las noticias de la Memoria, no espossible que estè libre para lo incomprehensible que es Dios. Porque como està dicho, para que el alma vaya a Dios, antes ha de yr no comprehandiendo, que comprehendiendo; hase de trocar lo comutable, y comprehensible por lo inco-

mutable, è incomprehensiole. -I q A D

## CAPITVLO V.

De los prouechos que se siguen al alma en el oluido, y vazio de todos los pensamientos y noticias que acerca de la Memoria naturalmente puede tener.

OR Los daños que auemos dicho que al alma tocan por las aprehensiones de la Memoria, podemos tambie colegir los prouechos a ellos contrarios que se le figue del oluido y vazio dellas. Pues segun dizen los Naturales, la misma dotrina que sirue para el vn contrario, sirue tambié para el otro. Porque quanto a lo primero goza de tranquilidad y paz de animo, pues carece de la turbación y alteracion que nacen de los pensamientos y noticias de la Memoria, y por el configuiente de pureza de conciencia, y alma que es mas. Y en esto tiene gran disposicion para la Sabiduria humana y diuina, y virtudes.

Quanto a lo segundo, librase de muchas sugestiones, tentaciones y monimientos del demonio, que el por medio de los pensamientos y noticias ingiere en el alma, y la haze caer por lo menos en muchas impurezas, y como auemos dicho, en pecados, segun dize Dauid: Cogitauerunt, & locuti Pf. 72.8. funt nequitiam. Pensaron y hallaron maldad. Y affi quitados los peníamientos de enmedio, no tiene el demonio con que

batir al Espiritu.

alieremel animo que ellana en la venin Quanto a lo tercero tiene en siel alma, mediante este oluido y recogimiento de todas las cosas, disposicion para ser monida del Espiritu Santo, y enseñada por el, el qual, como dize el Sabio: Aufert se à cogitationibus, que sunt sine in Sap. 1.5. tellectu. Se aparta de los pensamientos, que son fuera de razon. Pero aunque otro prouecho no se siguiesse al hombre mayor que las penas, y turbaciones de que se libra por este oluido, y vazio de la Memoria, era grande ganancia y bien

para el. Pues que las penas y turbaciones que de las cosas casos aduersos en el alma se crian, de nada situen para la binança de los mismos casos; antes de ordinario no solo a e tos, sino a la misma alma dañan. Por lo qual dixo Dauid.

Ps. 38.7. Veruntamen in imagine pertransit omnis homo, sed es frustra conturbatur. De verdad vanamente se conturba todo hombre. Porque claro està, que siempre es vano el conturbarse, pues nunca sirue para prouecho alguno. Y assi aunque todo se acabe y se hunda, y todas las cosas sucedan al reues, vano es el turbarse. Pues por esso antes se dañan mas que se remedian. Y lleuarlo todo con igualdad tranquila y pacifica, no solo aptouecha al alma para muchos bienes, sino tambien para que en essas mismas aduersidades se acierte mejor a juzgar dellas, y ponerses remedio conueniente.

Ecclef. 3.

De donde conociendo bien Salomo, el daño y prouecho desto, dixo: Cognoui quod non esset melius, nisi latari, & facere benè in vita sua. Conoci, que no auia cosa mejor para el hombre que alegrar se, y hazer bien en su vida. Dando a entender, q en todos los casos, por aduersos que sea, antes nos aucmos de alegrar, que turbar, por no perder el mayor bié q es la tranquilidad del animo, y paz en todas las cosas aduersas y prosperas, lleuadolas todas de vna manera. La qual el hombre nunca perderia, sino solo se oluidasse de las noticias, y dexasse pensamientos; pero aun se apartasse de oyr,y ver, y tratar quanto en si fuesse. Pues que nuestro ser estan facil y deleznable, que aunque estè bien exercitado, apenas dexarà de tropeçar con la Memoria en cofas que turben, y alteren el animo que estaua en paz y tranquilidad no sea. cordando de cosas. Que por esso dixo Ieremias: Memoria memor ero, & tabescet in me anima mea . Con memoria me acordare, y mi anima desfallecerà en mi con dolor.

Tren. 3.

### CAPITVLO VI.

En que se trata del segundo genero de Aprehensiones de la Memoria, que son imaginarias y noticias sobrenaturales.

Aunque

Vnque en el primer genero de Aprehensiones natu-Arales auemos dado dotrina tambien para las Imaginarias, que son tambien naturales, conuenia hazer esta diuision por amor de otras formas y noticias que guarda la Me moria en si, que son de cosas sobrenaturales, como de Vifiones, Reuelaciones, Locuciones, y Sentimientos por via sobrenatural. De las quales cosas, quando han passado por el alma, se suele quedar imagen forma, o figura impressa en ella en la Memoria, o fantasia a vezes muy viua y eficazme te. Acerca delo qual es tambien menester dar auiso, porque la Memoria no se embarace con ellas, y le sean impedime to para la vnion de Dios en esperança pura y entera. Y digo, q el alma para conseguir este bie, nunca sobre las cosas claras y distintas, q por ella aya passado por via sobrenatural, ha de hizer reflexion, para conseruar en si las formas, noticias, y figuras de aquellas cofas. Porque siempre auemos de lleuar este presupuesto, que quanto el alma mas presa haze en alguna Aprehension natural, o sobrenatural, ha de hazer reflexion, para conservar en si las formas noticias, y figuras de aquellas colas. Porque siempre auemos de lleuar este presupuesto, que quanto el alma mas presa haze en alguna Aprehension natural, o sobrenatural distinta y clara, menos capacidad y disposicion tiene en si para entrar en el abismo de la Fè, donde todo lo demas se absorbe. Porque, como queda dado a entender, ningunas formas, ni noticias sobrenaturales, que pueden caer en la Memoria, son de Dios, ni tienen proporcion con Dios, ni pueden ser proximo medio para su vnion, y de todo lo que no es Dios, se ha de vaziar el alma para yra Dios: luego tambien la Memoria de todas estas formas y noticias, se ha de deshazer para vnirse con Dios en voa manera de Esperança perfeta, y mystica. Porque toda possession es contra Esperança, la qual, como dize san Pablo, es de lo que no se possee: Est autem sides spe- Ad Heb. randarum substantia rerum argumentum non apparentium. 11.1.
De donde quanto mas la Memoria se despossee, tanto mas desta Esperança tiene; y quato mas de Esperança tiene, tato

mas tiene desta vnion con Dios. Porque acerca de Dios quanto mas espeta el alma, tanto mas alcança; y entonces espeta mas, quando, como digo, se desposse e mas, y quando se huuiere desposseydo perferamente, perfetamente quedarà con la possession de Dios, que en esta vida se puede ter en vnion diuina. Mas ay muchas que no quieren carecer del sabor, y de la dulçura de la Memoria en las noticias, y por essono vienen a la suma possession y entera dulçura. Porque el que no renuncia todo lo que posse, no puede ser Disciputo de Christo.

#### CAPITVLO VII.

De los daños que las Noticias de cosas sobrenaturales pueden hazer al alma, si haze reflexion sobre ellas. Dize quantos sean, y trata aqui del primero.

A Cinco generos de Daños se auentura el espiritual si haze presa y reslexion sobre estas Noticias, y formas que se le imprimen de las cosas que passan por el por via sobrenatural.

El primero es, que muchas vezes se engaña, teniendo lo

vno por lo otro.

El segundo, que està cerca, y en ocasion de caer en alguna presuncion, o vanidad,

El tercero es, que el demonio tiene mucha mano para le

engañar por medio de las dichas Aprehensiones.

El quarto es, que le impide la vnion en esperança con Dios.

El quinto es, que por la mayor parte juzga de Dios ba-

Quanto al primer genero està claro, que si el Espiritual haze presa, y reslexion sobre las dichas Noticias y formas, se ha de engañar muchas vezes acerca de su juyzio. Porque como ninguno cumplidamente puede saber las cosas que

natutalmente paffan por su imaginacion, ni tener entero y cierto juyzio sobre ellas, mucho menos podra tenerle acerca de las cosas sobrenaturales, que son sobre nuestra capacidad, y que raras vezes acaecen. De donde muchas vezes pensarà, que son las cosas de Dios, y no serà sino su fantasia. Y otras que lo que es de Dios, es del demonio, y lo que es del demonio, que es de Dios. Y muy muchas vezes se le que daran formas, y Noticias muy affentadas de bienes, o males agenos,o propios, y otras figuras que se le representaron, y las tendra por muy ciertas y verdaderas, y no lo feran, fino muy gran falledad. Y otras feran verdaderas, ylas juzgara por failas, auque esto por mas seguro lo tengo; porque suele nacer de humildad. Y ya que no se engañe en la verdad, podrase engañar en la calidad y estimacion de las cosas, pefando, que lo que es poco es mucho, y lo que es mucho poco. Y acerca de la calidad, teniendo lo que tiene en su imaginacion por tal,o tal cofa,y no ferà tal,o tal, poniendo, como dize Isayas, las tinicblas por luz, y la luz por tinicblas; y lo amargo por lo dulce, y lo dulce por amargo. Ponentes te- Isa. 5.20. nebras in lucem & lucem in tenebras: amarum in dulce, & dulce in amarum. Y finalmente ya q acierte en lo vno, maravilla fera no errar en lo otro; porque aunque no quiera aplicar el juyzio para juzgar, basta q le aplique en hazer caso, para q alomenos se le pegue y padezca algun daño, ya que no en este genero, en alguno de los quatro que luego diremos.

Lo que le conviene pues al Espiritual, para no caer en este dano de enganarse en su juyzio, es no querer aplicar el juyzio para saber, que sea lo que en si tiene y siente; o que ferà tal, o tal Vision, Noticia, o Sentimiento, ni tenga gana de saberlo;ni haga mucho caso, sino solo para dezirlo al Padre Espiritual, para que le enseñe a vaziar la Memoria de aquellas Aprehensiones, o lo que en algun caso con esta mesma desnudez conuenga mas. Pues todo, quanto ellas son en si, no le puede ayudar al amor de Dios tanto, quanto el menor acto de Fè viua, y Esperança que se haze

en vazio de todo esfo.

CAPI-

Del segundo genero de Daños, que es peligro de eaer en propia estimacion, y vana penfarà que fon las conocionalerq y no terà fino fu fantafia.

Y otras que lo que es de Dios es del demonio, y lo que es

T AS Aprehensiones sobrenaturales, ya dichas, de la Memoria son tambien a los Espirituales grande ocasio para caer en alguna prefuncion,o vanidad, si hazen caso de. llas, o las tienen en algo. Porque affi como està muy libre de caer en este vicio, el que no tiene nada desso, pues novè en si de que presumir ; assi por el contrario el que lo tiene, tiene ocasion en la mano de pensar que ya es algo, pues tiene aquellas comunicaciones sobrenaturales. Porque aunque es verdad, q lo puede atribuyr a Dios, y darle gracias, sintiendose por indigno: con todo esso se suele quedar cierta satisfacion oculta en el Espiritu y estimacion de aquello y de si, de que sin sentirlo les nace harra sobernia Espiritual. Lo qual pueden ellos ver bien claramente en el disgusto que les nace, y defuio con quien no les alaba fu Espiritu, ni les estima aquellas cosas que tienen, y la pena que les da quando piensan,o les dizen, que otros tienen aquellas mismas cosas, o mejores. Todo lo qual nace de secreta estimacion y foberuia, y ellos no acaban de entender, que por yentura estan metidos en ella hasta los ojos. Que piensan, que basta cierta manera de conocimiento de su miseria, estando juntamente con esto llenos de oculta estimacion, y satisfacion de si mesmos, agradandose mas de su Espiritu y bienes que del ageno, como el Farisco, que daua gracias a Dios, que no era como los otros hombres, y que tenia tales y tar les virtudes, con lo qual tenia fatisfacion de si y presunció: Deus, gratias ago tibi, quia non sum sicut cateri homines inius sti adulteri, & c.ieiuno bis in Sabhato, decimas do omnium que possideo. Los quales aunque formalmente no lo digan como este, lo tienen habitualmente en el Espiritu. Y aun algunos llegan a ser tan soberuios, que son peores que el demonio.

Luc. 18. II.