no auer lleuado en este año masmala noche de fueños pesados, que esta : porque ya me via en rebueltas con el Antichristo, ya me parecia que venia nuestro Redentor al juizio, y que yo no me leuantaua en alto tan ligeramente como algunos otros: con lo qual me tomo tal congoxa de miedo de mi condenacion, que reboluiendome por la cama di conmigo en tierra, y del golpe desperte, y aun que me peso del trabajo en que me auia visto, a lo menos holgue mucho que fuesse sueño, y no verdad. P A M PHILO. Bien se os imprimio la platica pasada, pues os metio en tal lauor durmiendo: sino que aueros hallado tan cargado para falir a recebir al Redentor en el ayre (como dize fant a Pablo que lo haran los buenos)me parece no se que pronostico de que no teneis muy cierta vueftra faluacion.PHILOTIMO.Progno sticad vos quanto quisierdes, que yo creo en Dios, y no en sueños: y si los he hallado falfos quando fueño que me veo muy rico, lo mesmo juzgo dellos quando me representan estotras miserias. PHILALET. No pido perdon de mi tardança, porque me ocupe en ofrecer a nueltro señor los facrificios de sus alabanças por todos nosotros: y siendo la obra buena de suyo, es ageno de razon, y aun incluye mentira, pedir perdon por ella, pues donde ay perdon, culpa se presupone, la qualaquino ha auido . POLY CRO. Segun eso, mas nos aueis aprouechado ausente, que nos aprouecharades presente.PHILO TIMO. Yo no he sentido aliuio de mistemores por sus oraciones en ausencia, y por eso quiero ver si me aprouecharan sus palabras en prefencia: y a lo menos el hallarme bien acompañado me da esfuerço . P A M-PHILO. Anfi lo hazen las cogujadas quando las combate el Alcotan.P HIL A-LET. No fon temores de pufilanimo los del feñor Philotimo, fino de Christiano que teme de lo que Dios tiene predicado por muy tremendo: y que juntamente tiene sus escrupulos de auer hecho algo que merezca caftigo: y como alli se aya de oir sentencia, con Iob bacertara en dezir que se recata de todas sus obras, sabiendo que no perdona Dios fin castigo a los que pecan. PHILOTI. Yo fe que los demonios acometen a muchos hombres hallandolos folos, lo qual no ofan hazer hallandolos acompañados; y se que Dios tiene en respecto las sanctas y magines: y que por amor dellas ha hecho mercedes a los que las reuerencian deuidamente : y yo

huelgo mucho de tener a estos señores para contra el diablo, y a las ymagines para ganar por ellas el fauor diuino . PAMPHI. Si bien nos entendemos, creo que mal nos auernemos: porque aplicais a Dios como al que es la melma fanctidad las ymagines por fer fanctas: y al diablo por contrario de Dios co mo fuente de la malicia, nos aplicais a nosotros, y pues cada cosa deue ser aplicada a su femejante, y nos aplicais al diablo, por malos nos condenais. POLYC. Yo mas subire fu razon, que pues nos toma por amparo contra el diablo, nos tiene por peores que al mesmo diablo; pues el diablo menor no tiene potencia contra el mayor. PHILOTI. Primero quiero tocar en la materia, y despues ref or box !! pondere a la forma de vuestras razones:y digo que con vueltra manera de repulgar falfa doctrina, representais a muchos que contendiendo con otros estan tan rauiosos por les hazer mal, que huelgan de se infamar a si melmos, por infamar a los etros: y quando mas no pueden, trauan de lo bien dicho o hecho por los otros, y lo dan fus vaños y decla raciones con que procuran mostrar que los otros los quifieron afrentar con lo que dixeron o hizieron puramente por los honrrar y aprouechar: y quan gran cordura fea esta, juz guenlo los mas acordados. A la razon formal de que os aya notado de peores que a los diablos, se satisfaze con negarla; y luego se le prueua lo contrario con razon natural, de que vn semejate no es contrario a su semejan te, como vn fuego a otro, o vn agua a otra: y a and Th prueuale con el Euangelio q vn reyno diui- e Lucziti. dido luego es perdido : y auiendo yo tomado a las fanctas ymagines por fautoras para con Dios como fus femejantes, y auiendo procurado vuestro amparo contra el diablo, bien fe concuye que como contra vuestro contrario, saluo si sentis mal de las ymagines, porque en tal caso hable el señor Maestro.

#### consiste of his mestage

PHILAL. No ay burlas contra tan bue nas razones como esas (señor Licenciado) y ya se paso el tiepo de traher las cosas diumas en conuerfaciones, y toques, y motes:y aunque no ayan excedido estos señores contra las ymagines, por solo auerlas vos tomado por patronas contra los demonios (lo qual he zistes como Catholico Christiano) quiero yo d S. Bouauer. dezir algunas cosas doctrinales por vuestro li.3.d.9.ar.1.
feruicio. Por tres razones dize S. d Buenauen & 2.2.q.94. tura y S. Thomas que fueron introduzidas ar.2.

double o

poco faben, que fe firuen de las ymagines como delibros donde deprenden doctrina. La segunda es porque viendo las tales ymagines tengan preientes en alguna manera a aque-Hos, cuyas fonsy fe acuerde mejor de las cofas que los fanctos hizieron. La tercera es para despertar mas la deuocion del pueblo, para lo qual aprovecha mas la representacion que se Horatius, vee al natural, (como dize Horacio) que la doctrina seca de palabras. PAMPHIL. -Que podremos dezira los Iudios que con tan to rigor huyeron tener ymagines, quanto mas adoranlas: y lo que mas es, que fe lo mando Dios expressamente en la ley ? PHI-LALET. De los Iudios os digo dos cofas, y la primera es que fueron notablemente inclinados a la ydololatria, lo qual fe les pego de los Egypcios con quien biuieron algunos cietos de años, en lo qual prouaron lo que se ga na con las conversaciones de los malos:y por quitar les Dios la ocafion de ydolatrar, les prohinio el vío de las ymagines. La segunda cofa que de los Iudios os digo es que entendieron mal muchos lugares de la ley, y este fue vno:como el no se auer de defender de susene migos fi losacometieslen en fabado (lo qual consta en el primero de los Machabeos ) y -la defention de mi persona, y familia, y hazienda es me concedida por derecho natural. Mandarles pues Dios no tener, y no hazer ymagines, no fue absolutamente, fino (co d Tho.1.2.q. mo nota fapientissimamente d S. Thomas, y 100.ar.7. lo prouaremos con la melma sancta escritu-2.2.q.122,ar ra)con restinucion de las auer de adorar y por que veais que os digo verdad, oid las palabras de la ley, y vereis que lo dizen claramente anfi. No ternas diofesagenos en mi presencia. No haras para ti esculturade ymagen nisemejança de quanto ay en el cielo, y en la tier ra, y en el agua: y no adoraras ui honrraras las tales cofas, porque yo foi tu dios que pago a cada vno fegun fus merecimientos. Bien veis

como Dios manda que no hagan ymagines

para las aner de adorar, mas no prohiuio que las hiziellen, fino las ouiellen de adorarini es

creible q en el reyno de Iudea no fe hallassen

escultores y pintores como en las otras tier-

ras . Si Dios prohiviera totalmente el hazer

las ymagines, prohiuiera felas mucho mas do

el templo mando Dios a Moyfen poner

con honrra las ymagines en la yglefia: y la

primera es para enfeñamiento de los que

muchas ymagines de Cherubines en diuersas partes, y los bueyes que sustentauan el mar de meta l, luego no prohiuio las ymagines, fino el auerlas de adorar. Ponderad que dize, no haras para ti ymagen de escultura o de bulto, y lo mesmo es de lo pintado: donde aquella palabra, parati, es la razon de la prohiuicion, que quiere dezir, que le prohibe hazer ydolos para fi, que es para los tener por sus dioses, y adorarlos por tales, y este es el punto de aquella prohibicion. Con la serpiente de metal que hizo " Moyfen pa- « Num ra con su vista sanar a los mordidos de las ser pientes en el desierto, se prueua lo mesmo: porque, siempre sue guardada en Iudea, mas despues que tomo el rey no el buen rey Eze- fale chias, y vio que la ofrecian encienfo en facrificio como si suera Dios, hizo la pedaços. POLYCRO. Mucho se me asienta lo que aucis dicho en este punto . PHILAL. Mas os contentara fi atendeis que donde nue stra letra dize ymagen de escultura o de bulto, los Hebreos, y los Setenta interpretes dizen ydolo : que no puede merecer tal nombre fino por fer adorado, o tenido por Dios: y anfi es euidencia que Dios vedo las ymagines y figuras, si ouiessen de ser adoradas: y no de otra manera : faluo que fi por fer muchos los que absolutamente quieren que aya fido prohibidas, vos os inclinardes mas a fu parecer, no por elo descompadraremos... PHILOTIMO. Que mayor prouacion puede hazer la palabra ydolo, que la pa ·labra ymagen, o que la palabra femejança, o estatua, y ansi las de mas destejaez? PH I-LALET. En la fancta escritura todas esas palabras setoman porydolos, y en mala parte: mas la palabra ydolo jamas se toma en buena parte, y las demas fi, y porefo esta mas clara la ydolatria, que es adoracion defalfos diofes, quando se fignifica con la palabra ydolo, que con qualquiera de las otras : porque todo ydolo es semejança, o simulacro, mas no toda femejança o fimulacro es ydolo, y la origen del ydolo es Griega, y de la melmaraiz que la Idea, y ansi quiere dezir forma. El gloriofo Apostol 8 sant Pablo dize g 1 Con anarauillosamente que el ydolo es nada, y lo prueua diziendo que si es algo, no es otra cofafino Dios, mas que como no aya mas de with Dios, es falfo dezir que el ydolo fea Dios y no fiendo Dios, no es otra cofa: pues no es ydolo en quanto es tal metal, o tal madera, fino en quanto es creido tener alguna dini nidad, o representar alguna dininidad que no fea

de mas los pudieran ser ocasion de Idolatria, y elto fuera en el templo, donde no fe auía de poner colà que no fuelle fanctificada:masen

no fea la del verdadero Dios: y cierto es que and mingun gentil jamas hizo ydolo para reprefentar catholicamente al verdadero Dios. Al contrario auemos de dezir de las ymagines que los Christianos hazemos a los fanctos, y al mesmo Dios, y las adoramos, que no son vdolos, pues representan verdad, y lasestatuas de los reyes representa verdad: y la honrra que se haze a las tales ymagines, no para en ellas, fino en lo que reprenfentan, o fignifican; y fant Lucas pinto las ymagines del nick 2 Saluador y de la Virgen su madre, y las dio a adorar a los Catholicos, adorando la del Saluador con Latria, y la de la Virgen con hyperdulia, mas las de los otros fanctos con dulia que es del tercero y mas baxo grado; y la regla fea, que la mesma honrra se haze a la ymagen que a lo melmo que es representado por la ymagen. Y digo mas que es mayor bestialidad adorar las deidades de los dioses gentilicos, que las melmas fus ymagines en quanto eran de piedra, o de madera, o de algun metal: y la razon esta euidente, que la deidad es falfa, y es puramente nada, mas las estatuas son piedra, o madera, que es algo, y lo algo mejor es que la nada, o nonada, o no esdore, y aun los buenos & challaren logla,

Num

4.Re

Aléste

Cor

hars apartamical In. & flos buchos, hos o es del Pfalmo

POLYC. Como se dexauan engañar aquellos Gentiles para tener por Dios a las piedras y a los troncos de los arboles ? PH I-LALET. El demonio padre de mentiras y de errores desea y procura ser tenido por Dios y procura prinar a Dios de la honria que le deven todas las criaturas : y para elto ciega, permitiendolo Dios, los entendimientos de las gentes mal aduertidas, y procura de los que mas engañados tiene fer adorado en fi melmo descubierramente (como lo hazen los nigromanticos y hechizeros que hablan con el a ojos, viltas, y tienen con el sus pactos condenados) y quando no puede tanto , hazele adorar en las ymagines que llamamos ydolos, que en algunas partes fon de sapos y de culebras, porque como para mayor pecado de Enala aparecio en forma de serpiente, -anfi las gentes ciegas con errores pequen mas adorando figuras tan torpes. Graciosamente am.113. impreca Dauid que fean hechos femejantes a los ydolos los que los hazen para los adorar , pues no echan de ver fu bestialidad en adorar las obras de sus manos, y que tienen ojos y no veen; y pies y bocas y narizes y orejas, y no fienten con ellas. No con menos

fal mofa el propheta bEfaias del hombre que b Efaix. 44 de vn mesmo madero pone en el fuego para se callentar, y para cozer su olla, y del mesimo fabrica vna ymagen o estatua, y la llama su Dios, y la adora de rodillas, y la pide remedio de sus miserias : porque se dexa vencer de la ignorancia en que no cavera si vsara de la razon natural que Dios le dio. Mas al punto llego fant Pablo diziendo que los tales ydo . Roma. s. latras son sin escusa deste pecado, porque conoscieron a Dios verdadero, y no se curaron de le honrrar y glorificar como a tal, ni le his solume o zieron gracias por los auer criado: mas dexaron fe a fus ymaginaciones, y defuanecieron. fe en ellas, tras lo qual su entendimiento sue escurecido con la ignorancia de la verdad, en pena de se auer curado poco de Dios. Diziédo y jactandose de sabios, fueron hechos nescios, y la gloria que deuieran dar a Dios eter no y incorruptible adorandole como a tal, la dieron a la ymagen que hizieron de hombre corruptible, y aun de aues, y de bestias, y de serpientes y porestas terribles culpas los dexo Dios caer en otros muchos pecados, halla en aquellos que fon contra natura . Muchos ? 3 bente? fon los grados del conoscimiento de la se y hos abrurad quien no siguiere tras la luz de la se que le Dios que venga a tanto mal como es adorar las piedras, y tenerlas por Dios, que es voo de los mayores pecados que puede vo hombre befinos de cometer . Quien dexa la luz de la fe por fe- munting guir tras sus y maginaciones, fiando de la bine za de lu entendimiento; de ordinario da en theregias, y estos que dezimos tambien en ydolatrias . X dilatemos mas esta consideracion, y veremos que ay otras maneras de ydolatrias y binen los hombres tan cie- granda ? gos y nescios en ellas, que no las echan de ver : y dize fant a Pablo que vnos por su d philip.3. glotonia descrirenada tienen al vientropor Ephen.s. Digs y quela fornicacion y la immundicia, y la auaricia, fon y dolariias de y dolos: y como en tanto merezcan nombre y do latrante estos pecados, en quanto se dexa Dios per la criatura, y como por cada pres or AuguA do mortal fe haga efte maltrueco, figuele que as del inio ren cada pecado mortal ay ydolatria encubier .ominivia ta y difimulada; y dize ingeniofisimamente Escoto que el pecador se haze Dios a si mes e Scotus. mo, porque por su contento, fe da a los pecaodos, y anfiel melmo es el objecto de fu finicion beatifica; y por recebir el aquel contena esto merece nombre de ydolarria. No peleis

o Gregor

Registo. d Summaling to alle span

171

b Damasce.

· Gregor in

Ji.4.C.17.

Registro.

generalis.

que se oluidara Dios de los ydolatras quando llegare el tiempo de les tomar cuenta, y por Dent. 32. élo escriue Moysen que dira que adonde estan los dioses en que los ydolatras confiauan, y decuyos facrificios comian bocados muy fabrofos; que fe dispongan a fauorecera fus adoradores, y a darles ay uda en fus neceffidades : mas que pues veen que ningun dios a amon responde por ellos, que entiendan que solo el fenor es verdadero Dios, y el que puede dar la muerte y la vida cherir y fanar. El gloriofo S. Iuan Damasceno defiende altamentela honera de las ymagines, y S. Gregorio haze tomefino : y el Concilio d ferimo Vniuerfal, Synodus 7. que fue la fegunda Synodo Nicena entiema po del apocado emperador Constantino y de la ambiciofa Irene fu madre, determino pot

> de fecatholica deuerse adorar las ymagines de Diosy de sus sanctos, y se aprouecha de la do Arina de los fanctos doctores que defendiero

> esta verdad, Gregorio Niseno, Basilio Mag-

no, Chryfoltomo, Cyrillo, Athanafio, Am

brofio, Hieronymo, y Estephano obispo de meral.ca.3. Cócil.Colo nienfe.

3.perlatum.

los Bostrossy la Synodo Coloniense determi esynod se no lo mesmo como las Synodos sexta e y betur de con octava generales, y el que lo contrario fintie-fe.d.3. re, fera maldito de Dios, y confundido en los Synod. 3.ge-fuegos infernales con el Annichristo y sus lequaces que destruiran las ymagines fanctas. PAMPHI. Este bocado ymagmario nos De confe. d. Heuaremos como fruta de ante, aun que por la gloria de Dies bien creemos en España lo tocarite a esta materia; y frantilo amastemos, podriamos correr a la muerte mas confiados de nuestra faluació: mas fomos can frios en el amor de Dios, que apenas facamos las manos de los fenos para bien obrar, conforme a la Prouer.19. nota de la felcritura cotra los de tales manas. sb nados al on sup gos y nelcios en el

ver ; y dize fans PILLI dque vnos por tit d Philip.5 Ephefi.fr

TOOP HIL At Andad comigo, y bolueremos a la platica principal de nuestra agricultura, que por sus pasos contados se va llegando al ofio : y pareceme poner me algunestorno a la orden con que yo quifiera proceder, la orden

8 August. 20 que S. Augustin pone acerca de las cofas q Giui dei. ca- vamos tratando de la fin del mudo. Dize que Pi.vltime. Verna Helias a predicar y y q despues creeran todos los Indios en Iefu Christof conforme a 111002 1 To propherizado) y openques fucedera la per

- Tecucion del Antichtifto, y despute la venida del Redetor al juizio, y despues la resurreció dos muertos, y despues el apartamiero de los buenos y de los malos, y despueset abrasamé to del mudo, y despues su renovació. De la ve

nida de Heliasya hable con el Apocaliphide auer de creer en el Redetor todos los Iudios, 1 5.Th o a lo menos quafi todos, antes de la fin del Pfal., mudo, doctrina comues. De la venida del An tichristo ya qda hablado, mas del juizio vni nerfal fr aya de fer despues de la quema del mundo, yo creo que fi, y lo afirma el melmo S. Augustin sobre aquel verso del Psalmo q i Psala, dize que verna fuego que abrale el mudo pri mero que el Redentor venga al juizio, y que quemara a sus enemigos: y Esaias dize que k Esai verna con fuego, y el propheta Malachias I Malachias dize que quien podra pentar el dia de fuvenida al juizio, quando como fuego abrafans te,y como quien afina plata y oro por el fuego purificara los que ha de fer juzgados para falharfe, mas los malos feran quemados, y mo riran para refuscitar luego, y recebir sentencia condenatiua. En otro Psalmo dixo \* Danid \* Psalmo que Dios verna manifestamente al juizio, que no callara:y que fuego ardera delante del, y que al rededor del verna terrible tepestad. Llamara para esta venida a los cielos de la par te de arriba, que ferá los Angeles y almas fan Cras del cielo que le acompanagant y llamara a la tierra de abaxo, q feran les terrenales pecadores, y aun los buenos q fe hallaren buios, y hara apartamiento entre los buenos y los malos. Esto es del Psalmo. Notad q dize tam bic como el Apocalipli q verna como todos le vean, y notad q fi esta escrito que vino ca-Ilado y difsimulado a fer hombre, agora dize que verna hablando: lo qual dixo mas aspera mente el propheta Efaias porestetenor. El . Elia feñor faldra como fuerte, y como varon belicofo encendera fu zelo, y bozeara, y clamara, y fobre fus enemigos le cofortara, y dira, frem pre calle q'ni aun chifte, y tune paciecia: mas va hablare como la que esta con dolores de parto. Para concordar las dos autoridades de S. Augustin, digo con Alexandre de Ales q aquel fuego terna dos efectos, el uno de pur- Alésa-gar a los buenos que hallare con obligacion m.1.44 de purgatorio, y elto fera primero que el juizio en el qual han de parecertodos en el esta do en que llempre quedaranty otro efecto de adirel fuego fera renouar al mundo, como fe rentiena el inerro viejo con el fuego de la fragua, y ello fera despues del juizio, despues q los malos fean tragados de la tierra, y fumidos grando " les infiernos El gloriofo P S. Buenauentura , S. Ros descontento desta razon dize que juntamete li.4d.

de renouar, como lo ventos en el hierro : y le

atiene muy de veras con la Gloffa fobre el

Petri.

Pon mesmo suego tiene virtud de purificary 1.94

tercere

Civiland.

tercero de Malachiaspara dezir que aura dos fuegos, vno antes del juizio que purificara con penas purgatorias a los justos, y otro defpuesdel juizio para purificacion de todo el mundo y renouacion de los elementos. PO-LYC. No parece mal dicho esto . PHI-LALET. Agora dando por concluso que ha de auer fuego antes del juizio digamos lo 1801 3. que el gloriofo Apostol S. Pedro dize del, que los cielos, por los quales se entiendela region del ayre, y la tierra puestos como agora estan por la virtud de Dios, estan reservados para ser quemados con el fuego del dia del jui zio quando los malos feran condenados. Ver na el dia del señor como ladron quando no se pensare, y en el la region del ayre padecera repentina mudança y alteracion por la fuerça del fuego, que tabien purgara a los de mas elementos: y la tierra y lo que en ella ay fera quemada:y esperamos nueuos cielos, que sera la region del ayre purificada, y nueua tierra, porque quedara muy de otra forma que agora. Esto es de S. Pedro con alguna declaracion. Resta nos ver que digan los sanctos Tho. Sco b Theologos acerca deste fuego y quema, y Durand' supuesto que todos concluyen que sera primero que el juizio, pues ha de matar a todos los que hallare biuos, para que resuscitados se hallen en el juizio : se preguta que fuego sera aquel, si sera criado de nueuo, o si sera del ya criado elemental. Por escusar palabras digo con los grandes Maestros q el sera fuego de la mesma naturaleza que el de que vsamos, por que como Dios castigo al mundo en el diluuio vniuerfal con agua verdadera y natural, anfi le castigara la segunda vez con fuego ver dadero y natural : y como el primero castigo fue por agua para matar el ardor luxuriofo que reynaua entonces en el mundo (como lo toca la sancta escritura, y explica Beroso) ansi el segundo castigo sera por suego contra la frialdad por falta de charidad, y demafiada auaricia que reynaran en el mundo.P A M-PHILO. Si por remedio de tal mal ha de venir, venga luego, porque ya los padres delpojan a los hijos, y los hijos a los padres : y quien gasta en vn vanquete quinientos ducados, no dara vn ducado al hombre honrrado y pobre enuergonçante que se consume de hambre tras siete paredes . O señor Iesu Christo, y no me dexeis ir por donde algunos de mis parientes que no tienen tan cierta la falua del otro mundo, como la deste.

pakingrinteca del aguo, y que no la crio 1201.

amanga, into que, doi sues tele pego mingla

-91107

PHILAL. Notad mucho que la raiz y virtud fundamental de la vida y ser de todo lo biuiente es el fuego, y el agua( como ya lo dexamos platicado) por el calor y el humido que tiene: y que co ellos mesmos castiga Dios al mundo, y le mata sus animales: de manera que lo que nos da la vida, nos la quita, la qual bien considerado nos deue cauar hasta lo mas intimo del alma, pues nuestra madre el agua, y nuesto padre el fuego nos quitan las vidas que nos dieron. Y ai mas que confiderar, que el castigo del diluuio no fue tan punitiuo con agua que ahoga fin otro tormeto, como el de la sin del mundoque sera por fuego elemento activo fobre todas las criaturas corporales:y como la pena corresponda a la culpa, parecefe concluir que los pecados de la gete de la fin del mundo por falta de charidad, y fobra de auaricia, feran mas graues que los de la gente del tiempo del diluuio que eran de luxuria y gula. El agua en el diluuio no hizo mas que limpiar al mundo de la infecion de los pecados, fin caufar alguna mudança en los elemetos: mas el fuego que al mundo confumira, purificara lo tocante a los pecados con castigo terrible de la muerte de todo lo biviente;y al'ende desto purificara con su actinidad excessiua la impuridad o mezcla que podra auer entre los elementos, porque como fymbolizan vnos con otros, aura alguna mixtion de manera que ni toda el agua este pura, ni toda la tierra, ni todo el ayre, ni aun todo el fuego: aunque el fuego fera el menos .o. flanua . menesteroso. PAMPHILO. Ya que se ha de acabar el mundo y su servicio en pasando el juizio, de que serviria purificarse los elementos, y dexarlos mas puros y her-mofos ? PHILALETHES. Tened cuenta que Dios crio este mundo para seruicio del hombre quanto a lo corporal, y guardando la conueniencia y proporcion, quando el hobre fuere mejorado con la glorificacion del cuerpo, ansi por via de conguencia corres pondiente pide razon q tambien lo corporal deste mundo quede mas perfecto y vistoso, porque desta manera se recrescera particular gozo a los bienauenturados del cielo, viendo fe tan estimados y regalados de Dios, que aun mejora lo deste mundo por la correspondencia que con ellos tiene, o si quiera por auerse llamado su morada . Y si la criatura puramente corporal no es capaz de pecado, y ansi tampoco ha menester purgarse del; co

## .oi Dialogo girl

todo eso vemos dar por infames pueblos o casas donde han sido cometidos grandes delictos (como David dio por tal al monte Gel boe donde fueron muertos el rey Saul y fu hi jo Ionatas co fu exercito) y delta milma ma nera fe confidera estar este mundo infame,o infecionado con los pecados que los hobres en el han cometido; y como para le reconciliar con Dios y con los fanctos, y porque no quede cofa fea en que se ofende la vitta del cuerpo gioriofo, fi a cafo ouiere de tener algo que ver en el, le embiara Dios aquel fahume 110 que le purifique muy de veras. Algunos Theologos tienen con el Maestro que como las aguas del dilunio subieron quinze codos fobre los mas altos motes del mundo, que anfi subira otro tanto el fuego:mas el Seraphico S. Buenauentura conforme a razon dize que subira mas, porque el fuego es mas ligero y monible, y mas inclinado a tubir q el aguas y tambien porque el agua no se ordeno para purificar al mundo, mas el fuego fi, y para efonecesidad tiene de llegar si quiera al medio in tersticio de la region del ayre confumicdo algunos vapores corruptos o infectiuos, y dexã do al ayre purificado. Tambien fe duda de la manera que Dios querra guardat en feruirse del fuego para castigar almundo, porque parece duro dezir que hara baxar fuego de la re gion en que naturaleza le tiene debaxo de la Luna:y is fe ha de conceder conforme à razo que fin que baxe de hazia el cielo, y fin q aya nueua criacion, Dios hara como le aya:acude bien Escoto conforme a vna razó de S.ª Au gustin)que como puramente la virtud natu-August.20 ral engendra fuego en la region del ayre(como se prueua co tos relampagos y rayos)ansi ayudando la virtud y voluntad diuina fe encenderan muchas exhalaciones, que prendiedo en los vapores mas humidos los encenderan, y estos en breue espacio se pegara con el fuego vnos a otros, y por la diuina voluntad baxaran hasta la tierra, y quemaran todo lo biuiente que en ella hallaren, y fi el encendimiento fuere yniuerfal por toda la region del ayre en el contorno de la tierra por qual que milla en alto, no aura necelsidad que vna llama vaya difcurriendo de tierra en tierra para quemar y purificar:mas fi fuere alguna gran llama q no lo ocupe todo, aura de discurrir d aca y de alla para no dexar cola por quemar. Acerca de las gentes que todas lerá tornadas en ceniza, se deue considerar con S. Thomas y con el Maestro que los que fueren tan bue nos que no tunieren que purgar por fuspeca-

dos no les dara pena el tal fuego: mas a los que en estado de gracia muriere con algo que purgar, aquel fuego los atormentara en bremisimo tiempo todo lo que baltara para fuficiente purgación, y a los malos que se aura de condenar dara terrible tormento : lo qual ha lugar si cotais a este suego por ya punitiuo de los que no mudan estado, y gouernado por la dinina volutad que no le dexa dar mas pena de la que el penante merece, como paía en el purgatorio y en el infierno.

eften por la virrud de Dios, estan reservados : para ser quemados esta el Rego del dia del mi

PHILOTI. Acuerdomedezir S. Au b Augu gullin en una parte que Dios no deshaze lo 83.quel que hizo en la criacion, y q en otra dize que li 20. de los elementos perdetan en aquel abrafamien uideic to las qualidades naturales que agora tienen como cuerpos corruptibles, y que se les dará otras qualidades que conuengan a cuerpos in corruptibles y immortales con mudança marauillofa:donde me parece aner contradicion, porque las qualidades naturales y proprias de los elementos emanan naturalmete, y lon electos de las formas fubftaciales de los mefnios elemetos, y fon de la fegunda perfeció de los elementos como fus proprias passiones : y en quanto los elementos permanecieren en fu fer siempre ternan virtud inseparable de produzit tales qualidades, y fi alguna vez co vio lencia les fueren impressas otras contrarias, no duraran mucho, como el calor en el agua, que con la natural frialdad del agua fe confume, y conclusion recebida es que lo violento no es duradero. PHILALET. Efa mesma do-Etrina da S. Thomas con cierto temperameto con que le falue lo que dize S. Augustin, cuya reuerencia deue fer muy grande entre todos los que professan las sciencias: y dize que como despues del juizio ayan de cessar todos los mouimientos del vinuerfo, y no aya de auer generaciones ni corrupciones, las qualida des de los elementos no se alterará, ni aura cotienda entre ellas: y anfi permaneceran para fiempre incorruptibles de facto, au que ellas de luyo lon y fera corruptibles, si ouiesse cofa que las pudiefle corromper, y con esto que da la doctrina de S. Augultin por muy abonada. Otra cofa dize S. Thomas figuiendo a Ricardo que aun que aya de permanecer et e Ricard' agua del mar en su ser substracial de agua, que S. Vidore no fera amarga como lo es agora: en lo qual fignifica que el amargor no es qualidad natutal intrinteca del agua, y que no la crio Dios amarga, fino que despues se le pego aquella

Theologi vbi fupra.

Ciui.c.16.

terrestreidad, q le sera consumida de la fuerça del abrasamiéto que mataratodo lo biuiete: y desto se sigue que entonees morira tambié los pefces de todos los mares, y fera cofumida qualquiera corrupcion que de sus carnes cor supras le engedrare, y desto le concluye q pa rece deuerfe dezir que quali hernera el mar, pues el calor es qualidad real y natural, y ha de produzir efecto realen el mar tabien como en la tierra, y en la tierra lo abrafara todo y lo tornara en ceniza, y anse con su terrible calor purificara las aguas del mar, porq queden mejoradas, y dignas de ser parte de agl mundo nueuo. Esta doctrina escriuio S. Iua en fu Apocalipfi dizicdo que vio nuevo cie lo y nucua tierra, porque la primera tierra y el primero cielo yano era, y vio a ya el mar no era:en lo qual entiende por el cielo la regió del ayre (como declará todos los fanctos) y el auer perecido vn cielo y vna tierra, y venido otros en su lugar, es la mejora q recibiran los elemetos, y el dezir que no ay mar, es dezir que no quedara co las imperfeciones q ngora tiene de amargo, y gruello, y mal oliëte y turbuleto. Es de notar q no trata del fuego entre los elementos q fe han de reformar, y esta en razo que el reformador no aya menester reformació: porque como la esphera del fuego este muy alta pegada co el cielo de la luna, no llegan alla las turbulécias q andã entre eftotros tres elemetos, y frllegan alga naspor el lymbolo q de callente viene con el ayre,no parece fer de cuenta, ni fon vistas ni fentidas de los hombres aunque fon entedidas:y aqui tratale de lo que mouera los fenti dos y espantara al mundo, porq lo que solamente le entiende no caufa tales espatos, como experimentamos entendiendo estas terribilidades, y las del infierno, y no nos espanramos dellas. Bien es verdad que rambien el fuego fera purificado quanto al fer engendra do del ayre, y quanto a fer corrempido para + que del fe engendre ayrene aun los cielos recebiran fu pargacion, o purificacion, que es ceffar de sus molamietos porque como agt monimictore ordena para la generación de las cofas deste mundo corruptible, y despues del juy zio no aya de anercofa bina, nigeneracion nicorpapcion, no una necessidad del fus mouimiteds. Poresta cellacion de los mo 101 unimientosceleffiales dixeroni Davidy 88.1 Pablique los cielos duia de percer, porque perecerian his mountaiento sy min porq not iemouiendo, lus hombres no fupiera fi ania ciclos, pues no fe yeen dede la tierra: y ereye

Augul

20. de

rd' d

lote !

ran que las Estrellas y Sol y Luna estaua por fi, lo qual fuera verdad fi la escritura no nos certificara que auia cielos, y aun en estos lugares que dizen quereceran, los llama cober -tores del mudo, y cierto ellos son como vna boueda que cubre al mundo, y tienen agllas lumbreras por donde nos viene la luz. Y no folaméte aura mudaça en los cielos corpora les de las estrellas, fino tabien en los spirituales de las naturalezas Angelicales: porq los angeles que mueuen los cielos no terna mas que mouer , y los angeles que nos guardan no ternan mas que guardar, por aper de ser folo el cordero el pastor y guarda de todos los bienaucturados. Solo Dios no fe mejora ra,ni se mudara sino q qual siepre fue y estuuo, es y fera y estara para siepre:como el que fiedo infinita perfecion entodo y portodo, no puede fer inejorado, ni perfecionado. 9 .... las . combidado a las. I IV des, belevira

PAMPH. Como se deue entender que

· las luminarias celeftiales caeran del cielo, o q

por recebir ellas quali toda fu luz de la del

fu everpo facrolancto, como le prouo en fur

transfiguracion. Deste tal escurecimieto di-

tiera entre el fory ella mas yo digo que el folfeescurecera sobrenaturalmetepor la vo

feran escurecidas, pues Dios no ha de deshazer lo que tiene hecho, mi aun empeorarlo, fino mejorarlo : y con todo effo esta estotro d Efaiz. 11. dicho por la efcritura? PHILA. Por lo di- Ezechiel. 32 cho esta bueno de entender, mas quiero que Ioelis.3. oyais al irrefragable Alexandre, q dize po- Matthei.24. derfe entender de muchas maneras: o que co Apocal.6. mo en la passion del Redentor, sera el Sol y . Alexand. estrellas escurecidas en fi mesmas, y esto es Alen.3.par. gran milagro enelfol, porquatural cofa es a q.25.m.1. ar las estrellas escurecerse, siel sol no alumbra; cic.1.

fol, greuerbera en ellas. O de otra manera co f Hierony. fS. Hieronymo y el Maestro, del caer del cielo sea por esconderse de nuestra vista ofus in cap. 24. feadas por la mayor refulgecia que verna co Matth . & Magift.li.4. el Redetor porque cierto que no se merece coparar la claridad del sol con la claridad de

ze el propheta Efaias que la Luna se auergonçara, y q el fol fe cofundira quando el fe- hugo 2 2.12 nor de los exercitos celeftiales reypareen el. mote Sion, y en Hierufale, y quado fuereglo .folvido rificado en la presencia de fus viejos, que son sb . limon los principales quele acopañaran. Confidera ob souro

bien Ricardo que no se pueden eclipsar na. h Ricard.fi. turalmente el fol y la lunajuntamente, porq 4.d.48. art. z. 

lated diving, tras lo qual fe figue naturalmete Segunda parte.

eclipfarfe

eclipfarfe la luna y las estrellas, porque reci ben del su claridad. O de otramanera se pue -de dezir, que aquel caer de las estrellas sea segun aparencia:porq fe cree que precederan años muy fecos al tiempo del juyzio, y q andara la region del ayre llena de exhalaciones que se convertiran en cometas encendidas, y prouado queda con muchos lugares de eferi tura que por el cielo se entiende la region del ayre:y este caer de las estrellas sera vna delas señales propinguas del juyzio. PHILO. Tambien se predica por señal propingua del juyzio que las virtudes de los cielos se moue ran, o commoueran y alteraran: y no fe que se puede ponderar en el tal mouimieto, pues los cielos siepre se mueuen.P HILA.El no bre de Virtudes se da a vno de los nueue cho ros de los Angeles, y en esse lugar se toma a Pfal. 102. Por los Angeles, como David lo entendio combidado a las Virtudes a bedezir al feñor que las crio, y declarandose luego que habla ua con los Angeles: y el mouerle fignifica eltemor que de razon deue caer en toda criatu ra, y por mucho encarecimiento se aplica a los Angeles, los quales al tiempo del juyzio caeran en admirable temor reuerccial, oa logailoit menos es la obratal, que podria cobrar nue-. 1 . indiam no femblante de reuerecia para con el Reden gor, y anfi fe mostraran tales que den a enten der a los hombres en lo que tal auto deue fer asquensla estimado, y tenido. Por esto dizen Remigio, 16 .1.m. py Bedaque no es mucho que ricblen los ho-July bres de ver al juez tremendo venir al juyzio. pues las potestades Angelicales tieblan de su presencia:y blob dixo q las colunas del cieo tremen, y fe atemoriză de fu hazer del ojo: As quality por las colunas entiende a los angeles. All fligsM que por el tiepo del juzio apareceria la señal ovadera del hijo de la Virgen en la regió del ayre:y no es ageno de razo querer faber q fe deua entéder por aglla señal. PHILA. Ale-Thom lie xandrey S. Thomas mueue algunos pares 4.d.48. q. I. depiedras para latisfazer a vueltra demada, y dize q se entiende de la cruz del Rederor, d Chryfoft. cuyo resplador vecera a los rayos del sol(cohomil de modize S. Chryfostomo)y gfe puede ente Cruce & de der de las plagas del cuerpo del melmo Rede Lacrones a tor, q feran feñal de fu passió, y de la ingratiatas 8p.b. atud de los malos q no le quiliero aprouechar dellas:y por esso dixeró el propheta Zacha-Zacha. zacha. zacha y el Euagelista S. Iua que veran al q lasti.

a lo del Apocalipli, y de Ezechiel que trată f Apoc decomo fe mado amprimir la letra. I en las Apor fretes de los siernos de Dios, paralos dar por 3 Ez libres del caftigo à Dios queria hazer en fus enemigos. Otros pregutan fi fera la mefma cruz en q fue colgado el Redentor,o alguna forma de cruz hecha por la diuina virtud, o por ministerio de sus angeles: y yopara mi tego quunque la mitad de la cruz del Reden sor q dexo S. Helena en Hierufalen, este en poder de Tursos y la otramitadelle reparti da en muchas partes y particulas por diverfas tierras, yentre dinerfas personas q Diosre cogeratodas sus partes, y latornaraa reformar, y q aquella melma aparecera en el juyzio, y q aquella fera coferuada para fiempre por memoria de la muerte y triunfo de nueftro Redetor. Lo quagora para este pallo nos resta confiderar, es la vista de aquella llama o se apoderara del mudo en brevissimo tiepo, y quemara los arboles y platas, y bestias, yaues: y secara todas las fuetes, y todos los rios, que para liepre no se vera gota de agua fuera del mar, y me parece q no quedara cuestas ni valles en la tierra, porquimportan fealdad, y au vemos que ya las cueltas le van baxando, y los valles alçando. No falta quien diga que la tierra le filmina debaxo de las aguas, y en me dio dellas, porque como elemeto mas pelado quedo rodeado del agua, fegun q el agua lo esta del ayre, y el ayre del fuego y el fuego del ciclo mas yo no afirmo tal. faluo fi aueriguaf semos q la tierrano esta agora en fusitio natural, fino violetada por el imperio dinino q la saco de entre las aguas, y tabien me parece esto muy ageno dephilosophia, y por tanto quedese la determinacion para otros. Confideremos digo btravez, que vemos arder a todos los del mundo, y que se viene la llama para nofotros, y que no ay en el mundo alto ni baxo que nos puede defender , ni fuetano h Rica en que nos podamos hescapar:en lo qual en- 4.d.45 tendereys la fuerça y actividad que Dios 49" porna en aquel fuego para que execute fu volutad, que aun q los biuos se metiellen cin cuenta torres en hodo debaxo de la tierra, y no quedasse respiradero para alla, detro alla llegara la fuerça del fuego executado la divina sentencia, y dando la muerte a todo lo hir uiete. Quantos cientos de personas aura entonces que darian a todo el mundo que total fuelle suyo, por hallarse con vn tonfessora mano, a quien confessar sus pecados : y que renegară de sus padres y parietes por lesauer dexado haziendas agenas que no ha querido

Ezechiel.32 · Alexand.

10b.26.

ar.2.&opuf.

nos q poraglia feñal fe entienden las cruzes impressas en las frentes delos justos, coforme

eclipfarfe

Segunda parte.

maro y enclauaro. Tabien se entiede de algu-

restituir, y entonces querra, y no aura lugar, y por ventura por ello fe condenaran, porq ya dan nos ocafion de juzgar que es de puro micdo del infierno la tal restitucion y penite cia, y esta tal no escusa la condenacion del tal penitête, porquo es poramor de Dios, y nin guno puede ir al cielo fin el amor de Dios q llamamos charidad. Que os parece que se deue fentir ver al mudo que agora este lleno de hobres y de bestias y deaues, y que detro de vn quarto de hora no aya en el cofa bina? Biua bien, biua bien quie quisiere morir enton ces(fi le hallare biuo aquel trance) para defpues biuir para siepre : y ninguno entonces hallara quien por el pueda rogar (facado los ya feguros) porq ninguno estarà tan poco recatado de fi, que le vaguerogar por otro:y por ello el bien folo q hasta en aquel punto ouieren hecho por amor de Dios les valdra, y aquel folo abogara por ellos deláte de Dios. POLY.Señor baste lo dicho desta materia tan temerofa, que por vida de los q aqui estamos que cifco: porq me acuerdo de mucho mal hecho, y de mucho bié deshecho, y veome fin fuerças para hazer penitencia, y fospe cho que separte ya el juez para me llamar a juyzio. PHILA. Hazienda teneis para limolna, y pies para frequentar las yglesias ho spitales, y boca para bendezir a Dios, y entedimiento para contemplar sus marauillas, y volutad para leamar, y para llorar vuestros pecados:y frenesto empleays vuestros dias restates, confiad que por la misericordia de Dios alcaçareis falud devuestra alma.PA M PHI.Yo a ello meatego y nuca desesperare de mi saluacion estribando en Dios y en mi. s. VIII.

PHILO. Que sucedera en el mudo luego despues de la quema vniuersal que matara a quantos en el mundo se hallaren biuos? PHIL A. De aqlla quema quedara el mun do renouado y mejorado, y escreible q luego baxara la magestad infinita de nuestro Re dentor al juy zio acopañado de todos los san Aos hombres y fanctos angeles. Esto se prue ua, porq los muertos no refuscitará hasta que fuene la trompa que los llamara al juyzio, y -aquella no fonara hasta la venida del juez so berano: y aquella fonada terna virtud de refuscitar alos muertos, y delos leuantar de los ant. li. sepulchros, y della declara el Maestro de las sentencias agl verso de David que dize que Dios dara a su voz voz de virtud, q quiere dezir q la dara virtud de refuscitar a los muer tos, y añade que este sonido de trompeta es

lo mesmo que la voz de Archangel que dize Sant Pablo auer de ser la que a los muertos resuscitara: y por este Archangel entiende al mesmo lesu Christo que con mendarlo refuscitaren todos los muertos del mundo, y lo confirma d S. Iuan diziendo que verna la d Ioan.s. hora en que todos los muertos oiran la boz del hijo de Dios, y los que bien ouieren biui do refuscitaran para gloria, y los que mal aca baren, para el infierno. Fuera de lo dicho tiene Ricardo para fi no fer lo mesmo la boz Ricard.li. de la tropeta y la boz del Archagel: mas yo 4:d.43. arti. a lo ya dicho me atego firme. Desta tropeta 3.4.3. dize S. Augustin que se entiende aquel cla- August.li. mor que dize el Redentor por S. Mattheo de gratia no que sonara a la media noche apercibiendo ui, & vet.te a buenos y malos, fignificados por las diez flamenti. virgines, dellas locas, y dellas auifadas, q falgan a recebiral esposo y a la esposa:y dezirse ser a la media noche, es dar a entender que esmon T. fera quando las gentes no fe cataren: faluo q adamos? no parece mal al Maestro dezir con Cassiodoro que se puede enteder sera la media noche, por auer sido muertos a tal hora los primogenitos de los Egypcios en figura de los codenados en el juyzio vniuerfal. POLY. No me satifaze tal razon, porquejor se ves ran, y entêderan de dia que de noche.PHI-LA.Quanto a lo del andar a escuras, no de- g Thom. li. ue daros pena, pues como dize & S. Thomas 4.d.43.q.1. h con el Apocalipfi, la refulgencia del Rede- artic.3. tor y delos de su diuina corte, y de su facratif- h Apoca.21. fima cruz fera tan grande, que la del fol podria parecer hosca en su coparacion: quanto mas q lo del fer de dia o de noche, fe deue co fiderar respecto del lugar del juyzio (como i Scotus. li. dize 'Escoto adonde sera juntados todos los hôbres y mugeres de todas las partes delmű do: porque verdad enidente es que como el -fol va faliendo en vnastierras, anfi fe va poniedo en otras, y que a qualquier hora q feñalardes, ay en alguna parte del mundo ma ñana, y en otra medio dia, y en otra tarde, y en otra principio de noche, y en otra media noche, y en otra rie el alua, y anfi de todas las horas del dia. A mi mucho se me asfienta que fera el juyzio a medio dia respeto de la tierra donde se ha de tener en correspondencia de auer sido el Redentor condenado y crucificado en aquella hora, y como el fue juzgado y fentenciado de los hom bres en aquella hora, es buena razon de con gruccia dezir que en la mesma juzgara alos hombres y los fentenciara. POLYC. Por ventura sabese de cierto en que lugar sera? ... dans Ma Segunda parte.

### Dialogo

ronymus.

Auguft.li.

21.13V 35 HU

d.43.q.5.

Il.monT a .i.p.guba ·potte "Appecata

f Scotus, IL. -5-P-6+13-4

Roma. II.

PHILA. Lo que por mas cierto se tiene, fegun lo que se lee en la escritura, es que sera en el valle de Iosaphad al oriente cabe Hieru falen al pie del moteOliueti:por lo que Dios \* Ioelis. 3. dize por el propheta \*Ioel, que el juntara to-&ibi.S.Hie das las gentes al valle de losaphad, y que alli las juzgara, mas S. Hieronymo no assienta mucho en que se deua entender aquel passo del vltimo juyzio, y aŭ la Glossa del mesmo passo llama doctrina pueril dezirtal, y b A le Alexand. xandre de Ales y el Maestro de las sentécias Alen-3.par. fe atienen ala Glossa, y se resueluen en que (como tabien dize S. Hieronymo) Iosaphad quiere dezir juyzio del Señor, y q tato mon ta dezir que conuernan las gentes al valle de Iofaphad, como q conuernan al valle del juy zio del feñor. Lo que concluyees (y lo dizé Magist. li. mas llanamete S. Thomas, y Escoto) q cer-4.d.48. &ibi ca del valle de Iosaphad sera el cocurso de to S. Thomas. das las gentes que para siepre biuieron en el Scotus.li.4. mundo, y se representaran alli trahidas en vn puto por los angeles: y fi bien confiderais la multitud que sera, y mas que tâbien parecera alli los del infierno refuscitados, hallareys q con razon encarece S. Thomas el poderse en tender como cabran tantas gentes en los con tornos de aquel valle y de Hierufalen (aunq folos los malos han de estar en tierra: ) y yo fin duda creo que nien todo el reyno de Iudea: ni aun en toda Francia ni en toda España cabria tanto gentio, con que boja España mas de seiscieras leguas: sino que como Dios fabe y puede mucho, deuemos subjetar nuestros entendimientos a su sancta disposicion y volutad, y con creer que aura juyzio vniuersal, no nos castigaran porque no entenda mostodas las particularidades que en el paffaran.PAMPHI. Mucha cordura me parece, y aun buena Christiandad, no se atreuer los hombres a determinar las cosas diuinas que Dios no les da determinadas: porque como ninguno aya fido llamado al consejo dinino (como pondera d S. Pablo) mal podra determinar como querra Dios proceder en sus cosas.

6. IX.

POLY C. Pues como parece a los fanctos que passaran aquellos negocios?PH I-LA. Para lo lleuar por su deuida orden deueys tener en vuestra atencion la quema vni uerfal fobredicha, y que luego tras ella viene la magestad infinita del juez soberano: mas que como no aya de juzgar a ningun muerto no refuscitado, embiara sus angeles (como Matth.24. el lo dixo por S.Mattheo)portodas las par

Legindapante.

tes y rincones del mundo, ansi en las aguas, como en la tierra, como en la region del ayre, y como en la Esphera del fuego, y de alli recogeran las cenizas, o materia de todos los cuerpos humanos, y juntaran las particulas de vn mesmo cuerpo trahidas de muchos mi llares d'lugares y d'muchos millares deleguas algunas vezes:porqueontecera estar en parte conuertido en fuego, y parte en ayre, y parte en agua, y parte en tierra, y parte en perro q lecomio,y parte en pesce q del comio,y parte en arbol y planta que del nascio, o q con el crescio, por estar podrido y conertido en tier ra. A qui querria q confideraffedes quato fea el faber de los angeles que conofceran entre toda la materia de los cuerpos deste mundo dede el cielo abaxo, qual materia sea la de los cuerpos humanos con estar hechafuego, ayre,o agua o tierra, y no folo qual fea materia de cuerpos humanos, fino qual fea de cada cuerpo, y que acontecera avn angel traher vn poco del oriente, y a otro traher otra par tezilla del poniente, y a otro del medio dia, y a otro y otros muchos traher otras partes de diuerfos lugares y rincones del mundo, y juntarlas para que sea restaurado el cuerpo enteramente como fue quado mejor, fin que ni vn cabello lefalte para su perfecion. Y cofiderad que voz fera aquella grande que dizeel Redentor que embiara confus angeles a refuscitar los muertos, a la qual llama fant Pablo mandamiento, y boz de archan-f1.The gel, y trompeta de Dios: pues llegara no folamente a todos los extremos de la tierra, fino tambien al purgatorio, y al Limbo, y al infierno, y mandara a quantos alla estan que luego falgan a este mundo a estar con Dios a juyzio, y a recobrar primero fus cuerpos:y en vn puto faldran todos, que ni vn alma, ni vn demonio dexara de falir sa fe hallar enel s Rom juyzio vniuerfal, como no quedara an- & 2.2.Co gel en el cielo que no fe halle con el Redetor tambien alli, para quetodas las criaturas jun tas le conozcan por fu criador y feñor, y vea los buenos la condenación de los malos, y la aprueuen, y vean los malos la faluación de los buenos, y fe desconfuele. POLYCRO NIO. Estoy pasmado considerando quales estaran todas las almas esperando que se acaben de massar y formar sus cuerpos, y co mollamaran a cada vna que se vaya a vestir el suyo, y como se holgaran las que vieren a fus cuerpos bien dispuestos y hermosos,y co mo les pefara a otras de fe ver meter en cuerpos malentallados. PHILAL. Tambien podeys

podeis conteplar como os encotrais alla con el infante don Pedro de Portugal que en tiepo del rey Leon de España se hallo en el va-lle de Iosaphad, y le dixo su compañero que hincassen vna señal adondese acogiessen en el dia del juy zio: y tambien podeis contemplar la griteria que aura pidiedo todos a mi, mas a mi medad mi cuerpo, como gete que pide carne en el matadero, y luego podeys Subir vuestra atencion a los tauerneros y bo degoneros que alliestaran proueyendo de comer y beuer a tan gran gentio.P OL Y C, Por Dios que me parece matraca essa mane ra de hablar. PHILA. Entéded pues, que quasi sera tiepo imperceptible el de la muerte en la quema, y el del juntar las partes de los cuerpos por el ministerio de los angeles: tras lo qual se sigue la formacion de los cuerpos por el podery faber de folo Dios, ot vbi 1,&Du porq(como dizen Escoto y Durado)no lle ga la potencia de los angeles a dar la forma fubffacial a la materia: y esta formacion sera en instanti, por ser infinita la potencia opera tiua de Dios q no puede ser retardada, ni pue de auer fucession de tiepo en la obra q se haze fino es por defecto de la gente : aunque fi Dios quifiesse bie podria hazer sucessiuamete y poco a poco muchas cosas q se haze en instanti.En estado restaurado el cuerpo se sigue luego infundirsele el alma, y tábien esta obra se haze instataneamete, y no puede ser fucessiua, como lo puede ser la restauracion del cuerpo, y la razó es porq el alma no tienepartes que se ayan de infundir, y que vnas puedan entrar primero que otras, y las partes del cuerpo que deue fer animadas para que fe digaestar animado y biuo el tal cuerpo, juntamente reciben el alma, sopena que se auria de dezir estar biuo y muerto juntamete, q es defatino: mas no es necellario q junta mete reciban vida todas las partes del cuerpo, como los pies y las manos, porquo fon las partes essenciales dela vida: y al tiepo del morir mueren estas primero q el coraçon, y que los otros miebros vitales. Tapoco puede tener parte los angeles en la infusió del alma, y co esto concluimos que morir, y resuscitar los hobres en el juyzio fera en vn puto detie po,demanera que no aya pena en el elperar: y no determina Escoto si los angeles cogera los polnos de los cuerpos, y los traheran a la presencia corporal del Redetor para q los refuscite a todos jūtos en vn lugar, y vnos a vi-Ita de otros,o fi fobre fus fepulchros, o adódefus cenizas estuniere seran resuscitados, y

I.The

despues lleuados biuos a la presencia corporal del Redetor: y a fu diuina poteciatodo es possible, y no ha de trabajar mas en lo vno q en lo otro, pues con folo mandarlo fe hara, el qual mandamiento es lignificado por la troperadicha, y por la boz del Archangel: mas Bicard.li. Bicardo afirma conforme a lo de Ezechiel 4. d.43.ar.5. y de S. Mattheo, q cada vno refuscitara en su q.3. sepultura,o dode estuuiere su principal par- Ezechie.37. te:y como ha de fer en vn momento para to Matth. 27. dos, vnos refuscitaran de dia, y otros de noche, pues quando en vna parte del mudo es de dia, en otra es de noche, y que dode estuuiere el juez fera al amanecer. Esto es de Ricardo, y bueno. Y mas os digo que a penas las almas aduertiran, o ternatiempo para philo fophar con tanto fossiego y descuydo como a vos os parece: porq no entederan ellas como Dios obra la marauilla de su resurreció, y atentas a sus necessidades judiciarias, no les quedara ocio de mirar si ferapoco o mucho el tiempo que estaran sin sus cuerpos, que sin duda, fera poco en las que murieren la quema del mundo ya que el Redentor arrancarepara baxar al juyzio, pues dixo Dauid que delante de su cara, y en rededor del verna el fuego y la tempestad que ha de abrasar y renouar al mundo.

a Appacat & Pos PAMPH.Estarefurrecion vniuerfal pue de ser conoscida naturalmente ? PHILA. Muchos hablan sobre la aueriguacion de la verdad de vuestra requesta, y concluyen que no:y por auer S. Pablo predicado la refurre Actor. 17. cion se vio en aprieto con los Areopagitas, g eran los mayores philosophos del mudo. dEscoto gasto hartas palabras sobre dar luza d Scotus li. esta dificultad, y primero a priori, y despues 4.d.43.q.2. a posteriori, auerigua q ni por razon de algu principio ellencial intrinfeco enel hobre, ni por razon de alguna operació o perfecion q le conuega, se puede prouar por razon natural la refurreció del hobre, fino que es puramête articulo de fe reuelado por Dios al mu do. El glorioso S. Buenauctura dio en la mes- Bonauct. ma coclusion, sino que procedio por medios li.4.d.43.armas dulces para gente de toda broça, y dize q tic.1.q.5. & ay tres cofas en la refurreció, y la primera es S. Tho. ibi. la reformacion de los poluoso cenizas en q 4.1.art.2. los cuerpos se conuierten, y esta es cotra natura, la qual puede corroper las formas, mas no restaurarlas, segu q dixo Aristoteles que no es possible reduzir en acto la privació de laforma. La segunda cosa de la resurreció es la vnió del alma al cuerpo organizado, y esta-

Segunda parte.

es naturalissima ansi al alma como alcuerpo, y el cuerpo la dessea naturalmente, y el alma la dessea natural y volutariamete, porquiene mayor perfecion las partes juntas en el com puesto, que por si solas. La tercera cosa es la coligacion inseparable del cuerpo y del alma, y desta dize ser sobrenatural, porque es hazer incorruptible de lo corrupti-A paido de ble:y por estas razones cocluye q la resurrecion no se puede dar por naturaleza, y por el mesmo caso ni entederse sin lubre de fe, o de algunadoctrina q presupoga reuelació. Dize a Ibidem ar mas en otra parte el doctor a Seraphico gfupuesto el articulo de la fe de la refurreció, ay razones couenientes que la perfuaden, como ya q Ielu Christo nuestro Redetor y cabeça resuscito, esta en razo que nosotros sus miebros resuscitaremos, sopena de mostruosidad entre la cabeça refuscitada y los miembros muertos. Tabien haze por esta verdad la disposicion deladiuina justicia, qcomo en este mudo no de a todos lo que merece, pues mu chos malos gozan de muchos bienes en este mudo, y muchos buenos padece muchos tra bajos: cocluyese que en el otro mudo les tieneguardados los premios q merece. Otra razon es el coplimiento dela gloria q fera muy desseado por las almas que son representadas Apoca. 6. por elb Apocalipfi clamar por la gloria de fus cuerpos. La tercera razon es la perfeció de la naturaleza humana q depende de estar el hó bre entero con su cuerpo y alma, y es confor me a razo natural que el apetito natural no sea para siepre defraudado, mas co todo eslo concluye nuestro sancto q aquestas razones se funda en el articulo de la resurrecion. V na "Scot" vbi razon breue y concluyente añade Escoto, q pues la primera producion del hobre se reser ua a fola la potecia diuina, con mayor razon y necessidad se le deue reservar la resurreció: y se prueua esta consequecia euidetmete:por q en la generació el cuerpo humano esta cria do y organizado perfectamente, y con todo ello dize con verdad Arittoteles q el alma le viene de fuera, y la doctrina Christiana concluye q Dios voluntariamete cria y le infun: de el alma, y que ninguna otra potécia puede idi odT tal hazer:luego en la refurreció quado no ay. rastro del cuerpo enel mudo, y quando ni la naturaleza le puede reformar, ni todos los an! geles con ella, mas ay que hazer q en la gene racion, y pues lo menos de la generació se referua a folo Dios, mas necellariamete felere-Tho.li. 4. ferua lo mas de la refurrecion. El angelico do ctor dS. Thomas quasi del todo llama mila-

Segundanare.

grofa a la refurrecion, auque A lexandre nos dixo ya que no es milagrofa, fino maravillo Sa.PAMPH. Yaque Dios nos quiso hazer semejates a su hijo y nuestro Redetor en que refuscitemos como el refucito, como miembros q deuen ser semejantes a su cabeça:porq no quiso que en no teniedo q purgar los san ctos defunctos, refuscitaden, para fer galardo nados co la gloria del cuerpo, tabié como co la del alma? PHILA. A esso dize S. Thomas q la diuina providecia ordeno lo corporal deste mundo para seruicio del hombre (co mo tabien dixo Aristoteles) y los monimietos de los cielos son para influir en los cuerpos deste mundo inferior: mas fi los cuerpos de los muertos resuscitassen incorruptibles: no estaria subjectos a los influxos celestiales, lo qual seria cotra la orde de la dinina proni dencia:y pues el monimiento celestial no ha de cellar hasta la fin del mundo, tapoco deue fer exeptala materia corporal de recebir los influxos celestiales. Bien es verdad que el Re detor y fu gloriofa madre y otros fanctos refuscitaron luego por particulares razones,co mo el ser Christo exeplar de nuestra resurre cion con la suya, requirio q se hiziesse luego para confirmacion de la esperança de nuestra refurrecion como miebros suy os: y con los otros fanctos quifo Dios víar de gracia particular. De la razon dicha fe cocluye q el mo uimieto de los cielos cessarà en abrasandose el mudo, puesluego fera la refurrecion: y no teniedo ya los hombres estado corruptible, no ternan necessidad de las demas criaturas corporales, anfi platas, como animales: y como los mouimietos celestiales fuesse para la generació de lo corporal, cessado la razó desta, cestară de se mouertabie ellos: y no gdara enel mudo mas de los elementos puros y fin mezcla, y co particular gracia y hermolura, y para fiepreno se meneara el agua del mar, ni el viento en la region del ayre, pues todo aqllo depende de la actividad de las caufas naturales que despues no ternan virtud alguna de produzir, ni de mouer: y entre los cuerpos mistos no quedará con su ser mas de los cuer pos humanos, y aun esfos morará con Dios en el cielo, o con el diablo en el infierno. Otra cosa os digo que ninguno los de q resu feitaron antes del Redentor, dexo de tornara , Con morir:porque S. Pabloy S. Iuan lellaman Apoca a el primicias de los muertos, que quiere dezir el primero q delos muertos resuscito para nunca mas morir, mas los q refufcitaro co el en el dia de la refurreció, núca mas muriero,

Luce

Cor. 15.

Zids

of a

too2

ti.1.q.1.

iup.q.3.4.

porque firuio su resurrecion de exemplo abonador de la verdad de la refurrecion del gran poderio'y gloriardonde no c'rotnos. Redento fino la IX. a gael ayre que es el

PHILOTI. Bien se yo que dize a sant on 15. Pabloque la refurrecion fera en vn momento, y en vnjuego de pestaña, mas aquello puede se entender o de la resurrecion de todos juntos que fera a la par, o de la refurre. cion de cada vno que fera en instate : mas yo holgaria de laber a qual parecer me deuo ate ner. PHILA. Lo que os pareciere de vno deucys dezir de todos, porque como Dios no aya de trabajar mas refuscitandolos a todos juntos, que a cada vno por fi, feria defatino dezir q a cada vno refuscitasse a su parte:y fi tal fe dixesse, se seguirian cosas tan absurdasque no ay para que dezir mas de vna, que duraria el tiempo de la refurrecion mas años que aqui fabriamos determinar : y anfi es comun intelligencia de Theologos que S. Pablo entendio auer de serjuntamente en vn melino instante la resurrecion de todos, y es lo mesmo que criar juntamente todas las almas paratodos los cuerpos humanos q estan en vninstanti dispuestos para recebir vida por todo el mundo en los vientres de las madres. El Seraphico S. Buenauentura da razones algunas para prouar lo que os digo, y la primera es que como todos juntamente pecamos en Adam en quanto estauamos en el quando el peco, y por aquel pecado mere cimos muerte: anfitodos juntos refufcitaremos porestar en Christo quanto al merecimiento de nuestra salvació que en el se encier ra. Otra razon es, que como el mundo fe em peoro por el pecado del hobre, anfi deue fer mejorado con la mejora del hombre: mas no deue ser mejorado en quato el hóbre es mor tal, luego fera despues del hombre ser immor tal, y no fera mejorado para vnos, y no para otros, luego para todos: y anfi refuscitaran to dos jútos. La tercera razó es la vnidad y coli gacia de los miebros del cuerpo mystico del Redentor, que seria mostruosidad biuir vnos y morir otros, y ansi refuscitaran todos jutos para gozar de la gloria del cuerpo:porq la de las almas en no teniedo porq penar, fe les da, y se les haria grade agrauio diferiedose la para adelante. La quarta razon es por el fauor que nos viene de los fanctos que fuplica a Dios por fu refurrecion (como lo dize el Apocahiph)y no pudiendo refuscitar sin nosotros ruegan täbien por nofotros: y otrarazon fea la vniuerial confumacion de la gloria de los \$113t7

hombres y de los angeles que deuio fer junta mente, como todos son miebros de Christo y componen vna yglefia:y los angeles hafta entonces ganan acrescentamiento de gozos por la faluacion de los hombres que fe falua, y como en no auiendo mas hombres q le fal uen, les faltara materia de recebir nueuos go zos, verna biédar a los hombres la gloria de la refurreción, como los angeles terna ya entonces recebidos todos los gozos de todos los predestinados. POLYC. Yame pareco ver la infinita mulntud de los refuscitados, y ocurreme pregutar acerca de los predefinas dos, si se les acordara despues de gloriosos de las ofensas q cometicron en este mudo contraDios, y en cafo que se acuerden, fe les dara pena, y firecibiran confusion pues fino fe confunden, no ternan fentimiento agradecido, y fi reciben pena y con fusion, no ternan entera gloria, todo lo qual parece duro de dezir. PHILA. El Maestro de las senten- Magist. li. cias mucue vueftra duda ; y responde con 4.d.43 Efaias, por el qual dize Dios que los bienas uenturados no se acordaran mas delos pecados que cometieron en este mudo, fino que los ternan puellos en oluido, y escodidos de la vista de sus ojos: lo qual se entiende quanto a les dar pena o afrenta, que en el estado de la gloria no fera possible. Antes por el cótrario fera materia demas amar a Dios, y de le dar mayores loores yalabaças acordarfe de fus pecados, y verfe libres dellos por la mifericordia de Dios: yestan en la gloria tan trasformados en Dios, que estiman en mas vn grado de la honrra de Dios, que quantos encubrimientos de lus pecados le puedan dar ? quanto mas que leses Dios tan amigable feñor, que los tiene tan llenos de fiy de fu gloria, que no les queda resquicio para que les pueda entrar pena o descontento a susalmasi e Gregori. Confirmando esto señor fant Gregorio di- sup. Pialm. ze que pues Dauid pregona que los fanctos 88. para siempre cantaran las misericordias de Dios, que tambien para siempre se acordara de sus miserias sobre que cayeron las miseria cordias de Dios. A nade que ( como osacordarey sauer dicho el otro poeta que da contento a cordarfe el hobre en tiempo de profperidad de las aduerfidades de que fe vee auer efcapado) anfinos gozamos fanos acordan- aubasoi fi dosenos de la enfermedad y dolores de que 25 .81.6.1.1 nos vemos libres. Esto parece confirmar el fancto propheta & Hieremias diziendo en & Thren. 3. persona de los pecadores que se saluan, que por la misericordia que Diosobra con ellos

Segunda parte.

Roma.s.

f Vergil. 1.

no estan ya confumidos en las penas que me recen, porq nuca faltan fus mifericordias: en lo qual bié muestra acordarse de sus pecados.

shomeing. XII. ne PAMPHI. Mal podrian fer condenados de sus consciencias, oabonados los juzga dos, fino fe les acordaffe de fu bie y de fu mal: y mal podrian los buenos enteder la obligacion'en que fonalRedentor q los juzga, fino faben el mal que les perdona, y la mifericordia con que los castiga. PHILA. Ansi lo

determina fant Pablo, y dize que losteftigos con quien se prouaran los delictos de los hombres, seran sus proprias consciecias que los acufaran, o defendera, fegun q ouieren fer uido, o ofendido a Dios. POLY C. Porque aplican el juyzio mas a Tefu Christo, q a to-

da la Trinidad fanctissima: siedo los pecados de loshobres tă ofenfiuos del Padrey del Spi ritufancto, como delhijo? PHILA. Mu-

chas razones ay para ello, y de lo tocate a los hobres quifo Dios que el juez fuelle tambié hobre como lo fon los juzgados, fegű q tam bien es Dios como lo fon las diuinas perfo-

I.Time.2. nas ofendidas:y por estosellama mediador entre Dios y los hombres, allede de auer merecido tal nombre por auer reduzido a los hombres en gracia con Dios. Otra congruen cia es porque el oficio del juzgar requiere co

> noscimiento de la qualidad de las causas o pleytos, y para esto es menester sciecia: y entre las dininas personas la sabiduria se aplica al hijo, y por esso se le comete presidir en

el juyzio, que no porque el padre y el Spiritu sancto no juzguen tambien como el en quanto Dios, En quanto Dios, ninguna per

fona hazecon el mundo cola que no la haga todas tres con propria y suprema autoridad: mas al Redentor en quanto hombre se dio la potestad que llaman de excelécia, en la qual

mlaid .qui ningunacriatura fe le yguala, y en virtud desta juzgara como ministro de la sanctissima Trinidad, y anfi dize el por Sant Iuan que

> fu padre le dio autoridad de juzgar en el juyzio vniuerfal, porque es hijo del hombre, que es dezir que por ser el hombre visible, y

> por se requerir de buenarazon que el juez fea visto de los juzgados, le cometio su padre

la fentecia del juyzio vniuerfal:y desta pala-Ricardus. bra predio el Authorado d Ricardo para deli.4.d.48. ar zir que no es cosa apropriada en el Redetor

> juzgar vifiblemente enel juyzio, fino propria, como el folo entre las divinas personas

es hombre. Ya que auemos llegado aqui, lera bien pintar la venida del juez soberano ato-

Segundaparter

gran poderio y gloria:donde no es fignifica- Marci do el ciclo, fino la region del ayre que es el lugar donde andan y se engendran las nuues, lo qual no hazen en el cielo: porque el Redentor baxarà hasta la infima parte de la region del ayre ya purificado por el fuego que abrafarà lo deste mundo:y por ser los entapicamietos ceremonia de autoridad, dizese que el mundo se entapigara de nunes resplandecientes para mostrar la magestad del foberano señor. Y notad que las llamo nuues resplandecientes, y no nunes turbias ni escuras, porqueyano aura nuues naturales en el mundo, auiendo cellado toda la generacion de lo corruptible con la cessacion de los mouimientos celestiales : mas seran arreboles y resplandores de maravillosa refulgencia con que el vniuerfo feruira de respecto a fu criador. Algunos entienden por aquellas nuues los cuerpos de los fanctos que baxaran del cielo con el Redentor, y los tales fon llamados nuues algunas vezes en la escritura, y aun Esaias los llamanu- fEsaia ues boladoras, como en los & Cantares fon & Cant llamados ciernos faltadores: porque con ligereza faltan y paffan de virtud en virtud, y firuen derociary regar con el agua de la do-Arina y buen exemplo los campos de las con sciencias de los otros. A qui deneys contemplar a la magestad infinita del Redentor puesto en moderada altura en la region h Zacha del ayre con fu fanctifsima madre a fu mano derecha, y rodeado de fus sanctos Apo-

mar cuenta al mundo: y el mesmo dixo eque e Man

le verian venir en las nuues del cielo con Lucz,

Magiff

£ 44.

14.3.

Danie

.En

STh

stoles, y de todos los de mas fanctos Indas hombres y angeles : y que estara visible a Canon buenos y malos, y que como el fuere baxando, todos los predestinados que se han de faluar feran leuantados en alto, y le faldran

arecebir como lo dize fant Pablo: y esto lle 'Magis uados de los angeles segun el Maestro, o en 4.d.47. virtud de las dotes de fus cuerpos gloriolos como dizem Escoto, y vno y otro puede ser.

PHILO.Como les dais cuerpos gloriosos " Scoti antes de estar sentenciados por buenos ? 4d.49.9 PHILA. Todos fueron sentenciados en el punto de su muerte, ansi los que moriran entonces con el fuego, como los queantes

para fiempre ouieren muerto : y notad mas gen el punto del juyzio no aura mas de dos parcialidades, la vna de los buenos angeles

y buenos hombres que estaran en el ayre gloriofos con el Redétor, y la otra de los malos diablos y malos hombres que estará en la

\* Roma.2.

S. August

Ioan.5.

ti.1.q.1.

tierra con terribles tormentos: porque los que salieren del infierno y resuscitaren, no perderan los tormentos que alla teniá fino q fobre ellos fe les juntara la pena que con la copañia de los cuerpos malditos fe les recreugift.li. fcera:y especialmete que aunq a resuscitaran enteros de sus miebros para la integridad de la naturaleza, lo qual toca a la horra de Dios, hi Bona- tiene b S. Buenauentura y Durando que rear, fuscitaran con los defectos y fealdades que tunieron en este mundo:por ser esto confor prandus meala divina justicia, que no resuscitara a los malos simplemente para que biuan, sino para que biuan castigados; y dexarlos co las fealdades y malas hechuras que tuniero quado pecaron, es parte de castigo: y trahe Durando para prouar esta doctrina lo que dixo: Daniel, que resuscitaran los malos en opro brioy desonrra, porque la vean siempre. El "Enchi- gloriofo S.Buenauentura dize que "S. Augustin fue deste parecer, masel Maestro rafa mente dize conforme a la letra del mesino S. Augustin, que no se oso determinar:y por STho.li. el otro extremo entra S. Thomas dizien-# 9.3. do fer mas creyble que no refuscitaran con los tales defectos de corcobados, lagañofos, boquitorcidos, y ansi otras fealdades porque afean la naturaleza que Dios crio fin ellos: mas concede con los demas que fe hallaran en los condenados los defectos que emanan de los principios de la naturaleza humana: quales fon canfancio, granedad y pesadumbre,passibilidad, y otros tales que ni al Redentor perdonaron en esta vida mortal, por que son de la cosecha natural de nuestra hu-

Lucz

Marci

Cant

Zacha

anon

1. Th

Aagift

1.47.

Scott

1.49.9

ziedades de min peca S. XIII

corcobado.

manidad, lo qual no fon las enfermedades,

nilas manquedades,nifer tuerto,ni coxo,ni

POLY. Dezid mucho destas cosas del juyzio, porque nos emmoldemos en ellas para perderlas el miedo en el dia en que nos veremos en ellas. PHILAL. Estad seguro que no las temereys menospor las parlar agora mucho; bien tal como los codenados no fentiran menos fus penas por mas que las lleuen pensadas de aca. POLY. Catad que las penas preuenidas fon menos fentidas, y que fabemos de muchos que perdieron las vidas degollados, ahorcados, y aun quemados biuos (como algunos hereges) y porestar bien impuestos y recozidos en pe famientos de fortaleza y de paciencia, se dexaron matar y quemar fin fe turbar, ni mostrar flaqueza: y fino se ouieran preparado

con tales pensamientos por ventura quedaran muy atras de adonde llegaron. PHI-LALET. Mucha diferencia deueys hazer entre las penas deste mundo que tienen causas puramente naturales, ansi agentes como pacientes, y las del otro que fin las caufas na turales, tienen de por medio la voluntad de Dios, contra la qual no basta el philosophar delos hombres: porque si bastasse, no estarian siempre los del infierno y purgatorio pensando en el fuego en quato es ministro, o instrumento de la justicia de Dios que los castiga co su tormento, sino que divertirian sus atenciones a otros objetos en que pensa rian, mas no los confiente la diuina justicia. y consiente lo a los que en este mundo pade no hazen vascas, como lo hizo el Philosopho Calano quado se quemo biuo co muy gran sosiego rodeado del exercito del gran Alexandre . Y tambien deueys descaspar otra ygnoracia, de que como la costumbre de los trabajos deste mundo los haze menos trabajosos y penosos, ansi lo haga en los tor mentos del otro mundo: y es larazon la ya dicha de la diuina voluntad y justicia que ca stiga y los pecados de aquellos que deuen fiempre padecer como fus enemigos que estan siempre con malquerencia contra el, y que le desean ofender de nuevo. En este mu do no es anfi (faluo fi fuellen algunos terribles blasfemos como Core, Dathan, y Abiron) por fer el eltado deste mundo dado pa ra que los hombres merez can el cielo; y fi fueren pecadores, nunca los da Dios por cay dos yrremediablemente, fin que les dexepo inuna d tencia de se convertir, y como a no totalmete sus enemigos les dexa poder se aljuiar con Magiltalise fu discrecion en sus miserias, y aun el auiendo misericordia dellos les da sufauor para q menos fientan sus fatigas: con lo qual los de xa obligados a mayores penas en el otro mundo, file falieren ingratos atantos bienes, y plazos de se corregir. POLY. Todo lo concluyeaquello de featraucfar la voluntad diuina que quiere que fiempre padezca lo que merecen los condenados.PHILA-LET. Con este bocadillo esforçareys el en tendimiento para mejor rumiar aquello de 5 S. Matheo, que se sentara el juez soberano en la filla de fu magestad ; yes creyble que 25.26. como visiblemente juzgara y sentenciara, y con la autoridad que deue tenerse en tal auto, y masfiendo taljuez : que estara sentado y con mayor gloria y magestad de lo que

+50-b

nofotros podemos entender, y con plenitud de poderio finapelacion, y fin que fe dexe de executar cosa ninguna de las por el sentenciadas. Como esto se diga a los hombres que faben poco de las cofas de Dios, demofe les dezir con palabras que fignifiquen la fuprema autoridad de los juezes del mundo, para que anfi faquen la magestad con que juzgara Dios; y los juezes y principes fenta dos son reprentados juzgar, y con gente a su mando para executar, y por ello fe dize que Ielu Christo juzgara sentado a las diestras de Dios, y escreyble que si sentara; aunque el aliento de la humanidad a las diestras del padre, comunmente fignifica la mayor gloria y honrra del Redentor fobre todos los a Roma. 14. fanctos . Dize S. Pablo que por auer Iefu Christo muerto y reluscitado, merecio ser se nor de los binos y de los muertos:y con autoridad de señor juzgara, y no se oluidara de ser padre por criacion y gouernacion de los malos para les dar el castigo menor que le merecen: y no fe oluidara de fe mostrar padre amoroso tambien por predestinacion, ju Rificacion, y glorificacion de los buenos, da doles el galardon mayor q por sus obras me recieren PAMPHILO. Porq fedize q juzgaralos biuos y los muertos, pues quado los juzgare han de estar todos los hobres re fuscitados PHILALET. El fentido comun es que quiere dezir que juzgaralos q ouieren muerto antes de los dias del juyzio, y los que se hallaran entonces biuos; los qua les moriran en breuissimo tiempo y resuscitaran para fer juzgados. Bien creo yo que b Augusti. S. Augustin miro en vuestrarazo, y latuno Epia. 99. & por buena, pues dize que por aquellos muer Magift. li.4. tos que se dize auer de juzgar el Redentor, no se han de entender los muertos corporal mente, fino los muertos spiritualmente por los pecados, como se llaman biuos los que estan en gracia: y por los muertos se entien den los infieles fin fe,y por los biuos los que tienen fe, y cierto esta que a todos los juzga ra, y fentenciara. Poco va en morir vn hombre para fi quando fe le arranca el alma del cuerpo; mas mucho le importa el morir pa ra Dios quando le falta la fe,y aun fi quiera la charidad, porque pierde a Dios, y por el configuiéte se pierde asi: y no queda de prouecho para lo deste mundo, segun que dize figure de Dauid que su alma sin Dios era como la tierra fin agua que no puede fructificar:y pa

ra lo del otro mundo queda para mucho da

ño q padecera de tormentos. Esta muerte in

fernal es la llamada muerte fegunda por el . Apo A pocalypfi tantas vezes, y es deponderar 20.21. que en el infierno ni mueren los cuerpos, ni las almas:fino q por fer el trago de la muer te corporal muy penoso, y primero que la ba xada al infierno, por esso llama muerte a la vida en los tormentos infernales, y la llama segunda por ser despues de la corporal que fue la primera.POLY. Apenas me parece - anos que ay seso en el mundo, puestodos muere por binir corporalmente; y todos biuen por morir spiritualmente.PHILOTI.No en tiendo esa contraposicion de muertes y vidas.POLY. Ya veys quan rogado y paga do foys de quantos enferman porq les deys falud a los cuerpos, y fe fangran y purgan y tienen dieta, y toman vaños, y fudores, que fon diligencias trabajolissimas, y por esso las llame muerte, y elto todo es para conferutar la vida corporal. Por otra parte vereys biuir a muchos ordenando fu vida para deleytes ofenfiuos de Dios, y quanto haze lo guian para mas pecar, y les pesa quado no pecan en grueflo, y algunos reciben pena de dont que no ayan ellos cometido tal o tal pecado que cometio hulano y cutano: y todo esto va a parar en la muerte del infierno, mas po cos se fatigan por venir al señor Maestro pi diédole remedio de la medicina spiritual, co moa fabio y ministro del sacramento de la confession: y a mi condeno el primero en ta les excellos,o defectos, que por vn razonable medico daua cien ducados, y por vn fapientissimo Theologo y confessor no daua mas de embiarle a llamar, y aun era minescia soberuia tanta, que queria que me agradeciesse auerle querido reboçar con las suziedades de mis pecados.

Tiqu

primi

LXIIII. PHILALET. Efa manera de diferen ciar medicos parece corresponder al reuesa la manera que el juez vniuerfal terna en diferenciar los malos de los buenos, estimando en mucho a los buenos, y menospreciando como a vilissimos a los malos:porque di ze S.Matheo que como tenga delante de fi d Matthas a todas las getes, apartara los corderos a vna parte, como buen pastor, y los porna asu mano derecha: y a las ouejas porna a su parte alamano derecha. P.A.M.P.HIL O.Di cho teneys que los buenos estaran en alto, y los malos en baxo: y no a la mano derecha, ni a la yzquierda.P HIL A.La fancta escri tura tiene por estilo de significar las prospe ridades con la mano derecha, y las aduerfida

d.43-

E Marchat.

des con la yzquierda: y para fignificar buenos y malos dixo auer de estar vnos a la derecha y otros ala finiestra: fin embargo de q por el nombre de cabron de naturaleza hedionda y fuzio luxuriofo, fon fignificados los malos, y por el nombre de oueja que es animal fincero y manfo y humildey proue choso, se fignifican los buenos : y ansi se vee auer dado a todos sus estancias proporciona das. POLY. Por el nombre de cabron he venido a me acordar de las bruxas que se di zen tratar con el Demonio en figura de cabron.PHILA. Ansi se dize, y que andan al rededor bay sadole; y que despues le hazé otras ceremonias no muy limpias ni muy honestas. PAMPHILO. Yo al proposito de la mano derecha ser mas honrrada q la finiestra, tengo por rauiosa Philosophia mophó. la de 'Xenophonte, que dize auer fido estilo de Cyro el Mayor poner a su yzquierda en la mesa a quien mas queria honrrar: y la prouació me parecefrigidissima, que es por biuirmas subjeta a peligros y trayciones la parte y zquierda que la diestra, y parecese to mar por fiel defensor el que alli es puesto. PHILALET. Yo digo lo mesmo q vos acercade eslo, y sin muchos lugares de escritura, y fin quantos fabios ay enel mundo; Tiquel. os remito al famoso Andreas Tiraquelo de de iu que con mucha y muy varia lecion, y con rimige. muchos autores os satisfara contra Xenophonte. PHILOTI. Como no ayamos de pensar, quanto mas dezir, q el Redentor ava dicho palabra comparatiua fin algu my sterio doctrinal: querria saber porque diferencio a los malos y buenos con los cabrones y ouejas. PHILA. Algo quedaua dicho, y algo mas dire para claridad de vuestra duda, que las ouejas por su mansedumbre, y porque oyen y conoscen la boz de su pastor, significan a los buenos que obedecen a las leyes que prometieron guardar, figuiendo los paíos de su Redentor: mas los cabrones beltias fuzias y vagabundas fignifican a los que hieden por luxuria, y alos que son inconstantes por la poca firmeza de doctrina, quales fon los hereges, y fueron los y do latras, que saltan de errores en errores. En quanto todos los que nascen en el mundo fon criaturas de Dios, y matenidos, y gouer nados por el, tambien entran los infieles debaxo del nombre de cabrones hediondos con sus ydolatrias, o infidelidades: mas en quanto son todos de vn apellido de Christia nos, y hijos de vna Iglesia Catholica, por

7-17

210

los cabrones se entienden los hereges hedió dos con fus errores : y en quanto fomos todos Catholicos en lafe, por los cabrones fe entienden los que con fer del rebaño de los catholicos, binen tan mal que mueren en pe cado mortal y se condenan : y en fin todos los que se condenan merecen nombre de ca brones hediondos, y los aparta el buen pastor Iesu Christo de las ouejas de sus fieles fieruos, y los pone a la finiestra de la condenacion; y a los buenos que merecen nombre de ouejas prouechofas, y de ganado ganancial, o ganancioso, pone a la mano derecha de la saluacion. Esta doctrina es de " Dauid " Pfalm.126 que dize que quando Dios diere a sus amigos el fueño de la muerte, la herencia del mesmo señor seran los que por su bondad mereceran nombre de hijos de Dios, y feran girneige? el galardon del fructo del vientre virginal, que es Iesu Christo hijo de la Virgen, al qual dize d Dauid tambien en otra parte que dio d Pfalma. fu padre las gentes que crio en possession, y fenaladamente por las auer redemido, y entre estas la mejor parte son los predestinados de que se compone la Iglesia que para fiempre se gozaracon el en el cielo. Este es el apartamiento de la negrilla y del trigo, y de los buenos y malos pefces, y de las cin- 13.25. co virgines fabias y de las cinco nescias : y anfi de otras tales doctrinas con que el Redentor fignifico la diferencia que auria entre los buenos y los malos en el juyzio vniuerfal. No entendays que el galardon que el pa dre cterno dio a su hijo en quanto hombre por lo que hizo por su seruicio, y por la redencion del mundo, fea la gloria de lospredestinados, porque la faluació destos de los quales dize el Pfalmo que son su galardon, es el gozo acidental de su alma co todos los que se saluant massu gozoy galardon essen cial depende de que aquella humanidad enxerta en la diuina persona del verbo goze de Dios mas que todas las criaturas. P A M PHILO, Mejor parece que asentaria el fentido de aquel verío, diziendo que el galardon de aquellos hijos de Dios por gracia y gloria, fera el fructo del vientre virginal q es lesu Christo, por el qual se entienda la vi fion beatifica. PHILA. A' Nicolao de Lyratency s'de vuestra parte, y advierte bie Pfalm.126, que es nominativo del phiral la palabra fihi, mas anfi la Gloffa ordinaria, como fant Hieronymoy S. Augustin son contra el en lo que a vos ostauorece; pues dizen que las palabras fructus ventris, no fon nominas

Matthel.

f Super

4.5.

tiuo,para que digan fer Christo el galardon de los buenos, fino genitiuo, para que se entienda que los hijos de la Iglesia que son los que se saluan, son el galardon; y objetos de los gozos acidentales del fructo del vientre virginal, el qual fructo es Iesu Christo: PHILOTI. Yo auia tenido la parte del Nicolao, mas diziendo esos fanctos estar aquellas dos palabras en genitino ( lo qual deuiera notar el Nicolao, pues noto lo del nominativo del, filij) no se puede entender fi no como dizen.

5. X V.

Pinkungs PHILA L.Ya quetenemos hechos dos escuadones, vno de los buenos, y otro de los malos, fera bien que digamos algo de ambos:y luego nos da las manos llenas la Sabi-Sapientie duria Diuina diziendo que los malos vera la fin del fabio, (por el qual se entiende el hombre fancto) y no entenderan que hara Dios del, ni porque le ampare, y ellos le menospreciaran, y a ellos escarnecera el señor, y caeran en desonrra, y seran injuriados para fiempre entre los muertos: porque Dios los rebentara con fu hinchazon, y los derrocara de sus fundamentos, que no les dexara cosa con cofa; y ellos quedará gimiendo, y fu me moria perecera. Con temor vernan a penfar en fus pecados, y fus maldades los conuenceran de quieson. Añade mas el Spiritu fan-Ato que entonces (que es en el punto en que trahemos nuestra materia de estarse como mirando los buenos y los malos)estaran los justos con gran constancia y sosiego hazien do cara a los malos que los auian maltratado en elte mundo, y auian mofado de fus tra bajos y angustias. Los malos viendo los a ellos en tan honrrado estado, seturbaran co horrible temor, y se marauillaran de la subi ta mudança con que llegaron al estado saludable:y gimiendo dentro de fi mesmos con la grande angustia de su espiritu, diră. Estos son los que en algun tiempo touimos en vitrage, y en semejança de improperio y desonrra. Nosotros insensatos reputauamos fu biuienda por locura, y a fu fin por desonrra:y he los aqui como estan en el cuento de los hijos de Dios, y como les ha caydo la fuerte entre los fanctos. O como es cierto q de la verdad, y como la lumbre de la justicia nonos alumbro, y el fol de la inteligencia no nos falio. Canfados estamos de andar por el camino de la maldad y de la perdicion, y anduuimos caminos dificultofos, y ygnoramos el camino del fenor. Que nos aprouecho la foberuia; y la ja chancia de las riquezas que prouecho nos traxo? Todas aquellas cosas pafaron como fombra, y como posta que va de corrida, y como não q cuela por entre las aguas moue dizas, cuyo raftro no se vee; y como ane que buela por el ayre, y no se oye della mas del fonido de fus alass y como faeta que va por el vieto fin que quede raftro por donde pafo: y anfi nosotros en nasciendo començamos a perder nueftro fer, y ninguna muestra de virtud podimos mostrar, masfuymos confumidos en nuestra malignidad. Ta les cosas dixeron los malos en el infierno. Veys aqui el texto fancto, y bien veys qua bien asienta todo en lo que podran sentir y dezirlos malos quando en el dia del juy zio se vieren condenados, y vieren a los buenos perseguidos y menospreciados dellos, levãtados gloriosos en el ayre. De los buenos dize mas este texto fancto, que los justos bini ran para siempre, y que Dios les tiene guar dado fu galardon, y fus pensamientos estan empleados en el altissimo: y por tanto recebiran el reyno de la hermofura, y la corona de la lindeza de mano del feñor : porque co fu mano derecha los amparara, y con fu fancto braço los defendera: POLY. Bie deuria baftar efto para obligar a quantos ay enel mundo a feruir a Dios, fi quiera de miedo, ya que no de amor. PHILA. Con esto y fin esto estan todos los del mundo obligados a feruir a Dios con amor: y no baffa para fe faluar feruirle por temor pues el temor no florece entre amigos, y ni puede auer amistad finamor, ni alguno se puede saluar fino es con el amor que tiene a Dios, y con el que Dios le tiene a el. PAMPHILO. Vna question se me ofrece, si los defunctos ya refuscitados ansi buenos como malos co nosceran el bien y el mal de las consciencias de todos los hombres del mundo: porque fe predica que fi, y a mi me parece impossible, porque muchos estaran muy lexos de otros, feria menester mucho tiempo para ello. PHILA Las cofas tocantes al juyzio liepre las aueys de confiderar vañadas en la po tencia de Dios, y esta presupuesta, digo con S.Thomasy con S. Buenauentura y Ricar b S.Tho do que todos conofceran los bienes y males S.Bonaue de todos: la razon de lo qual es porque cum tura & R ple que conste a todos los nascidos la gran cardus justicia con que Dios dara la gloria a los bue d.43. nos, y el infierno a los malos; y esto no pue de conftar fino fe fabe que meritos o de me-

tigo,

Super

ritos

tos fean los de cada vno : y aunque diga el Maestro que los pecados perdonados en este mundo a los hombres por auer hecho penitencia dellos, no feran manifiestos al mundo en el juyzio, dize Sancto Thomas con razon que todos pafaran por vn rafero, y es cierto que los fanctos de ningun pecado que ayan hecho en este mundo se afrentaran: sino que antes les sera materia de glori ficara Dios que vía de mucha misericordia con los pecadores. Bien es verdad que es me nester que Dios habilite los entendimientos para que puedan entender tantos millo nes de bienes y de males como veran en todos los que sempre biuieron dende la creacion del mundo: lo qual toca a la gloria de Dios que tantos bienes concedio a los hombres, y tantos males les perdono; y que a los incorregibles sus pecados con misericordia castigo en el juyzio vniuersal. Tambien cau fa gran contento en los bienaueturados este tan vniuerfal conoscimiento, y dende entoces mereceran mejor que antes el nombre de Microcosmo, o mundo menor, por las qualinfinitas cosas buenas y malas q de todos los del mundo fabran. En los condenados del infierno caufara por contraria razó gran trifteza el conoscimiento que dezimos, porque por la confusion y gnominiosa en que cada vno vera ser tenidos los otros, facara la suya: y ni la multitud de los afrenta dos quitara la confusion a los tales, como en este mundo se haze, por depender la confufion de los condenados de la diuina estimacion que no tiene en menos las ofensas por fer muchas y de muchos, antes quanto mas fe vee ofendido, tanto mas venga sus ofenfas. Algunos quieren que en vn instanti entiedan todos los pecados de todos, mas esto no parece creyble, aunque S. Augustin se in clina a ello; y por esso S. Thomas dize que fera menesteralgun tantillo de tiempo, lo qual S. Buenauentura niega. P A M P H I-LO. Si el tiépo ha de ser muy poquito poco haze a la criatura q ha de recebir conosci miento de muchas cosas vnas empos de otras, pues en tan breue no parece como pueda auer fucession competente : y respecto de Dios no es menester que tambié pue de alumbrar en vn instante, como en vn rato detiempo. PHILOTI.Con todo ef-Durandus so queda Durando bien duro en se deter-447.q. minar como pueda fer. and sol v (mana)

6. X V I. PHILALET. Dios fabe como fera, y

Tho

mauet

& R

pongamos cabe lo dicho aquello del bApo. b Apoc. 20. calypsi, que vio el Propheta vn grande y blanco throno, y fentado en el al juez foberano de cuya presencia huyo la tierra y el cielo, que es dezir que los elementos fuero mudados de como antes (fegun queda decla rado ) y que vio los muertos chicos y grandes estar delante del throno, y que los libros fueron abiertos, y que otro libro que se llama de la vida fue abierto tambien como los otros. Por estos grandes y pequeños muertos entiende 'S. Ambrosio a los malos, como yalo diximos có S. Augustin: y porel c.20. Apoc. throno grande y blanco, los Angeles y fanctos sobre que Dios se sienta, por el descanso spiritual que podemos dezir que recibe con su sanctidad:mas Ricardo mas literalme prina V ab te dize significarse la magestad del juez, aun que por los muertos entiende tambien a los pecadores solamente muertos spiritualmen te. Por los muchos libros entienden ambos estos doctores las consciencias de los malos en que sus pecados les sueron trahidos a entera recordació, y como los malos no couen gan en vna manera de transgressió de la ley de Dios, fino que cada vno la quebranta co forme a su particular sentimiento, ansi mere cen nombre de multitud y de confusion: y por el vn libro llamado de la vida, entiende las consciencias de los sanctos que conuinieron en la observancia de la ley de Dios conforme al vnico parecer del mesmo Dios, co cuya voluntad conformaron las fuyas : como del Redentor del mundo lo pidio a su padre quando binia en este mundo. En este parecer viene S. Thomas, o fino, dize q los muchos libros fignifican las confciencias de los juzgados donde se les representaran sus bienes y males, como en el libro se escriuen las caufas que hã de fer determinadas: y por el libro de la vida se significa la sentencia del juez afentada en fu alta prouidencia. e e Durandus Durando dize que la divina sabiduria se lla- li.1.d. 40.q. ma libro en quanto en ella se contienen to- 1.& l.3.d.39. das las cosas, como en el libro se halla no- 9.1. ticia de las cofas escritas en el : mas como del . 2. lo bueno se represente por su propria Idea ........ enla diuina fabiduria, y lo malo no fino por manera de prinació, por ello es principalme te libro de los buenos; y como los buenos ayan de gozar de la vida eterna, por ello el fa ber diuino se llamalibro de la vidade los pre destinados. Este libro se puede repartir en dos hojas, por dos maneras de escreuirse en el los buenos, pues los predestinados estan

.t.D.1.15

d Ioanis.17.

Ambroli. 7.21.5.6.7.

ar.2.q.2.

d loanisty.

nas vezesellan en gracia, fe dizen efterefcritos fegun la presente justicia: porque como Diosjuzgue a cada vno por qual le halla en el tiempo en que le juzga, y estos a tiepos sean buenos, escriue los por tales enton ces, y en tornando a pecar los da por no efcritos, y no estar escritos en su libro, es darlos por no de los fuyos, y estos son los q se a Tho.r.p. codena. Lo dicho es de Durado, y acude " S. q.24.ar.2. & Thomas diziendo que en el libro de la vi-li.3.d.31. q. da no se escriuen las cosas naturales, sino las 1.ar.2.q.2. que caen debaxo de elecion para algun fin, de Verit. q. qual es la gracia final que configue el fin de la gloria de los predestinados: y porq la glo ria de Dios no es por elecion, fino natural a Dios, y que precede a toda elecion, ansi tam poco esta escrita en este libro, antes auria de fer ella el libro, pues es ydéticamète lo mefmo que la ellencia diuina, y lo mesmo que b S.Bonaué la fabiduria dinina. El Seraphico b Sat Bueeu.li.4.d.43. nauentura dize mas, que como llamarfe arte y exemplar es esfencial atoda la sanctisima Trinidad, y se apropria al hijo, ansitam bien pasa en lo del ser libro de la vida: y las criaturas de dos maneras son comparadas con Dios, la vna faliendo del por criacion, y desta manera todas estan escritas en el, y tie nen sus Ideas en el:mas segun la otra manera de comparación es por la tornada para Dios gozadole, y desta manera solos los pre destinados estan escritos en el libro de la vi da. Dize mas que los predestinados que se han de faluar ellos y fu gracia estan escritos, mas los que no han de ser finalmente buenos, fino que está en gracia por algú tiepo,mas al fin mueren fin ella y secodenan, ellos nunca fuero escritos, sino la gracia que Published " gozaro; y por razon desta gracia se di zen .p.o. b.t.f. estar a tiempos escritos, o no escritos, porq fon contados como escritos viedolos en gra cia, mas realmente no lo fueron. No le pare .S. Tho.li. cio mal al gloriofo S. Thomas esto del dez.d. 40. q.1. zir que los que se condenaran, y en algu tiear.2. ad.5.& po estunieron en gracia, se digan escritos en 1.p.q. 24.ar el libro de la vida, en quanto se escriuio en el la gracia de que gozaron en algun tiempo, por la qual tuniero derecho a la gloria:y añade q en el libro de la vida no se escriuen mas de los que se han de faluar que son los predestinados, mas que bien se escriue la gra

cia de los que se ha de codenar: y ansi ningu

escritos en el segu la gracia final y gloria que

han de tener, y estos nunca se dize borrai se

deste libro: y otros que han de acabar en pe

cado, y que se han de condenar, mas algu-

no se dize predestinado segula presente ju sticia, aunque bien se dize escrito en el libro de la vida fegun ella, porque la predestinacion añade el propofito de la dinina voluntad sobre el conoscimiento de la gracia del no predestinado. Segun esta manera de Phi losophar, no se deue conceder borron en el libro de la vida, ni raymiento alguno: pues ninguno se escriue que se raya o borre. Con todo esto dize mas S. Buenauentura confor me a lo que yuamos con el diziendo, que la falida de las criaturas de Dios depende de fo lo Dios que las cria fin ayuda dellas : mas q la tornada dellas por Dios depende tambié dellas, porque les da Dios gracia y obra ellas en virtud de la tal gracia meritoriamente. Pues por auerse de hazer el juy zio, y senten ciarse nuestras causas conforme a nuestros merecimientos y desmerecimientos, deuen se manifestar los libros de nuestras conscien cias en que se mostraran nuestros merecimientos; y porque Dios nos dio fu gracia, y esta esta eserita en el libro de la vida que es el faber divino, deue tambié fer abierto efte libro, y alli se vera como aya cada vno grangeado con el talento de la gracia de Dios, y avista de todos se dara la sentencia para todos, y conosceran todos alpunto del fentenciar que con razon los predestinados estan al lado de Dios, aviendo lo ellos merecido ayudados de la gracia de Dios de que bien viaron: y que los malos con razon se quedaron en la tierra para oyr fentencia, por auer fido ingratosa Dios, y que justamente son condenados por fus pecados.

6. X VII. hard and sum sot PAMPHILO. No aura razon para murmurar de juez que tan juridica y abona damente procede, ni aura que tachar la fentencia de injusta, quando los testigos seran los mesmos culpados y acusados : y adonde la parte juridicamente requerida, y que fabe y puederesponder por su causa, confielfa sus excessos, no son menester otrostelli gos, pues los testigos se introduzen a falta de la verdad de los acufados, que por no padecerniegan la verdad:y anfi en este juyzio vniuerfal ninguno sera preguntado contra ninguno, fino que acada qual porna Dios delante la noticia de sus pecados, y cada vno dara sentencia contrasi diziendo que justamente va condenado d (como lo dixo el Re d Manti dentor) y los buenos viendose puestos en faluo, diran que lo deuen a la mifericordia de Dios que de gufanillos los hizo sus hijos

bithæ

lucz.

lattha

por gracia, y les dio la herencia del reyno de los cielos con su hijo natural y coeterno. PHILA Bien lo aucys concluydo, y en fauor dello dixo 3. Pablo que no quieran los hombres juzgarfe vnosa otros antes de tiempo, sino que esperen la venida del señor aljuyzio que facara a luz lo ascondido en las tinieblas de las consciencias, y harapubli cos los fecretos de los coraçones. A llife mo straratremendo el semblante del juez sobe rano, alli fonara fu boz de terrible reprehen fion, alli fe veran los malos dexados en tierra, y tomarian por partido (como lo dixo el fancto Lob) fer foterrados en el infierno en tanto que pafasse aquel furor que a ser corruptibles los hombres en aquel punto, se deuriacreer que ninguno dexaria de morir de espanto. Que sentiran los malos quando se les diga lo que al mayordomo demal 12.16. dad, dadme cuenta de vuestra mayordomia; y que recaudo posiftes en la hazienda de mis diez mandamientos, y como los com pliftes? Que quereys que hagan los que ouie ren desperdiciado los bienes naturales del cuerpo y del alma, y los bienes de gracia gra tis data, y de gratia gratum faciente y justifi cante: quando fe les pedira estrecha cuenta lithzi. hafta de las palabras ociofas de buenaconuerfació, y regolaje, de que a ninguno vino mal? O vosotros los que biuis por biuir, y descuydays del morir, y ann os es penoso el acordarseos del, auisad, y biuid con recato de que hazeys pocas cosas de servicio de Dios entre muchas ofensas graues: y que au aquello poco que hazeysen materia de virtud no faldra meritorio por ferhecho en pe cado mortal, y que sera possible hallaros en el dia del juyzio en tierra pueltos del lodo y duelo al tiempo de oyr fentencia. Con los Christianosterna mayor azedia elomni potente juez, fegun las muestras darà, por auerle sido estos de su casa; y auer conoscido la verdad de la fe y la bondad de la ley ; y co todo ello auer menospreciado el hazerso fancta voluntad: y por esto dix o el mesmo s que los tales serian muy castigados en domparacion del castigo de los infieles que no al cancaron a ver la luz Euangelica. El mellathai.7 mo feñor predico estando en este mundo f que muchos le diran en el dia del juyzio co verdad que en virtud de su nombre prophe tizaron, y alançaron los demonios, y hizier ron etros muchos milagros, por tanto que los reciba por fuyos:mas que el les diras que no los conosce por suyos, aunque ayan he

cho aquellas maravillas, por tanto que fe va mala 1 : yana la maldicion como obradores de mal dad.POLY. No entiendo esta gramatica, pues los alaba de hazedores de marauillas,y los codena por obradores de maldad. PHI LA L. Por muchas vias se puede prouar copadecerfe lo vno con lo otro, porque en vn tiempo puede vno biuir bie, y en otro mal: y puede biuir bien, y morir mal; mas aqui son alabados de auer hecho milagros que estriban en la fe ayudada de Dios,y son con denados de auer biuido fin la guarda de los diuinales mandamietos, y fin charidad Chri ftiana.P A M PHILO. Ya podra ser que gracia, y que despues ayan venido al estado del mal bivit PHILA L. El mesmo Redetor os libra de tal eualion, pues dizeque les dira que nunçajamas los conoscio por amigos, y desta manera ni quando hiziero aque llas marauillas estauan en estado de gracia:y con elle confirmo lo ya dicho que muchos hazen obras de materia de virtud, que las ... omiT... pierden por hazerlas en pecado. En corroboracien della doctrina tenemos yn S Carig 1.q.1.prenon de S. Augustin que dize que Saul co phetauit. mo gran pecador perfeguia al buen Dauid, y con todo ello prophetizana, porque zvezes los pecadores vían de las dofas fanctas, qual es la lumbre de la prophecia: y que tales como Saul feran los que ditanal feñor en el juyzio que en virtud de su nombre prophetizaron, y que el los rechaçara, no dizión doles que mienten, pues ditan verdad fino que no los conoscio jamas poramigos. PO LY. Mucho me caua el alma esta considera cion en que estamos, porque considero la fatiga spiritual y corporal de los condenados, viendo se condenar para fiempre a los infice nos con los Diablos que minda se veran har tos de mal hazer y viendo a los buenos tani fauoridos de Dios, y a por fu culpa no fonellos del cuento de aquelloso fino que por el contrario sucton perfeguidores de aquellos fanctos, y mofanan, y murmurana de fus vir tudes, y fe las baptizaua con nombre depecados. A los bienos contemplo rodeados de la infinita magestad que so les muestra glosiofa/ramorofa, y fe hallandlenos de glo - 71.1503 h rlacy de palean por el ayre con mayor ligere ossla za, fin comparacion, que la del melino alyres y veen a fina perfeguidores condenados para elinfierno, y a filibres decan gran peligro, y récibiran inoffimable alegria dese ver escalpados de tal condenació y fe alegrara (como

6 Matthæi.

2. Timo.4.

a Pfalm.57. dize la eferitura) de la justicia que Dios ha ze en aquellos peruersos : y que ni el padre recibira pena de la condenacion del hijo, ni el hijo de la del padre, ni el marido dela de la muger muy querida, ni la muger de la del marido muy amado, porq ya estantodos dei ficados, y no tienen mas querer de coformar fe con la divina voluntad, fegun quanto de-

xays disputado rotti y and sinto shong y fon an ander It I I Vox o railagros on c

PHILALET. En este punto llegamos al punto de la materia señalada en que fe porna el Redentor mifericordiofo, y juez riguroso, en razones con sus juzgados y el mesmo leyo estadoctrina como quien sabia bie la verdad de lo q auia de pafar en ch juyzio conforme a la diuina voluntad, de la qual se le comunico a el en quanto hombre la potestad excelentissima de juzgar al mudo. Dize que hablando con los buenos que rernaa la mano derecha, alegara para les afig nar la gloria como cosa que les es deuida, segun lo de S. Pablo en perfona de todos los buenos, que le es deuida de justicia la coro--otali per ana de la gloria que tuno hambre, y le diero de comer:y q tuuo fed,y le dieron de beuer: y que fue estrangero, y le recogieron en sus eafas: y que se vio desnudo, y levistieron: y que sevio enfermo, y le visitation sy que se vio encarcelado, y le fueron a recrear. Veys aqui en virtud de que obras dize el mesmo Dios que ganan los hombres el reyno de los cielos, que fon las obras de mifericordia cor porales, y fon de ley natural y vniuerfal que obligan auquantos en este mundo nascen, ygualmente que los diez mandamientos. Si no confiderad q los hombres fon todos do tados detazon en quanto fon hobres, y q to das estas cofas estan en pura razon, fin que alguno las enfeñes porq en virtud de aque lla conclusion, que lo que el hombre quisiere para fi deue querer para fu proximo, fe concluye que como cada qual que se vielle en alguna de aquellas hecessidades, querria fer remediado, yafirmaria que harian mal los que pudieffen, y no le fauorecieffen:anfi el fe hade dar por obligado a lo mesmo, y ha de pensar y creer (coforme a lo de la escri tura que contrapunteo Platon) que ha e Plato detener cuenta con fus hermanos los neceffitados, y que no nascio para si solo sino que fe ha de servir y aprovechar del sutierra, fus padres, fus parientes, fus amigos, prodos los demas proximos, que fon quatos ay en efte

mundo, y los del purgatorio. Querria yo en

trar en cuenta con quantos tienen hazienda en este mundo, si creen ser esto de la ley de Dios, y si cree que la ley de Dios los obli ga:y fegundariamente fi cumplen con effas cofas que pone por demanda el juez espantable, y feria possible que ouiesse menos del diezmo que ofassen diziedo verdad afir mar que hazen lo que deuen:y ofare yo afir mar que les pelara en el trance y remate que ternan con Dios. POLY. Como no toca el Redentor en mas de las obras de misericordia; pues bien puede vno coplir con efas, y tener otros muchos pecados porque se co dene? PHILALET. El Redentorha de hablar con todo el mundo en la fentencia, y ansi deue tratar en ella de lo que a todos incumbe auer hecho, y las obras de misericordia obligana todos, y fon las que mas cuidetemente muestran las entrañas de charidad de vn proximo con otro, y quien al proxi-mo ama (fegun la Canonica f Romana) cum f Rom ple con la ley : y ponetal exemplo porque la euidencia de la obra quite la escusa a los pecadores, y la ocation de murmurar, o de dudar de la verdad de la fentencia a todos. Mas ni por no hablar el Redentor mas de en estas obras de mara de pedir cuenta hasta de los penfamientos, y en razon naturalco-Ra que roda culpa merece pena, y que no ha de quedar marfin caftigo, ni bien fin galardon: sopena de dar al mundo por gouernado sin prudenciay sin prouidencia dinina, y que no tenia los malos que temer en el otro mundo, ni los buenos que esperar. Ovd lo a dixeron los buenos viendo se remunerar del juez justissimo. Señor y quado tevimos pa ra poder hazer contigo las cofas que has dicho! A lo qual respondio el soberano señor. En quato hezistes tales obras a vno deestos mis minimos hermanos, a mi las heziftes. Poned mil atecionesen effas palabras, que la infinita mageftad estando en el auto mas folen y rigurolo que tuno con los hombres, y donde mas mostro fu potencia:lluma her manos fuyos a los hombres y no alos mas validos, fino a los mas pobres y menospreciados: porque fi los auia llamado anfienta vida mortal, no parecieffe a los refcios maliciofos suerlo hecho por verfeel en eltado vianto baxo rambien como ellos estavan en otro eally que no le falla de las entrañas. Y notad mas quan por suyastiene las colas de los po bressy quanto dio aestimar la pobreza para entredos delle mundo, pues en el otro todos fon reyes ricos con Dios; que jura recebir el

Matt

ecti.

Hier

H.86.

Aug

M. 83

Dift...

d Eccli.17. epła.g.

como hecho configo melmo para remedio de sus necessidades, lo que se haze con los pobres por amor del. Digo esta palabra, por amor del por auer el dicho aqui que la limofna hecha a vno de fus minimos hermanos recebia el por hecha a fi melmo:don de auemos de confiderar que hazer bien a qualquier necessitado, es officio de la misericordia natural, que es comun a fieles y infieles: maselta obra no feyguala con la que fe haze al hermano de Ielu Christo, quees dezir al pobre por amor de Iesu Christo. Buena obra es de suyo que vn infiel haga limosna, aunque no se le acuerde de Dios for mal ni virtualmente: porque es hecha cofor mea buena razon natural, mas fopena de mal penar no se puede dezir que se yguale en ley demeritoria con la quefe de con vo luntad de focorrer al pobre por amor de lefu Christo, fiendo este amor de Iesu Christo tan fabrofo al gusto divino, que vale mas la obra por el tal amor y intencion, que por lo que ella es enfi: porque la circunstancia del fin da la naturaleza meritoria a la obra. Esta Mathai. doctrina confirmo el Redentor predicado que quien diesse vn jarro de agua fria en su nombre alos que fuellen fuyos, ternia leguro el galardon de mano de Dios. Torno a de zir que en la l'entencia con que el Redentor representa la condenacion delos malos, no kaliga. les pone por demanda que hizieron mal 4. c.r. alguno, ni que mataron, o infamaron, o hur Hierony taron, y and de los demas pecados: fino que no dieron de fu hazienda a los pobres, ni fe emplearon en prouecho de los necessitas a Am- dos porque se entienda que en rigor de oligacion Christiana, les del hambriento Augusti. el pantdolharto, y es del definido la vesti-83.pro duraque elta ociola, y es del peregrino el adum, aposento donde puede ser aluergado: y es Diff. 47. fi. del afligido la bota que le fabra confolar.

De manera que por la differencia del confolar. Demanera que por no dar muchos lo que llaman fuyos feran condenados: y con esto no digd mas dequeallegue hartas riquezas, y seoluiden de los pobres, que Dios les dira ala hora de la muerte cuyas deuieran fer, o para que, y para quien se las dio el , pues todos nuestros bienes Dios nos los da con que le firuamos. Con este dialogo del juez diuino y de fus escogidos de prueux bien aquella Christiana palabra, haz bien y no cates a quien: que la virtud clama por galardon para quien la exercita, y anfi el Redent tor concluyo con los buenos diziendos Venid benditos del mi padre poficed el rey

F Rom

edittel

mos

no que os esta aparejado dende la constitucion o criacion del mundo. Veys aqui la sentencia que se dara en fauor de los bue nos por el Redentor visiblemente, y es creyble que fera con palabras vocales, como el era visto en su presencia corporal, segun la qual le fue cometido este juyzio, como toda la Sanctissima Trinidad juzgue inuifible y spiritualmente. Por el reynoque aqui se promete a los buenos se entiende la vitio gloriola de Dios, mas en dezirle q este reynoles estuno determinado dende la criacion del mundo, se puede entender, o que la vista de Diosse les determino dende que començo a auer criaturas, y esto no quadra mucho, pues Dios es eterno y tambien la predestinacion con que los buenos fueron determinados para gozar de Dios: o en dezir dende la creacion del mundo parece in chiyr cofas criadas defte mundo en el galardon de los buenos, y en tal cafe el afiento celestial se puede entender con lo demas criado de que alla gozaran. Aqui les dize el Redentor que ellos posseeran el reyno del cielo (y aun el Griego lenguage dize quelcheredaran como cosa deuida, segun lo de Sant Pablo, que fi fon hijos, feran herederos) que es prometerles el galardon de los bienes de aquel reyno : y ellos dando gracias a Dios por las mercedes que les haze, le dizen " que los hizo reyno para Dios: donde tenemos que no folamente fe llama reyno de los cielos el bien que alla se goza, fino tambien los que lo gozan. Ambos lenguages estan vsados, y se dize muy bien que el rey quiere dar fu reyno a fureyno, porque la primera palabra fignifica las tierras, y pueblos y riquezas del rey no, y la fegunda fignifica la gente del reyno, de la qual fedize ordinariamente no quiere el reyno tal, o el reyno pidetal, y el reyno aqui es la gente del reyno. No fe hon rraron poco los fanctos en llamarfe reyno: en que Dios holgaffe de reynar, como Dios featan amigo de perfecion, que no admita a sureyno cosaimperfecta: y Dios seles da beneficentissimo, pues les pagavnjarro de agua fria no con menos de configo, por que veays quan gran nescio es quien no firué a señor que ni aun vna vez de aguadexara fin grandissimo galardon, y firuen muchas vezes los hombres toda fu vida a feñores con peligros de la vida, y perdida de hazienda, y de la edad de su vida, y o no los pagan, o es la paga can vil, que Segunda parte.

c Galat.8

Apec.1.5

Calat.S.

losque lareciben fe la tornanian, si ofassen war de tal delacato. POLY. Preguntad. la feurencia que le dua en faucaine ol sur

nos por el ReXIIXIII XIII emente

PHILALET. Pondera Sant Chryfostomo auer el juez soberano sentenciado primero a los buenos para les dar la glosia del cielo, que a los malos para les dar la pena delinfierno: porque la fu infinita bon dad y fuente de misericordia no dexa de guardar sus propriedades por los acidenses que poeden recrescerse entre las criatusas: y como fea vna el fer mas prompto a ga lardonar virtudes, que a castigar peccados, ceho primero mano de los buenos, que de los malos. Va que tuuo despachado el juyzio de los buenos, tornose a los malos que estauan en vierra, y son dichos estar a la mano yzquierda por su infelicissima suerte, (aunque podria dezirfe que los buenos en eliavre pudieron estar a la mano derecha del juoz, y los malos en la tierra bazia la mano finiestra) vidioles en rostro con la falta de las obras mesmas de misericordia que alabo en los buenos: donde me ocurre ponderar que no fe les opone mal que ayan cometi-do contra Dios o contra el pueximo, fino fo lamente auer dexado de hazer aquellos bie nes de los focorros de los menefletofos. Quien vifita ya los hospitales, o a los enfermos para les dar lo neceffario, y curar en fus dolencias, pues no tienen quien mire por ellos? Crevose auer muerto mas de la mitad de la gente que peligro con el catarro del mes de Setiembre del año de mil y quinien tos y ochenta, de hambre, y de no tener don de se aluergar, niquien los curaffe : porque muy pocos murieron acatamados de los que tenian remedio, y no se pulieron en ouras de medicos. Que efcula podran poner llos ridos en el dia del juyzio de no aurrayn dado con lo que les fobrade fas haziendas, aun despues dellos muy regalados, a los que tanta mengua padecieron? Qinen vilita ya las carceles para pagandendas depobres, y fa carlos dellas, o para proueer de mantenimie to a los que hambrea en ellas : y tienen el los millares de ducados parajuegos, y para galussy paramalas mugeres? Quien lleua a los oftrangeros pobres a fu cafa para los aluergar porque no duerman en la calle con demimento de fu falud y aun de fus personasey rienen cafa fobrada para mantener tablages ria de jugadores que se destruyen vnos a onos, y ann de alli fe figuen orres daños ma Segunda parte.

pores de renzillas, y de muertes Quien vi-Rea los definidos que andan las carnes de fuera, li quiera con las ropas viejas y delecha das de su persona, o de los de su casa, y se le comen de polillalos veltidos en el arca; y para una locura mundana da libreas costofasa dos dozenas de locos porque le acompañen en voa pauonada de liujandadesa Quien delosque comen a doze y quinze platos, dexa la quarta parte desta costa super flua, y sobernia, y gulosa, y ofensiua de Dios: y remedia la hambre demuchos con lo ahorrado: aun fican vezinos y parientes? Todostienen en pocotratarco pobres,y to dos tienena vileza tomar los en la boca: y quado viniere aquel dia en q el rico que por nos enriquecer fe hizo pobre, los recibiere a cuenta, se desdeñara de poner los ojos en ellos, y les mostrara vna cara, que ellos tomarian por partido estar soterrados por no la ver. Llamalos Dios del cielo fus hermanos, y dapor hecho configo mesmo lo que con ellosse hiziere de bien y de mal: y los hombres carne y podre los menosprecian contra el mandamiento de Dios, y los dexa perecer, por no les dar lo que les fobra. P.O. LY. Por mi vidaque es de confiderar la locu ra con que biumos los del mundo por el oluido que tenemos de lo de Diosique fi va rey gusta de las locuras de va bouo, o de las bouerias de vinloco, y le muestra buena cara, todos los feñores del reyno fe precian de honrrar al loco, y de le dar co que fe haga ri co, hafta comprar higares, y hazerfe feñor de wasfallos(como los ay en nuestra provincia) y que muestre Dios tato amora los pobres, y los encomiende hafta tanto que diga que lo que con ellos fe hiziere, lo da el por hecho illuga A configo melino: y que ni por ello aya quien mire por ellos, nilos honrre, ni haga bien, lo , mubal qual emana de tenera Dios en menospresio. Sia quien dexa de hazer estos bienes Dios embia abinherno como a enemigos ca pitales: que pueden esperar los que hizieren cofas malas corra fin fanctos mandamictos? Oa que tiepo auemos venido, que no fetiene por eminéte letrado, ni predicador, ni co festor, sino el quas desobliga a los hombres de lo del feruicio de Dios: que aunque aya diez razones q'obliquen avno a hazer vna obra de virtud, por vna que les parezca deso bligarle, le desobligan del todo, y esto es mo Ararfe letrados, y Dios les mostraraa ellos auerfido muy grades nescios en Latin, y en Romace, que ya fe os acordara que concluy

+0.135

mos no ser vua mesma cosa nescio en Latin, que nescio en Romance. PAMPHI-LO. Yolos hago ciertos que si van al infier no, que merecon nombre de nescios en todas sastenguas del mundo.

vno straherno px px s. colas sy que lo PHILAL. Profigue la doctrina de nue ftro Redentor quomo los malos fe oyereno tar de defapiadados co el mesmo señor infini to; ĝmaratullados le preguntara ĝadonde le viero en agllas necessidades, para serles afea do el no le auer socorrido. Veys aqui el esti lo de muchos, que con estar sus biujendas or dinarias condenadas por determinaciones de fancta escritura, ellos se pregonan por quali canonizados, y juran por los Cherubines, y reniegan de los Seraphines, fi ay hombre que les pueda prouar auer hecho mal en su vida, y plega a Dios no llegue aquesta su innocecia a la presencia de la con fession, donde se les redoblaria la confusion. Ateneos a las palabras de Dios, y creed por articulo defe catholica que no pueden fer falfas, como ni Dios mentir: y no formeys vuestra binienda por el estilo del comun biuir, puesescierto que los buenos son pocos, y que el numero de los nescios es muy grande: y anfi quando hallaredes algun ho-bre de buen biuir, tenedle en mucho; y quan do hallaredes vn hombre de buen confejo, apreciarle en quanto supierdes PHILO. Los codiciosos de haziendas, y presos del auaricia me parece que caeramen esta dinina fentencia, como los que a trueco de ahorrar vn real, les parecera andar vestidos de martas: quantos pobresandan las carnes defuera y andan ellos cargados de ropas blandas en inuierno, y fe quexan tras los morillos del trasuego que se vela de frio porque ton peores que gatos agostizos. PHILA LET. Por el mesmo renor condenara el jueztremendo la sequedad y falta de misericordia destos, con que alabo la misericordia de los buenos: y les dira que el andaua te ritando defrio con el defaudo: y cayendofe de desmayado con el hambrientory padeció do cógoxas de coraçon con el fediento: y pe ligraua en la cama con el enfermo: y con el eltragero dormia por las carcanas ( y con el encarcelado Horana lus desconfuelos: y para que can auer fido anfi, biendes dene baftary fobrar la prueua de la dinina verdad que lo dize, y anfiel melmo feñor de cielo y tierrales abrira fus fentidos para entender esta verdad, y ellos mesmos restificaran ser ansis

y veys aqui abiertos los muchos libros de las consciencias, y abierto el libro de la vida de la sciencia de Dios, y cotejados con el facaran enteramente la verdad en limpio, y se mostrara la justicia rectissima del juez tremendo. Aqui llega el punto de la palabra mas horrenda y espantable, y que mas asombrara, y que massipalmos y espantos porna, que nunca dende la creacion del műdo fe dixory con ella fe engendrara en los co raçones humanos la mayor trifteza y fatiga y rauia que jamas se pudo causar con cosa que se oyesse. O boca la mas dulce y suaue que jamas fabrico la mano de Dios por fi melma, quanto mas la naturaleza criada: y como os aneys aheleado táto côtra las obras de vueltras manos, que folamente oyr lo que dezis bastea deshazer lo que con tanto consejo hezistes? Verdaderamente os digo que y o me recato, y fiento en mi pufilani midad para os la auer de pronunciar: y plega al mesmo que la ha de dezir, que no la di ga por los que aqui estamos. Mas no ay de que nos marauillar de que tan azedo fe les muestre, y señaladamete a los ludios y a los Christianos: porque aquellos le vieron padecer mengua de las colas que aqui pide fer hechasconlos pobres, y fe mete afi co ellos, no como quie el era, faluo para los que le co nosciero por las maravillas que en el viero, si no como vno de los pobres comunes: y de lo que el padecio deprendio a sentir experi mentalmente lo que fentian los otros mene sterosos: y acordandose de como le ahelea+ ron en la Cruz y de como le defollaron a cruelissimos açotes, y de como le enclauaro, y alancearon, y de como le defonrraron con la mayor ingratitud de dar mucho mal por mucho bien , que en el mundo jamas fe pudo dezir ni oyri dara licencia a fu fanctifsima yrascible que se leuantara con zelode justicia, como quando acoto a los compran tes y vendientes en el templo, y mirara lo que dispone la ley diuina y pura razon; y conforme a ella foltara aquella palabra con que porna filencio entre si y los condenados. Pues que os parece que sentira de los Christianos que le creen y confiessan, y que fe han aprouechado de fu fangre y meritos, y de sus sacrameros : y que con todo esto ha tenido su dostrina y ley por cosa de ceremo nia de coplimiento, y no se ha curado de mas que biuir a su gusto, por mas que suesse con desgusto divino? Es cierto que le es mas agro al Redentor yn pecado mortal con qel Segunda parte. X 2

a Magia.li.

Sapie.5.

hombre ofende a Dios: que la hiel y vinagre que le dieron en la cruz estando enclavado por los pecados del mundo. Mas en fin diga mos que como tenga concluía la caufa, y substanciado el processo, y justificada la sen tencia por todos los que fueren con el en la dar: que con boz espantable, y de la qual po drian temblar los Angeles a no estar confir mados en gloria, dira con terrible facudimie to. Apartaos de mi malditos para el fuego eterno infernal que esta aparejado para el Diabloy para fus Angeles: y en el mesmo punto se abrira la tierra, y se levantara vn ter rible tornellino de tepestades, y del fuego que auia purificado al mundo, y tomandolos en medio fe fumiran para fiempre con todos los Diablos a los profundos infernale de donde no faldran en quanto Dios fue re Dios, y adonde no ternan rato de descanfo, ni vacante de terribles tormentos por toda la eternidad. No estaran ociosos los sancos Angeles en esta execucion de la diuina fentencia pues son ministros de Dios: y an-\* Magift.li. si dize el Maestro que ayudaran a sumir a los malos en los infiernos esforçados con la dinina volutad:y esta en razo q como ellos derrocaron del cielo a los Demonios, porq ofendieron a Dios alla, ansi derrocaran de la tierraal infierno a Demonios y a hombres, porque ofendieron en ella al mesmo Dios: y aun dize la Sabiduria dinina que todas las criaturas se armaran entontes contra los malos para vengar las ofenfas de Dios. Que gritos y aullidos podeys imaginar que leua taran, y que estruendo y bramidos daran los Demonios acrescentando se les entonces fus tormentos con nuevos descontentos y rauias de se ver encarcelar parasiempre, pues es cierto que la atencion de tan mal lugar que le entenderan como a penoso y tristatiuo , les fera causa de nueuo descontento. Con que estampida y atropellamiento seran foruidos y despeñados, y de que maldiciones se cargaran y también a los padres que los engendraron, y mucho mas y peor al gran Dios que los crio por los castigar de tal manera? Sed ciertos que no basta juyzio de hombrespara calar todos los males y fus terribilidades, con que aquellos malditos feran castigados: y algunos se veran tales por auer fido luxuriofos, y alguno por auer fido ladron, y alguno por auer fido infamador, y alguno por no auer ayunado:

y aun otros por cofas que aca fon tenidas.

por de poco caudal, y se querran comer a

Segunda parte.

\$ 30

-mon

bocados, y fi pudiessen fin duda se matarian por escapar de muerte tan immortal como el siempre penar en aquellos tormentos que no se pueden alcançar de los hombres fino es por se. O burla pesadissima y se vno alinfierno por pocas cosas, y que lo supiesse, y que no se curasse de obedecer a Diosguardando fus fanctos y dulces mandamientos: y aun alguno por no se confessar enteramente de sus pecados, y algunos por no tener dolor dellos manife no o mer

do el no le auer I X Xo. Vevs aqui el elli POLY. Señot Pamphilo que os dize el alma, pues sabe mas de Dios que la mia quanto tiene menos porque y de que temer que la mia : con las cofas que acabamos de oyr que me dexanatordido? PAMPHI-LO. Todos tenemos necessidad de consejo ageno, tanto puede aterrar al entendimicto vn temor vehemente:y tanto le puede humi Har para no fe barde fi : y fialgo valieffe al hobre de vn buen deseo no executado, holgara yo agora de fer el mas baxo y pobre hombre nuestrarepublica: y aun creo que me lleua no se que linage de sobervia a tales defeos, por fet contado entre los que lefu Christo llama sus hermanos, y que de sus ne cessidades tanto cuydado muestra:y gran re cato me ha nascido que deuemostemer dela sentencia destos perdidos, fino gastamos de aqui adelante con pobres mas q halla aqui: pues andan las calles llenas dellos, y nofotros senemos las areas llenas de dineros: y parece me que quié portal pecado se condena, que Ileua el bolfon de Indas al cuello aviendo de xado morir de hambre y de fed al hijo del padre eterno y de la fingular madre temporal. POLY. Mas de vagar hablaremos en esto, y poragora diganos el señor Maestro q hizo luego aquel juez foberano con fu facratifsima corte, o que hara quando viniere. PHILAL Comopafareaquel trancetan espantable del empozamiento detodos los malos, y se quedare Dies con solos los buenos:podreys contéplar co quan gra gozo y festival semblate les podra dezir muchas co fas de las gen las fanctas efcrituras effactoritas, dado les gracias por auer perfeuerado en fu amor y feruicio: y mostrandoles al ojo en quato los estima, pues dede la criació del mu do lestiene aparejado reyno glorioso en el cielo q nunca terna fin,ni en algun punto de tiepo fe hallara ninguno q no fe vea carecer de toda trifteza, y estartodo lleno de gloria: Mucho ay aqui q contemplar de las congra

4.d.47.

Sapie.s.

tulaciones que vnos terna con otros, alegra dose de su bien en comun, y cada vno del del otro como del fuy o: y alli aura grandes hazi mietos de gracias no folo al Redetor en cuya vista estaran todos enclauados (porque las almas nuca perdera del ojo a la dinina esten cia) mas tambien a la reyna del cielo nuestra soberana senora, y luego al sagrado colegio Apostolico, y a los otros sanctos doctores y predicadores por cuya doctrina supiero seruir a Dios. No creays q fe oluidara ninguno de dar gracias a su angel de guarda por lo q le ayudo para se saluar: y los mesmos Angeles gozaran de particulares contentos con la faluación de aquellos que por ellos fuero guardados y enseñados. Con que orden podremos contemplar que partira el Redetor de la infima regió del ayre para lo fupremo del cielo impyreo a se presentar con aquella multitud de sanctos Angeles y de san-Aoshombres y mugeres, a la infinita magestad de Dios su padre, que le recebira como tal hijo merece, y a los fanctos con el amor deuido a hijos? De auer de subir con la mayor orden y cocierto que es possible imaginarle, no se puede poner en duda : y de auer de yr delante aquel diuino Labaro y estandarte imperial mas refulgente que el fol la fanctissima Cruz en que fue colgado el rey de la Magestad infinita, yo lo tengo por cierto, y que por toda la eternidad la conservara el divino poder incorrupta, para hon -rray gloria del cordero fin mazilla que fue assado en ella con el fuego del amor de las al mas, las quales con tal espectaculo ternan ra zon de nueno motino para le glorificar por olo que con ella hizo por ellas.POLY. Ofa remos dezir que yran los fanctos en forma de esquadrones, los virgines por si, y los con tinentes por fi, y los doctores por fi, y los co fellores por fi, y los martyres por fi, y los Apostoles por si, y la Virgen madre del gra rey por fi, y el Baptista y padrino de Dios muy juntito al señor infinito, aunque mas la Virgen fu madre? PHILALET. No me meto en tales honduras que ni se estar de terminadas por fancta eferitura, ni me acuer do auerlas leydo en los fanctos doctores; mas no me parece mal lo que dezis, ni me pareceria mal dezirfe que los mas fanctos yran mas propinquos al Redentor, y los no tanto algo mas a parte. Otra cosa deneys -congran verdad confiderar, que en vn tan grande exercito no fe vera viejo ni niño, con auer muerto muchos millares dellos vie

jos o niños: porque todos feran de la edad años : y no se vera cuerpo humano que no por alla fea muy bien proporcionado y formado, fin cofa que les pueda caufar fealdad, auqueno asuno a fera todos y guales de cuerpo: y fu hermofu rafera mayor que la que hobre alguno aya gozado en este mundo, y los mejor comple xionados se mostrara mas hermosos co los dotes de gloria, siedo y guales en merecimietos con los no ta bie complexionados: aun que en los cuerpos gloriosos no aura excesfo alguno de humores, fino folo lo que bafta para fer los cuerpos los mas perfectos q les fuere possible. PHILO. Pensando estoy que acontecera a algunos fanctos, viendo fe con cuerpos mas ligeros que el pensamieto, lo q a los niños quando fe fuelta a andar, o lo que a los paxaros quado fe fuelta a bolar : q haze fus falidas y arremetidas para fe defem boluer, y faber los vnos jugar de los pies, y los otros de las alas:y notad q no han menester las aues enseñarse en lo del andar, tápoco como las bestias, y han lo menester en lo del bolar, como el hóbre en lo del andar . PHI-L A. No creays que les tome tal locania q se pongan en ello, aun con yr ellos los mas loçanos que se puede alcançar, sino es por fe; porque su prudencia y madurez, y la vista de Dios gloriosa los terna tan amaestrados en toda cordura y virtud, que mereceran fer cortelanos de tal rey, y fus continos inseparables. Y aun otra cosa podeys creer, que no aura hombre ni muger que no sepa mucha Theologia, y que no sepa mucha musica: y no entendera fino en cantar con las almas y co los cuerpos alabanças al feñor de la mage stad infinita, y por mas bozes corporales q · fuenen, no aura disonancia, ni quien yerreel canto, ni se atronaran las cabeças con las bo zes; ni aura boz ronca, ni garganta ahogadiza,ni fe enfadaran,ni canfaran: fino que qua to mas se exercitaren, mas gusto les dara el lleuarlo adelante, tanta es la potencia de las almas gloriofas. S. X X I I.

PAMPHILO. Algunas cosas queda tocadas que auran menester apurarse, como lo del fuego que dixistes que arrebañara a los malos y los lleuara al infierno: y lo de los muchos juezes que fenalaftes confirmadores de la sentencia general, y lo de las dotes de los cuerpos gloriosos, y ansi otras muchas cofas que se os ofrecera en materias tan doctrinales y magistrales. PHILAL.

Segunda parte. x 3

# Dialogo

randus li-4. d.47.

A lo del fuego que tocastes digo en breue co Alexand. Alexandre de Ales y con S. Buenauentu-Alen.3.p.q. ray con S. Thomas y con Ricardo que aura 25.m.1.ar.4. fuego antes del juyzio para que mate a los Bonauet. hombres, y a todo lo biuiente corrompiedo Thomas, pu fis cuerpos, faluo el de Christo y de su madre:y para que purifiquelos elementos (y no Ricard.li.4. ay para q poner dos abrasamietos pues basta d.43. ar.4.q. vno para estos dos efectos) y co los mesmos 2. &.d. 47. ar. digo q tabien le aura despues de dada la sente 2.q.1. &.4. cia, para que acabe de purificar la tierra y ay re dode estuuiere los malos ayuntados a oyr fentécia, y para que los arrebate luego q fuere fentenciados, y con espantables estallidos se suma con ellos en el infierno. Durado hallo gran dificultad en esto de quya de durar el fuego q antes del juyzio renouara al mun do, basta despues del dar la sentécia: por le pa recer quia de estar cubierta de fuego toda la tierra habitable, y q no era cosa tolerable estar en medio de las llamas los q en la tierra recibiero fentencia: mas fu dificultad buena es de facilitar, porque bié podia estar aquel fuego en otra parte, segun que dixo Escoto que feria vna gran llama que andaria por el mundo, y dada la fentencia la haria llegar la virtud de Dios a dar nueua calda a los condenados, y fumirse con ellos en el infierno. PAMPHILO. Es cierto que aura en el juyzio palabras vocales anfi de parte del juez, como de parte de los juzgados, y q fe oyran vnosa otros con orejas corporales? PHILA. Algunos dudan fi aura palabras e Scotus & el juyzio en vn abrir o cerrar de ojo;mas el Thomas, Du Escoto, Durando, y d Nicolao de Lyra lo co randus li.4. ceden, y aun S. Thomas confiessa lo mesmo d Nicolaus con algunatibieza: y Escoto tiene gran ra-Ioelis. 3. & zon de dezir que es conforme al Euangelio. c.4. epfa.1. A mi parecer no se puede negar que aya de ad Thessalo. auer algunas palabras, pues el juyzio se cometio al Redetor en quanto hobre corporal y visible, y del hombre son las palabras voca les, como de Dios las mentales: y dize bien Durando que aunq la examinacion del bie y del mal de los juzgados aya de fer mental mente, y lo mesmo el juyzio particular de cada vno, el qual fera de Dios, y no de la hu manidad del Redentor: q a lo menos el pronunciar de la sentécia sera co palabras sono ras, y q heriran los oydos corporales de los malos, y los traspassará las almas con dolor

y trifteza: y pues la fentencia fera contra el · Magist.li. cuerpo y contra el alma, razon sera q la oya 4.d.47.& ibi el cuerpo y el alma. El " Maestro no se oso

determinar, mas Sant Buenauentura fi, con Bonauen Ricardo diziendo que por buena razon de super congruencia deue auer en aquel juyzio algo Mag. & spiritual, y algo corporalt y auiendo de ser cardus a parte muchos fanctos en aquel juyzio, crey 9.2. ble es que hablaran alguna palabra vocal. PAMPHIL O. A mi bien me parece que aya de auer algunas palabras, y anfi digo con Escoto que se gastara qual que tiem po breuissimo en el juyzio: mas esso que dezis de los q con el Redentor juzgaran de feo mucho que digays. PHILAL. Cuenta 5 Sant Matheo que auiendo dicho el Re- 8 Math dentor avn mancebo que si queria ser per- 19. fecto en la virtud, diesse todos sus bienes a los pobres, y le figuiesse con pobreza para deprender del la perfecion: que S. Pedro vie . do q el y sus compañeros los otros Aposto les auian hecho todo aquello, le pregunto q que auia de ser dellos por tal obra: y q el Redentor de los figlos le afirmo y aŭ juro, que ellos que le auia feguido co la pobreza volt taria se sentaria en doze thronos a juzgar los doze tribus de Ifrael, quado el fe fentaffe en la filla de fu Magestad enel juyzio vniuersal, porque la palabra, regeneracion, qalli fe po ne de la refurreció se entiede, tras la qual sucedera el juyzio: y aunque hS. Chryfostomo en el Imperfecto tenga quo se entiende del flomes. vltimo juyzio, fino del tiempo de la predica cion del Redentor por la conuersion de los infieles:en el Perfecto se contradize (faluo q el Imperfecto no parece obra fuya) y S. Hieronymo y la comu lo entienden del juyzio vniuerfal, y lo mesmo' S. Gregorio q se atie ne a esto de S. Matheo para dezir con razon 4. Mord que alos q por amor de Dios fe hizieren po & liand bres y menospreciados de los mudanos, hon rrarael Redetor haziedo los fus confortes y assessores de abono en el juyzio vniuerfal dode juzgara a los q a ellos juzgaron por lo cos y viles, por los ver humildes pobres. Por los doze tribus en q fe repartia toda la gente Iudayca, se entiede toda la vniuersalidad de la gente del mundo:y por los dozethronos que corresponden a los doze Apostoles, se entienden todos los que por la volútaria po breza siguiere al Redetor. Por otros lugares de escritura sancta sabemos q ha de acompa nar al Redentor otros en el juyzio, y anfi dixo Esaias que el señor vernia al juyzio con kEsaiz los Ancianos de su pueblo : donde por la an cianidad se nos significa, lo vno que los juezes fean ancianos porq tengan experiecia, y lestegan a ellos reuerencia, y lo otro q por

Aus de 1

Sapit 1.Cal M201

4d-47

10b.31

Milm

Tho

Itt. 2. 1 W.6. Bonas

ar.r.

tal ancianidad fe entiende la mayor fanctidad, qual fue la del estado Apostolico, y de los que le les parecieron en lo de la perfecta Augusti. pobreza: y Sant Augustin dize que los de Ciui. Apostoles hizieron voto de la perfecion. Tambien dize el Spiritu fancto en la Sabi Sapie 3. duria que los fanctos juzgaran las naciones, y se enseñoreara de los pueblos: yS. Pablo dize quelos fanctos juzgara a este mundo. Magister. Siguiendo el Macstro la doctrina dicha de 4d.47.c.2. que los de la vida perfecta y pobrezavolun taria se entienden por los doze Apostoles, dize que los tales fanctos juzgaran con au-Proper vi toridady poderio: y Salomon dize que el esposo de la Iglesia mostrara su nobleza qua do se sentarea las puertas de la ciudad a juz lob. 36. & gar con los senadores de la tierra: y flob di-Grego- ze que Dios no falua a los malos, y q dio el juy zio a los pobres. El Maestro trahe en co fequencia de auer los pobres voluntarios ve cido al mundo menospreciando sus riquezas y honrras por amor de Dios en biuienda de perfecion, aquello del Apocalyphi do de Dios dize que al que venciere le concede raque le siente con elen su throng, como el vencio, y se sento en el trono de su padre co anol a eliy tambien trahea lo mesmo aquello del film. 149 & Pfalmo que en las manos de los fanctos fe veran espadas de dos filos para hazer vengã ça de las naciones; y que por los dos filos fe entienden dos fentencias la vnacon que fen tenciaran a los buenos, y la otra co que a los malos. Concluye preguntando que que podetio o autoridad ternan en el juyzio, y dize que le parece no se poder saber antes que venga, si Diosno lo reuela. Tratando los h Alexand. Theologoseffa materia quali dize vna mella. 3. p. ma cofa, que de tres maneras se puede dezir q vuo juzga a otto, o por manera de comparacion, como lo que dixo el Redetor que 47.9 los pecadores Niniuitas y la reyna de Saba con ser barbara, juzgarian a los Iudios, porque (como dize S. Hieronymo) creyeron u.i.q.1. los Ninjuitas a la predicación de lonas y hi athai.12. zieron penitencia, y no los Iudiosa la del Redentor: y la revnatomo la doctrina de Sa lomon, y no los Iudios la del Redetor: y esta do mas obligados los Iudios a hazer penito cia con la doctrina del Redentor, que los Ni niuitas con la de Ionas, y no la haziedo, que dan juzgados de los otros, que es dezir que quedan convecidos de mal cafo, por el qual merecen ser condenados al castigo. Esta con denacion se halla donde quiera que el que mas deniera hazer haze menos que el me-

nos obligado:porque la mayor vittud, don de menos obligana, muestra la mayor culpa del mas obligado que hizo menos, o hizo mas mal estando mas obligado a le huyr. La otra manera de juzgar es aprouando la fentencia que otro da, y delta manera todos los Sanctos juzgaran , y delle calo le entiende lo que dixe con la Sabiduria que los fanctos juzgarian las naciones. La tercera manera dejuzgar es de los juezes affeffores, 6 estan asentados cabe el juez principal con fingular respecto de may or honrra y autori dad, y como los q dize su parecer y aprueua la fentencia: y deste grado es la judicatura de los Aposteles, aunque no ayan de dar parecer al Redentor, fino que los pornalel cabe fi como a affeffores por los honrrar y dar a estimar a todo el mundo, a lo qual basta ver los fentados cabe el juez : y fipor cafo no quifiere alguno que se entienda del assiento corporal, fino del mayon grado dehontra, como se entiende el asiento del Redentona las diestras de su padre, no lo condenare: pou que bien se ser dectrini de S. Augustin y de Escoto que ningun fancto glorioso se fienra, porque el estar en pie es postura con que mas fe mueltra la gentileza de la personal, y esta mas prompto al monimiento de la agilidad. Paramayor abundancia de doctrina dize Ricardo que esto del juzgar puede convenir a alguno por vna de cinco manes 47.li. 4.ar.1. ras, o porserle ordinaria la potestad del juza 9.7. gar, y esta conuiene a la Sanctifsima Trinidad , como dize la cicritura que el feñot k 1.Reg. 1. juzgara los fines de la tierra. La fegunda ma nera es. Por potellad delegata que es por co mission, your fe dioa Christo en quanto honibre, y destadixo Sant Iuan que el pa I Ioannis. dre dio to do et juy ziolal hijo, y m Daniel di m Danielis. ze que Dios dio al hijo del hombre pote-17. flad, honor, yreyno. Latercera manera es por acciloria dignidad por la qual juzgara imami los varonesperfectos para fu may or honrra, porfe hallarcabe el juez foberano: y deftes fe puede entederaquello de l'Iob, que Dios a Lobos de dio a los pobres el juyzio. La quarta mad nera es aprobando la fentencia del quez fue premo, como todos los electos la aprobaren diziendo en el 8 Apocalipfi que los juyas o Apocas. zios de Dios fon justos yverdaderos. Lal quinta es en comparacion de otros como -navel A b los menos malos fe dizen juzgaral los mas in idv 196 malos : quales fueron los Niniuitas que die 2 odT and xo el PRedentor que se leuantarian en el juy p Lucz ... zio, y condenarian a la generación. Iuday ca Segunda parte.

fupa-

por ser dada a peores pecados. Lo dicho es de Ricardo.

XXIII.

PAMPHIL O. Estoy dudoso de que pobreza se deua entender el galardon del asiento judicatiuo, por auer vos dicho vnas vezes que es la voluntaria, y otras la perfecta, y otras la Apostolica. PHILA. Concluye S. Thomas que se entiede de solos los pobres que auiendo dexado todas las cosas figuieren a Christo con vida de perfecion: y dize que portres razonesse deue dar la poteftad dejuzgar al mundo a esta virtud mas que a otra. La primera por manera de congruencia, que quien todo lo dexa y menosprecia libre esta del aficion de lo menospre ciado: y podra juzgar dello con libertad spi ritual, fin se aficionar a ninguna parte. La segunda es por via y manera de merecimiento, porque la humildad anexa a la tal ta per fecta pobreza; aun el Euangelio dize que merece enfalçamiento, por se auer puesto por amor de Dios en estado que de todos fuesse menospreciado. La tercera razon es por disponer mucho la pobreza tan volun taria a la verdad, por tener hecha la voluntada no querer nada, y este por nada blandeara del punto de la verdad: y como el fen tenciar bien se funde en la verdad, por esso fe promete a los pobres la judicatura, con tal que sean pobres imitadores de los Apoftoles. Segun lo dicho los religiosos que ma yor pobreza votan y guarda, feran los mas de los juezes que vamos diziedo : y en estos afienta bien la humildad anexa a la pobreza, porque en pocos seglares que tiené que complir con la honrra del mundo, y respon der a las injurias y escarnios, se hallara. P O LY.Que diremos de los Angeles acerca de sta judicatura, si juzgaran tambien, o si sera folamentejuzgados, como ya fe dixo.PHI Matthai. LAL.ElRedentor dixo q los Angeles ver nian co el al juyzio, mas esso no se entiede como juezes, fino como ministros, el qual Hebre a. nobre les da b S. Pablo, y lo fignifica el nom bre de Angel (conforme al Pfalmo) por q fi el juyzio fue cometido de toda la fanctifsima Trinidad al Redentor, esso fue en quanto hombre y participante de la naturaleza humana, lo qual no participan los Angeles, mas los hombres fi, y por eflojuzgaran, y der vbi fu- anfi lo platican los folenes d Theologos, y pra. Tho.& que se podran en alguna manera llamar jue Bonauent. zes, en quanto seran testigos de vista de la vbi fupra. justa sentencia dinina, y la aprobaran, y sera

Segunda Parce.

executores della echando a los malos en los infiernos. Y fi cumplio fer el juez principal visible a losjuzgados, para que viessen a quien, y como los fentenciaua: por la mefmarazon cumple fer vifibles los juezes afsessores, pues han de aprouar la sentencia con algun respecto de autoridad, el qual se fignifica en el afentamiento que se les conce de, mas no se concede a los que dezimos juz gar o condenar por comparacion, ni aun a los que juzgaran por aprovacion, por quan to en estos no se halla respecto alguno que sepa a judicatura. Sin lo dicho quiero poneros delante con Sant Gregorio quatro or- Gregorio denes de gentes que compareceran en el juy 26. Mor zio vninerfal, y entre los malos vnos feran 20. juzgados y fe perderan, y otros no feranjuz gados y se perdera: y entre los buenos vnos feran juzgados y fe faluaran, y otros no fera juzgados y tambien se saluaran. Los primeros fon los malos creventes a los quales por fus malas obras discutidas y sentenciadas en el juyzio, embiara el justo juez a los infiernos:y los q fin fer juzgados fe condenaran, de quiedixo el Propheta Real q no se son f Pala leuantan ni refuscitan los malos en el juyzio, y el g Redentor lo declaro, que los que gloanni no creen (como los infieles) ya fin juyzio discussivo estan juzgados, que es dezir estat ya condenados, pues fin fe impossible dize S. Pablo fer agradar a Dios , y que como h Hebr. fin ley pecaron, fin-ley feran condenados. El principe procede contra sus vasalles y ofen fores conforme al tenor de sus leyes que los tales vafallos deuieron guardar, y las quebra taron, y discute sus culpas, y los sentencia co forme a las leyes: mas contra los enemigos estraños que lehan ofendido no securade mas que guerrearlos y destruyrlos, fin se po ner en razones con ellos. Ansi Dios a los q recibieron su fey su ley juzgara por el tenor de laley, y a los que fueron tan ciegos o nelcios que dixeron no auer Dios, ni ley derazon que guardar, fin se poner con ellos en examinarlos, los dara por condenados : y el dezir que ya estan juzgados, vale tanto como dezir que su condenacion es euidente, porque las leyes de justicia claman contra los tales desertores. De la parte de los buenos vnos son juzgados y se saluan, quales fon los que pecaron, y despues hizieron tan tas buenas obras que satisfizieron por sus pecados: y no hallando Dios que condenar en ellos en el examen de sus consciencias, pronuncia fentencia que como benditos del

fu pa-

e Pfalm.103

fu padre fuban a gozar del reyno de los cielos. Otros no feran juzgados en el juyzio general, y feran dados por buenos, porque no seauiendo contentado con guardar los mandamientos de la ley, guardaron tambien los cófejos de la perfecion, como los pobres Euangelicos, y los que votan las obras de mas perfecion que por la ley estauan obligados y pues vencieron los preceptos generales dados a todos con razon, fe dize que no feran juzgados en el juyzio general quanto a la discussion de sus virtudes, por ser euiden te su sanctidad, como los infieles se dixeron no ser juzgados, por ser euidente su infidelidad. Esto es de sant Gregorio, y lo sigue el Maestro de las sentencias.

quelo vadichalli XX cato

Magist.li.

yfic. Pfal. 8.

Roma.I.

PAMPH.Muchasvezes queda repetido que este mudo quedara mudado despues del juyzio, decomo agora elta, mas nunca fe ha dicho como fera,o en que disposició quedara, y si os pareciesse no seria mala coyútura esta para lo tratar. PHILA. Yo queria entrar con lo de los condenados en el infierno, para dar luego en lo de los bienauenturados del paray fo, no me acordando de lo que vue stra demada significa, mas no me parece mal tratar primero della, y despues compliremos con lo del infierno, y del cielo. Ayamos lo stoteles por lo qual dize Danid que le esta subjeto, ansi todo le sirue y deue seruir : mas este seruicio puedeser para sustentacion de fu vida corporal, y este seruicio no le aura menester despues de la resurrecion, quando folo Dios lo fustenta todo por fi mesmo, co-Cor. 15. mo dize S. Pablo que feruira de todas las co fas en todas las cofas. Otro feruicio hazen las criaturas corporales al hombre, que es servir le de rastro para llegar al conoscimiento de Dios, segun que los fentidos corporales pue den ayudar al entendimiento con su conoscia miento fenfitiuo, y lo enfeña S.Pablo, fin la experiencia que tenemos: porque fi los ojos: corporales no pueden por ninguna potecia llegar a ver la essencia diuina, puede la ver en fus efectos corporales, y recebir fingular con: tento. Entre todo lo corporal tiene primado el cuerpo del Redentor, y luego los cuerpos gloriosos de los otros sanctos, cada vno fe-i gufuere mas gloriofo, y despues los demas cuerpos:y fegun esto ya que el hombre que -dara con mejorada naturaleza despues de la refurrecion fera conveniente que el mundo fea mejorado, porque el hombre tenga en el objecto proporcionado con sus excelencias y hermoluras corporales. Conforme a lo dicho es aquello de la Sabiduria, que de la grã- f Sapien. 23. deza de la hermofura de las criaturas podra der conofcido fu criador : y por fer los cuerpos s celestiales los mayores, y principales, y g Abulen . mas perfectos del mundo, será mejorados co q.465.in ca. nueuay mayor claridad que agoratiene, por 25. Matthei. que esta forma les es muy conueniete por fu diafaneidad, y es forma muy hermofeadora de su subjeto, y muy recreadora de la potencia que la percibe: y como ya no ayade auer generacion de cosas corporales, tampocose moueran mas los cielos, y fe dize que el fol quedarà en vna parte del cielo, y la luna en la contraria para fiempre, aunque no fe fabe de cierto que partes feran aquellas, y mofa "Escoto de los que dizen que seran las en q fuero criados: porque aquellas fueron aptas para el principio de los mouimientos y de la generacion de lo vegetable deste mudo, y en el juyzio al contrario se ha de procurar cessa cion de los mouimientos, y del engendrar. POLYC. Y quanto fera mayor la claridad de los cielos entonces, que agora?PHILA. El propheta 'Esaias nos determina que la luna resplandecera entonces tanto como el sol Alex. Alen. agora, y el fol fiete vezes como quando fue 2.part.q.86. criado: fobre lo qualdize la Gloffa que por el pecado del hombre fueron todas las cofas empeoradas, y que el fol y la luna perdieron de fu claridad: y yo concluyo de todo esto q fera el fol entonces mas claro que agora, no folamete fiete vezes, fino y aun muchas mas, pues hade fer como fiete vezes quando fue criado, que fue muy mas refulgete que agora.PHILO. Podria se saber quanto sera? PHILA. No creo que hallariades hombre cuerdo en las Alpuxarras que supiesse determinar, quanta fue la claridad del fol y de la luna en su criació, ni quanta fera determinadamente en su restauracion : y ansi confiessa S. Thomas que a folo Dios que lo hara, fe referua faber el quanto y el como fe mejorarà. El Maestro con dezir con la Glossa dicha q la Magist.li. las luminarias celestiales, y tăbien las estre- 4. d. 48, llas, se ofuscaron por el pecado del hombre, Vide ibi y quefe y gualara la claridad del fol con la de Theologos. los fiete dias que alumbro antes del pecado, no determina mas:y notele que no palfaron mas de feys dias hafta el pecado de Adam en viernes, apiendo fido criado el mudo en Do-

h Scorus li. 4.d.48.q.2.

denef.;.

f Sapien.13.

h Scotus Li.

\* Genef.3.

Elnia.50.

2. part. q. 86. -p.dmbm

mingo

LO. O como me viene al puesto aquella maxima philosophal recebida de todos los Theologos, que el cielo no es capaz de pere grinas impressiones:y fiendo esto anti, no fe puede mejorar ni empeorar, y configuientemente ni clarificar ni escurecer. PHI-LA. Aueys mostrado con esla razon que noludA a foys naturalissimo Medico y Astrologo, ai. 70 mas fuera bien que supierades como contraindiam dizea essa Maxima Hieronymo Mpñoz: ò para mascertinidad que subierades con los refuscitados al cielo, y alla vierades como Dios fin corromper la substăcia de las luminarias celestiales sabe y puede acrescentarles, o diminuirles su claridad, como ha muchas vezes hecho en otras criaturas deste mundo inferior: y bien aueys visto como to das las cofastocantes a lo de lafin del mundo van hechas fuera del comun curso de naturaleza. El gloriofo S. Thomas aprueua mas que se diga no auerfaltado la claridad de las lumbreras celestiales, ni auerseles menoscabado en fi, fino que no ayudaron tanto al feruicio del hombre despues que peco, como antes hazian: segun aquello que Dios maldixo latierra por el pecado, y fentencio que criaffe abreojos, ò abrojos y espinas en pena de aquella culpa, y antes tambien los criaua, mas no en pena. Y no fe figue que fi la luz del cielo no fue menoscabada en algun tiempo, que no pueda fer acrescentada quando a Dios pluguiere: porque por el pecado del hombre no le mudo el estado del vniuerfo, aniendose quedado el hombre con vida animal, como la tenia antes de pecar, y tenia necessidad del monimiento de los cielos, y de la producion de las criaturas : mas! la glorificacion del hombre requiere fer el mundo tambien glorificado, que quiero dezir mejorado, y anfilo hara Dios. P H I-1 LOTI. Otra razon mejor que la dicha os dire, que pues la luna resplandecera como el fol, y el fol mucho mas que agora, y que pues! han de estar el vno en frente del otro tenien do la tierra en medio, que nunca jamas fera. de noche en alguna parte del mundo, fino il higaM thempre diasy muy mas claro que el mas clai . b ro de quantos han passado dende el pecado de Adam. Esto se confirma tambien con la Zacha 14 rias que avenue dize el propheta Zacharias que aura vn dia conoscido del Señor! (porque el supo quando auía de llegar) nos dia, ni noche (por sucessión de dias a noches): y-en el tiempo de la tarde aura luz que dure

mingo, y aun el fol en el quarto dia. PHI-

para fiempre : y dizenel Massiro y otros que fignifica no aver de fuceder noches a dias despues del juyzio, por que sempre acra dia en toda la redondez de la vierra, por la razon dicha de las posturas del sol y de la lunaty Abacuc dize que estaran fixos en fu Abacuc mesmo orden, porque no semudaran, mul

mas perfection qMcKoX la ley estauan obli-- POLYCR. No aninoy do aquello de auer perdido parte de fadoz las luminarias celestiales por el pecado del mundo, aunque fi ania lo del quer de acrefcontarfe les la lez despues del juyzio: y tampoco he oido en que disposicion quedaran los elementos, y portanto ternia en mucho que nos lo dixeffedes. PHILAL Direction S. Thomas que lo ya dicho del d'Apocalipsi de auer vifto fant Iuannueuo cielo y nueua tierra, fignifica que el cielo y la tierra feran mejorados en sus aparencias, ya que no en sus substancias, despues del juy zio vniuersal: y que como lo corporaltenga fu correspondencia co lospiritual, y lospiritual deste mundo que son los hombres se ayan hechos semejantes a los angeles del cielo ( conforme al prometimiento del Redentor) que anfi lo corporal Manh. deste mundo fera hecho semejante a lo corporal del cielo : y aquello es dotado de gran claridad, luego tambien lo ferantos elemens f Ariftot tos. Algo ayuda vna fentencia de Arifto- 2.de ana telesa este discurso, porque dize que el agua 1.618. y el ayre fondiaphanos como el cielo, y capazes de recebir claridad, y lo melino algue ..... nosotros cuerpos denfos o folidos mas no dize fr fon elementos, o no. Con todo effo concluye S. Thomas que todos quatro elementos feran renestidos de cierra clavidad que los hermofee, cada vno fegun firmanerat y de la tierra dize fegun algunos, que fera lifa y transparente en la superficie como vidro y ekagua romo cristal, el ayre como elicielo, y el fuego como las estrellas lo qual mifera conforme a la substancia elemental, mi contrario della, fino fuera yy fobre fir na turaleza por la potencia de Dios. Supuesto que los fentidos corporales de los bienauen turados han de fer regalados con la aprehenfion de las cofas corporales y congruamente fedize lo de la claridad de los elementos,para que mejor los perciba la vilta corporal dende el cielo: Meysaqui lo que defleauades faber, y juntamente fabreys que los del infierno en el centro de la tierra no gozaran destavista, jocunda de los elementos, fino que fiempre biniran muriendo immortal.

mente

g [a]

mente abrasados en aquel suegocorporal (se gu lasmas comu y llana doctrina, y de la naruraleza del nuestro) al qual coferuara sin ma teriales que le ceuen de nueuo el poder de Dios: y con quemar mucho, alumbrara poco. POLYCRO. Como dezis que ninguno de los condenados vera la hermofura deste mundo, pues a los demonios que son spiritus, no pone impedimento alguna cofa corporal para le estoruar el passo por ella: y podran salir aca y gozar detal espectacu-lo? PHILALE. Vuestra objection procede no mas que dexando las cosas a la virtud de sus naturalezas, y desta manera como los demonios sean spiritus, tambien como los angeles del cielo, cierto esta que no les impide la dureza de la tierra penetrar por ella con la mesma facilidad y presteza que por el ayre: pues los buenos angeles passan por todos los cielos fin hallar en ellos algun impedimiento, y es cierto que no ay diamantetan duro como ellos, y que tienen de canto mas millares de leguas, que ay dende aqui al infierno leguas. Lo que los tiene y terna fiempre alli fin falir aca, es la diuina po tencia que con solo querer las cosas, es necessario que se hagan : y con solo quererlo fuerça a los demonios a no se menear de alli, como los fuerça a siempre considerar el fuego en que estan, y que lleuan configo donde quiera que andan, aunque les pese. PHI LOTIMO. No se puede negar sino que ay muchos endemoniados en que los demonios entran, y que andan entre nosotros mu chos millares de ellos : y luego refulta vna gran marauilla de como no queman al mun do, y como no abrasan a los cuerpos de aque llos en que entran, y como el fuego no se vee de nosotros, andando los demonios entre nosotros. PHILA. Algunos por semejantes razones que ellas quieren que no fea corporal aquel fuego, fino spiritual que no le liente con los cuerpos, y otros quieren que fea corporal y de otramuy diferente naturaleza que el nuestro: y si estas doctrinas fuesfen ciertas, ya con lo dicho estauades satisfecho, que la naturaleza del fuego no es para tales efectos, fino que suponiendo como mas pronable, que el fuego que abrasa los cuerpos y almas de los hombres condena-Thom. li. dos, y a los demonios sus vezinos, es corpo-4. q. 3. ral como el nuestro, y de su anaturaleza elenc.2.8c d. mental, no puede produzir mas efectos de quart. 1. aquellos a que Dios concurre con el, y porq Dios no le fauorece para que de mucha luz,

no alumbra en el infierno como en este műdo : de lo qual tenemos exemplo en los tres mancebos que fueron echados b en el horno Daniel.s. de Babylonia, y estunieron mucho rato en medio de las llamas sin que les quemasse el fuego vn pelo de fus ropas, y muchos marty res entraron en grades fuegos, y falieron dellos fin llefion alguna:y con esto entedereys que anda la potencia de Dios en estas cosas q no confiente a sus criaturas hazer mas de lo que el quiere, todo lo qual en Dios no es mi lagro, por fer cosecha de su omnipotécia natural, y de su saber infinito, hazer co sus criaturas todo lo quo implica contradició, que es poderse prouar juntamente si y no en vna mesma cosa respecto de vn mesmo efecto: como que nosotros hablemos y no hablemos juntamente agora, lo qual es impossible poderse hazer. Sin esto añade S. Thomas en otra parte que los demonios fiempre arden en fuego infernal, y q no fiepre en fuego cor- 3 poral, y que no le tienen fiempre presente en ..... los lugares donde fe hallan : porque no los quema corporalmente, fino spritualmente, produziendo efecto intencional.

XXVI. PAMPH I. No menos que lo dicho me muene a pregutar la razo de porq los cuerpos de los condenados pues son passibles, no fon consumidos, ni lo feran en quanto Dios fuere Dios:con estar siépre ardiendo en aque llos fuegos terribilissimos, y de los quales se puede dezir que ternan mas actiuidad, y mas brauo quemar, que el fuego deste mudo, como dize S. Thomas q le terna el fuego q abra farà a los biuos en el juyzio, porgen aquel po quito de tiepo fuessen purgados los buenos de sus pecados PHILA. Digo en coformi dad de lo ya respodido con de S. Thomas que de Thom. li. aquel fuego no labra como causa natural 2.d.6.q.3.& mas de en lo del quemar, mas gíalga có tal, ò ;art.2, & d. có talefecto, es gouernado por la diuina pro 47, q. 2, art. 1. mas de en lo del quemar, mas g falga co tal, ò uidencia, que quiere q atormente, y no con- q.3.&de Ve fuma: y por la mesmarazon no se cosume el rit.q.25.art. mesmo fuego, sin añadir le materiales en que 1. & de Mase cseruone, pues fuera de su esphera natu- lo-q-sartic. -ral no se puede conservar naturalmente si- 2. no en agena materia, como lo experimenta--mos en el fuego de q víamos: y dize S. Tho--mas q todos los fuegos deste mundo, y el del infierno son de vna mesma naturaleza.Lo di cho satisfaze a vuestra requesta, y con todo esso quiero añadir lo q S. Thomas y Ricardo dizen mas en este caso, que como todos los monimientos locales y alterativos dependan

Thom. li.

# .on Dialogogut

mera caufa alteratiua, en cellando el mouimiento del cielo, cessaran todos los demas alterativos y corruptivos: y anfi el fuego per dera la virtud de confumir, y de poder mudar alguna cosa de vn ser en otro, porque la corrupcion de la cofa es el termino en qpara la alteració, como la generació.PAMPH. Conforme a ella doctrina de S. Thomas, tapoco auia de calletar, ni quemar el fuego del infierno, pues es alteracion el causar calor: y anfitápoco fe podra faluar esto fin reduzir lo a la dinina pronidencia que anfi lo dispone. PHILA. Entre muchas doctrinas que \* Thom.co Escoto ventila en contra de como S. Thotra Gent.li. mas, es vna esta q nos ha dicho a S. Thomas 3.c.82. & 12. que cessando el monimiento del cielo, no se Meta. lec. 8. quemaria la estopa echada en el fuego, y la re Quoli. 3. q. pite en muchos de sus libros, y tiene a mu-6.artic.2. & chos sabios de su parte, mas no a su emulo quoli.7.art. Durando, y Aristoteles parece de su valia 11.& li.1.d. en algunas partes de sus obras. Escototiene 8.q.3.arti.3. que en caso que los ciclos se paren, no dexa-& 4. Phy. ran por ello de produzir sus efectos las caulec. 17. & 12. fas naturales deste mundo:y trahen el y Duq.109.art.1. rando vn articulo Parisiense por su parte, q Durádus. lib. 4. d.44. condena por error, dezirse que la estopa no lib. 4. d. 44. feria quemada del fuego que la tocasse, si el Ricard.li.4. cielo se parasse: y se ayuda de lo que aconted.44.ar.2. q. cio a losue mandar parar los cielos, y se pa-6.8 d.48. ar raron, y no por ello dexaron de pelear, y tic.2.& lib. de correr los que andaua en la batalla: y por aquel rato alguno guifaria de comer enel mu c Aristot. 8. do con suego, y se harian otras muchas co-Phy. t.73. & fas con mouimietos naturales: y se aprouecha 2. Metaphy Escoto de aquello de &S. Augustin, que aun Scotus II. que no se mousesse el cielo, se moueria la rue 4. d. 48. q.2 ftoteles que dize que el monimiento local Parifient c. no firue de mas en las generaciones de las co sas, que allegarlos agentes a los pacientes: f Iosue. 10. porque estando el fuego lexos de la estopa, 8 Augusti no la quemaria: y estando el macho lexos li.11. Cofes. de la hembra, no se engendraria hijo : mas en h Aristot.2. estando junto el fuego con la estopa, no es de gener.t. menester masmouimiento del que el fuego en virtud de su formatiene, o puede produzir, que es quemar la estopa, y engendrar ce-Abulenfis niza. El Abulefe con otros de su parecertiein c.25 Mat nenvn medio , que esdezir que los mouithai.q. 554- mientos puramente naturales cellarian, fi el cielo cessasse de se mouer, y q mauria genera cion devnas cofas, ni corrucio de otras, y anfi de los demas:mas que bien podria auer mo-

nimiéto dependiéte de la voluntad del hom-

del mouimiento de los cielos, que son la pri-

bre como de su principio como andar, comer, tirar voa piedra, y hazer quanto agora. Yo querria faber, fi fin el mouimicto celeftial baxaria vna piedra dexada caer de alto, o fo fin el mouimieto celeffial fubilia el fuego fi le soltassen en lo baxo: porque dezir que la piedra fe estaria queda en el ayredode la foltaflen, no ay razon que lo admita: y dezir q fubiria hazia el cielo, es contra natura, luego deuese dezir que baxaria. PHILO.Nose admitira que faltando el movimieto del cielo, aya piedras ni otras cofas miltas compuestas de los quatro elementos: sino que quedaran los elementos puros, y anfi vueftro argumento no ha lugar. PHILA. Si cocedeis q Dios crio las piedras en el punto de la criacion del mundo, no hallareys inconuenicte por dezir que tambien quedaran despues del juyzio: mas fi no vinierdes en esto, no podreys huir de confessar que la tierra es elemento peladissimo sobre todos los otros, y que si vn terron dexassen en la regió del ayre, que no fe podria conferuar alli fin fe menear, y como sea impossible ir arriba, auria de venir abaxo. POLY. Holgara faber prouar lo que tan digno de aprouar me parece como ello que dezis: y fin me acostar con Escoto, ni con S. Thomas, merecuesto muy confiado fobre la doctrina de Efcoto parecie dome fer enidente.PHILOT. No fe fife pudiesse engendrar cosabina.

S. XXVIIOMITOM - PAMPH. Que deuemos tener por cier ta doctrina de lo que aueis dicho algunas vezes, " que los condenados dessearan la muer- k Apoca te, por huir, o por no padecer aquellos torme tos? PHILA. A Ricardo parecio que no era licito a ningun condenado deflear per- 1 Ricard der el fer quiene, y fer tornado en nada, por 4.d.50. no estar en los tormentos infernales:porque mayor males el que priua mayor bien, que el que priua del menor bien, y el no fer priua detodo el bien natural, y el penar no priua fino del contento, luego no fe deue deffear el no ser por carecer de la pena. El mesmo Ricardo dize que bien es licito deflear no tener -algun fer, a trueco de no ofender a Dios: por que masse deue huir lo que es cotra Dios, q lo que es contra la criatura, y la culpa es con m Scotus tra Dios, y el no fer es cotra la criatura. m Ef- 4 d. 504-coto concede las conclusiones dichas, auque Bonanc niega las prouaciones: y dize que ninguno arti.14 puede ir contra la inclinacion natural que es conforme a la voluntad de Dios, y tales la inclinacion degozar del fer naturaleni algu-

Little

Aug

Proc

ne. Th

. Loinatt d

2.d.2.

11.17.

no puede fin pecado deffear perder el fer que tiene por carecer de lo que es justo y bueno, qual es padecer pena en castigo de sus culpas. Cochieque no puede escoger no ser pri uandosea si mesmo de la vida, mas que si le diesse Dios a escoger que fin culpa pudiesse escoger, o ser anihilado por Dios, o pecar co tra Dios, que deuria escoger la anihilació por no pecar, mas que no la deuria escoger por no padecer pena, aunque le parece que los condenados dessean perder el ser que tienen Augusti. por no padecer aquellos tormentos. El glon. 64. de rioso ant Augustin afirmativamente dize his Do- que los codenados dessean no ser a trueco de in fuper no padecet lo que padecen : y que es mejor mem, & no fer, que teniendo fer fer perpetuamente 16.ad atormentado. Proclo concluye de la doin ere. Arina de Platon que es menos mal no fer, Proclus. que fer mal que quiere dezir fer menos mal le Ani- no fer, que padecer para fiempre alguna gra ht Dr-pena. El gloriofo S. Thomas dize q de dos Tho. 1. maneras le puede confiderar el no tener fer, 144 at. la vna fegun que el no fer directamente es u.arti. y delta manera ninguna criatura puede deffear perder el fer que tiene, porque feria deffear carecer de fu bien en quato le es bueno y gustoso. La otra manera es quado el sertieneanexo algun gramal, qual esel de la pena infernal, yeste tal fer bien puede fer aborrecido, no por el fer, fino por la pena que con el se passa: porque carecer del mal es algun billote. bien (como dize Aristoteles) y la voluntad ninguna cofa puede amar fino en quanlath. 26. to buenat yel Redentor dixo de ludas por fant Manheo, que mejorle fuera no auer nascido, lo qual dixo ponel infierno que auiade padecer: y la Gloffa ordinaria fobre Hieremiastrahea fant Hieronymo para dezir que es mejor no fer, que mal fer : fegun todo lo qual pueden los danados deffear con razon dehberada y acertada no fer , por elcufar tantos tormentos. O malditos infernales y como andays fiempre al reues, porque procuraîtes en este mundo binira la larga,y huyo la vida de vofotros: y en el infierno desleays la muerte, y estahuye de vuestra vista; porque murais sin morir.P A M PHILO. Si a cafo me acuerdo bien auer-Donyi. c. lo leido, y fi lo tengo leido en fant Dionydiui. fio a cafo lo entendi, pareceme que dize que lo natural quedo entero en los demonios, y quetienen buenos defleos: delo qual arguyo que no son malos en todo, y que pues los hobres condenados no fon peores que ellos,

que tambien ternan algunos buenos peníamientos y defleos. PHILAL. Bien aucys leydo y entendido, y aun bien arguydo, y es cierto que en el demonio por el pecado no fe empeoro mas de fu mala voluntad, con lo qual quedo tan mal acondicionado y melan colico, que jamas se quiso casar con muger virtuofa, que quiero dezir que jamas le parecio bien anima fancta en quato fancta, y por esso procura hazerlas a todas malas por lleuarlas configo al infierno. El glorioso 8 fant Augustin a quien siguen el Maestro y in Enchirie los demas Theologos, en la distincion vitima del quarto, convienen en diltinguir, q.64-arti. 20 o diferenciar dos maneras de voluntad, vna & li.4.d.50. natural que no es otra cosa que la inclina- q.2.art.1. & cion natural de la cofa con que apetefce lo li. contra que la conviene ( como elapetito de la pie- Gentie.93. dra para baxar, y del fuego para fubit) y con Durádus.li. esta manera de voluntad tanto haze la pie- q.d.49.q. 8. dra como el hombre, porque los agentes na turales hazen todo lo queles es possible, y Alen.4 parni por exercitarle mucho los actos de la tal 2-26.m.3. at potencia o aperito, cobrara habito para mejor obra e como la piedra que por baxar mu .il. bene i si mas habilidad ni prontitud para baxar. La otra voluntades librey emanante de la operacion de fualuedrio, que dize Alexandre no estar forçado en los demonios; ni en los hombres condenados, y lo toma de fant Bernardo, porque no querer dexar se de lo malo, no esporque les fuerce alguno a que rertal, pues folo Dios puede fobre la voluntad del angel y del hombre, y Dios no puede ayudara ninguno alo malo, quanto mas forçarle aello: y con esta voluntad libre .mod 7 .2 con que se pueden aficionar a lo bueno, y a ... handit to malo, no pueden ya querer cola buena en el infierno por ellar obstinados por su malicia, en lo malo, y porque se han apartado del vicimo fin que dene fer pretendido de la voluntad bien regulada, y efte es Dios: y en tal estado tiene Dios determinado de no les dar fauor para cofa tocante a fu remedio, por serle ya descubiertos enemigos capitales " Escoto dize que pueden te- h Scotus li. ner algunos actos buenos naturales que fe 2.d.7. llaman elicitos, como quando aunque vno le huelga con les pecados, le parece bien la virtud que no quiere feguir : y de tales fentimientos parece deuer concederse ser possibles a los condenados, fino que los tienen tan mal circumstancionados, que no los guia para el fin que deuen , que es Dios, y anfi no valen

mialis

Pfalm.

valen cofa moralmente, quanto mas merito riamente, y ansi nunca se puede llamar buena su voluntada luntamente os digo que los condenados fiempre fe huelgan de auer peca do, y de tener aquella voluntad o desseo de ofender a Dios, porque le aborrecen, y Dauid dize a Dios que la foberuia de los q mal le dessean cresce de cada dia: y ansi no les pefa de los pecados por fer pecados, fino por la pena que por ellos reciben , y este pesar es natural, puestambien labeltia (como dize Magustil bs. Augustin ) recibe pena co el dolor de los 83 quaft. q. palos,y fiendo natural,no les aprouecha.

1100

20.02.00.00.4

2.q.I.

q.1.

Valen

tima del quatti VXXen. en dell'enguis que arti se PHILOTI. Mucho puede contralo 38 11.711.1.p que dexais determinado, lo que predico el Redentor de la historia del Rico auariento Lucz. 16 cy de Lazaro, que el rico en el infierno roil aubiau gauaa Abraham que embiafle algun predi-. pant peador a cinco hermanos que tenia, que les . bustalA auisasse binir bien porque no suessen al infierno como el : y dessear la saluacion de los proximos buena cofaes. PHILA. Yono fabria de mi cafa facar doctrina que bastasse d Ricard.li. contra vuestra razon, masel Authorado dRi 2.d.7. artic. cardo dize conforme ala doctrina fobredicha, que aquel maluado defleaua bieh fegun la inclinacion natural a fus hermanos, y que procuraua euitar el descontento que le vernia de los ver condenados, por fer cofa fuya tan conjunta, mas no por el mal dellos. Cayetano declarando las palabras del Rico, dize que se mouio a tales ruegos de pu ro soberuio, porque ya que algunos se saluan, quifiera el que los fuyos fueran de ellos, por gozardeaquella honrra en los suyos, ya \* S. Thom. que por fi no podia : y llenando "Sancto lib.4. d. 50. Thomas adelante esta declaración, dize, que reyna tan grande embidia en los condenas dos, que les pefa de la faluación de todos los buenos, aunque sean sus parientes, lo qual annen este mundo palla por algunos viendo a los otros medrar masen honrra o en ha zienda : y al fin por la parte que tienen en los fuyos, les pela menos que le faluen ellos, que los estraños, y esto mouio al Rico procu il susos a -rarla faluacion de los fuyos, que no por hol-. b.s gar el del bien dellos, fino por de dos males escoger el menor, y menor pena le daua la faluacion de los suyos que la de los otros. Y aun deneys masencarecer la mala voluntad de los codenados para contodos los hobres, quedessen verlosa todos condenados, aunque por ello le les acrescienta su ravia y descontento cyclube tanto fu rauia, que aborrecen a Dios, y lemaldizen, y blasfeman por los tormentos en que los tiene, que no en quanto Dios es quien es, que es fum mo bien y es impossible que el bien en quanto tal cosiderado pueda ser aborrecido, como ni el mal en quanto tal puede fer amado: fino que los malos no fe curan de confiderar que padecen justamente por sus culpas, y es tanta su obstinacion, y agenamiento de razon que reniegan de Dios por el castigo queen ellos haze. Hasta la recordación delas cofas deste mundo los atormentara, viendo que por los males que hizieron padecen tales tormentos, y blasfemaran de los deleytes que gozaron, quanto a les auer fido caufa de tanto penar: y recibiran pena fenalada de los bienes que hizieron, y por ellos no gozan de algun bien , por fu culpa, y anfi concluymos que por donde quiera que los confideremos, los hallaremos en tormentos, lo qual tambien les fucedera por las sciencias que supieron los letrados, viendo perdido lo que con ellas pudieran ganar, y aun el considerar lo que supieron les sera penoso; y la pena que padecen estan grande, que no les dexa libre confideracion masde para con fiderar fus males, porque les crezca el defcontento.PHILOTIMO. Por loque dize f Iob que los condenados paffaran del f 100.44 gran calor al gran frio, prueuala boena philofophia que quando fe templare la vna qua lidad con la órra feran reduzidas ambasa un medio entre frioy calor, que no de pena, fino que por el contrario caufa recreacion. PHILAL. Ya tengo inculcado que en las cofas de que por agora difpuramos no auemos de hablar conformes la naturaleza que tienen hafta la llegada de la fin del mun do: porque como le dispone de vna manera el firuiente del juez afable y bien criado con los de casa, y de otra manera el rispido y fanguinatio ministro de justicia para degollar, arrastrar, y ahorcar a los malhechores, porque se lo manda hazer ansi la potestad publica: de la mesma manera los elementos, y todas las caufas naturales en efte mun do hasta el tiempo del juyzio efectuan su potencia ordinaria y fuauemente, fegun que domesticamente se quiere servir de todo lu criador : mas para caftigar a fus capitales enemigos que han ofendido à fus leyes inthe y preeminencia, y prejudicado a fus proximos, labratan con gran rigor, y fin guardar mesura, ni respecto a ninguno. Por ella manera los elementos en elle tiempo pade-

44.10

n X

454

the Last

padecen temperaméto mezelábole vnoscó otros, y el fubjeto padece transmutació pos co a poco de vina formaca fu contraria ; como el q de muy frio, quado fe le allega el calor vapoco a poco callentandofe, halfa que llega a perder todo el frio, y fe fiente con muy gran calor: mas despues del juyzio no feran los cuerpos alterables ni corruptibles como agora, por mas que fean passibles, sino que puntualmente de la summa frialdad feran traspuellos al supremo calor por acion y efecto intencional o spiritual (como dize S. Thomas ) y no fegun el fer material, y desta manera nuncasentiran alitio, sino pena intenfissima, en caso que se les muden las causas de vn contrario en otro. Aquel tan principal refugio que los hombres tienen de se acordar de Dios, y encomendarle a el en sus trabajos, con lo qual sienten algun descanso, esse les sera negado, porque si de Dios se acuerdan, no es para recebir descanso considerandole fuente de bondad y de mi sericordia, sino para le murmurar rauiosamente como a justiciero castigador. Y desto bien fe figue que la noticia que ternan delos de la gloria, que les causara embidia descomunal, y que holgarian de que se les aumentaffen los tormentos proprios, por ver a los otros en ellos: y cierto es que no alcançãa ver a los de la gloria con los ojos corporales, puesno fon ojos de cuerpo gloriolo, en cafo que los del cuerpo glorioso penetratien por los cuerpos que se le atrauestasten. Que mas quereys oyr de aquellos malditos, fino que con dellear, y holgarfe que se condenen otrosi lespefa de que secumpla la voluntad de Dios en ello: y que holgarian mas que fe hiziesse por autoridad del diablo su atormen rador ininito, que por la de Dios su castigador justissimo ? POLY C. Terribles cofas passaran por los condenados: y solo el oirlas deuria baftar para nos hazer fer buenos. PHIL A. Lapena del fuego pone S. Mattheo a los treze, y el llanto y el dar dediente -a los ocho, treze, y veynte wdos : y las timieblas exteriores a los ocho, y Dauid en el Pfal mo quareta y ochor y el guíano de la confeie ocia Elajas a los felenta y leis ; y S. Marcos a los nueuery la gran frialdad lob a los veynte y quatro: y el hedor de piedrafufrea los diez -y nueve y veynte y vno del Aporaliph vyla terrible y impeniosa tempestad con lazos, fuego, y piedrafufre pone la Dauid en el Pfalmo decimo, y no me ocurren mas generos detormentos en el inflerno. POLY.

Para el feñor Licenciado que es de buen con tento bien bastan.P HILO.Porveturano haftaran, para vos filo lleuamos por buena justicia.

confista quato al entendimiento en la com

plida vision de Dios, y quanto a la volutad

XXIX. PHILALET. Dizecabalmete aquel Thom. opozo fapiencial de S. Thomas que como la plenissima y vltima felicidad del hombre pus. 3. cap.

en estar confirmada en la primera bondad, q es la divina; ansi la extrema miseria del hom bre confiste en que su entendimiento totalmete sea privado de la lubre divinal, y su vo luntadie aparte obstinadamete de la divina Vide Sco bondad, y esta es la principal pena de los da- tum lib. 4. nados, y fe llama pena de dano, por incurrir d.46.q.4. san immelo dano como carecer de Dios, y la pena de los tormétos es seguda y le llama pena de fentido. Sin impedimento de lo dicho de la sala . reciben grauissimo dolor en fus almas por auer perdido la gloria, y ganado el infierno: y este sellamo remordimieto de la cosciencia, y por metaphora le llamo el propheta Ela ias gufano immortal, q fiempre les estara royendo las almas con acufació de quer podido fer buenos, y no auer querido fino acabar en maly fi pudiellen fetornaria contra fi melmos, y fematarian, y lo q mas puede es acrefcerar en fustamiolas triflezas, q fontales, que d Scotus li.

recenty lavina es apartarle de Dios, qes bien

infinito, y la citra es juntarfe con las griaturas ilicitamenteyo delta parte la culpa es infanta

scomo el objeto esfinito. Por la parte de auer

ofe dexado el hombre del bien infinito por la

culpa, le correspode la pena de daño que in-

finita, pues pierde bie infinito que es Dios,y

ofedos pecadores ilicitaméte a laberiaturas les

- correspode la pena sensitiua delsfuego, y esta

esfinita como las criamas fon finitas, pues

Tercierroque minguna colamiada puede ler

afirma dEfeoto que lamay or pena de lossa- 4.d.49.q. 2. les es de triffezary ficonfiderais quena feala . Thom. 3. del fuego, pues afirma S. Thomas que exce part. q. 46.ar de a quatas en elle mudo pallo ningu hobre tic. 6.8 lib. (auno fea nueltro Redetor) por aqui facareis 3.d.15. q. 2. quan immefattifteza fea lade aquellos Pon art.;. derad en confequencia de lo dicho vua do-

Arinzde's. Thomas, quemos puesto Thomas.

:dos maneras depenas en los del infierno, anfi q.86.arti. 1. fe halla dos cofas en los pecados so glas me-

- perder bie infinito, dano infinito es, y pade duanoun & cer tal dano, gradifsima pena deue caufar y va oz batil de factolacula por la porécia de Dios au que ... p. 2.013 -les pefe a los codenados. Por la parte de dar

infinita.PAMPHILO.Remirado estoy

en que justicia quepa, que por vn pecado te

poral se de pena eterna.P HILAL. Sipor

congruencias de justicia lo quereys lleuar,

bien hallareys con que os defengañar, que

pues los hombres dexaron al bien infinito,

equidad pide que carezcan del por infinito

tiempo:como al que dio vn cocorro al rey,

le matan priuadole para siempre de la vida.

Quanto mas que muy repetido queda que los condenados como mueren en pecado

mortal, anfibiuen fiempreen losinfiernos en pecado mortal, y con ardientes y rauio-

fos defeos de frequentar los pecados co que

ofendieron a Dios: y como ellos nunca fal-

los de la pena en que estan:aunq si quisielle

viar de su potencia absoluta, bien facil le se-

nas, y darles fu gloria: mas feguros podemos

estar que minca tal hizo con alguno, ni ha-

ra.P OLY Sobre aquello del guíano roedor de las consciencias holgaria oyros mas,

y que cofa fea la Synderefisique los Theolo

nudencias me acuerdo. POLY C. Pues yo

tambien me he oluidado de materiatan ne-

ceffaria, bien fera que vos nos la repitays en

y perdonad el nombre de repetidor, y mas

en coyuntura que entrais por sobredoctor.

PHILO.No feme acuerda lo que fe dixo

mas bien me conteto lo que oy PHILA.

Por agora no repitamos lo ya dicho de que

-p modT put 3. cap. 174. 86,175.

b Vide Som gan de pecado mortal, no puede Dios fegun possos las leyes de fujulticia perdonarlos, ni librar

a Alexand. ria(como dize Alexandre) derrocar los del Alen.par.1. cielo al infierno priuandolos de la gloria, y dandoles pena perpetua; y leuantar a los del infierno para el cielo, y librarlos de fuspe-

Elaig vist

Dialogo. 12 ria es ella (señor Pamphilo) puer antaño se 5.28. trato essa materia bien coplidamente. PAM PHI No me acordana con el mucho tiempo que ha passado. PHILO. En esto codil & ani noscereis quan gran memoria, y quan tenaz de lo que oyo, fea la miaspues de hafta las me

.t.t.moilT 1 .11 16.07 P Tquanto el feñor Maestro descansa vn poco:

yo bien me acuerdo, y nifue mucho respecto de lo gay que deziren la materia, fra S. Tho mas y a los demas Theologos recurris: y por Buenaue como refumirlo dicho entonces para este luli-4-d.50. ar gar mas proprio, digo con S. Buenauentura tic.2.q.2. of que tres fon los actos del guíano roedor de la confciencia practica, quellamamos Synderefis. El primero infligara lo bueno, lo qual procede de la razó que dicta de la obligació quel hombre tiene a la virsud y este no leay en los dañados del infierno, por no auer ya lugar alli de bien hazer, y por estar ello tan obstinados en el mal, quo securan de lo que algun fentimiero natural les podria dar a fentir. El fegudo acto es retraher de lo malo,y figuese del primero, como fon incompa tibles el bien y el mal hazer : y este muerto esta en los demonios por la desuergonçada malicia de su voluntad. El tercero es remurmurar contra lo mal hecho, y este permanece con los pecadores deste mundo y del infierno:aunque en los condenados no remur mura, ni reprehende de lo malhecho por fer culpable, fino por fer penofo, fi habiamos de la voluntad deliberativa con que huelgan de auer hecho malen ofensade Dios, mas si po nemos el Synterefis en la voluntad natural que se abraça con los principios naturales, qual es no querer para otro lo que no deue querer parali, tabien refunfuña contra la cul pa como contra la pena:porq como el talgu fano ò remordimieto sea coforme arazo natural, y la razo natural dicte del feruicio de Dios, necessariamente acusaralo que contra vio fe hiziere: y afirma e Ricardo q es mayor Rice el tormento deste gusano, q el del suego co 444 que fon quemados los malos. Y notad lo que 3-9mas dizenuestro Seraphico S. Buenauentu ra conforme a lo ya dicho, que malos y bue nos despues de refuscitados ternan memosia de todos sus pecados, trayedose los Dios alamemoria: lo qual firue de que anfi tenga los malos mayorremordimiero de cofciecia, quato fe les deue caufar mayor co la noticia demuchos pecados, q co la de pocos: y pues la culpapattada esinuariable, anfi lo deue fer daice lapena presente (como tabiétiene Ricardo) 4.4.4 y lo cotrario fucederia fi vnas vezes fe acor- 2.94 dallen de vnos pecados, yotras de otros, pues -no fiempre ferian yguales los pecados en nu mero, o en qualidad, y anfi mi la pena, lo qual tapoco admit e Escoto ni Theologo algu- « Scot no lo deueadmitir, fi es notable la remisso. 4.d.45 ILA. La.XX XI fuegoppneS. Mat-

POLYC. Vnescrupulo me ha nascido delo mucho queys dicho de los del infierino, contra lo que comunmente se predica de que en todas las obras de Dios resplandece flaco fu mifericordia: pues aueys concluydo que olos condenados passan por el rigor de sus pe nas, fin fentiraliuio dellas, PHILA. Sios devielle vno cien ducados, y le perdonalledes los treynta, no fe deuria dezir que auque cobraffedes del con rigor los ocros fetenta, - wauades con el de misericordia POLY.Si deuria PHILA La Confiderad agora que

al tiempo del fentenciar a los condenados ha lugar la dinina misericordia, y es cierto que a ninguno se da sentencia que pene quanto merecia por fus pecados, lo qual principalmente haze Dios para complir con su bondad mifericordiofa : de manera que fi ninguno pudielle faber que vfaua de misericordia con los miferables pecadores, no por eso dexaria de víar de mifericordia con ellos. Menos principalmente pretende que nosotros deprendamos a fer misericordiosos con nuestros proximos: y aun creo que no se le pasa querer honrrar en algo la naturaleza buena que el crio, afligiendola menos de lo que ella merece por la culpa de la persona cuya es. Esta misericordia dura hasta el sentenciar, mas despues de dada la sentencia no ay pedir a Dios mas misericordia para los malos del infierno, fino rigurofissima justicia: bien como los condenados estan pertinacissimos en su malicia, y si ni ellos se quieren humi-Har a Dios, ni glorificarle por sus diuinas per feciones, ni aun reconoscen, ni le agradecen el bien que del tienen recebido indignos fon de que se les perdone algo de sus penas, allen de que tal estado no recibe variacion en la pena, como ni el de los bienauenturados en la gloria. Dize a Escoto declarando mas lo dicho que la intension de la pena, que es ser mas o menos rezia, corresponde a la culpa: mas el fer mas o menos duradera es acidental, porque eso emana de las condiciones del castigado que durara para siempre, y en pecado mortal : y durante la culpa deue durar la pena : y viene bien con lo de la escritura, que segun la manera del delicto sera la manera del castigo, y el delicto es perpetuo, y por eso se le deue pena para siempre sin fin ni termino. Considera dulcemente fant Buenauentura que por el estado desta 44. ar. nuestra biuienda deste mundo los esectos de . la misericordia de Dios son los principales, y los de la justicia les son anexos:mas para con los del otro mundo les de la justicia seran principales, y los de la misericordia feran ane xos : porque agora guia fus obras conforme a la fuente de su benignidad, mas despues conforme a fu justicia dando a cada vno lo que sus obras merecieren : guardando otra regla de proceder ordenada por su diuina voluntad, que en este mundo perdona mas a quien enas ama, y en el otro a quien mas necessidad tiene segun quantidad absoluta. Lo dicho es del Sancto.PAMPHILO.Mucho nos dan en que entender los condenados

Segunda parte,

Rice

fobre faber de su estado, y de como les va; y no nos lo agradeceran : y fin embargo de fu ingratitud os ruego que nos refoluais la duda que ay entre los sabios sobre si sus cuerpos padeceran con verdadero dolor corporal cau sado del fuego infernal, como padecemos en este mundo los que nos metemos en el fuego: o fi fera folamete acion intecional la con que seran atormentados. PHILALET. Ayamos lo por agora co nuestros Escoto y e Scotus li.4 fancto d Thomas contra Durando que se en- d.44-q.3. cuentran quasi en lleno, y dando el primero 2.d.6.ar.3. lugar a Escoto para hablar, dize aquella su maxima tan repetida y inculcada, que no le ha de dar pluralidad o multitud sin necessidad : y que pues con fola la actividad intencional pueden fer los malos atormentados, no se deue conceder la acion real y natural. Efecto real en las causas naturales es quando cada vno engendra fu femejante, como que el agua con su humidad humedezca lo que mojare, y como que el fuego con fu calor imprima o engendre calor en lo que se le alle gare. Efecto intencional es el que equiuocamente es produzido de otra condicion que la caufa que le produze, como lo que fe percibe por el ojo, que los colores se forman por conofcimiento en la potencia vifiua, y no fe recibe cosa ninguna del color real, fino solamente aprehenderle la potencia con la virtud conoscitiua, que es cosa spiritual, y la llaman forma intencional. 'Ricardo y Escoto dizen e Ricard' It. a la par que no es lo mesmo callentarse vno, 4.d.44 att.2. y fentir calor, pues el madero fe callenta y q.6.8.7. quema, y no lo fiente : ni es lo mesmo sentir calor, que callentarfe, pues el hombre intencionalmente fiente el calor, y no le callenta ni le toca : y anfi tenemos en ley endas de algunos fanctos arrobados, que para experimentar otros fi era verdadero rapto aquel, y que estauan fuera del sentimiento natural, les pufieron fuego en algunas partes de fus cuerpos con que les hizieron quemaduras, y no lo fintieron. Dizen estos doctores sapientisimos que la actiuidad natural del callentar y quemar del fuego por si sola es impertinente para dar pena, aunque torne al cuerpo en car uon, fi el tal cuerpo no la fiente, (como en el cafo de los arrobados se verifica) mas que la actiuidad intencional por fi fola basta para caufar terribles tormentos con folamente fer entendidos los instrumentos destas penas en razon de tales, con el concurso de la diuina voluntad, que ansi quiere ser castigados los malos: y con esta razon concluyen estos fa-

### Dialogo

1i. 4. d.44.9.

bios que es impertinente ser callentados los euerpos para fer atormentados, y que no fe deue admitir mas de la actividad intencional a Durandus en los dañados. a Durando tiene la doctrina mas comun y mas llana, y predicable, y entra diziendo que no le parece miry philosophal lenguage llamar mutacion natural y real a la que imprime forma semejante a fi, como el fuego quando engendra fuego: y no la llamar natural y real a la forma spiritual o intencional que el fuego causa en el sentido, pues tan naturalmente fe caufa effe efecto equiuoco como el otro vniuoco, y tan realmente es cofa produzida como el otro : y añade que fi es verdad que por cellar el monimiento del cielo, cessara toda mutacion real y natural, que tambien faltara la acion o efecto intencional, como el otro que llama real por tocamiento de vn cuerpo a otro: mas que todos admiten que aura efectos intencionales, y que por el configuiente deuen admitir que aura los que llamanteales, y feñaladamente el del tacto. Da vna buena razon de correspondencia por razones contrarias, que pues de los fanctos de la gloria conceden todos que ternan gloria del cuerpo distincta de la gloria del alma, en galardon de lo que tambien el cuerpo hizo en fernicio de Diosen este mundo como el al ma: que ansi se dete conceder que los cuerpos ternan pena distincta de la pena del alma, en castigo de lo que hizieron en este mundo con ofenfa de Dios: con lo qual concluye que los cuerpos fentiran verdadero calor que los atormentara, el qual efecto se llama real, y las almas sentiran verdadero tormento con la confideracion del fuego, el qual efecto fe llamaintencional. PAMPHILO.Llanay vsurpada razon es entre philosophos que el vehemente fenfible corrempe al fentido, como la muy bina blancura muy mirada corrompe la vista y ciega, y el muy gran sonido corrompe la potencia del oiremasel vehemen te sensible del sentido del tacto tambien corrompe al animal, y si vos con Durando admitis calor tan terrible en el infierno que ator mente los cuerpos, quemar los ha, y confumir los ha, y anfi no fera perpetuos, que es contra la doctrina Christiana.PHILALET.Ya deuierades estar enfadado de oir la folucion de vueltra duda, y es la dicha, que Dios tiene puelta ley en aquel estado del otro mundo er endido: los inclinarentos en los penasses

revendentille, control control deliving

Trois aller are analy making commoles.

malos sy con cha razon conquigit direc

que no aya corrupcion ni generacion alguna y ann el concurre con el fuego a engendrar calor que atormente a los malos, mas no con curre con el a que los confuma, y en pura phi losophia se entiende ser primero el callentar que el confumir, y que se puede quedar vna cofacon el calor, fin que fea confumida:y ansi Dios no concurrira a la corrupcion de los euerpos, aun que concurra su justicia al tormento quemerecen, y con esto deueis de quedar satisfechos en lo que toca a lo de los infiernos . PHILOTIMO . Yo con mucho menos me contentaria, y si estos señores no quedan faciados con lo dicho, quando fue ten alla lo fabran por experiencia, y nos podran embiar vna estafeta que nos desengañe de lo que penfauamos faber, y lo ignorauamos.POLYCRO. No fereis vos tan defconoscido amigo que nos desampareis en jor nada tan importante, si quiera por que no cayais en infamia de couarde, que se diga de vos, que de miedo de estantiguas no olastes acompañar a dos Hercules como nofotros. PAMPHILO. Si caso fuere que alla ba xemos, determinado estoi que le lleuaremos como por manfo:lo qual esta en razon, fi el es tambuen medico como se pregona: porque la Theologia del Caduceo de Mercurio con que se dezia meter vnas almas en el infierno, y facar otras, fignifica que el mal medico mata a los enfermos, y que los lleua al infierno, que era el lugar de todos los muertos entre los antiguos Gentiles: y que el buen Medico faca las almas del infierno, quando a los enfermos peligrofos da falud, y pues aque llo es lo que tantas vezes ha hecho el feñorLi cenciado, terna muy paseado el camino del infierno, y nos podra feruir de postillon. PHILOTIMO. Yofiador que para tales caminos no aucis menefter guia, fegun teneis buen natural para ello, aun que camineis a ojos ciegas. PHILALETHE S. Seño res caminad con Dios para vuestras casas, que ya no es hora de començar nueua materia, ni yo quiero mezclar lo de la gloria con lo del infierno.POLYCRO. Muy bien dicho esta: y mañana vernemos con tiempos pues al fin se canta la gloria. PHILALE. Dios os traya conbien . PAMPHILO. Amen, and rog abstralro salborg and a Justad, god enethe grando perdena may a

the nest dayen que entiender los condepados

broundaryante,

viña vamefira, y este es

# ercer que agu

olideme Codos : osmornylo Tancto : The.

por otras especulaciones, mas no son taupro

Thomas que como nueltro entendimiento "1. aca no puede fine confentir necessariamente a les primeres principies per lu cuidente verdad, como que el todo es mayor que fu parre : anfi la voluntad neceffariamente fe alle-



OLYGRON Gran galope trabeis ferior Pam philo) mas ni por efoliegastes primero. P A M-P H 1. Madrugo mas la vuestra merced . PHI-LOTIM. Como esta

mas cerca de ir a la gloriet bie haze de madiu gar para oir bien que cosa sea . POLY C. Hazedme seguro de tal jornada, y partamonoshiego PHILA LETT Seau bien veni dos los mis tanthonfrados condifcipulos, que bien parecen criados para la gloria, pues tan diligentes viene a oir fus excelencias PAM PHIL. Oy mas que nunca os suplicamos que nos digais por entero lo que a clta materia mas declara : y mas nos toca. PHILA-LET. Conparticular sentimiento de alegria me podeis creer, y ans) todos los del mun do, que se me ofrece aquella palabra de la venerablissima matrona Ana madre del famo fo propheta Samuel: la qual auiendo padecido muchas angustias con la esterilidad de su vientre, derramo tantas lagrimas y fospiros en el tabernaculo del señor delante del Arca del testamento, que merecio ser oida de Dios: y concibio y pario al gran Samuel tan querido de Dios, y el nino crescio en poder de su madre, y en fiendo para feruir de madadillos, ella y Helcana fu marido le lleuaron al taber naculo del senor, y se le ofrecieron que para siempre quedalle con el summo sacerdote Heli en el servicio del rabernaculo. Con este otast feruicio tan acepto a Dios y con la gra deuocion que la fancta muger tenia, se dispuso al don de la prophecia, y vino en ella el Spiritu fancto que la alumbro para dezir marauillas en vna oracion y como cantico regraciativo que hizo al gran Dios de Ifrael:y entre otros versos dixo vno, que el señor da la muerte y la vida, y llena al infierno, y faca del: que Segunda parte. Statut .

Philotimo: on one

dencin de fus de liquales racrecimientes : fo-

como vna eftrella difiere de otra en fu claul

dad, anti los tanceos relutcitados, y corre a

s. den. 14. Public dine b Publio diziondo que

las parejas esta excelente analogia : porque quiere dezir yna melma cola con ambasma-, neras de hablar, que es lo del matar y vivificar il porque Dios de la boca de la muerte re-Rituye a muchos a la vida, y esto es sacar los del infierno porque los antiguos antes de Christo buenos y males baxauau a los senos infernales. Yo hallandome ya con el hijo de nuellra Agricultura Christiana quali criado, parale poder ofrecera Dios en femicio de su fancto tabernaculo Ecclesiaftico que fois voldtros y todos los de mas creventes que deltas nueltras conferencias le aprouecharantique de las palabras que dizen lleuar Dios las gentes al infierno, y facarlas de alla, y representaleme conveniros a nosotros, supuesto que ha mucho que andamos a braços con los infernales: y auiendo concluido con ellos con el fauor dinino que nos pufo la doctrina dicha en el coracon, agora con el mesmo fauor leuantaremos las atenciones, dexando a los infernales, bolaremos al cielo a tratar de lo que pasa en la gloria entre Dios y sus sanctos glorificados y resuscitados. Entremos con el Maestro de las sentencias b Magister que aprouechandose de sant Augustin dize li.4.d.49. como en concluy endofe aquel tremendo auto del juizio vninerfal, confeguiran fus vltimos fines las dos famosas ciudades, vna de Iesu Christo de buenos angeles y de buenos hombres, y otra del demonio de malos angeles y de malos hombres: biuiendo para ficmpre en fuma gloria y contêto los buenos en el cielo, y biujendo en fumma miferia los malos en el infierno. Suceder les ha de vna melma manera a las dos ciudades quanto a fu bien y mal, que como en la gloria todos feran bien-

auenturados con defigual bienauenturança

formal, anfi en el infierno todos feran mala-

uenturados con defigual tormento formal: porque no todos los buenos fuero de y guales

merecimientos, ni todos los malos de ygua-

e Bocting de Confo. prófa.s. d Augustis

81813 S. 16.5 T. p. Q. 62.

Jeannie.14. les pecados y por ele dixo el " Redentor"

b 1. Ger.15.

e Boetins 4. de Confo. profa. 2. August.i3 Trini.c.s.

. Tho. 1.2.q. 3.ar.3. & 7.8 & 1.p.q.63. ar.\$.

b Magiffer li.c.d.es. Augultiin Enchiride

que en la casa de fu Padre auia diuerfidad de manidas o moradas, y lo mesmo concluye auer en el infierno. Con lo dicho aueis de creer que aqui entra el dinero que el padre de las companas dio a los trabajadores de fu viña y nuestra, y este es Dios, que es el premio y galardon objectivo que todos gozaran, fino que defigualmente en correspondencia de sus desiguales merecimientos : segun lo fignifico fant b Pablo diziendo que como vna estrella difiere de otra en su claridad, anfi los fanctos refufcitados, y corre a las parejas esta excelente analogia : porque como la eferella que mas participa de la luz del fol, es mas refulgente, antidos fanctos que mas partiripan de la fraicion de la diviso wa effencia, mayor hermofura spiritual gozarr, y fus cuerpos fon mas hermofos y relplandecientes. Digamos ya algunas cofas doctrinales, y la primera sea la diffinicion de la bienauenturança que nos enfeña Boecio Severino marrye fancto, que es vn estado en que le goza de todos los bienes : y d fant Augustin llama bienauenturado al que tiene todas las cofas que quiere, y no quiere alguna mala: y fancto Thomas dize que la bienatienturança confifte ellencialmente en el hymitamiento del hombre con el bien increado, que es el vitimo fin y elle es Dios y porefla conjuncion del hombre con Dios por la beatifica vision, dize el mesmo en otra f Scotus. parte, y lo mefino fu emulo Efcoto, que el hombre no puede pecar, porque como ninuna cola pueda querer fino es atendiendo a la divina ellencia, que es fummo bien, y fuente de todos los bienes, no puede ver fuera della cosa que le mueua a seguirla, dexado Dios. PAMPHILO. Ela razon me Tatisfaze mucho, fino que no la calo bien. PHILALETHES. Yafabeis que ninguna cosa se puede amar, sino es en quanto es buena, o se nos representa ser buena: mas que bondad podra representarsele al hombre fuera de Dios, que no sea infinitamente menos buena que la bondad de Dios, o que hermofura que no fea infinitamente menos hermofa que la diuina ? Siendo esto ansi, no aura quien quiera dexar a Dios por la creatura, y mas no se dexando Dios ver sino de los que estan en el punto de la razon, y que tienen fus deseos conformescon la voluntad divina : y aun me parece bien dicho aquello g The.1.2.q. de fancto Thomas, que aunque nueltra vo-

luntad tenga libertad de amar o aborrecer a

las criaturas : no la tiene en lo del amor que deue a Dies claramente vifto, porque como bien infinito la trana configo, y la haze que enclaue su amor en Dios, de manera que no pueda no amarle, como no puede no querer fer bienauenturado. Bien fe que h Escoto va a Scotta por otras especulaciones, mas no son tan pro porcionadas con este linage de doctrinar para prouecho de rodos : y dize mas fancto i The. Thomas que como nueltro entendimiento \$2.214. no puede fino consentir necessariamente a los primeros principios por fu euidente verdad, como que el todo es mayor que su parte : anfi la voluntad necessariamente se allega al vitimo fin que es Dios despues que ha renido cierta y clara vilion del PO LY-CRONIO Pareceme que a roda ley la platica de las cofas prosperas es mas gustofa, que la de las aduerías : y aun me parece que concluyen mejor las razones que traheis en esta materia, que las que traxistes en la materia del infierno oly al e u an antical

ear para on blen de plassea, POLYC.

PHILALETHES. Orra fubida question se ventila en esta materia", y es en que subjeto esta la bienauenturança, porque supuesto que esta en el alma, preguntase si principalmente esta en la essencia del alma, o en alguna potencia de la melma alma: y K Henrique la pone en la effencia del al- k Henra ma, y de alli fe comunica a la voluntad, mas quelina Efcoto tiene lo contrario con razon : porque fi principalmente perfecionafie la effencia del alma como a diffincta de la potencia: y con alguna posterioridad, o imperfecion se comunicasse a la potencia, dariase la bienauenturança fin operacion de la potencia, y delta manera täbien feria bienauenturado el dormido como el despierro, lo qual es desatino:y como puede estar en gracia el dormido, anfi feria en gloria. Mas es cierto que los bie auenturados fe auienen con la bienauenturança de la manera que Di e, y Dioses bien auenturado por las operacio, es de su entendimiento y de fu voluntad, luego tambien lo teles enseña esta doctrina en diversos libros les.10. El fuyos, y dize que la hierarchia diversos libros 28.11. Marina en diversos 28.11. Marina e racion, y la obra requiere potencia, y de la po Ethi.s. tencia obradora refulta que el alma fea bienauenturada entendicdo y amando a Dios. La bienauenturança se puede entender, y se platica de dos maneras, o extrinsecamente, por fer cofa que nos toca defuera y objectiva-

to E

5.21.4.

mente : por ler cofa intrinseca nuestra y que formalmente nos perfeciona: y en la primera manera Dios es nuestra bienauenturança, por ser el objecto causador eficientemente de la bienauenturança que tenemos en el alma: mas en la manera fegunda que llamamos intrinseca, o interior, nuestra bienauenturança formalmente es la afluencia con que de Dios viene a nuestras almas, y que esta en nuestras almas como forma pegada con ellas que las da ser de bienauenturadas. Entre estas dos bienauenturanças, la interior que es forma criada y finita que vaña en gloria las almas, se dize mas propriamente bien auenturança nuestra, pues intrinsecamente nos beatifica, que Dios que solamente nos embia de fuera con que feamos gloriofos: y como mas propriamente nos de ser de bienauenturados la forma que tenemos en nosotros, que lo que la causa y la embia de fuera, por eso merece mas propriamente nombre de bienauenturança la intrinseca y formal, que la extrinseca y objectiva : bien como la denominación formal fiempre es mas propria que otra qualquiera, como se parece diziendo que el animal ella sano, y que la medicina es fana : donde la fanidad del animal es formal que le da ser de sano intrin fecamente, mas la fanidad de la medicina es efectinamente, porque tiene virtud de causar falud en otro : y lo que esta en mi mas pro priamente me pone nombre, que lo que me lo causa exteriormente. Pues como la bienauenturança se i (segun Aristoteles y todos los philosophos y Theologos) la summa de todas nuestras operaciones, y que ella es pro curada y buscada por si mesma, y todo lo de mas por amor della: y como tengamos cuerpo y alma, y el cuerpo y sus operaciones sean para feruicio del alma y de las suyas; concluyese que la bienauenturança no puede confistir en alguna operacion corporal, fino en las spirituales del alma, mediante el entendimiento, o la voluntad, o mediantes ambas a dos. No se duda de que para ser Anthoteles vno bienauenturado ha menester vera Dios con el ojo del alma, que es su entendimienfar 2.3. & to, pues lo que no se entiende, no se ama; y 493-art.4. tampoco fe duda de que no balta entenderle tonart. i. fino fe ama con la voluntad : mas dudafe en 1. & 1: 4 que potencia destas consista principalmenwar.4.q.i te: y Aristoteles rasamente dize que es dia contra obra cotemplatiua, y la cotemplacion es del m.c.1.26. Obla cotemplatida, y la constanta de la bienauenturança con-

Segunda parte.

fiste en la operacion del entendimiento, mas que la delectacion es de la voluntad : y a esto parece fauorecer que a los bienauenturados se da la lumbre que llaman de gloria, que es vna claridad mayor que la dela fe, y menor que la de la gloria formal con que el entendimiento es eleuado a poder mejor percebir la diuina vision: y negar cesta lum- c Clementi. bre es error en fe, como es falso testimonio ad nostru de dezir que d'Escoto la nego, pues en vna par Hareti. te dize que ninguno nego la tal lumbre de d. 5.cotus 11.1 gloria que es habito del entendimienio, y que li 4.d. 49.q. u fe puede dezir que de parte del entendimiento corresponde a la charidad de parte de la voluntad: y en otra parte dize (y desto trauan los que por no le entender la gramatica le falsifican sus verdades) que no le parecea el necellaria la lumbre de la gloria para formarfe la vision de la bienauenturança, en lo qual no dize que no se da, sino que absolutamente no es necessaria, pues fin la tal lum bre que es ayuda para mejorar la operacion del entendimiento, puede Dios fer gozado del alma, mas no tan bien como con la tal lumbre; bien tal como fin charidad puede Dios fer auiado, mas no tan bien como con ella. Lo melino que Escoto dize fancto o Tho.r.p.q. Thomas, que la lumbre de la gloria (de la 12.art. 5.& qual dize el pfalmo que en virtud della fe- quoli 7 ar.i. ra vista la limbre glorificatina que es Dios, y se llama lumbre en el Symbolo de la se) no es necessaria necessariamente para que Dios pueda fer visto, fino para que el entendimiento se perfecione para mejor le ver: y quien no pone dolencia en estas palabras de fancto Thomas, no la deue poner en las de Escoto, que dizen lo mesino. Los que tienen la doctrina dicha de que confista la bienauenturança en la operacion del entendimiento, de cuya patte fon g fant Buena- g Bonauentientura y Durando, pienfan fauorecerse con tura & Duraque dixo el Redentor por h fant Iuan que dusli.4 d.49 la vida eterna era conoscera Dios, y el conoscimiento es acto del entendimiento: mas Escoto declara este lugar de sant Juan con Scotus li. Hilarioky Cyrilo que se deua entender cau k Hilarius li. falmente, y no formalmente, porque el fili vnitate. conoscimiento de Dios por se es medio y Cyrillusia causa para llegar à la bienauenturança que c.17. Ioanis. confifte principalmente en el acto de la voluntad, mas no quieren que sea formal mente la mesma bienauenturaça. Esta manera de philosophar de la bienauenturança no encier ra todo lo q fe requiere para la bicauenturança perfecta y entera qtienen los refuscitados

entice

ling.9

37.1

### Dialogo an 1

en la gloria; fino solamente considera el objeto principal que es Dios, y la gloria formal que del emana, y la potencia del alma en que confiste : mas la entera y perfecta es la que dixeron fant Augustin y Boecio que es vn amontonamiento de todos los bienes que se pueden desear, entre los quales entran tambien los bienes del cuerpo, y ansi esta bien auenturança confiste en elcuerpo como a Tho. lib. 2. en el alma. Esta doctrina confirma a sancto d.25.art.5.& Thomas diziendo que la bienauenturança li.3.d.22.9.3 requiere tres cosas, lavision gloriosa de Dios d.49.q.1.ar.2 para el alma, y la gloria del cuerpo, y el lugar proporcionado, qual es el cielo impyvolume by emotics caree descriptions and

and the quepor at I I I me to the terminal

ter the toms we PAMPHILO. Pareceme que fignificastes no se que diferencia entre la gloria del alma y la del cuerpo respecto de la vision gloriosa de Dios: y tiendo el cuerpo glorioto tambien como el alma, parecete concluir que vea tambien a Dios, como le vee el alma. PHILALETHES . Por ningun milagro, ni por alguna potencia se puede ha b Augusti.li. zer dizen 6 fant Augustin, y fancto Thomas 22.de Ciuita que los ojos corporales vean a Dios en su te Dei. c.29. essencia: porque siendo Dios spiritu, no pue & c S.Tho. de fer fentido de alguna potencia corporal, por ser tan disparatas cosas el cuerpo y el spiritu, que no puede el cuerpo conoscer al spiritu, como todas sus potencias sean corporales, y que no conoscen sino a lo corporal, ni pueden conoscer cosa que no sea corporal:y que los bienauenturados cierren los ojos del cuerpo en la gloria, no les sera impedimento para ver a Dios con los ojos del alma: fegun Dios dara suficiencia a las almas para ello por fer los cuerpos subtiles y claros, mas que el cuerpo del fol, y las almas dotadas de marauillosa eficacia. PHILOTIMO. Vea d Scotus li.4. mos con que razon digad Escoto que la bieauenturança consista essencialmente en el acto de la voluntad que es amar, mas que en el del entender.PHILALETHES. Re chaçando la pronacion de fancto Thomas que dize cofistir la bienauerurança en el acto que primero nos ayunta con Dios, y que ese Cyrilmein esel del entendimiento por clara vision: dize que como el vltimo fin sea el summo bien que es Dios, anfi es fumamete amable: y quan to el medio es, mas propinquo al vltimo fin, tanto mas participa de su perfecion, y ansi es mas digno de fer amado, y el amar es mas immediato al vitimo fin, pues el vitimo fin es el

proprio objeto y paradero delamar. Allende desto dize que o la voluntad ama su amar por amor del entender, o al enteder por amor del amar:o ni vno ni otro: mas como diga del amar:o ni vno ni otro: mas como inga e Anfelme inanera de li.2. Cur De proceder amar para entender, pues es prime- homo.a. ro el entender que el amar, y como no sepue da negar la orden entre estas potencias y sus operaciones, y que la vna y la otra se ordenan para vn melmo fin, concluyese que ama al entender para el amar, y aquello para que otro se ordena y ama, mejor es quelo ansi ordenado para ello: de todo lo qual se concluye que la potencia de la voluntad y sus actos de amar son mas perfectos que los. del entendimiento, y mas immediatos al vltimo fin. No ay que dudar fino que el fin extrinseco que es Dios es summamente digno de ser amado, y ansi aquello es la beatitud intrinseca que merece ser summamente amada despues del fin extrinseco, y esto es el amar porque mas estima la voluntad su perfe cion para con Dios, que la delentendimien to, y ansi configuientemente confifte en ella la bienauenturança por el acto del amar. Esta doctrina guarnece Escoto co aquello de sant f Augustin, que entre los dones de Dios nin- f Augustil. guno es mayor que la Charidad, y g sant Pa de Trinit. blo concluye que ella es la mas alta virtud del \$1.Cor.13.

h Hugo dize que el feruor del amores h Hugo inc alma: h Hugo dize que el feruor del amores 7. Angelica mas que la fciencia, y el amores de la volun-Hierarchiz tad, como la sciencia del entendimiento : y Dionysij. el supremo orden de las Hierarchias se llama Seraphico por el ardor de la voluntad, y tiene debaxo de fi a los Cherubines que tienen nombre de sabios. Otra razon es que la voluntad manda al entendimiento, y le compele ocuparse en lo que ella quiere, y ansi es causa tambien de sus inteleciones y noticias:y esto superioridad importa y excelencia: y ansi dize fant Augustin que se firue la volun in Civicel tad de todas las otras potencias, y k fant An- k Anfel. c4 felmo dize aun mas, que se mueue contra el de Concepparecer de todas las otras potencias, y se sirue Vir. dellas como quiere. Quien contradira lo que fant Augustin dize, que no se llama vno hombre de bien porque fabe lo que es bueno fino porque lo ama: y que en los hombres bien concertados entre las cofas que aman, el amor es lo que masaman? Dize mas Escoto que señaladas dos cosas, aquella es mejor, cuyo contrario es peor: y peor es el odio de Dios que contradize al amor de Dios: que la ignoracia de Dios que contra dize al conosci uniero de Dios: y otra razon le fauorece, que

CONTRACTOR OF V

ar.1.& lib.4.

d.49.9.4.

Mer mirato.

Aug 1. de i 11 Ch

nac.4

Scotus li.4

49.9.20

ur De

7.C.1.

fti.li.

it.

.13. inc.

de doctri-

'Augusti. 11

Ciai dei. 25.

Aristote.9. lo postrero en la generacion es primero y principal en la perfecion, como lo vemos en las cofas que hazemos quela vltima mano que se les pone las dexa con mas perfecion: vansi las operaciones de la voluntad son des pues que las del entendimiento. Gran congruencia se forma de la tazon sobredicha de fant Augustin para esta doctrina de Escoto, que como por los actos de la voluntad el hobre merece o desmerece en este mundo : ansi por los mesmos sea galardonado en el cielo, o castigado en el infierno: y pues dize el mes mo ª Escoto que la principal pena de los con denados es la tristeza que padecen, y la tristeza es acto negativo de la voluntad (como dize fant Augustin ) ansi se deue dezir que el principal galardon de los bienauenturados fera mediante el acto de su voluntad. Mas no se entiende que sea qualquier acto, fino el que mereciere nombre de fruicion, que es el mas intenfo que la criatura racional puede produzir para con Dios : porque la bienauenturança (como fancto Thomas, Efcoto, fant Buenauentura, y Durando con los de mas enseñan) consiste en vn solo acto, y este necessariamente es el mejor, y se llama fruicion: y la fruicion es puesta de todos en la voluntad amadora, como lo deprenden de sant b Augustin, aquien sigue el Mae-"Christia. Stro", luego bastantemente prouamos que la bienauenturança confiste en acto de la voluntad, fino que presupone al acto del enten dimiento. PAMPHILO. Altamente se concluye con esta razon postrera todo lo dicho por este parecer: mas tenemos necessidad de que nos digais de raiz que quiere dezir fruir. PHILALE. Huelgo de hallarme con fant d' Augustin de mi parte que pone hasta la origen o etimologia del fruir, que dize venir desta palabra fruto, porque aquel se dize fruir de algo, que goza el fruto, o aprouecho dello: fino que theologizando con esta palabra dize que propongamos dos linages de cofas, las vnas que ayan de ser amadas por si mesmas vitimadamente, qual folamente se halla Dios: y otras que ayan de fer amadas por respecto o prouecho dellas, o del que las ama, no poniendo en ellas el fin del amor. El amor que tenemosa Dios por amor del mesmo señor infinito, se llama fruicion, y el que nos tenemos a noforros y a todas las criaturas fe llama vío: y la razon desta diferencia es, porque el vío connota o incluye en su significacion scientifica temporalidad, y inferioridad de la cofa

de que víamos o nos feruimos, mas la fruicion importa conoscimiento, y delectacion, y vltima quietacion, lo qual no se halla sino en folo Dios, y por esto se dize que de solo Dios auemos de fruir. Esta doctrina es de todos los "Theologos fobredichos, los qua- "Theologi les tambien alargan la palabra fruicion para li.1. fent.d.s las cosas spirituales que nos ayuntan con h.2.d.o. q.3. Dios, como fon las virtudes Theologales que en quanto tienen a Dios por objecto im mediato, parecen reputarfe por quafi vna co fa con el . Y resumiendo sant Buenauentura lo que desto ha dicho, concluye que por auer nascido el alma para gozar del bien infinito, que es Dios: deue quietarfeen solo el, como en su vitimo fin, y fruir del : y todas las tres condiciones dichas de la fruicion, pone fant f Augustin diziendo que la fruicion es f Augusti.li. de cosas conoscidas, en las quales la volun- 10 de Tri. tad se deleita, y se quieta parano desear ir mas adelante . 8 Durando muy asertiuamente g Durandus quiere que el objecto immediato de la frui- li.z.d. i. q.z. cion sea el acto deleitable de la voluntad, y que Dios sea objecto mediato: mas aqui os aconsejamos y afirmamos lo contrario con los de mas bien fabemos entre polo lotola"

do, ni recebiran pul III . da de las las las en

PAMPHILO. Maravillofo fe muestra el diujno saber en todas sus cosas, y senaladamente se me ofrece dezir esto por lo que vamos confiderando en las mudanças del hombre : que le aya Dios criado perfecto en cuerpo y en alma, y que el por el pecado aya incurrido en pena de muerte, y en empeoramiento de sus naturales operaciones : mas luego acude la misericordia de Dios a socorrer a la imperfecion de la vida del alma metida en el cuerpo corruptible, que la impide la fubtileza de su inteligencia, y la derrueca fus defeos guiados a Dios, para que los emplee en las criaturas (como dize la l'escritura ) y con la muerte libra al al- i Sapientie. ma de aquellos achaques, y la pone con toda libertad para exercitar fu entender y amar fin los estoruos corporales. Quanto mas que (3) 30 3 fi murio sancta, la dota de la gloria en pago. y harto mejor es aun en lo puro natural gozar libremente del entendimiento y de la vo luntad, que teniendo reatadas estas potencias en el cuerpo corruptible, víar de los fentidos corporales, que no tiene apartada del cuerpo, aunque siempre tiene natural aptitud y habilidad para en fiendo reduzida al cuerpo víar de todos sus sentidos. No parando

-7-0:07

d.1.q.3 ad.1.

SOIC

Porphyr.

in pradica

Dios

## .on Dialogo Sitt

& Scotusli.2. d.1.q.6.ad.3. 10.9.5.

b Porphyr.

in prædica-

bles, y dotados de mil lindezas, y q ya no las estoruen, fino que las ayuden a mejorar las ap .v.b.a.l operaciones delentendimiento y de la volun tad, y les glorifica los cuerpos juntamente conellasten todo lo qual se deue ponderar su mifericordia, y encarecer que aun en el caltigo procure la mejora de los bienes del castigado. PHILALET. Es vueltra confideracion digna de vueltro buen entendimiento, y no para Dios con los fanctos hafta los enchir de fi, teniendolosel como dentro de fi, y como en fus entrañas, empapados en fu gloria, y faciando a cada vno la potecia deliberativa (como apura "Escoto) correspondiente a sus me recimientos, con lo que mas anade la diuina q s.& h.3.d. largueza: porquela potencia natural del hom 13.9.4. d. bre por ventura no fe ha visto, ni vera harta de gloria, sien Iesu Christo no suesse; porque esta estiendese a quanto es possible recebir la criatura racional, y si no es Iesu Christo, de Scotus it.t. los de mas bien fabemos que no lo han recibi do, ni recebiran, pues ninguna de las almas ni de los angeles tiene ni terna tanta gracia y glo ria como el alma del Redentor: aun que con razon dixo Escoto que bien puede Dios dar tanta gracia y gloria a qualquiera de lasalmas como dio alRedentor:porque ni por estar su humanidad supositada en la persona divina, fue mejorada en su specie, ni se le dio mayor capacidad de la que se deue a la specie o naturaleza humana:y pues dixo b Porphyrio co mucha verdad, que muchos hombres segun la vnidad y colecha de su naturaleza specifica, no fon mas que vn hombre, pues en vno folo se salua toda la specie; bien se concluye la verdad de la doctrina de Escoto, que lo que pudo recebir la humanidad del Redentor, lo Mila- puede recebir qualquiera otra persona huma na habilitandola Dios para ello, y fin milagro de parte del hombre; porque de parte de cabe en Dios no se puede dar milagro, haziendo todo do que haze por lu virtud natural, y lo natural no puede fer milagrofo. PAMPHI. Podria se alcançar siquiera el sumario de los bienes que Dios tiene en su gloria para los escogidos?PHILALET.Auiendo Moyfen fuplicado a Dios que le mestrasse su gloria, le respondio el senor que el le mostraria todo el bien, por el qual entienden en este passo la dinina effencia() anfi aquella palabra, bien,

Dios de bien hazer al hombre librandole del

euerpo corruptible, y viendo la imperfecion de la naturaleza, por estar el alma sin cuerpo,

y viendo el defeo de las almas por fus cuerpos

tienen por bien de se los restituir incorrupti-

o bonu en Latin, esta substantinada) y pican do d fant Pablo en este bien dize que ni ore- d'ricora ja oyo, ni ojo vio los bienes que Dios tiene para los fuyos en la gloria: y fin duda fon todos de las perfeciones diuinas, que son tantas y tales, que todos los entendimientos criados aun que metaisen este cuento al de lesu Chri sto en quanto hombre, no llegan ni pueden llegar a las entender : fino que es articulo de fe que quedan cortos con infinita distancia, porque todas las capacidades criadas fon finitas, y no pueden entender a lo infinito en quanto infinito, ni puede auer alguna proporcion entre lo infinito y lo finito. Oid que dize fancto Thomas, y es que lo que ha de " Tho.i.p fer bien entendido, ha de ser comprehendi- 12.ar.7.61 do, que es entender lo fegun todo lo que 4-d.49.ans ay en ello que puede ser entendido: y en Dios tra Genta actualmente ay infinitas perfeciones que pue 55. & de Ve den ser entendidas del entendimiento que rit.q.8.a.1 con ellas se proporcionare, que solamente es el divino: mas como todo entendimiento cria do sea finito y limitado, y como qualquier ayuda delumbre de entendimiento, y aun de lumbre de gloria que se le de, sea cosa finita, todo no basta para llegar a entender de Dios fino con limitacion las cosas que en el ay. Escuchad me vna razon llana para todos, que entonces dezimos que fabemos que cofa feala pimienta, quando llegamos a conofcer todas sus virtudes, y efectos que puede produzir, porque por sus efectos se conoscen tales colas: mas en el faber y poder de Dios fe encierran( allende de lo que en el actualmen te tiene fer, que es infinito ) fabiduria y potencia para efectos de cosas que no puedan fer comprehendidas por quantos numeros pueden acumular las criaturas : luego es euidente verdad que no pueden las diuinas perfeciones, ni los efectos que dellas pueden falir, entenderse por ningun entendimiento ciado, y anti no pueden fer puestos en fu-

mario que toque en todas. sup stay to the relies aven de feramina. Vor de neigers virmada-

PAMPHILO. De las dos cofas que aneis senalado en Dios poder ser conoscidas de si mesmo, mas dificultad auria en habilitara la criatura (por possible o impossible) para conoscer en Dios lo que el criara en algun tiempo : que para conocer fu entidad divina y real, porque esta tiene ser verdadero, y lo otro no tiene mas de fer entendido de Dios para ser criado: y mas dificultad auria en conoscer los pensamientos dius-

Dios.

nos,que en conofcer su elsencia, pues la effen cia se muestra a todos los bienauenturados, mas no todos los dininos pensamientos:y no fe podrian conoscer los pensamientos sin conoscer se la essencia. Y aun quedan en Dios otras cofas escondidas que fon las que nunca fueron ni feran, fino que a querer Dios podrian fer criadas, y el conoscimiento destas es muy mas impossible a las criaturas. PHILA LET. Esta vuestra especulación mucho ex cede a vuestra edad y estudio, y aun a la philosophia que aueis oido, aunque no a la que aueis deprendido: y por llegar la al cabo al propolito de que no veen los bienauenturados todo lo que ay que ver en Dios, fino lo q hinche sus capacidades deliberativas, cofor me ala tassa que aquel espejo volutario de la diuina essencia les quiere presentar, os dire co Thom.hi.4. a S. Thomas vna doctrina comu entre Theo luquar s logos, que en Dios ay dos maneras de conofki.p.q.12 ar cimiento, o de sciencia ( o a lo menos para mayor claridad le distinguen en dos, en caso que el sea vno ) y la vna sciencia se llama scié cia de vision con q vee lo que sue, y lo q es, y lo q para liepre terna fer en el mundo : porq a la lemejança de la vilió corporal que le dize ver lo que tiene presente, ansi dize "S. Pablo que Dios vee lo que no es como lo que es, que hablando mas al proprio se deue entender de lo que fue,es, o sera. Otra manera se considera en Dios de conoscimiento, y se llama de intelligencia simple, porque no cae fobre cola que jamas aya lido, ni lea de pre-l fente, ni para hempre aya de fer : fino que fi Dios quilielle la podria criar, y anfi esta mane ra de conoscimiento, como la primera depen de de mirar el diuino entendimiento en su esfencia divina donde resplandecen todas las Ideas, que son los dechados de todas las colas dung mi que Dios puede criar. Ni se podria dezir conoscer Dios perfectamente suessencia, fino entendiesse todas sus excelencias y virtudes, y cierto es q puede hazer muchas cofas q nunca hara, y no conofciedo todos los objetos fe gundarios que son las criaturas, fiquiera en quato son entedidas de Dios, que Escoto lla ma in esse cognito: no entenderia la virtud de la potencia que las puede produzir. Digo ya que la criatura que entendielle quanto Dios pudielle hazer, ygualaria con fu faber al de Dios, y feria ygual con el: mas es hereti co dezir tal, en tanto que ni al anima de nue-Itro Redentor se puede conceder tal excelencia, porque fena conceder la virtud infinita,

lo qual no cabe fino en folo Dios: mas bien

7.0.4p.b.g

ho.1.p

11.7.4

49.art.

& liga

Gent.c. & de Ve

.8.ar.1

Roma.4-

MaditA

entiende nuestro Redentor en el verbo dini no hablando apropriadamente, o en la divina e S. Tho.li.3. essencia, hablando propriamente, quato Dios d. 14. &. 3. P. entiende con la sciècia primera q dixe tener, y llamar se sciencia o conoscimieto de visió. o de vista, que no se estiende mas de a las cosas que fueron, o son, o seran; y a lo que esta en potencia de las criaturas:y por esta mane ra de sciencia que goza el Redentor dixo S. Ifidro que la diuina Trinidad es folamente 1.de Summe conoscida de si mesma, y del hobre Christo. De los de mas fanctos que son gloriosos por ver la diuina effencia: deuemos dezir q quantumanti to fuere mayor la claridad de fus entedimien tos, tanto mas cofas veran en ella: y tanto may or claridad ternan, quanto may ores fueren sus merecimientos, y mayor su sanctidad: mas como todo lo de las criaturas fea finito, y Dios fea infinito, ninguno le comprehendera, que es dezir, que ninguno conolcera en el quato ay que conoscer: antes digo que a to dos les quedaran infinitas perfeciones q ver y conofcer, a las quales no puede llegar fino es el diuino entendimiento. Todo lo dicho anfi del Redentor, como de los de mas fanctos, es doctrina de Efcoto y de S. Buenauentura:y e Scotus, & no me quiero meter a braços con Durando fo Bonauent.li. bre lo qdixo en este proposito. Por el mayor 3.d.14. conoscimiento que vnos Angeles y sanctos alcançaran en Dios que otros menos fanctos, podrá los mas fabios enfeñar a los otros aque llo en que no les ygualan : y todos podran acrescentar en su sciencia hasta el dia del juizio, como en los premios acidentales les acon cece:mas despues del juizio como no aura co fas nueuas;anfi ni nueuos conoscimientos : y aun no condena por muy mal dicho, q dende la refurreció todos los fanctos fabra todo lo q Dios fabe por sciencia de vision: y dize que es possible feransi, mas yo no lo tengo por muy factible, reparando en lo que es de bien proporcionada justicia, porque seria dar alguna ygualdad entre Christo y las puras criaturas: mas dexemos lo a Dios que lo determine pues fabe lo que ha de fer . PAMPHIL. Grande acrescentamiento de gloria seria en los fanctos dar les Dios tan gran conofcimien to como aueisdicho: mas como no feacon crescimiento de la gloria essencial, no se auen turaria tanto en lo afirmar, o en lo negar. PHILOTIMO. No falta quien dize q con los cuerpos refufcitados crefcera lo gloria de los bienauenturados; como en los danados les crescera la pena, doliendo les tambien los cuerpos, como antes las almas. POLY.

d Isidorus li.

.t. Ø. 2.p

Magin

Señor Maestro, pues de las palabras destos se ñores quedo preñado de dudas ; facad me las del vientre declaradas concertidumbre.

con late. Van es quise tenen PHILALETHES. Muchos parteros hallareis mas amaestrados que yo, mas pues no se hallan aqui, yo hare lo que tengo of midein le depredido dellos, y no reparando en que por entonces gozaran los hombres de la gloria del cuerpo, de que hasta la resurrecion no go zaran, y anfi fe les estendera la gloria a mas \* Hiemarus cosas (y lo dize tambien \* Hiemaro Arçobif Archiepisco- po de Remes)digo conbS. Thomas y con Ripus. Remen. in Encomio cardo que la gloria del alma fera mas intenfa, Remigij. porque la naturaleza humana para perfecta Tho.h.4.d. mente produzir sus operaciones, deue estar 49.q. 1. ar. 4. entera, y como las partes gozen de la perfe-4.d.43.art. 3, cion del todo cuyas son, elalmaen el cuerpo tiene mayor perfecion q fuera del : y fiedo el cuerpo gloriofo ta perfecto q no folamete no porna estoruos al alma en fus operaciones, fi no q le fera ocasion de las mejorar, y cosistien do lagloria en la operacion del entédimiento y en la de la voluntad, concluyese q las operaciones del alma en el cuerpo feran mejores, Scotus list. y fu gloria mayor. Esta doctrina cofirma Es d.3.9.6. coto diziendo en vna parte, que el mayor co nato del entendimiento produze mas perfe-Eta noticia, y que entonces es mayor su cona to y eficacia, quando está mejor dispuesto: y cierto està que tiene mejor disposicion en la naturaleza perfecta y no impedida, que en la Scotus li.4. imperfectaty en otra d parte dize que no fiepre se engendra may or gozo del mejor obje to amado, fino del acto mas intenfo de amar: porque la experiencia nos enfeña que algunas vezes ardemos mas en el amor de cosas viles, por el mayor afecto que en estas ponemos, que en el amor de cofas dignissimas de fer amadas, por amar las con tibieza. Lo mes-Ricardus.li. mo se concluye por lo que dize Ricardo, que 4.d.49.art.2. en la gloria los que tienen ygual habito de bienauenturança, si vnos tienen mejor complexion que otros, veen mas claramente a Dios; y esto no espor mas de por ser mejor la operación de la mejor naturaleza: y concluye juntamente con Escoto y con 8 Sant Buenauentura que la gloria de los refuscita-Bonauent. dos fera may or intensiuamente en sus almas, que agora es antes de resuscitar: no porque se les acrescentaran los meritos, ni porque se les s. super lit. acrescentara el habito de la gloria, sino porque la operacion gloriosa del alma es mas vigurosa dentro del cuerpo, que fuera, y ansi re

cebira mayor gozo gantes, y enteded con h h Scottill Escoto q el gozo no es la gloria formal, y es- 4-4-44 fencial de q goza el alma, fino la fequela q de la gloria estencial resulta, y la gloria cosiste en el acto del amar, y el amor bien fe halla fin go zo, y por el cofiguiente son dos cofas:y fila bienauenturança coliftielle en el acto del ente dimiéto, muy menos feria el gozo lo é llama mos gloria, pues el gozo propriamente fe da a la voluntad. La verdad desta doctrina que vamos tratando se conuence tambien con a el alma es retardada de se dar totalmentea Dios en el acto fruitiuo y de gloria, por el desseo que tiene naturalmente de se ver reue stida de su cuerpo, lo vno por ser le natural el desleo de su perfecion, que no le puede despe dir de fi, por mas que haga: y lo otro por ma nera de gratificacion; que pues en compañía del cuerpo gano la gloria, querriale ver glori Arifloteles ficado configo. Por el decimo de las Ethi- 10. Ethic, cas fabemos que quanto la operacion conueniente fuere mas perfecta, tanto fe le feguira mayor delectacion: y bien repetido queda q la naturaleza entera y perfecta obra mas per fectamente: y aquel desseo del cuerpo retardatino de la mayor intension del acto beati- kApoc, c. fico, pinto S. Iuan en suk Apocaly psi, quando introduxo a las almas pedir vengança de 1 Arifs. Pla fus malhechores, y la refurrection de fus cuer fi. & lib.ide pos: y lo de la mejor operación en la mas per Czlo. fecta naturaleza, ello de si es euidente, mas 12. super Ge-tambien lo enseña l'Aristoteles. El glorioso nes adlica S. M Augustin enseño primero que todos los penulti. doctores dichos que la gloria de los ya refusci n Magifili.
tados sera mayor, y el n Maestro le sigue, y & ibi Onstrahe a S. Hieronymo para lo mesmo, y de lus. S. Augustin es aquella razon de la retarda- Petrus Te-cion del alma por el desseo del cuerpo : y sin rant. probles 1.ar.4. los dichos tienen esta mesma doctima, "Pe- P Gofredo dro de Tarant . P Gofredo de Fontis, Orbe- in quoliber lo,y 9 S. Bernardo: y el Concilio Ferrarien 9 Bernardos fe fauorecea lo dicho y Alexandre de Ale se fauorece a lo dicho, y Alexandre de Ales bus fanffin dize que parte de la perfection de las almas & de Diligidepende de tener configo fus cuerpos, y S, do Deo. Gregorio dixo que (fegun algunos) la perfe-rarien.quel. cion de la gloria essencial del alma se reserva de Purgate para despues del juyzio, y por este mesmo rio. estilo hablo " Gabriel. POLY. Grande- len + par. 4 mente queda prouada esta verdad con mu- 26. m.3. #4 chas razones, y con muchas autoridades: y 6.2; ansi no ay porque dudar de su certinidad. 11.4 Dialogi PHILALET. No lo tengays por eui: uGabriel es dencia, por mas prouaciones que ayays vi- 67. Canonia sto, porque aquel orgulloso \* Durando tie- \* Durand. Il ne lo contrario, y os prometo que quien se 4,d.48.97.

arti ,9.7

arma

dire & sale

.s. 15.01-p

d.50.q.6.

9.8.8.7.

Scotus li. 4. d.49.q.14. li.4.d.49.p.2. artic.1.q.1.& li.3.d. Magist.

armare de sus razones, que sea malo de arran car de su puesto: mas los muchos y graues do ctores que auemos alegado nos entretienen por de su parte. PHILOTI. Quando yo me daua a la Theologia tuue por cierto que a S. Thomas tenia lo contrario de lo que 147. ar,4. aueis dicho que aya enfeñado: fino que como han pasado muchos años despues que me dexe del, no me certifico bien de como lo de zia. PHILALET. Buena memoria teneis (señor Philotimo) y es como dezis, por que la doctrina que tengo dicha del es de sus escritos sobre el Maesto, mas mudando el pa recer tuuo lo contrario en las Partes : y qual quiera puede tomar la que mas prouable le pareciere, porque ambas opiniones tienen ra zones, y autoridades con que se defender y abonar.POLYCRONIO. Porque no facan en limpio los Theologos las verdades de la Theologia, y se dexan de andar en contradiciones con que se muelen, y con que hazen que muchos no se sepan reboluer en lo que estudian? PHILALETHE S. Porque los que tratais en cauallos no determinais con certidumbre para todos qual fea el mejor cauallo, y que precio sea el suyo, y ansi de los de mas; para que en viedo alguno que quiere comprar cauallos, la bestia que es, sepa el precio, y no aya que recatear? POLY-CRONIO. Porque aqui cada vno tiene su parecer, y lefunda en las razones que le pa recen mejores: y como los entendimientos fean varios, anfi determinan con variedad y desconformidad.PHILALET.No se os -puede dar mejor respuesta que essa para lo q preguntaftes de los Theologos: y primero que vos tuuo vuestra querella el doctor Ron con de Roca pistica : y sabed que lo que por sancta escritura, o por la yglesia Romana o por Concilios no estudiere determinado, que se queda al parecer de los Theologos, y quien mejor prueua fale con la fuya, como es de razon.

### 6. VII.

PHILOTIMO. Grandes ventajas haran los cuerpos despues de resuscitados asi mesmos en esta binienda mortal, pues en quanto corruptiles estoruan el bien de las almas, y las atrahen apecar, y amuchas ignoran cias:y despues de gloriosos las ayudaran a ha zer las cofas muy mejores que ellas fin ellos las harian, quanto mas con ellos passibles. POLICRONIO. Aun no aueis tocado mal, porque fin duda ello fedeue a los do

tes degloria que se le daran despues de resufcitado: y auiendo de gozar dellos por la mise ricordia de Dios, bien sera que se nos de a entender que cofa fon. PAMPHILO. Yo algo tengo entendido de que tambien el alma terna sus dotes, y siendo principales las cosas del alma, y las del cuerpo muy infimas en su comparación; si de las dotes del cuerpo se ha de tratar doctrinalmente, mas razon sera que se haga eso con las del alma. PHILAL. Todos aueis dicho vuestros pareceres, y lo q yo dire sera lo del propheta Ionas ya repetido, que contra mi se leuanto esta tempestad de demandas, y que porque se sos egue me su mais en ella; y anfi yo me doy por engolfado; y con nueuo aliento, por fer de cosas tan gustosas la platica dire lo que me pareciere de vnas y de otras dotes. Conforme al precepto de b Ciceron, deuemos començar de la difia b Cicero li. nicion de la dote para que mejor entenda- 1.0ffi. mos lo que se tratare della : y dize c S. Tho- c Thom.li.4. mas que dote es vn ornamento y atauio per- d.49, q.4.a.e. petuo del alma, y suficiente para la vida del cuerpo, que perseuerara para siempre en la eterna bienauenturança. Este lenguage de do Dotes. tes se toma de la materia del matrimonio, por el dote que la muger lleua a poder de su mari do, con que ayude a la costa y cargas matrimoniales : y de tal manera se ha de entender aquella manera de hablar, que dieron a hulano tanto en dote con su muger, que no le me tieron a el en el feñorio del tal dote, fino en la administracion, y en el vsufructo: porque fi se hiziere diuorcio entre marido y muger, la muger se quedarà con su dote. POLY-CRONIO. Estilo contrario se guarda en estas dotes entre Dios y el hombre glorio fo, del que vos aueis fignificado, y fe vía entre hombres y mugeres quando se casan: que entre los hobres la muger es dotada de sus pa dres o parietes, mas en nuestra materia el espo so dota a la esposa pues el Redentor dota a las almas y a los cuerpos de las excelécias gloriofas que luego vos explicareis. PHILAL. No le pudo mejor dificultar, en escuelas, em pero atienda la vuestra merced que en nuestro caso tăbien es la esposadotada de su padre pues es verdad catholica que Dios es nuestro padre por criacion, y gouernacion : y toda la fanctissima Trinidad demancomun prouee a-todas fus criaturas de fus dones naturales, y sobrenaturales, y ella prouec a las almas de sus dotes y a los cuerpos de los suyos. Quanto mas que si se pudiera sustentar que la prouision de tales dotes competia a sola vna per-

PHILOTIMO. El matrimonio es

fona, y que se dieran de parte del esposo a la espota:pudieramos acudir con lo que dixo Si chem ' a lacob pidiendo le a fu hija Dina por muger, que el la queria dotar en quanto le mandassen:y en Homero hallareis algunas vezes que los maridos dotauan a fus mugeres, y aun a los inegros dauan dones porque fe las dietlen. POLY. Por otra razon pare ce coxear la semejança destas dotes de gloria a las matrimoniales, y es que aqui no ay cargas matrimoniales que lleuar, ni grauamines que lufrir, como en el matrimonio. PHI-LALET. El natural apetito de todos los agentes no es dedirecto corromper a fus con trarios, fino engendrar fus iemejantes:como en el fuego que quemando al madero pretende engendrar forma de fuego, y por q no puede lin corromper la forma de madero, la corrope de peraccides suera de su directa inclina cion. I ambien la gracia justificante tiene por efecto directo jultificar al hombre, mas que de injusto haga justo, eso es de peraceidens: y ansi el dote de la muger directamente se orde na para pafar bien la vida, y de peraccides es q'iobrelleue peladubres, y im q aya peladubres fera dote, y se biuira con mas cotento de los casados: y delta manera se da los dotes de gloria para getileza de los glorificados q fon la yglefia esposa de lesu Christo, que es ador nada en lus miebros de que ella consta, y me diantes las tales dotes es mas suaue el ayunta miento de los fanctos con Dios, y Dios es mas glorificado hazicdo tales mercedes a fus criaturas.P A MPHILO.El matrimonio entre Dios y sus fieles creyentes se contrahe quando los tales reciben la fe para le creer y deruir en esta y glesia triunfante (como el pro pheta Diecdixo en persona de Dios al alma, desposarete comigo en se ) luego las dotes en este mundo se auian de dar, y no en el otro. PHILAL. Las dotes no se entregan al vío y prouecho de las desposadas, hasta que fon traspueitas a las casas de sus maridos con indifolubilidad del matrimonio (como dize off. de iure el derecho)porque en quanto estan en casa dotium. L do de sus padres, ellos las suftentan : mas despures que los maridos las meten en fus cafas, quedan obligados a las mantener, y para ayuda de costa se les entregan los dotes: y porque en la gloria estan ya los sanctos en la casa donde Diosreyna, y que por excelencia fe llama casa suya, al entrar de los sanctos en ella en el cielo se les dan las dotes, porque ya nunca se defatara el matrimonio.

files the tales do the coll

entreDios y el alma, y en caso que a las almas fe deuan dar fus dotes, no ay para que dezir otro tanto de los cuerpos. PHILALET. Dios nuestro señor con las personas se desposa tambien como los hombres ; y como los hombres allegados a razon trauan matrimonio de principal intento con las almas de sus esposas, que son las que consiéten en el tal contrato, y por ellas quedan los cuerpos tambien obligados (aun que sobre ellos tienelos maridos principalmente señorio) ansi Dios principalmente contrahe con las almas, y las dota competentemente, y menos principalmente con los cuerpos, y les da fus dotes propriosiy anfi los fanctos refuscitados goza de dotes spirituales en las almas como gozauan dende que las almas entraron en gloria, y gozan despues de la resurrecion de las dotes que fe dan a los cuerpos gloriofos. P A M P H I. Como toda la yglefia fea vnica esposa de Iesu Christo, y esta sea dotada y adornada en sus miembros, que fon todos los que gozan de Dios, de los quales den quato gloriofos digo d Thorbia esto: y como los Angeles sean miebros desta perara. yglefia gloriosa, parece deuer se dezir q tambien gozaran de los dotes de gloria, como las almas gloriofas . PHILALET. Todo es verdad como lo aueis dicho, fino que ay mas propriedad para los dotes de los hobres, que para los de los angeles:porq como fea lengua ge matrimonial el que se presupone en la ma teria de las dotes, y el matrimonio entre los contrayentes requiera femejança en la naturaleza, los hombres que fon de la natutaleza humana que el Redentor, del qual se entiende el nombre de esposo de la yglesia porser hobre:co mas propriedad de lenguage se dize gozar de las dotes de gloria legu el nombre de dotes, que los angeles que no tienen parentesco con la naturaleza humana del Redentor, ni con la divina: mas bien gozan de aque llas excelencias spirituales que llamamos dotes.P A MPHILO. Aun no me satisfago del todo, por ver que se requiere mayor conformidad entre la cabeça y sus miembros, que entre el esposo y la esposa : y Christo estambien cabeça de los angeles, como de los hombres (fegun fe lo llama "Sant Pablo ) luego e Ephelist tambien se llamara esposo de la yglesia en ibi. quanto tiene angeles, como en quanto tie- S. Thomas. ne hobres. PHILALETHES. Con la

doctrina de Sancto Thomas quiero fatisfa-

Olex.s.

zer a yuestraduda; que Christo segun algunas comunes razones le llama tambien cabeça de los Angeles, como el mesmo sant Pa Colof.2. blo dize que es cabeça de rodo principado y de toda porestad, y estos son dos de los nueue choros Angelicos : mas segun algunas radRicharin zones especiales se llama cabeça de los homi-4-d-49. 211.3 bres . Para inteligencia desto notareis que la cabeça tiene tres maneras de respectos para con fus miembros, y la primera es fu prenfimenciaen el fitto masalto y hontrofo:y la fe-Trips.co. gunda el infundir rodos los fentidos por los miembros (como ya fe dixo muchos dias ha) .1.p.01.b y la tercera la conformidad en la naturaleza: pues no importa femejança entera, fer la cabe ça de vna naturaleza, y los miembros de otra. Quanto a las dos maneras primeras ygualmente es Christo cabeça de los angeles y de los hombres, mas quanto a la tercera de la conveniencia en la naturaleza que es la prin cipal, no es cabeça mas que de los hombres. Christo preside a los Angeles en quanto hobre, que es la primera manera, porque ! fant Hebrz. 1. Pablo le llama tanto mejorque a los angeles, S. Galenui quato heredo de su padre mejor nombre que de Locis el que ellostienen: y quanto a la fegunda ma ادلنه دنم nera tambien dize S. Dionysio que influye en los angeles enfeñandolos y alumbradolos, · Elain.63. y se pruena con lo de Esaias que introduze a los angeles preguntando quien fuelle en fu ascention, y a el respondiendo, y dandoseles a conoscer. Digo a la forma de vuestra razon que los miembros de vn hombre conuienen con la cabeça en vna naturaleza comun a to dos con ella, mas que fin ela naturaleza, tiene cada micbro fu naturaleza particular (como ya dexamos dicho en lo del refuscitar en fus Phoning proprios cuerpos) y anfi bafta que los miembros entre si guarden proporcion de seruir vnos a otros, y de recebir vnos de otros, y de reconoscer a su cabeça que influye en ellossy desta manera es Dios cabeça de los angeles con affaz de propriedad:mas no es anfi tan al proprio el Redetor esposo dellos, por la falta de la coneniencia en la naturaleza.PAMP, Conforme a efarazon tapoco fe deue llamar esposa la naturaleza humana en el Redentor ayuntada con la persona diuina, y vemos el comun lenguage de Theologos que fe lo llaman a boca llena (como fin otros declaran en Pfalers. este sentido aquel verso de d David, qel Redentor falio de su madre como el desposado que sale de su talamo) y no auiendo sido la naturaleza humana de la naturaleza del verbo divino, y aviendo fido llamada esposa fu-

2. vbi 6

ya, y auiendo fido dotada como tal; muestra, fe q no despediftes con razon a la naturaleza angelica del nobre de esposa. PHILA. Mu choapretares efe (fenor Pamphilo) y los ami gos aung fean prouados, no deuen fer afrenta dos, lo qual se haze apurando la doctrina ha sta los convencer de que no saben dar salida a lo que fe les oponesy con todo eso quiero can biarla doctina de fancto Thomas con yn fauorcillo ageno que luego le dare, con esta que me aucis propuefto, que es bien fundada Por tres cofas dize que no competen a la humanidad del Redentor las dotes quedezimos con nombre de dotes, y la primera es la ya dicha, que la naturaleza humana no es de la naturaleza diuina como el verbo : y la fegunda que se requiere distincion de personas entre el esposo y la esposa, y en Christo Dios y el hombre no fon mas de vna persona: y la tercera, que la esposa de no conjunta se haga conjunta, mas la naturaleza humana del Re dentor nunca se vio en el mundo sin estar su politada en Diossy por esto se responde con S. & Gregorio que corrobora esto de S. Tho- f Gregor. lo onas, que los matrimonios requieren personas mi 38. super diffintas, y que pues no zy diffincien perfonalentre el verbo divino y la naturaleza humana, mas feguro es dezir que fu desposorio en que prende lo que alegaftes del pfalmo, fe entiende del desposorio co la vglesia maspro priamente, que del con la naturaleza humana, y los fanctos que alegaftes no fecuraron de apurar tato el rigor deste lenguage. Iuntamente con lo dicho afirmo que el Redentor goza en su alma las dotes de gloria mas excelentes que ningun fancto, ni angel, mas no en quanto merecen nombre de dotes, pues no es tan proprio su desposorio entre Dios y la naturaleza humana; como entre vn hombre y vna muger: y como entre los fanctos y el en quanto hombre. Toda la doctrina dicha Brenzessiura ; que el cobras Renicios bayen a las tres le ilcades o fuerças delalma, y que a la parte. X In . E intelectina outes.

POLYCRONIO. Que dotes fon las delas almas, pues se dieron a la del Redentor, para fer señora del mundo ; mediante tal desposorio; aunq digais que no le quadra este nombre muy del todo? PHILALET. Su puesto lo dicho, que la dote es algo que tiene fu asiento en el alma, por lo qual se ordena para produzir la operacion en que conlifte la bienauenturança: dize S. Thomas que (e h Tho. lib. 4 requieren dos cosas para la tal operaciona la d.49.9.4 at. vna la substancia de esa operacion, que es la

& Ricard' li. 4.d.49.art.3.

A dilod?

9-4-21-3-

1.q.s.

vision de Dios, y la otra su perfecion que es la delectacion q de la tal vision resulta; porque la bienauenturança no puede fer operacion imperfecta, y para fu total perfecion requiere fe q sea delectable ansi de parte de la cosa vista que es Dios, como de parte de la mesma operación vifina , en quanto la melma obra de ver es delectable, sugun que a cada poten cia cognitiua corresponde su apetitiua, y segun que dize la escritura que no se hana el ojo de ver. Mas paraque la vision sea deleytablequanto a lo que es de su parte, cumple fer hecha como connatural al que vec media te algun nueno habito que se le de, y este es el dote que fe llama vifion:y anfi vemos q la operacion y el habito o la habilitatienen vn mefino nobre, como le tienen el habito q fe diama entendimiento, y la mesma potecia del entendimiento. De parte del objecto visible que es Dios se requieren otras dos cosas para que fea gozado deuidamente, conueniencia con la potencia que le aprehende, y conjuncion con ella:y quanto a la conueniencia que f Cregor 30 es por el afecto voluntario, se pone el amor, uni 18. iupar o la fruicion, porque lo q mucho amamos, co Eurogelie. -nementissimo lo reputamos:y quato a la con junció le pone la coptehention, q no es otra cosa que tenera Dios presente, y ansi mesmo conosciendole y gozandole. Si aueis percebido bien lo dicho, hallareis que eftas tres cofas que llamamos los tres dotes del alma, correfponden en la gloria a las tres virtudes Theo b S.Tho.1.1 logales delle mundo : porquala fe por la qual refeemos lo que no vemos, corresponde en la gloria la clara vision: y ala esperança con que reneste mundo nos aualançamos tras lo que onos falta, corresponde en la gloria la compre thenfron, o possession de aquel bien infinito: y a la charidad deste mundo corresponde el amor presencial, o la fruicion, segun otro pare e S. Buenaue, cer. Dize mas S. Thomas, y lo melmo S. lib. d.49.ar. Buenauentura, que estas tres dotes seatribuyen a las tres facultades o fuerças delalma, y que a la parteracional o intelectiua corresponde la clara vition alla, como la fe aca: y que a la facultad concupifcible de la voluntad le corresponde alla el amor, como aca la charidad y que a la facultad irafcible que tam bien pertenece a la voluntad, pues camina tras el bien en quanto arduo, corresponde alla la comprehension, como aca la esperança. Y da S. Buenauentura yna muy buena doctrina pa ra esta manera de hablar, que todas las faculstades del alma que por gracia en este mundo produzen fus actos para con Dios, ternan

en el otro mudo fu actos perfectos de gloria; euacuados los imperfectos: lo qual dize por elacto de la fegi ponel de la ofperança que son imperfectos, pues no se pueden carear con Dios, creyendo la fe a Dios que no vec. y esperando le la esperança a falta de tener le. Romança Ricardo estas tres dotes, clara vision, persecta fruicion, y persecta seguridad de la perpetuidad de ambas ados: y a esto po-Arero de la perpetuidad con feguridad llama S. Augustin lototalmente beatissimo, y Ef August, coto dize for la mayor parte de la bienauen. Trin. c.7. turança : porque fino estuniessen ciertos los dazo.qu. fanctos de que nuca perderan aquella glotia, no fetia verdadera gloria, ni amontonamien to de todos los bienes que se puede dessearey cierto es que daria gran molestia a los glorio-sos estar dudosos de la duración de su gloria. PHILO T. Agora (fcnor Maestro) llega mihora, porq venyscomo meaprouecho de la medicina para lo de la buena Theologia: porque aucys afentado la facoltad cocupifcible en la volutad y la irascible semejatementery esta el oraculo de la Medicinaly Philoso a and Il phia & Galeno Pergameno en cotra, q pone 8. Galenti a la potencia intellectiva enel celebro, y a la 3 de Locisti irascible enel coraçon, y a la cocupiscible en el higado: y bien veys quata diferecia aya del cuerpo al alma, y aun fe me trafluze que Ari Roteles es delle melmo fentimieto, fino o no se me acuerda bient PHILA. No se puede tener en poco la doctrina de Galeno, aviedo le hecho de pergameno, q a dezir de baldres, cortara vn poco del para remendar vn fuelle co que Marquillos sopla la lumbre, y por celtarreto, fe le va el ayre. Mas porfauorecer a vueltra buena memoria quiero deziros el lugar donde h Aristoteles pone aquella vue- hAristotele ilra doctrina; q es enel tercero libro de Anima, en el texto del Comento quarenta y dos. PHILOTI. Veys como mi memoria preualece. PAMPHI. Como la del Bachiller Carrancas que dize que sabe muchas historias, fino que se le han oluidado. PH I-LALET. Dezidme señor Licenciado, sabeys si Galeno trata en otra parte de aquella fu doctrina que alegastes, o si la tiene algun otro Medico, a Philosopho? PHILO.No me acuerdo, y pues no me acuerdo, no la de-ue de auer. P. H. I. L. Flaca teney s la memoria, y deue lo de hazer la mucha platica que tambien a mi me tiene atronada la cabes ça : mas no dexeys de acudir a vueltro Galeno, contal que no le hagays, o no le torneys pergameno y el os certificara que aquelle

d Richarli

Colof.z.

Mer

1.The

4,81.

132.

11.9.

16.q.: &d.2

zz.č ni.q. Malo

Lu

aquello mesmo tienen Chrysipo, Hipocrates y Platon: y notareis alli como condena al dicho Crysipo por auer seguido el parecer de Aristoteles poniendo a todas aquellas tres fa cultades en el coraçon. PHILOTI. Pues callais el lugar donde lo dize no deueis estar muy cierto en ello: y anfi ternemos fendas. PHILAL. Mas vale que fean ambas vuestras sinoleedel quarto i libro de los que escriuio de los decretos de Hipocrates y de Pla ton; y fin esto quiero serviros con deziros q Anicenna no dexeis de ver los Naturales de Auicena, Naturaliu. donde hallareis desta materia. PHILOT. Ha por Dios que agora por vue stra boca os tengo condenado, porque primero dexistes que Aristoteles ponia aquellas tres facultades en los tres miembros que dixo Galeno, y ago ra dezis que las puso a todas en el coraçõ:por que no mofeis de los Galenos de Pergamo, ni de mi poca memoria. PHILALE. Yo confiello que la primera vez deui dezir que Aristoteles ponia aquellas facultades en la parte sensitiua, y no lo explique bien: auque acerte en sacarle del cuento de los que las ponen en las potencias del anima, fino fueffe in propriamente hablando, como lo enfeñan Mex. Alen. vueftros Theologos y mios, y fiendo ta vue unt. q. 68. stros como mios, no ay necessidad de os señanb.4.9.2. lar los lugares.

.X . de diponent

arous set the source POLYCRONIO. Cofa es que faca # lib. 3. d. de juizio el considerar quan acordada sea el 42. art. 2. armonia de los mysterios que Dios ordeno 1417, q. 2. artifolia de los y cofa es que agota la humana 23 & de Ve en su yglesia : y cofa es que agota la humana 14.15.& de estimativa, entender algo de la manera con Malo, q.8. ar que la benignidad divina se auiene con sus criaturas, que porque mejor le puedan gozar, las fobre anade tales gracias como vamos ex planando, en feñandonos en todo quanto hazea jugar bien del amor como de la mejor herramienta que se halla en la oficina de nue Itra alma : y porque dende el cielo no nos lo enseñaua suficientemente, baxo a la tierra, y nos platico aquel juego de elgrima, y dixo d alguna vez con mayor afecto que yo fabria poner en platica, que vino al mundo a poner le fuego, y que no defeaua cola mas que verle muy encendido; y es el fuego del amor y charidad de Diosy del proximo, del qual fi bie nos aprouechassemos, nuca cestariamos de bien obrar, y es cierto que nunca nos falta ria materia en que nos emplear; fino digan lo los que mucho aman a fus amigos, por no de zir tambien a fus amigas, y no quiero dezir

mas, por no reduzira la memoria lo que ya pale por mi en contra della razon que digo. PHILOTIMO: Ni por se os acordar de vueltros pecadosestais obligado a doleros fiempre dellos: porque bien seme acuerda q reniamos los Theologos vna maxima, que los preceptos afirmatiuos obligan fiempre, mas no por cada instante y momento de tiepo. PHILAL. Aquella vuestra maxima fe ha tornado minima, y aun quali femicorchea fino le aclara:por auer falido al mundo vna lechigada de letrados, que nunca les parece que merecen honrra por sus letras, sino quando desobligan a los hombres del seruicio de Dios, y les dana entender que no estan obligados a tal, nia tal : y por otra parte leen condenaciones de muchos por tales buenas obras: y fospecho que allende su poco saber, les ayuda para cometer tal maleficio, el temple y gusto de los que los oyen, que son tan enemigos de la virtud, que como se les diga que por tal respecto no estan obligados a restituir lo que tienen hurtado, se les serena sus consciencias, mas que si se lo certificassen los Cherubines, y nunca mas forman escrupulo, aun que muchas vezes les ocurra a fu memo ria practica. Sabed que dizen con mucha emphasis Escoto y Ricardo que todas las escotus li-avezes que vno llegare a penfar en fus peca- d. 45. q.3. & dos con entera aduertencia y deliberacion de f Ricardus auer sido ofensiuos de Dios, &c. deue dete- li.4.d.14 arts ftarlos y recebir descontento de los auer co- 9.9.1. metido: fo pena de pecar por falta de no hazer lo dicho, y por no conferuar fielmente la confederación puesta con Dios en la peniten. cia donde se le perdonaron, y el fue recebidopor amigo de Dios : como este en razon de buen amigo recebir pena de lo que cometio contralo quedeuia al buen amigo. POLY-CRONIO. Yo me atengo a effo, y mi consciencia me da latidos, y ladridos, y dentelladas, no digo yo de gusano, sino y aun de sierpe y de dragon tragador : mas tornemos (fi os parece)a la ptolecucion del bien ha zer divino, y fenaladamente parallenar adelante lo de las dotes de gloria. PHILAL. Como Dios sea primor de primores, nunca junta cosas desproporcionadas, y ansi dexarà toda la fealdad con los feissimos condenados enel infierno, y les restituira sus cuerpos feisimos y abominables quales estan fusalmas : y por contratia razon porna en la gloria, ô para que sea materia de gloria a los buenos, o para que les sea ayuda de mas gloria, quanta hermolura y gracia fuere possible fer gozada

leg4

ıar.la

15 H.A.

res li,

IThom. 1.P.

:14.

### Dialogo '

gozada dellos, conforme a la diuina disposicion premiatina, y a la disposicion meritoria y passiua en los sanctos. Ya que auemos pintado(o llamado lo afeitado) a las almas defus tres dotesde gloria, como las que son recebidas para frempre por esposas del hijo de la vir gen; con las quales dotes fon habilitadas y dignificadas para mas merecer aquel diuino ayuntamiento por gloria: restanos dezir que aujendoles de ser restituidos sus cuerpos, no se guardaria la deuida orden y proporcion de ca da vno con su semejante, si ellos no suessen tambien muy mejorados y dotados con fus dotes de gloria, con que puedan parecer tales, que se precien y honrren sus almas de reueflirse dellos, y de rehazer aquel matrimonio que se trauo entre ellos quando fueron engedrados y concebidos, en el punto en que les S.Tho. li.2 fuero las almas infundidas, y criadas, y enge ,d.3.q.1. ar.4. dradas, lo qual fue todo en vn mesmo istan-&1.2. 983. te:pues criando Dios al alma la infunde en el li.2.d. 32.q.2 cuerpo, y infundiendola es el hombre engen-Scotus lib.4. drado, y ansi concurren dos produciones del alma juntamente, ser criada por solo Dios y infundida en el cuerpo dentro del qual la cria, y juntamente ser engendrada por la virtud natural de sus engendradores, que engedran do al todo, engendran consecutivamente sus partes. PHILOTIMO. Pues yo me pro fiero que ay mas de tres philosophastros en las faldas del monte Oliuete, que reputassen por mal lenguage aquese que acabais de dezir:por no tener mas de la hinchazon de dezir que hanestudiado con buenos maestros, y viene vn verano callente de folanos y torna los en mal vinagre

PHILALET. Dexemonos de afolanados y de nordestados, y concluyamos con los doces del alma, que como las tres virtudes Theologales a q corresponden, tienen a Dios por objecto immediato, anfi ellas hazen otro tanto; y todas tres dotes son actos y operacio. nes excelentissimas, y no pueden hallarse sino todas juntas, porque quien perfectamente vee a Dios, perfectamente le ama, y perfectamente le tiene y possee, y la vision es mas principal, y porella se distinguen los del estado de la gloria de los del estado deste mundo. PAMPHILO, Dezid nos agora de las dotes del cuerpo gloriofo que cofa fean, porque veamos lo que tanto aueis ponderado de la proporcion que se halla entre las cosas que Dios ordena.PHILALET.Los grandes

maestros b que nos enseñan la verdad desta b Thom doctrina, dizen muchas cofas della, y de las contra pocas que yo he deprendido dellos osdire pa- c.86 & ra entrada desta materia, que todos trauan Ricardal para la dar corte, de vna autoridad de fant Pa d.49.47.47.47.48 blo que dize auer muchas diferencias entre Bonasé. los cuerpos antes de refuscitados y despues:y 1.Con. 1. concluye a nuestro proposito, que el cuerpo ibi Thom humano es sembrado en corrupcion, y resuscitado fin corrupcion: y es fembrado fin nobleza y con vileza, y refuscita en gloria: y es fembrado en flaqueza, y refuscita en potencia: y es sembrado cuerpo animal y material, y refuscita spiritual. Pondera sancto Thomas que aun que todas estas quatro vezes que dize fant Pablo fer fembrado el cuerpo, fe pue. da entender de su primera generacion, que no asienta tambien al proposito del Apostol co mo de la muerte por la qual metido sotierra se pudre, y despues por la virtud de Dios es renouado y resuscitado: porque el Apostol figue la comparació que haze del grano que se nembray muere para que otro nazca del, al cuerpo humano que para que aya de renafcer resuscitado, deue morir primero, y a esta muerte llama fembradura, a temejança del gra no que fembrado muere para que nazca otro del. Dize Ricardo en fauor de la proporcion que Dios guarda en eltas obras, que como las dotes del alma la ayuntan perfectemente con Dios, anfi las dotes del cuerpo le difponen y perfecionan para fer perfectamente ayurado a fu alma gloriofa: y para la poder obedecer persectamente. Notad que il por el nombre de dotes que requiere el alma para se ayuntar con Dios, merece aquel ay un tamiento nombre de matrimonio; que pues al cuerpo fele dan dotes para fer ayuntado a fu alma, tambien este ayuntamiento merece nombre matrimonial; sino que como en todo matrimonio se considere auer macho y hembra (pues se toma esta metaphora del humano matrimonio entre hombre y muger) en el matrimonio presente el alma es el varon, como spiritu que tiene muchas preeminencias sobre el cuerpo, y el cuerpo como carne flaca fe reputa por la hembra regida por el varon, y fubjeta a el : y como en el matrimonio entre el hombre y la muger se requiere la compostura personal para se enamorar el vno al otro: ansi en este matrimonio del cuerpo y del alma se dan atauios particulares a los nouios co que queden mas hermosos, y guiten mas de lu ay untamiento: y como importe cierto refpecto de ygualdad fer marido, o muger de

4.43.9.2.

otro, ya que el alma elta tan ricamente dotada como esposa de Iesu Christo, y ya que el cuerpo se le ha de ayuntar como en inseparable matrimonio, deuense le dotes que le habi liten para dignamente le ayuntar a tal alma. Como los dotes del alma fueron tres que corresponde a sus tres facultades, racional, concupiscible, y irascible, ya las tres virtudes Theologales: anfi al cuerpo fe dan quatro do tes con que se habilita para quatro cosas que le vienen del alma, que le firue de forma, y de mouedor. El alma en quanto es forma del cuerpo le da fer de cofa biuiente, lo qual no es fin alma : y le da virtud fenfitiua, que es otro grado mas alto que el de lavida, como le tienen las bestias sobre las plantas: mas en quanto es fu mouedora descubre sus conceptos interiores mediantes las señales que haze dar al cuerpo, y fin esto le mueue de lugar a lugar. Por lo primero que es darle vida se da la impassibilidad al cuerpo, mediante la qual permanecera para siempre el ayuntamiento de ambos, pues ninguno es ya passible ni corruptible:y por lo segundo que es el acto senfitiuo, fe da la fubtileza o fubtilidad al cuerpo porque(como tambien ya dexamos muy pla ticado) el cuerpo de fubtil complexion y delicadas carnes, es de mas subtiles sentidos, y que tienen actos mas perspicaces. Por lo tercero que es descubrir el alma sus conceptos se cretos por el cuerpo, se da al cuerpo el dote de la claridad: y en razon esta quepor el vidro y por el cristal se muestre mejor lo q esta detro dellos, por ser materiales claros, de lo qual les proviene ser transparentes, que por otros materiales escuros y fin trasparencia. Por lo quar to que es el mouimiento de lugar a lugar se da al cuerpo el don de la agilidad o ligereza con que con la presteza del pensamiento podra ir el cuerpo adonde le mandare fu alma dentro del. Viniendo Ricardo y sant Bue nauentura y fancto Thomas a conbinar o pa rear las quatro dotes con las quatro fembradu ras y refurreciones que nos dixo fant Pablo, dizen que a la primera resurrecion que es sin corrupcion, corressponde la dote de la impasfibilidad, por la qual minguna cosa criada podra empecer a los bienauenturados cuerpos, aunque estuniessen en el fuego treinta mil millones de años, segun lo que dize a sant Iuan en su misterioso apocalipsi, que Dios quitara toda lagryma de los ojos de los fanctos, y no aura ya que se recatar de la muerte, ni aura llanto, ni clamor, ni dolor, porque todo estara renouado despues de la re-Segunda parte.

Tho.B.

ntragin 6.& cqu

cardal

9-ar-44 nauét.

01.10

Thoma

furrecion. A la fegunda manera de refurrecion que dize sant Pablo que sera en gloria contra la vileza de la fembradura, aplican la dote de la claridad ; y se deuenotar con b fan b Tho.3.p.q. cto Thomas que entre todas quatro dotes la 45.ar.1. de la claridad es qualidad del cuerpo arraigada en el en todo tiempo y fazon, como las otras no se perciban sin hazerse algunas diligencias de acion, o de passion, o de mouimiento. Esto vereis claro en que la impasfibilidad no se puede echar de ver sino espor la refistencia del cuerpo contra quantas cosas daninas fe le pueden allegar : ni la fubtilidad fino haze experiencia de penetrar por otros cuerpos duros fin les dañar; ni la agilidad o ligereza en el mouimiento, fino se menean: mas la claridad fiempre resplandece en ellos, y es fu ordinario atauio, anfi comolo es en las luminarias celestiales con las quales los compara fant Pablo, no haziendo yguala, porque no ay cuerpo gloriofo que no resplandezca mucho mas que el

#### S. XII.

PAMP. Perdonese me mi atreuimiento en cortar el hilo a tal tiempo mas la pregunta es tal, que me alcançara perdon, y aun me escusara de le auer menester:por que quie ro saber al propossito de lo que dixistes de la claridad de los cuerpos gloriosos, fila claridad del Redentor en su transfiguracion sue de la mesma cosecha y propriedad que la que dizis de los cuerpos gloriosos: y juntamente desco saber como pudo ser que siendo el alma del Redentor gloriosa dende el punto de su concepcion, no aya comunicado su glo ria al cuerpo, y como pudo fer el cuerpo paífible fiendo fu alma gloriofa . PHIL'A-LET. Con razon podiftes dezir que la pregunta os libraua deculpa, mas no me libra a mi de pena y trabajo, fi tengo de fatisfazer a lo que pide : y lo primero que digo es refponder negativamente, que vale tanto como dezir que la claridad del Redentor no fue totalmente de la naturaleza y propriedad de la que gozan los fanctos en la gloria. Para prouacion desta verdad considerad la diferencia que ay entre el cuerpo passible, y el impassible; y entre lo perpetuo y lo tem poral: y entre lo que tiene principio intrinseco dispuesto enteramente para produzir en queriendo, y lo que no tienetal principio, y anfiotras diferencias que podrian venir a este puesto. Su puesto q de la gloria del alma redunda

### on Dialogo gu E

redunda la gloria del cuerpo (como dize fant Augustin ) y que la gloria del alma es el fola ad Diof principio efectivo de la gloria del cuerpo:dicord queett. go que el alma del hombre fegun la parte racional es fuelta de los organos del cuerpo, y libre de sus aseciones, y es incorruptible y immortal: mas fegun fus facultades vegetatiua y fenfitiua con que se ata con el cuerpo dandole ser de animal como forma suya, es passible y corruptible, y con la muerte del cuerpo pierde el alma las operaciones destas facultades organicas y fenfuales, aunque no pierde la aptitud o habilidad de poderlas exercitar en tornando al cuerpo. Lo racional del alma se llama potencia intelectual, y encierra entendimiento y voluntad, porque la memoria no es otra potencia que el entendimiento con la specie del objecto ausente se-Scotus, gun que ausente (como dize b Scoto ) mas to sensitivo es por lo qual se trava con el cuerpo dandole virtud de biuir, y de crescer y confortarfe, y de sentir : y como el cuerpo es corruptible, ansi aquellas funciones o operaciones se pierden del alma. Ay tanta diferencia entre estas dos porciones incorruptible y corruptible, que la vna puede estar llena de gloria, y la otra llena de pena : y esta maravilla nunca Dios la hizo mas de con fu hijo Telu Christo nuestro Redentor, dandole alma llena de gloria en la porcion superior, y dandofela llena de pena y de trifteza en la porcion inferior, señaladamente en fu passion, antes de la qual poco rato dixo como condoliendose de su fatiga terrible, que estana su anima tan llena de tristeza, que le ponia en peligro de muerte : y me parece que quilo fignificar que a fer hombre fin alma gloriofa en lo racional y fuperior, baltara tan gran triffeza para le arrancar el alma del cuerpo : y llenas estan las historias de los exemplos de personas que murieron de trifteza. PAMPHILO.Mucho nos haria al caso saber que llamais porción superior, y porcion inferior, para entender punto en que tanto va . PHILA-LET. Aunque sea multiplicar materias hare vuestro mandado, y por dar mas auto-S. Tho. li. 3 ridad a la platica dire con sancto d' Thomas d.15. ar. vlti. señaladamente (diziendo tambien ser do-Arina comun ) que la potencia racional del hombreincluye entendimiento y voluntad, y esta con ser una puede tener diversos objectos, y legun ellos merecer nombre de porción superior; o inferior : porque li le carea

con Dios y con fu voluntad conformandole

con el, es acto de la porcion superior, mas fi tiene por objecto las cosas inferiores y criadas, y se aplica a ellas, es acto de la porcion inferior : y como el Redentor nasciesse para redemir al mundo padeciendo, deviofele dar naturaleza passible, mas porque era Dios por vnion, deuiosele dar alma gloriosa que le conuersasse, y (como si dixessemos) le hofpedaffe dignamente en su cafa: y en fiendo gloriola, necessariamente ha de ser impassible. Para dar a Dios aquel alma impassible, basto hazerla gloriosa en la razon superior que es el apicemental, y lo mas excelente de las operaciones racionales: y para le dexar habil para poder redemir al mundo con fus trabajos y tristezas, basto dexarle passible en la razon inferior, y en la sensualidad que abraça los fentidos interiores, y la partecorporal con sus sentidos exteriores, y señaladamente el del tacto, por el qual se siente todo dolor corporal. Este dolor de la razon inferior y de la fenfualidad no pudo impedir la gloria de la razon superior, pues esta en diffincta porcion, y con diffinctos objectos: antes pudo ser aquel dolor de la porcion inferior materia de gozo a la superior en quanto aquella se estiende a todo lo que a Dios es agradable. Semejantemente digo que el gozo de la razon superior no baxo a la inferior, ni le comunico a las facultades animales y fen fitiuas: ni a las potencias del alma fegun que en ella tienen fu raiz, a la qual llego el dolor. POLYCRO. Yo creo que fi fe toparan la gloria y la pena en el alma del Redentor, que fuera la pena respecto de la gloria, lo que vna gota de agua en toda la mar que fuelle de vino finissimo: y que en vn instante no quedara rastro de pena en ella? PHILA-LET. Muy bien esta encarecido, y con todo eso quiero que consideremos para mas nos mouer y encender en el amor del Crucificado y Magestadinfinita, que dolores ayan fido los fuyos, o por mejor dezir, que razones aya para creer auer sido terribles. Lo primero digo que su complexion temperatissima era dispuesta para sentir mucho los dolores del cuerpo y del alma , porque la delicadez y blandura de sus carnes tenian biuisfimo al fentido del tacto, fegun que ferequie re para tan suprema inteligencia como fue y deuio fer la del Redentor (conforme a la doctrina de "Aristoteles ) y fue señaladamente "Aristot lastimado en las partes mas neruosas del cuer de anima po, quales fon fus extremos de manos, y de c.94. pies, y de cabeça: y como el nieruo sea el que

Segunda parce.

Matthei.26

d Sapi

mli.3.

Herat

MaI.

fiente, y fin el no aya fentimiento, concluyese que sus dolores fueron mayores de lo que fabremos encarecer. Lo fegudo fe ha de confiderar quan puros aya tragado fus dolores, fin que le aya fauorecido fu padre llamado de su porcion inferior; ni la consideracion de fus potencias superiores, como se valen dellas los martyres y otros varones deuotos: por auer ordenado Dios que cada potencia fuesse dexada hazer fus obras naturales (como dize Damasceno ) y ansi se ay udaron en el para Dimafee-pli.3. mas le fatigar, la razon inferior, y los fentidos interiores, y los exteriores. Lo tercero ay udo a mucho le fatigar, fer su voluntad de mucho padecer, porque no se le pudiesse achacar no auer padecido condignamente por el mundo fegun que dixo Dauid que fue muy copiofa y abundante la redencion que nos pufo por obra: y por eso padecio mayoresdolores que otro que en ral trance se hallara.P A Ma PHILO. Bien me fatisfaze lo dicho para entender como fue possible estar el Redentor juntamente en gloria y en pena.

S. XIII.

PHILALET. Tornemosa profeguir lo que se deue a vuestra pregunta de la claridad del Redentor fu transfiguracion, ydigamos que Alexadre de Ales dixo muchas pa labras sobre este punto de ser el Redentos tras figurado, mas no se si digerio bien con todas fus distinciones lo necessario para soltar vue ftra duda: mas en conformidad de fancto Ti o mas alabo y en cumbro mucho al dote de la claridad, y prueua que conuino mas mostrarse el Redentor clarificado en su transfiguracion, que con qualquiera de las otras cotes, porque dize que de poner la claridad le figué todas las otras, y de ninguna de las otras tres fe figuen todas. Cierto esta q de la naturaleza d la luz fe figue la fubtilidad, pues por fu lub tilidad penetra por el vidro y Christal y por otros cuerpos diafanos o transparentes : y de la luz es tener anexa la agilidad o ligereza, pues tan presto llega la luz del sol al fin de su orizonte como al medio : y tambien ticne la luz la impassibilidad por propriedad natural, pues ande por donde quifiere, que ninguna cofa fe le puede pegar, como fe lo pondero Imietie.7. la efcritura. Dizen Alenxandre, y S. Tho-15. Tho. 3-P. mas y fu Cayetano, que la Claridad del cuer-14.16.9.2 Po del Redentor fue claridad gloriofa quanto a su ser natural, pues redundo del, alma glorio la al cuerpo, y que estuno arraigada en el mes mo cuerpo como en subjeto, de manera que Segunda parte.

como ella fue verdadera claridad de gloria, an fi el cuerpo estuno vañado en ella:mas que en la manera de se mostrar por tampeco tiempo y defuanecerse luego, no fue claridad de gloria. Esto es de aquellos doctores solennes, y tambien que por milagro redundo la gloria del alma del Redentor en su cuerpo en aquella claridad:y añaden que por milagro no fue fiempre glorioso el cuerpo del Redentor, y todo es de dudar, su puesto que el cuerpo del Redentor fue passible; por lo que agora oireis al armario del faber del mundo Don f Abulen. 4) Alonfo Tostado mi compatriota, que por 31.6.17. auer fido obitpo de Auila se intitulo entre letrados el Abulense. Dize maravillosamente que como el Redentor aya encarnado para morir por el mundo, fuele necessario tomar cuerpo passible, y como la forma de ser a la materia, no puede fer imformada la materia passible por torma substancial impassible : y que el cuerpo del Redentor como passible no pudo fer animado por alma impassible, y fiedo el alma passible segun la facultad con que anima al cuerpo, no espossible quela gloria del alma enquanto gloriosa redunde en el. La razon es enidente para esta doctrina, perque Notele el alma fegun su intelectualidad y porcion superior no da fer al cuerpo, fino fegun las facul tades vegetatina y lenfitiua; mas fiendo estas zon. passibles como fuero en el Redetor, no fueron capaces de recebir refabio de gloria, niaun fue ron capaces de servir si quiera de arcaduces por donde palafle la gloria de la razon superior al cuerpo:y estando estas en medio de la porcion superior gloriosa y del cuerpo passible, fue impossible que ni con milagro redun dasse la gloria del alma en el cuerpo, y ansi fue milagro la glorificació de la transfiguraciona mas fitoda el alma fegun todas fus porciones y facultades fuera gloriofa, necessariamen telo fuera tambien el cuerpo, como lo feran los de los bienauenturados, fi Dios por milagro no suspendiesse la redundancia de la gloria del alma en el cuerpo. A quel milagro que pone fancto Thomas en Christo de que no aya comunicado la gloria de su alma a su cuerpo dende el instante de su concepcion, podemos aclarar, que quifo dezir que dende entonces hizo Dios aquel gran milagro que su alma fuesse tal, que no pudiesse naturalmente comunicat su gloria al cuerpo, por ser ella passible en la porcion inferior: mas ya que fue tal, cofa natural y necesfaria fue no la poder comunicar fin milagro. g. Tho. lib.3. Oid tambien otra razon de fancto Tho- das quara

Illerand.3.

1441.

rogolalogo unto.

mas q parece dezir lo melino del Toftado : y para mayor abono lo quiero poner en lu Latin, y luego en mi Romance. Dicendum ergo q ille fulgor Chritti in Transfiguratione no fuit prouenies ex aliqua proprietate corporis gloriofi exiltente incorpore Christisted fuir miraculofe & dininitus inductus in corpore Christi. Quiere dezir. Deue le dezir que el ref plandor de Christo en sutransfiguracion, no le prouino de alguna propriedad de fu cuerpo, que esturelle en el mastuele dado por milagrodiuinal mente. Alex. Alenie, 3.p.q.21. y 25. tiene que por el poder diumo reiplandecio su cuerpo mortal.PA MPHILO.No he cido en mi vida mejor doctrina que la que acabais de dezir, del Toltado, y fin duda creo que aquel varon ilultrisimo fue palmo del mundo con fu faber, como anda escrito en fus obras. PHILALET. Dize mas fan-Eto Thomas con mucha razon contra Hugo de sant Victor, que no esta bien dicho que Christo aya gozado antes de su resurreción de las quatro dotes, pues que aun la claridad que fue el dote q mejor parecio auer tenido, no fue verdadero dote, pues no fue por manera habitual y de permanececia, fino como de paso, como quando el ayre es alumbrado. Quiere Hugo que aya gozado el Redentor del dote de la subtilidad nasciendo de su madredexando la virgen, y palando por las puer tas cerradas fin danarlas:y de la agilidad, andando fobre las aguas del mar un le hundir: y de la impafibihdad en fu' cuerpo confagrado en la Euchariffia: mas todo ello no merece nombre de dote de gloria, y merelumo en que sin milagro no pudo redundar la gloria del alma en el cuerpo del Redentor, aunque ella pufiera todo fu poder y faber en ello:faluo fi admitimos dos contradictorias de gloriofo y no gloriofo juntamente. PHILO-TIMO. Si para cada dote senos atrauessasfe otro bocado qual el de la claridad del Redentor; no dexariamos de hartarnos por falta de buenos manjares y bien guilados. PHI LALET. Resumo aclarando al Abulense que fuera dar dos contradictorias verdaderas, fi la gloria del alma redundara en el cuera po: porque ouiera de salir por las facultades fenfitiua y vegetatiua que dan ler alcuerpo co mo virtudes organicas, mas eltas eran paísibles, luego no pudieron fer organos, pordonde la gloria y la claridad impassible passatle al cuerpo: y por elta razon concluye el Abu lenfe que aquella claridad fue por milagro causada en el cuerpo del redentor, y no tuuo q

ver con la claridad que se llama dote, y sale del alma.POLYCRO.O conclusion de verdad enidente, su puesto que Christo no dexo de fer passible aun que algunos dizen que fi. PHILALET. En las cosas que tocan al melmo Dios no decemos determinar mas de lo que nos enfeña la escritura; y esa nunca dize que dexo de ser passible.PAMPHIL. Marauillosa razon es esa, y es de S. Thomas p.1.q. 36.ar.2.PHILALET. Yo no deter mino qual fea mejor dicho; por tanto valga la verdad.P A MPHILO.Reualga.

#### S. XIIII.

PHILALET. La tercera manera de refurrecion que fant Pablo nos propufo diziendo que el cuerpo humano se siembra en flaqueza, y refuscitara en potencia, pide su dote de gloria, y los Theologos fobre alegados dizen que la corresponde la subtilidad, faluo que S. Thomas dize que la agilidad: y a la returreción del cuerpo spiritual que es la quarta de sant Pablo, aplican el dote de la ligereza, o agilidad. Porque aucmos de tratar de cada dote por fi, no medetengo aqui mas en ellos, mas no callare que merece fer notado quan muchos mas regalos aya Dioshecho a la yglefia Catholica que hizo a la Synago» ga:porque dexandonos de ponderar fuencar ... harril nacion, vida, y muerte, y predicacion, y la institucion de los sacramentos: se me ofrece lo de los dotes que no dio a persona de quantas en el mundo nascieron hasta que murio y ba xo al Limbo : donde todas las almas que le vieron recibieron con la gloria fus tres dotes, y los que refuscitaron gloriosos recibieron tambien los dotes del cuerpo: y la razon fue, por no auer gozado alguno de la vision bien auenturada hasta despues de la muerte del Redentor. Otra confideración me ocurre en honrra del numero fetenatio, que como for fiete las virtudes principales desta vida, tres Theologales, y quatro Cardinales : anfi for otras fiete las dotes de los bienauenturados, tres de las almas, y quatro de los cuerpos: porque las almas con sus tres son habilitadas suficientemente para se ayuntar con Dios por gloria, y los cuerpos con fus quaero fon habilitados para fer ay untados con fus almas gloriofas: y aun que aya dado alguna razon de porque son quatro, y la suficiencia con quele prueua, no quiero prinaros de lo que fobre ello discute " S. Buenauentura, que es tal. La "Bonaveat razon de ser quatro las dotes corporales, y no li.4. d.4v.ar. mas ni menos, se recoge de todos quatro lina 1.q.1.

ges de causas: y por ser la final la principal, pues ella mueue a las de mas a obrar, començare della diziendo q las dotes se dan al cuerpo para que mejor configa el alma la bienauenturança que confiste en perfecto conoscimiento de la cognitiua, y en persecta vnio de la afectiua ; y la cognitiua es el entendimiento, y la afectiua es la voluntad. Para el conoscimiento se requieren dos cosas, que fon spiritualidad y luminosidad ( aueis de recebir estos Romances a la bastarda por no desamparar los terminos escolasticos) porque deue ser el conosciente de la diuina essencia spiritual, y deue tener lumbre de inteligencia: y anfi se ponen la subtilidad y la claridad en el cuerpo con que ayude al conoscimiento del alma. La vnion de la voluntad por amor es fuerte y liberal, y por la fortaleza deue ser el cuerpo impassible, y por la liberalidad deue fer agil y ligerissimo; y con lo dicho se muestra la razon de suficiencia de que las dotes ayan de ser quatro . La mesma conclusion se prueua por parte de la causa eficiente que es el alma, porque ella influye en el cuerpo tegu que le da perfecion, y legun que le mueue : y en quanto le da su perfecion le comunica vida immortal, y en quanto le mueue le da mo uimiento infatigable. Para recebir tal vida fe dispone el cuerpo con el dote de la claridad:y por ser la vida immortal, se deue disponer co la impassibilidad. Quanto a lo del mouerle infatigablemente, cumple que no se le pueda poner resistencia, y para esto sirue la subtilidad que penetra por los cuerpos con que encuentra: y para ser el tal mouimiento mejor, cumple que no padezca tardaça, y para esto firue la ligereza que llaman agilidad. Por tercera manera se toma esta mesma suficiencia guiando la razon por lo tocantea la caula material de los quatro elementos de que está compueltos nueltros cuerpos, y que tienen en ellos sus imperfeciones:porque del agua q es humida y passible, tienen passibilidad que dispone a corrucion, como lo haze la humidad : y de la tierra tienen fer opacos y obscu-Abulce !! ros, y del fuego confumidor tiene necessidad de alimento que restaure lo consumido por el calor: y del ayre facil de echar aca y alla tiene fer fin firmeza ni estabilidad. Cotra estos quatro defectos de que denen ser descargados nueltros cuerpos para tener la perfecion entera que se requiere en el estado de la gloria, se les dan las quatro dotes: contra la corrupcion del agua la impassibilidad, y contra la obscuti dad de la tierra la claridad: y contra la confun

Segunda parte.

cion del nutrimento q importa debilitacion, la agilidad:y contra la instabilidad del ayre, la eficacia de la subtilidad que penetra por los durissimos cuerpos. Esta suficiencia satisfaze mas a S. Buenauetura, y dize mas, que no todas las buenas qualidades de los cuerpos gloriofos fe llaman dotes, fino las nobilifsimas y principales que de nueuo se sobre añaden a la naturaleza: y porque las ansi de nueuo sobre anadidas deuen ser ordenadas contra los defectos naturales que deuen por ellos fer reformados, y estos procedan de los quatro elemetos que fon los materiales del cuerpo, por tanto es esta manera de sacar las quatro dotes la mas acertada. POLY.Por ventura seran todos los bicauenturados yguales en esto de las dotes del alma, y del cuerpo. PHILAL. Seran yguales en que todos las ternan, mas seran desiguales en la perfecion de los tales ha bitos:porque vnos los ternan mas excelentes que otros, segun sus mayores merecimientos, a los quales corresponde may or gloria estencial, y anfi tambien acidental. Y notad que la negació prinatina que se incluye en la impasfibilidad, no excluye forma positiua, porque tambien (como dizen los a Theologos) fignifica habito comunicado del alma al cuerpo li.4-d.49. ar. para refistira lo que le pudiesse ser nociuo:co Ricard' ibi. mo en vos es virtud politica no fer dañado ar.4.q.2.3. del frio ni del calor, y a no tener en vos vigor natural, fuerades passible respecto de las tales formas. P A M P. Que diremos de los fentidos corporales, permaneceran en el cielo, o fe ran alla superfluos pues con Dios no se habla fino con el alma? PHILA L. No me fatiffaze lo que fecamente dize Ricardo, que folamente aura immutaciones intencionales en los fentidos corporales que fe les comunique del alma, mas que no las aura reales, como nof otros oimos el fonido, y palpamos la piedra y el madero: porq los cuerpos alla color ternã, y claridad vifible corporalmente, y perfecion de la potencia es obrar, y alla no fe deue negar cosa que acatree perfeció o mejora: y tápoco me fatisfaze dezir q todos los fentidos ternan alla sensaciones intencionales, pues no parece que aura olores corporales para el olfacto: y fi dezis que el alma embiara species olorosas a la potencia odoratina, deucis fundarlo en razon. La doctrina de fant Buenauentura en este punto es muy llana y abonada, que el poder fentir emana de la conjuncion de la potencia del alma con el organo corporal bien dispuesto para sentir : mas que el fentir en efecto prouiene de la conjuncion

### Dialogo

de la tal potencia organica con su objecto. Dize que como en el cielo aya organos difpuestos informados por sus potencias, que ternan los bienauenturados todas fus potencias corporales dispuestas para sentir, mas que como en la gloria no parece que aura ob jectos para todos los fentidos, aquellos folos ternan sus operaciones, que touieren objectos proporcionados, y por lo menos aura co lor para la vista, y corpulencia para el tacto, y fe deue creer que aura palabras vocales con que los cuerpos alabaran a Dios, de las quales gozara el oido: mas no ay porque poner olor para la nariz, ni fabor para la boca, porque tales sensaciones no causan hermosura ni perfecion en tal estado, pues aun en este mundo firuen de suplir faltas:y \* Escoto cor-2 Scotus li. 4 re tras esta doctrina en pocas palabras. PO-LYCRON. Por cierto que a no auer do-Arina de sanctos en contrario que fuera gran çosa dezirse que todas las potencias ternan sus operaciones en la gloria: pues quanto mas operaciones tiene la criatura, tanto mas perfecta es.

6. XV.

PHILALE T. Ay operaciones que emanan de flaqueza y de mengua, como el comer y beuer, y dellas no fe dize fimpliciter que arguyen perfecion, pues mas perfecion fuera no las auer menester, y ansi no las aura en el cielo: mas respecto de que los animales no se pueden sustentar sin comer y beuer, perfecion tal qual se llamara comer y beuer, en quanto restauran lo confumido, y estoruan la corrupcion del animal: y porque nada desto ay en el cielo, no me parece que deueis dar alla operaciones del sentido del gusto. De lo que toca al oido que supone sonido, y no mas que de palabra, dibs. Tho.li.z. ze fancto b Thomas que algunos niegan auer de auer palabras vocales en el cielo, fino foad.5.& lib.4. d.49.q.2.ar.1 lamente spirituales:porque para hablar la bo ca es necessario el ayre de la respiracion, y los sanctos no respiran, pues ni su pulmon ni sur coraçon padecen detrimento por la actividad del calor natural, ni aduenticio, fiendo aquel estado fundado en perpetua estabilidad, y fin necessidad de remediar mengua nin guna: y tampoco ay en el cielo ayre ni agua c Ariftot.li.z dendela boca al oido, y anfi ni fe podra dede Anima. zir palabra, ni oirfe : y ya queda dicho que folos los que respiran tienen boz. Bien le parece a fancto Thomas que aura palabras vocales en el cielo, y sin me poner a deziros las razones con que lo quiere perfuadir, digo yo con S. d Augustin y con S. Thomas que no d August. 11. es cosa segura querer los hombres determi- Ciui.c.vlti. nar lo que esta en duda como pasa en aquel Thomas voi reyno soberano donde las razones physicas supra. tienen poca fuerça, obrando el poder de Dios fobre todo lo que puede y fabe la naturaleza. Hallan por inconueniente que fonido sensible anduuiesse por el cielo, porque para pafar auria de hender el cielo, mas tal philosophia yo me ofrezco que no hienda el cielo, ni aun suba alla: q pues los sanctos han de estar dentro del casco del mesmo cielo impyreo, como estan en medio de aquella tapia las piedrezuelas, y los pesces en el agua, y nosotros en el ayre que nos tiene en medio;y se menean sin hender el cielo por el dote de la subtilidad ( como quiere e Escoto contra e Scottulia fancto Thomas) o por milagro ordinario que d.49.q.16.8 Dios haze (como muchas vezes porfia fan- ibi.q.i4ad & Thomas)tambien podria Dios dar camino por el cielo a la boz corporal sin henderfe el cielo. PHILOTIMO. Nueuo es para mi dezir que los sanctos esten dentro del canto del cielo impyreo, teniendo yo crei do que estauan encima del : como nosotros estamos sobre este suelo deste entrefuelo, y como esta la gente sobre vn tablado, o cadahalfo, PHILALET. Vos creeis que este mundo que Dios crio es corporal y finito, y que fuera del no ay alguna cofa: pues no pue de auer cosa que no sea del mundo? PH 1-LOTIMO. Sicreo. PHILALET. Que os parece que ay fobre el cielo impyreo, que es lo mas alto del mundo. PHILO-TIMO. Ninguna cosa, sino que en sualta superficie se acaba el mundo . PHILA-LETHES. Pues filos bienauenturados estuviessen de pies en ela superficie, cierto es que traherian los cuerpos fuera del mundo, y fuera del mundo no ay cofa alguna, y donde no ay alguna cofa, no puede estar algo, luego falso es dezir que los bienauenturados esfaran sobre el cielo, sino que se deue dezir tambien con el f Abulense que estara f Abulen! dentro del cielo: mas con tal prinilegio que rado.s.c.15 se menearan por el sin le abrir ni hender, contanta prefleza y velocidad, como el pen famiento, a lo qual les ayudara el dote de la agilidad.PHILOTIMO.Agora entiendo lo que nunca pensara ymaginar, que los cuerpos humanos anden por el cuerpo del cielo considerado decanto: y que sobre el vi-

49.9.4.

Alex

14.P.

dela

d.49.q.13.

rlti. s vbi

15 li.4

.16. 8

teni lugar, pues el lugar algo es: y veo que ay muchas dele auer estudiado al auer sabido, o del faber a fobre peyne, al faber apuradas las verdades. PHILALETHES. Ya que tenemos el ver, oir, y palpar en el cielo, quiero dezir ser parecer de fancto Tho masa, y de sabios dignos de ser oidos, que Lu.q.2 ar.1 aura tan bien olor en el cielo:porque en caso 50to fib.4.d. verdadero que alla no aya mas de los cuerpos celestiales, y de los cuerpos de los sanctos, no parece deuerfeles negar el oler bien, que se les concedio en este mundo estando podridos (como parece en muchos cuerpos de sanctos) porque si Dios por milagro les dio a muchos oler mauissimamente muertos, auiendo fido biuos muy hediondos con muchas llagas y podres:no parece auer repugnancia para creer que en la gloria los dotara de tales buenos olores que ayuden a la per fecion de aquel estado bienauenturado: saluo que aucis de entender que no se engendrara el tal olor por virtud de causas naturales, ni sal dra por manera de exhalació, fino por virtud de Dios q es la regla d la philosophia de aquel reyno soberano. No feria mucho dezir que no faltara fabor en el gusto, para mayor com plimiento de la vniuerfal perfecion de aquel estado glorioso: no porque de fuera le llegue a la lengua cosa gustable, sino porque de la complexion marauillosa de los cuerpos podra subir tal humor a la lengua, que la refecione susensorio, porque no echen menos con tento licito de que aca pudieron gozar, y que no repugna al estado de alla : y lo conce-Augustin' de fant b Augustin , y c Alexandre , fi Alexandre alega bien. Alexa. Ale-

6. XVI.

POLYCRON. Mucho holgaria de oiros (ya que en el cielo ay delectaciones cor porales también como spirituales ) quales fean mejores, o mas gultofas en elte mundo : porque de las del otro mundo no tenemos que disputar, pues es Dios claramente visto el objecto de las spirituales, y las criaturas de las corporales . PHILALET. Para entre hombres enemigos de contenciones bien se dexa enteder la respuesta y la verdad:mas porque no parezca querer determi narla por solo mi parecer sin razo prouatiua, Tho.H.4 y fin autoridad comprouatina, oid a S. Tho 19.4.3.art. mas lo figuiente. De dos maneras se puede preguntary responder si vna delectacion deleita mas que otra, o quanto es de fer ellas tales o tales, o quanto a lo que nosotros senti-Segunda parte,

mos dellas:y fi es por la primera via, fin comparació fon mejores y mayores las delectacio nes spirituales, y esto por seis razones. La pri mera, porque la perfecion spiritual que causa la delectacion spiritual, excede incomparable mente a la perfecion corporal que engendra la delectacion corporal: y claro esta que qual es la perfecion de la cosa, tal conteto da de si. La fegunda, porque como esta fea mejor, anfi es mas conueniente, y cada vno es aquello que en el es lo mas perfecto (como dize Ari- · Aristoteles stoteles) y en nosotros la naturaleza spiritual 10. Ethi. c.9. es lo principal, por cuya razon las cofas spirituales nos for mas conuenientes, y anfi nos deuriă ser mas delectables. La tercera, porque la perfecion spiritual naturalmete es mas ama da que la corporal : pues los hombres por la fama, y por la victoria de sus enemigos ponen la persona en grandes trabajos y peligros: y lo que mas le ama, mas deleita confeguido, conformea lo qual dize 'Aristoteles f 12. Metaque aun el poco conoscimiento que tenemos phy.t.c.39. de las substancias spirituales nos da gran con tento. La quarta, porque como la conjunció, o ay utamiento de vna cofa conveniente con fu conueniente fea causa del delcite, quanto fuere mas conueniente, mas deleite caufara: y las cofas spirituales entendidas tienen con nof otros mas intimo y penetrante ayuntamiento, que las corporales aprehedidas por los fen tidos, porque el entendimiento penetra la esfencia de la cosa, y el fentido se queda como en la superficie : luego el deleite inteligible mayor es que el fenfible, y el entendimiento es spiritual, y el sentido corporal. La quinta, que la operacion es caufa de delectació, y mas quanto procede de operante mas perfecto, y es lo mas por el habito perfectiuo de la poten cia operativa : y el mouimiento que incluye imperfecion pues va tras lo que le falta, es anexo a las operaciones corporales, luego mas delectables son las spirituales co quietud. La fexta, porque las delectaciones spirituales fon mas perseuerantes y firmes que las corporales, bien como las que proceden de caufas mas firmes y immouibles: y lo mas aco-Rumbrado, y habituado hazefe mas delectable, segun se dize que por el habito o costum bre que vno tiene de hazer alguna cola, fe le torna mas deleitable, anfi como mas facil: y del tal habito ya creo que auemos dicho fer como vna naturaleza adquirida : y la cofa quanto mas natural, tanto es mas conuenien te, y configuientemete mas deleitable. Dicho esto ansi de los deleites considerados segu sus

ilen.F

5.C.19

14.p.q. 10.

sentimientos empleamos a la primera vista nuestros sentidos en lo corporal; y como se nos represente a nuestro gusto, estimamos io en mas que a lo spiritual que no percebimos fino por el entendimieto medio ciego y frio. Allende desto ay otra razon, de andarnos fiempre rebolcando por el gusto de lo corpo ral, y tenemos hecha la naturaleza a ello, y no gusta sino dello, como la lengua aheleada de colera no gusta denidamente de lo que come: y estando la naturaleza teñida en la lana destos, no cura de los spirituales. Lotercero, porque las trasmutaciones corporales en lo delectable for muy gustofas, y anfi fon mas fentibles:y lo quarto, por fuceder las delectaciones corporales a muchas moleftias corporales, pues la biuienda corporal tiene anexo al mouimiento, y el mouimiento al trabajo: y dize la regla physical que dos contrarios juntos cada vno parece mas qual es, y anfiel deleite cabe el trabajo es mas fabrofo s y aun Aristoteles dize que los deleites corporales fe toman por medicina recreatina contra las molestias corporales: y por los mayores monimientos de los mancebos, vienen ellos a buscar mas deleites, y los melancholicos vienen a fer luxuriosos por razon de su mordacissima complexion. POLYCRO. Qual de las delectaciones corporales arrebata mas alhombre: PHILALET. Como fon muy diferentes las complexiones de los hombres, ansi lo son las inclinaciones y las delectaciones, y de aqui vnos mueren por luxuriar, y otros por hurtar, y otros por matar o herir, y anfi de otras cofas buenas y malas:mas la mas comun es la luxuria, y pocos se escapan de no fer vencidos, y quali ninguno de no fer acometido. Este dekite se funda en el comun sen tido del tacto, y anfi digo que porque la cofa que se toca realmente, le junta con el que la toca, y los otros fentidos no tocan sus objectos fino intencionalmente, mediante el co-

noscimiento : ansi mas eficacia tiene la mes-

ma cofa para mouer, que fola la specie que de

lla ferecibe, como excede el hombre biuo a

su ymagen. Tambien digo que las cosas que tocamos nos fon connaturales compueltas

de los quatro elementos, como lo fornos noforros, mas las species que reciben los otros

naturalezas, vengamos a los tratar respecto

de como nosotros nos auenimos con ellos: y por quatro razones veremos como nofotros

los hallamos mas entre las manos que a los

spirituales. La primera, porque nosotros co-

mo corporales o materiales, y dados a tales

fentidos no perciben fino la femejança inten cional: y escierto que la semejança natural excede mucho ala intencional, y el amor naf ce de la femejança: y como es mas eficaz la operacion que las cofas hazen en el tacto. Hegan muchas vezes a matar, como el fuego haze al que coge, mas los objectos de los otros fentidos de fuyo no hazen mas que, fi fon muy vehementes, corromper el fentido. Terceramente se prueua lo mesmo, por ser el sentido del tacto fundamento de todos los otros sentidos, y se dize con verdad que todo sentir es tocar, y si el fundamento del tacto se corrompe, todos los sentidos se inhabilitan (como dize h Aristoteles) de lo qual se h Aristo.lh prueua que sus operaciones son mas sentibles, de Somne que sean en bien, que sean en mal. La quarta Vigilia, razon sea, que para lo que mas nos importa, mayor diligencia deuemos poner, y para la mayor diligencia el mayor amor haze lo principal: pues como fin el comer y beuer peligraria el animal, y fin los actos carnales pereceria la specie: naturaleza puso vehemen tissima inclinacion para con estas cosas, y anfi fon las que mas lleuan tras fi a los animales, y las que mas se hazen sentir. Con todo lo di cho aucis de creer que son estos deleites corporales comunes abellias y a hombres, y anfi ion bestiales y afrentosos; y si notais en vn hombre muy gloton, omuy luxuriofo,a penas le hallareis juizio cabal de hobre, porque fale verdad lo que Aristoteles auiso a su difcipulo el grande Alexandre, que huyese de los vicios carnales, porquetornan al hombre en bestia. POLYCRO. Noay mas que defear.

S. XVII.

PAMPHILO.Pareceme (feñor mae ftro ) que no quedo bien digesta la materia de los dotes de los cuerpos gloriofos, y que (aun que ya deuieramos mas dexaros delcanfar, que meteros en mas trabajos) no nos denemos despartir, dexando por concluir materia tan gustofa. PHILALET. Siquiera por cantar la gloria, que dizen deuerfe al fin de las obras, holgare de trasudar, quanto mas de trabajar; y anfi començare con el dote de la impassibilidad, por el qual no pueden recebir dano de criatura alguna que se le quisteffe hazer : y faneto Thomas The list concluye que la razon de la tal impassibili- Vide Ricas bad les verna a los cuerpos de la potencia dum ibi as de sus alinas gloriofas por la naturaleza q.i. de su informacion, que se apoderaran

1500

9.13

lm

bil

2 Ariftot. 7. Ethic.c. 14.

Scotus ibi. 9.13.

Impassi bilidad.

14.q.1.

dellosa fu voluntad, aun que el efecto no fera por folo querer le la volutad: y como ellas estaran subjectas en todo a la voluntad divina, anfiles estaran los cuerpos ellas, y ellas nu ca confentiran que sus cuerpos se empeoren. Escoto no se contenta mucho desta razon, y dize que cumple poner algo que impidada passibilidad, y que aquello puede ser positiuo, que es alguna cofa que tenga virtud de prohibir el tal daño;o priuatina, que es dezir que por falta de alguna operación se dexa de causar la passion del tal sancto. Lo positiuo es de dos maneras, porque es el anima que lo quiere, y la dote q estorua el dano: y lo priua tiuo es de otras dos maneras, la falta del moui miento del cielo, con la qual falta faltan todos los otros monimientos puramente naturales, y el no concurrir Dios con la causa segunda corruptina: porque en tal caso ningu na cofa pueden hazer las caufas fegundas, fegun que el fuego de Babylonia no quemo a Daniel y a fus compañeros: Escoto concluye que folo esto postrero de no concurrir Dios con las causas segundas a danar a los cuerpos gloriolos, balta fuficientemente para que lean impassibles para siempre: y no secura de que aya caufa dentro de los bienauenturados que pueda impedir la passibilidad de sus cuer lonaviet. ibi pos. El gloriolo S. Buenauentura no lo lleua tan prescisamente, y pone causas intrinsecas de la tal impassibilidad, q son faltar la actividad de los elemetos que componen al cuerpo del hombre: y la razon porque faltarà dize fer por la mezcla temperatissima que entonzes ternan q no dara lugar a cotrastarse vnos a otros, y por la quietacion de los diuersos ape titos elementales, con la qual no pueden con trastar se, y por la conservacion del anima q influye en el cuerpo con que necessita a las qualidades elemetales a tener paz. Porque ya todos los apetitos alterativos y corruptivos estaran en termino, y (como dize este mesmo fancto en otra parte) los liabitos prefentes en la materia, cella todo monimiento: que quie re dezir que como todo movimiento local, al teratiuo, y corruptiuo le ordene por confeguir alguna cofa, en configuiendo la, no van adelatery como el mundo aya de llegar a con seguir todas sus perfeciones en la resurreción de los fanctos, no le quedara apetito de mas fe mouer, ni obrar, y anfi no ternan los cuerpos gloriofos caula intrinfeca de su corrupción. Tampoco sera passible ab extrinseco el cuerpo gloriofo, lo vno en virtud desta dote de la impalsibilidad, y lo principal por la volutad

de Dios que no concurrira con las causas segundas a los danar: y es cierto que fera mas bie defendido el cuerpo humano en la gloria, que lo estudo el cuerpo de Ada en el estado de la innocecia, aunq tan poco en aquel estado se hallara corrupcion ni enfermedad:mas Adan nunca tuuo dotes de gloria q le fortaleciellen fu cuerpo, ni alma gloriofa que le tuniesse tan obediente, porque aunque Adan quifiera ir en media hora cien leguas de camino, no pudiera, ni aun quatro, pues las auía de andar o correr: mas el cuerpo glorioso en vn abrir y cerrar de ojo fe hallara mil leguas de adonde partio por el dote de la agilidad de que luego hablaremos.P A MPHILO.Por ventura fera y gual esta impassibilidad en todos los fanctos? PHILAL. Sife confidera fegun que significa prinacion de passion, y gual sera en todos, pues todos careceran de toda pafhon:mas fi le confidera fegun la caufa de que procede, q es la sanctidad y fruició de la qual viene al alma el dominio total sobre su cuerpo: cuya alma mas gloria gozare, mas razon b Durandus de impassibilidad gozorá por el dominio ma li.4.d.44.q.4 yor febre fu cuerpo. b Durando reputa por prouables ambas doctrinas, o que el cuerpo ten impassible intrinsecamente por el dote de que goza; o por la diuina assistencia que le guarda extrinsecamente, y esta le parece mejor: y yo diria concurrir Dios con la dote y con la voluntad y potencia del alma, y desta manera no fe nos quedara caufa necellaria por tocar. POLYCRO. Esos embites caen fobre juego seguro.

s. XVIII.

PHILALETHES. Vengamos a la dote de la subtilidad. POLYCRO. Por que dezis vnas vezes la dote, y otras el dote? PHILALET. Ambas maneras se pucden dezir, porque la palabra dote en latin es feminina, y romança se la dote: mas el vio Castellano la haze comunmente masculina, y yo yendo me por el vío mafeulinizo tambien, por proceder descuidadamente, como de razon hempre deviera dar le el vn genero; que segun la regla de Ciceron que haze al pueblo senor del lenguage, deviera ser el maf Subtiliculino, mas poco importa. Digo que el nombre de la subtileza se toma de la virtud de pe- dad. netrar, y esta virtud le viene de ser agudo, que es carecer de anchura : por la qual vemos que el punçon agudo y la aguja aguda penetran facilmente, y el filo agudo del cuchillo, y chin genio se llama agudo porque penetra las ra-

海上が次から

d.44.q.2.ar.1 &.1.Cor. 15. & alibi.

4.9.1.

4.49.9.16.

zones scientificas. El dete de la subtileza, o fubtilidad firue al cuerpo gloriofo de que pue da penetrar por otros cuerpos fin los abrir, nidañar: y de que pueda estar con otros cuer pos jutamente fin les prejudicar, como estan los cuerpos del Redentor y de lu madre junta mente con el cuerpo del cielo. El gloriofo as. Tho.li.4. a S. Thomas fuertemente niega que por algun don de subtileza pueda eltar vn cuerpo juntamète con otro en vn melmo lugar, pues las dimenfiones de anchura, largura, y hondu ra que cada vnotiene repugna a las del otro: y anfi afirma que por la virtud de Dios les vie ne a los cuerpos ab extriníeco poder eltar con otros cuerpos juntamente, como el fuego en el hierro, en caso que estuuiesse la sub-Itancia del fuego en el hierro aluo, y que la tal propriedad no es intrinseca del cuerpo ni del alma, fino milagro de Dios que quiere assistir a los bienauenturados haziendoles aquella meced: y quali procede por los mes-Durandus mos passos el agudo Durando:mas S.Bue nauentura quiere que se le de al cuerpo gloh.4.d.49. ar. riofo fubtilitsima corporeidad con que pueda penetrar por los cuerpos no gloriolos y muy materiales. En caso que no se de dote de fubtilidad que fea alguna quilidad del cuerpo gloriofo, fino afsittencia diuina que los po ne a donde ellos quieren: no fedeue dezir fer milagro, porque es ley comun de aquel estado por dinina ordenacion, y por semejantera zon no es milagro la criación de nuestras almas, ni la refurrecion vniuerfal, aunque todo es sobre la potencia de todas las causas naturales, porque lo que es conforme a ley comun puelta por Dios, no se deue llamar milagro. Mas porque la doctrina de la lima de la Scorns li-4 verdad el de ctor Subtil no se quede al rincon, digamos con el lo primero fer possible q dos cuerpos esten en vn mesmo lugar, y esto la fe nos lo manda creer con la falida del cuer po delRedetor del vietre de su madre en su na tiuidad, y esta fue milagrosa puramente, porque ansi el cuerpo del Redetor, como el de su madre era passible, y fin dote de gloria, y fola la potencia divina pudo hazer tan gran ma rauilla:y tambien estunieron dos cuerpos jun Leannis 20 tos quando el mesmo Redentor entro a sus discipulos las puertas cerradas sin las hender, mas aqui no se hizo milagro, por ser ya el Re dentor resuscitado, y dotado del dote de la subtilidad. La prouacion que da scientificamente requiere mas descansadas cabeças que las nuestras, y con esto no dire mas de q atribuye la tal possibilidad a la potencia del

alma para con su cuerpo, segun que ella le in forma, y este es el dote de la subtilidad:porque como la perfecion del alma es su devida orde para la gloria, de la mesma manera esla perfecion del cuerpo q aya de estar en el mel mo lugar en q otro cuerpo como el quifiere, o como quifiere su alma. Cocluye aqueste do ctor que por este dote de subtilidad se entiéde la voluntad del alma como causa intrinseca, y la voluntad y potencia diuina como cau fa extrinfeca, para poder estar este cuerpo glorioso con otro no glorioso, mas no para poderestar juntamente con otro glorioso, porque como el vno tiene su poder, ansi el otro : mas dize que se le podria dar de parte de Dios poder de estar con otro aunque le pelafie, por exceder notablemente la orden que Dios puede dar a la orden natural que los cuerpostienen entre fi. Tambien nie ga f S. Thomas que vn cuerpo gloriofo pue-d...44,918 da estar co otro glorioso, y en razo secocluye, tic. 2.9.44 por ser prinilegio côcedido al glorioso pene- vbi supra. trar al no primlegiado solamête. PHILO. Soberanas mercedes nostiene Dios guardadas para quado nos ti viere glorificados configo, y baltaria elta confideración, para nos convencer y mouer a fiempre le feruir con to das nuestras fuerças; que el mesmo señor nos aya de allanar a las criaturas corporales, para que no fean parte para nos refiftir, ni eftortiar el passo por medio de cada vna dellas, y fin hazer en ellas algu prejudicio: que fi el rey de la tierra nos mandaile allanar anfi los puer tos de los caminos, lo terniamos por gran co fa. PHILALET. Otro bocadillo de la fubtileza de los cuerpos gloriofos fe me quedaua a vn rinconcillo de \$ S. Buenauentura y g'Benauent de S. Thomas, yes que fon tangibles, y no li-4.d.49.att tangibles: porque fi fe tiene cuenta con que Thom lib4 fon poderofos de refistir al que los quifiere d 44. quela mouer de su lugar, evidentemente le sentira arta. fu corpulencia, y se podra palpar, bien como el que es de tierra, fino que ya glorificada : y por ser glorioso, y dotado de la subtilidad q dezimos no podra ser palpado ni sentido del cuerpo no glorioso, si el no quiere, pues sin fer fentido del no gloriofo penetra por el,como el rayo de la luz por la vidriera; y aun por mas alta manera y mas fubtil, como el rayo no se pueda ocultar de la vista de los presentes, y el cuerpo gloriofo fi: y es cierto que fera el menos refulgente cuerpo glorioso muchas vezes mas esclarecido y rutilante que el sol. POLY. Marauilloso ha sido el bocado del doctor Seraphico y del Angelico. PHILA.

da

Bon

b Th

Ser.

Dize aun mas el Angelico, que como no todo lo tangible sea palpable (como se pruena enel fuego llama, y en el ayre q fentimos con el tacto corporal, pues nos quema, o soplan) porque palpable importa dos cosas, que cothe de las qualidades tangibles, quales son las primeras de los cuerpos corruptibles, calor, frialdad, fequedad, y humidad, y que refista al que le tocare para que no penetre por el : los ciclos queson segun su naturaleza incorruptibles, son sentibles a la vilta que se veen con el ojo corporal, mas algunos dizen que no fon tangibles ni palpables: pues para ser vistos baita quesean claros, y para ser tocados fe requiere que sean compuestos de las quatro qualidades dichas, lo qual no son . P O-LYCRO. Luego a cerrar los ojos los fanctos no echarian de ver a los cielos palando por ellos. PHILALET. Almatienen co que lo veen todo, y en tienden vno y otro; fin necessidad de los sentidos para tales neces fidades...PHILOTIMO.Bienconcluye, mas fiendo duros los cielos, no fecomo no ion tangibles. 1 one tol zober

-detal . Tolo 6: XIX. and for

PHILALET. Qanto alo del dote ter cero llamado Agilidad o ligereza en virtud Agili- del qual se moueran los sanctos dende el vn extremo del mundo hasta el otro, al imperio del alma que lo querra anfi : dize a fant Buenauentura que no se ordenara el tal mouimiento con nota de necessidad que tengan los fanctos de bufcar algo que les falte, o de fuplir alguna falta de alguno: fino que fera mouimiento puramente voluntario del que va a algun lugar por hazer alli algo que le da contento, fin tener el necessidad dello, y este tal monimiento pruena perfecion en el ani-Tho. vbi fu mal. La raiz deste dote dize fancto Thomas que fera estar el cuerpo gloriofo totalmente fubjecto a su alma glorificada, no solo no la resistiedo en alguna cosa, como ni el cuerpo de Adam refistio a su alma en el estado de la inocencia, fino tambien que aya en el alguna perfecion que se le deriue de sualma bienaueturada, por la qual fea hecho habil para la di cha subjection, y esta tal perfection se llama do te de Agilidad. Como el alma sea la mouedora del cuerpo, y en estado tan perfecto como el de la gloria procuretener mas perfectas ope raciones q las deste mundo:comunica su virtud al cuerpo de se mouer co toda la ligereza possible al alma, de manera quentos de concluir q el alma gloriosa no se mueue mas ligeorbiv

ramente que el cuerpo glorioso junto con su alma: y no feran ygualmente agiles, auiendo de corresponder estas dotes a la gloria que gozară, y no gozaran todos de ygual gloria. Yo bien creo que pocas vezes se menearan los fanctos de vn lugar a otro, mas algunas vezes sera para poner en acto la potencia que tienen de se mouer:y dize S. Thomas que co mo los sentidos corporales aun con ser de cuerpo glorioso, no puedan sentir mas de lo presente (fino que de mas lexos veran los cuer pos gloriofos)tornaran a este mundo por vetura por gozar de la lindeza del para nueua materia de glorificar a Dios, y por refecionar ius fentidos, o li quiera el de la vifta, con la vi sta de cosas nuevas : y por mas que se den a andar van seguros de perder la divina essencia del ojo, porque dentro de Dios se hallaran (como dize fant Gregorio) donde quiera e Gregoria. que esten, por ser tal la propriedad de la diui Moral.3. na eslencia con su infinidad, y por esto dixo Dauid, que fi fe subiesse al cielo, alli estaria d Psal. Dios, y si descendiesse al infierno alli se ha-Haria presente. Viniendo a dezir su parecer Ficoto en ella materia, da la difinicion de la Scotus li.4. Agilidad diziendo ser la habilidad que tiene d.49.9.14. el hombre dese mouer de vn lugar a otro, me diante la perfecion de la virtud motiua de fu alma, y la congrua disposicion del cuerpo: donde bien veis como el famofo Doctor pone la disposicion del cuerpo como ayudadora al mouimiento local, porque no se os represente que por la pesadumbre del cuerpo le mouera mas tardia o espaciosamente el alma. Ni penfeis que los cuerpos gloriofos estaran atados al monimiento progressino, que es echar los pies a vezes adelante, como en este mundo andamos: fino que fin este que es el natural al cuerpo, terna el voluntario de irr fEfaix.40. fe a donde quifiere bolando fin menear pie ni mano, fino al imperio de fu voluntad:y pa ra estos dos mouimientos vna sola virtud motiua le bastara, lo qual no basta a las aues para andar y bolar. No le parece a Escoto que por el dote de la agilidad denamos enten der alguna qualidad politiua que le añada de nueuo al cuerpo gloriofo ( fegun le parece lo melmo de la impassibilidad y de la subtileza) fino que de parte del alma se le perfecione la virtud motiua, y que de parte del cuerpo se quite la relistencia que con su pesadumbre -hazia al alma: y no fera nucua potencia la -quese dara al alma para mejor y mas facilmente mouer su cuerpo, como al cuerpo se dara otra potencia vifiua para ver entonces

dad.

Bonauent.

cien vezes mejor que agora, fino que se mejorarà el fensorio del ver. De parte del cuer po se mejorara el juego de las coyunturas y juego de los miembros y nieruos, porque pueda el cuerpo ser mas facilmente aplicado y traydo del alma; y esto aprouechara al monimiento progresiuo del andar por passos, y toca a la potencia motiua organica, mas respecto del otro mouimiento que se le dara sin juego de pies ni de alas, sera descargado todo el cuerpo de muchos humores y spiritus gruessos, y la cabeça de humos ofuscatiuos, y ansi de otras semejantes superfluydades que agrauan al cuerpo, y no son de la verdad de la naturaleza humana, ni la pertenecen y en su lugar se daran a los cuerpos spiritus subtiles con los quales se tornara el cuerpo aptissimo al mouimiento, como por el con-Gregoria. trario se conuence con el cuerpo muerto que por estar desamparado de los spiritus vitales y de los de mas spiritus corporales, se torna mas pesado por el mayor dominio que cobra el elemento predominante, que es la pesada tierra. PAMPHI-LO. Muy bien me parecen las razones de Escoto, y creo que si fuera tan facil de entender, como es bueno lo que dize; que tuniera hartos mas cofrades que agora tiene profaçadores, que con la ignorancia se atreuen a poner la boca en el cielo, y entre la quadrupea ganan grandes aplaufos.

5. X X.

PHILALETHES. La ignorancia es bestia indomita, y por eso los sabios la huyen, y aun quando no se catan se hallan encarrados por ella: y en la plaça tienen vn Paichin, y en la yglefia otro Marforio, y f.Hfaix... filos toman los dos en medio, hara harto fi escapa dexandoles en la mano los pelos, fi tambien no les dexa el cuero. Si no contad por alla lo que platicamos por aca, y vereis la mofa y las carcajadas, y el chiflar, y con cluyen la conuerfacion diziendo que ande el jarro, fi de muy honrrados no se van de dos en dos al bodegon, o a pafear a la puer ta del Caruon. Mas dexandonos de melancholias, pues tratamos de cuerpos gloriofos que requiere alindada complexió, aun que sea de suyo melancholica : digamos algo del quarto dote de los cuerpos en la gloria, que es claridad, de la qual entra dizien-Escotus. do Lícoto que es vna qualidad que anade fobre lo que es ser luz y ser color, la

manifestacion de si mesma, lo qual no haze el color ni aun la luz fin claridad, fi acafo fe puede dar fin ella: y anfi fe dize fer la luz clara para bien fer vista, y la verdad clara, por ser manifiesta: y desta manera los cuerpos de los bienauenturados feran claros, Clarique es dezir que ternan perfecta manifesta- dadi cion de sus cuerpos, por el persecto color de cada vno que le manifestará. Cada vno terna el color hermofissimo segun el grado de su, complexion, porque no todos ternan vn mesmo color, y los que sueren de vn mesmo color, vnos le ternan mas biuo que otros (fegun que tambien pasa en los cuerposcorruptibles desta vida mortal) porque la commensuración de los colores emana del temple de las proprias qualidades del tal cuerpo : y desta manera esta en razon que segun la diversidad de las complexiones, sea la diversidad de los colores, y vereis falir desta mesma raiz que vnos se deleitan mas con vnos colores que con otros, por les fer mas proprocionados con fus complexiones: y todos los que fueren de vna complexion feran y guales en color, fi juntamente fueren y guales en merecimientos y en gloria el mas gloriofo fera mejor colorado, fi es de ygual complexion: y el mejor complexionado fera de mejor color, fi es ygual en gloria. Iuntamente dize Escoto con esto que si el cuerpo humano es capaz de otro linage de claridad, que no la niega. b Durando se va por la huella de Esco- b Durandus to declarando le algo, que los cuerpos huma- 8. nos feran terfos y lifos como el vidro, y que re ueruerara en ellos la claridad del fol, y que a su parecer no sera otra su claridad, pues han de ser cuerpos materiales de carne y de hueslos que no son capaces de claridad formal: mas concede que Dios bien los puede hazer transparentes y clarissimos, El Seraphico fant Buenauentura toca en el pun- Bonauent. to que Escoto dixo que los cuerpos glo- 1:4.d.49. 21. riosos bien pueden ser dados de sus colores y lucidos, mas que ser luminosos y lucidos no parece hazedero: mas fant Buenauentura varia del diziendo que los cuerpos ternan sus colores naturales segun sus complexiones, y que juntamente se les sobre añadira la lumbre resplandeciente que llama mos claridad . Replica eficacissimamente El Subtil Doctor, que lo que es receptiuo de luz es cuerpo espeso y obscuro, como las estrellas: mas el cuerpo receptivo de lumbre es trasparente, como los cielos, y el

aS.7

1,(

Gre

vbi supra. q.

vidro y criftal:y anfi no parece poder fer traf paretes los cuerpos q han de resplandecer, como la candela q resplandece, no estransparen te su llama, ni el cuerpo de alguna luminaria celestial: y me parece que os puedo vender cara tan fubida razon como esta, salua empero la verdad de la doctrina, como la falua el 18. Tho.li.4. mesmo Escoto. Esta dificultad trata S. Tho mas, y dize luego en el principio que no fe puede negar la claridad de los cuerpos glorio fos, pues fe la concede la scritura en muchas Matthæi. 13 partes: y anfi dixo el Redentor por S. Matheo que resplandeceran lo justos como el sol en el reyno de su padre, y la Sabiduria diuina dize que resplandeceran los justos, y que discurriran como centellas: y ya tuuimos a 1,Cor.15. S. Plablo que dixo auer de refuscitar en glohanon i ria; y alli gloria quiere dezir refulgencia y cla ridad:y nofotros llamamos gloriofo a alguno por el resplandor de nobleza y valor con que fe da mucho a ver y cono fcer: y en otra parte dize S. Pablo que Dios ha de reformar Philip.4. nuestros cuerpos a la figura del cuerpo del Redentor, el qual se transfiguro para mostrar. fu gloria y claridad a sus discipulos. Dize S. Thomas q la manera como le causa aquella claridad es de la redundacia de la gloria del alma en el cuerpo: porque lo que se recibe, se gu la manera del recebidor se recibe, y no segu la del dador, y anfi la clatidad q en el alma es spiritual, se recibe en el cuerpo como corporal:y fegu la mayor gloria del alma, fera ma yor la claridad del cuerpo, y por la claridad del cuerpo se conoscera la gloria del alma, como en el vaso de vidro se vee de q color sea lo q esta dentro delty por la claridad de los cuerpos fe conofcera la mayor o menor gloria de las almas, co tal q fean de y gual complexio, y. Gregor. 18 esta coparacion del vidro pone S. Gregorio para declarar este punto Explicado se mas Sa Thomas fe allega como a lo mejor dicho, a lo § S. Gregorio dize, que los cuerpos feran refulgentes y transparentes : y quiero recitaros fus melmas razones. En la gloria no esconde ra la corputencia de los miembros los que ay en el alma de vno a los ojos del otro, mas el alma estara patente, y tambien la armonia y compostura interior del cuerpo: y ansi sera vi fible vno a otro, quanto no lo es ali melmo en elfa vida: porque aca elfan las almas en va fos debarro efcuro, mas en el cielo estaran en vasos de vidro claro. Esto esde S. Gregorio. Ricardus El Authorado & Ricardo descontento delta 4d.49. ar. fobredicha doctrina de S. Thomas, dize que fi es verdadera, que de la gloria del alma cana-

ri-

ndus

ent.

COSSY'S

ne la claridad del cuerpo, que fera o por criarla el alma, y eso es impossible, o por conuertir fu gloria spiritual en ella, y ta impossible es elto:y anfi anda y maginando algunas mane ras como faluar q aya claridad corporal, mas no fatisfazen mucho fus razones. Esta question es dificultosa entre todos los Theologos, y anfi yo no digo mas de que fi algun do te se puede poner qualidad del mesmo cuerpo gloriofo, es efte, porque se deue dezir quella claridad esta radicada en el: y si se dixesse que Dios la cria, y se la da, quitariamos muchas pendencias.

#### S. XXI.

PAMPHILO.Como quiera que ello queda nos ha fido platica muy gustosa, y nos devia ser proucchosa leuantando nos del amor destos cuerpos podridos al deseo de aquellos tan perfectos: fino que nos conten tamos con auer fentido bien de lo bien dicho por el predicador, y bufcad quien lo ponga por obra. P. OLYCRONIO. Cierto fe nor Pamphilo, vos aueis dicho lo que yo he hecho; mas plazera a Dios q no fe nos vayan eltas platicas con el viento, y que de mos algun corte en la vida, antes que nos le de la muerte. Mas feñor Maestro, seria posible que fi agora fe nos pufiesse delate vn cuerpo glorioto le pudiessemos ver ? o seria posible que hallando fe aqui el fancto con fu cuerpo glotiofo, pudielle hazer que no le viellemos? P.HILALET.Como la claridad sea corporal en los cuerpos gloriofos, dize muy con forme a razon, S. Thomas que muy bien pue de ser vilta, faluo que no bien percebida, comoni la del fol; y por la melma razon de la vehemencia del objeto que fatiga la potencia. A lo fegundo digo que auiendo conuerfado el Redentor refuscitado co las Marias:y con los discipulos hazia el castillo de Emaus h Lucz. 24. que despues se llamo Nicopolis; y no auien do fido conofcido dellas ni dellos, lo primero no feles mostro glorioso qual era y estaua, y la legundo desaparecia derepente sin ser vifto hazia donde yuary anfi digo que de la vo luntad del fancto depende fer o no fer vifto: y dize S. Thomas que aquella fue doctrina de Prepositino. Deueis leuantar vuestras aten ciones a la confideracion de las cofas del reyno de los cielos en comparacion de las de los reynos de la tierra: y fi bien calais los primores de la corte de vn rey poderoso, y amigo de Ioa y fama ganadas por virtud y nobleza, hallareis muchas colas que ponderar, y que esti

mar. Esta manera de philo ophat podeis exemplificar abonadamente con lo que la ef-3.Reg.4.10 critura dize del concierto que puso el rey Salomon en su casa, y corte, y en el regimien to del reyno: y quando la reyna de Saba que de resabida vino dende Ethiopia hast Reyna Hierusalen, por experimentar si era tanta la de Saba. fabiduria de Salomon como la fama pregonaua; y auiendo conuersado con el ( y aun hasta parir del) y auiendo visto sus palacios, y el feruicio de su mesa, y los manjares, y los apofentos de fus criados, y fus veftidos, y los oficiales del palacio y la orden y concierto del feruicio, quedo fuera de fi, y mas admirada de lo que yo fabre bien encarecer, confeffo no diuulgar la fama la mitad de lo que auia que alabar y estimar en Salomon, y en lo tocante a su casa y corte. Si las cosas de algun rey fueron muy figuratiuas de las de la corte del cielo, no se deue dudar que lo ayan sido las de Salomon, y si vna muger tan sabia como aquella se admiro de las ver tales: que se deue creer de las de la corte del cielo, donde la sabiduria infinita es la que da la orden, y la potencia infinita lo haze executar, y el amor infinito lo comunica a los de fu cafa? vistiendolos de ropas de gloria con tan-Pfalm. 44. ta variedad como lo fignifico b Danid diziendo que la reyna esposa del gran rey del cielo, que es la y glefia, estuuo a la mano derecha del rey veftida de oro, y cubierta de manto de muy varias colores. Por la mano derecha se fignifica la prinança q tienen con Dios los fanctos de la gloria, y por eso diximos que los porna a la mano derecha para les dar las gracias en el juizio vniuerfal : y por la mano finiestra se fignifica la desgracia y enemistad en que los malos estan con Dios , y por eso los porna en el juizio a tal mano. El veflido de oro de la reyna en la casa de Dios es la gloria essencial que goza viendo la esfencia diuina, que como lo mejor que es pof fible, es fignificado por el mejor de los metales: y por la diversidad de colores del man to que cae fobre las otras ropas, fe fignifican los otros gozos acidentales de que gozan los fanctos, quales fon los dotes del cuerpo, y otros gozos de otros objectos criados, y entre ellos las que llaman Aureolas, que fon gozos muy privilegiados, y que no fe dan a todos. POLYCRON. Pues las cofas de Dios son persectas en fi, y vos las traheis en platicas doctrinales : y pues dize Aristoteles que como fe han las cofas en el fer, anfi fe han de auer los hombres en las disputar :

obligacion teneis de nos dezir que cofa lea este lenguage de las aureolas, puestoca a los palancianos del cielo, y mas holgamos faber diez cosas de la gloria, que dos del infierno, quanto tenemos mas voluntad de gozarnos en el cielo, que de penar en el infierno. PHILALETHES. Procurad dar a elos defeos por compañeras las obras necel farias para su complimiento : so pena que Aureol ireis adonde no quereis, y alla hallareis otros las. que tunieron tales fentimientos como efos: y porque os crezcan los defeos, quiero hazer vuestro mandado en tratar la materia de las Aureolas. Dize fancto Thomas que la c s. Thetta gloria essencial de nuestras almas, que consi- d.49.9.5.21 ste en ver a Dios claramente, y gozarle perfestamente, se llama corona (y ansi la llaman fant d Pablo y otros) y merece tal nom- d 1. Cor. s.k bre de parte del merecimiento con que fe ga- 2. Timo. 4 na, pues es a puro trabajo, como dize lob lacobi.i. & fer pelea la vida del hombre en este mundo, e Iob. 7. y como anade fant Pablo que no fera coro- f 1. Timos. nado fino el que peleare legitimamente : y merece nombre de corona por razon de fer galardon en el cielo, donde dize el 8 Apo- 8 Apoc.74 calipfis que los fanctos reynan con Dios, y alibi la corona infignia real es . Esta corona de la gloria effencial es llamada entre Theologos Aurea, o de oro, porque las coronas de los reyes, de las quales se toma esta metaphora para el cielo, de oro fe hazen : y la gloria acidental que le sobrepone, o se anade a la effencial, tambien fe llama corona con diminucion, cuyo nombre es Aureola o corona pequena. Este lenguage de las Aureolas y de las Aureas se toma de la sancta escritura h que cuenta como Dios mando a h Erodas. Moyfen hazer la mefa de los panes de la pro policion con vna corona de oro que llama Aurea al rededor, y fobre ella otra corona llamada Aureola : donde la mesa fignifica al alma coronada de Dios, primero con la principal Aurea de la gloria essencial de la diuina vision, y despues sobre aquella con la Aurcola de los gozos acidentales merecidos con obras muy prinilegiadas : y hasta la forma redonda de la corona fignifica perfecion, porque no tiene principio ni fin, y es capacissima respecto de las otras figuras angulares lus yguales, como pruenan Euclides y ¡ Euclides los de mas . De dos maneras fe añade algo corporina al galardon eslencial que llamamos Aurea, isoperus la vna fegun la naturaleza que es galardonada, como quando fobre la bienauenturanga del alma le añade la del cuerpo, y por elo

li.4.

li. 2

a vezes

a vezes se llama tambien Aureola, como parece en vna Glosa sobre el texto alegado del Exodo. De otra manera que es a uuestro proposito, se añade algo a la gloria del alma por razon de los merecimientos desta vida alcançados con obras privilegiadas: y el tal merecer por tales obras depede de dos raizes, la vna de la charidad que se refiere al vltimo fin, y por esta via se le deue el premio essencial de ver a Dios, la qual vision llamamos Aurea : y la otra raiz es el linage de la obra q merece particular alabança por sus circunstan cias fingulares que la dan a estimar, pues la vna es el habito de que emanan, y la otra el fin proximo por quien se hazen, y el galardon de tales respectos se llama Aureola, y es el gozo que vno tiene de las obras que ha he cho, y son tales que importan victoria excelente; y bien veis que este gozo es muy diferente del que se recibe con la vista de la diuina estencia.

#### XXII.

POLYCRONIO. Que gozos son estos de las Aureolas que dezis que auemos de gozar en el cielo; que pues son tan pri uilegiados, bien es que los entendamos: PHI LOTIMO. O que graciosa requesta, que con mas hijos, que Luzfu rey de Gilolo, y a penas fabiendo leer por las horas en romance, y mas ageno de padecer por amor de Dios que yn desesperado: trateis de gozar los premiosde los virgines, y de los doctores, y de los martyres, POLYCRONIO. Dios me de paciencia para oir al lobo predicar con sciencia al asno. PHILALETHE S. El atamo A feñor Licenciado respondio a vuestra pregunta, fino que no fe qual os fatiffizo mas, la letra o el contrapunto; y yo como quien no se más de mi canto llano, os dire con a san Ricardus, Eto Thomas y con otros que la Aureola es Vuendelinus vn premio prinilegiado que corresponde a Bonauetura victoria priuilegiada (como queda dicho) y li.2. d.40.ar. anfi conforme a las victorias priuilegiadas 19.1.8.3. & que se alcançan de los hombres buenos peleadores en tres linages de rezias peleas, fon tres las Aureolas. El triunfante vencedor en la batalla de la fenfualidad que llama el vulgo luxuria, por ser esta pelea trabajo fissima, me rece gozarde Aureola: y porque la confuma da victoria es de nunca auer fido vencido, por tanto, se concede a los virgines: y la segunda victoria se configue del mundo que persigue a los que defiéden lo del feruicio de Dios, y perseueran tan constantes q padecen mar-

tyrio por no dexar la confession de la parte de Dios. La tercera configuen del demonio los que no contentos con le vencer en si mesmos, ayudan con su doctrina a los otros a ha zer lo mesmo, quales son los predicadores y escritores de libros de doctrina Christiana. e otra manera se coligen las tres Aureolas fegun las tres facultades operatiuas del alma, porq el acto principal de la potencia racional se muestra en la confession de la se, y en la en leñar a los otros, y a los q tal hazen se deue la Aureola de los doctores. El acto principal de la Irascible es vecerse así mesmo hasta holgar de morir por amor de Dios; y a este talse deue la Aureola de martry: y el acto principal de la concupiscible es vecer los combates de la carne, y a este se deue la Aureola de la virginidad. De otra manera confideran otros la razon destas Aureolas segun aquellas cosas en que mas noble y excelentemente se conforman los hombres con el Redentor fugun que fue medianero entre Dios y los hobres: porque fue de ctor infignissimo en quanto enseno al mui do la doctrina que recibio de su pa dre, y a tal obra se deue la Aureola de doctor: fue martyr por defender la honrra de su padre predicando y plantando la fe, hasta morir por esta verdad; y por esto se le devio la Aureola de martyr: y fue virgen fobre todas las excelencias que los virgines pueden tener: y por esta virtud mereció la corona o Aureola de virgen. Veis aqui las Aureolas, y las obras de virtud porque se dan, donde aueis de ponderar que son obras en que la naturaleza se halla puesta en gran necessidad de ayuda de Dios: como para ven cer la sensualidad, y como para vencer al mie do de la muerte, y como para menospreciar los peligros de los que reniegan con la verdad de la doctrina, fiempre fue menester. PAMPHILO.Como ayais significado que por la dificultad de tales victorias se deuan dar las Aureolas, el Redetor que no tuuo contraste interior de la sensualidad contra la virginidad, y que tuuo los actos y habitos de todas las virtudes en fummo, no parece que aya trabajado lo que fignificais fer necestario para merecer las Aureolas. P HILA-LETHES. No fe da la Aureola abfolutamente por el mayor o menor trabajo que se pasa en la obras porque se merece, sino por falir bien con ellas por amor de Dios, aunque sea con poco trabajo: pues la Viigen Maria no tuuo trabajo en guardar virginidad por la merced que Dios la hizo de ama-

li.4.d. 24. P.

250

b Ibidem. q.

5. ar.4.

tar en ella el fomite de la naturaleza corrupta, mas la mas excelente Aureola de virgen tiene sobre quantas se gozan en el cielo. Quanto mas que como se dixo que Christo S.Tho.li.4. 2 goza de las quatro excelencias del cuerpo d.49.q.4.ar.3 glorificado que llamamos dotes, mas no en quanto tienen razon de dotes:ansi ni de las Aureolas en quanto tales. POLYCRO NIO. Eso de los dotes dezid . PHILA-LETHES. Por tres razones que dixo san cto Thomas queda prouado, y ansi prueua el mesmo que el Redentor goza destos gozos que llamamos Aureolas, mas no en quan to les conuiene el nobre de Aureolas. Su razon b es q el nombre de Aureola fignifica diminucion de premio, y con figuientemente de merecimiento, y fignifica virtud por participacion, y no por complimiento, y total perfecion: y ansi se concluye que tal corona compete a los que participan de la perfectissma victoria, mas no al que consiguio plenissimamente la victoria, qual sue el Recloannis.16. dentor quedixo por c fant Iuan a los suyos que confiassen en el que vencerian ,por q el auia vencido, y en el d'Apocalipfi se dize que vencio el leon de la tribu de Iuda, y el dize que asentara ensu throno al que venciere, como el fe fento en el trono de fu padre por eRicardus & auer vencido. Otra buena razon dan 'Ri-Petrus de Pa cardo y el Paludano para lo mesmo, y es lude lib. 4.d. que como la Aureola sea premio dado del principe al buen peleador, el Redentor que es el principe que corona a los victoriosos, no tiene de quien ser coronado: y ansi aun que el goze de tales gozos, no es en quan-

to Aureolas. No penseys que se dan las Au-

reolas principalmente por los actos exterio-

res, fino (como dize Sant Buenauentura)

por los actos interiores de la voluntad comparados o ordenados para los exteriores, y

los exteriores referidos a los interiores: por

que como el accidente presupone sub -

jecto, ansi el premio acidental supone al

essencial, y quien no goza de la Aurea, no

gozara de la Aureola; y ni basta el acto inte-

rior de la voluntad para merecer Aureola, ni basta el exterior de la obra por fi folo, fino que es necessario que quieran, y hagan por amor de Dios: lo qual no es necessario para merecer la Aurea o premio y gloria esfencial, porq teniendo volutad eficaz de obrar fi ha-Bonauent. Haffe materia, dizen muchos Theologos que merece, como fi hiziera lo que desseaua, porque la obra no quita ni añade a lo de la voluntad. Otro priuilegio tienen los que

gozan de las Aureolas con que se parecen al Redentor, que como en el permanecen las feñales de sus llagas para mayor honria y gloria suya, y para mas obligar a todos los fanctos a le honrrar y glorificar por lo que por ellos padecio en feruicio de la fanctifsima Trinidad : ansi los Aureolados ternan en fuscuerpos las feñales con que merecieron las Aureolas, como los Martyres en los lugares donde fueron heridos, los doctores en la boca con que enfeñaron,o en las manos con que escriuieron, y los virgines en las partes de la pureza de honestidad.

#### §. XXIII.

PAMPHILO. Mas gustosa nos seria esta materia, si de cada Aureola por si nos dixesses lo que le es proprio. PHILA -LETHES. Comencemos por la principal que es de los Martyres, y digamos con g fancto Thomasy otros, que como entre 6 Bonauca. todas las cosas terribles la mas terrible sea artic, 2, 9, 3. la muerte (fegun h Aristoteles ) ansi la vi- Thom.lib.4. ctoria de los martyres venciendo los tormen- queft. 49. tos que les dan, merece ylustre corona que q. 5. artic. 3. llamamos Aureola: mas para fer tal esta vi- h 3. Ethica. Aoria, deuen concurrir dos colas, que mue Marty ra el martyr de los tormentos, sopena que no dara fin muerte el total testimonio que le 110. es possible de la virtud porquele matan, pues hasta la muerte no da el hombre todo lo que puede:y lo fegundo que muera por amor de Dios, coforme a la regla que dize, no ser vno martyr por la pena fino por la causa que le mueue a padecer.PAMPHILO.La confession de la fe obliga a todos para se auer de saluar (como dize sant. Pablo) y el iRoma.10. ganar las Aureolases obra de perfecion, o de supererogació y voluntaria: luego quie no muriere martyr por la confession de la fe, no merecera Aureola.PHILALETHES. Nunca hombre fabio dixo que la necessidad de hazer vna cofa, la priua de fu merecimien to por ser necessaria: y la Aureola no requiere fino que la obra sea en materia que importe notable victoria por amor de Dios, qual es la del martyrio. Y aun digo mas que podra vno defear fer martyr y padecer muchos tormentos por amor de Dios con tan gran charidad y feruor; que merezca mayor premio estencial que otro que de hecho mue re martyr con poca charidad: y fe confirma con lo que dixo fant. Pablo que fi mu- 11. Cor.13. riesse quemado a titulo de martyr no le apro uecharia, si padeciesse sin charidad. Otra co-

Cl

BC

44 TI

d. M

li.2.d.40. ar. 2.q.1.alij.

Chryfoft. in Pialm.95. Tho. 2. 2. 9. 114. ar. 1. ibi. d.33.ar.4. Mart.deMagift, q.1.de Martyrio. Ethi.c.I. Hierony. lemo. epistola. 84. 13. 8 39.8 Alexad. Ale. 3.2r.4. ar.27.alibi. Canon habe tur.20.q.3. August.ier. 1.de Innocenti. de Stel. & & Thomas li. 4.0.49.9.5. 188. ar.6. ibi. Caict.

auent. ift.33.

. 9.3. lib.4.

49 . nc. 3. ibi.

1.c.6.

·y :

sa nos da mucho a estimar la obra del martyrio, que es el terrible dolor del fentido del tacto corporal : y por essole pasan por acto privilegiado, lo qual no hazen al dolor interior del alma que llega en algunos a los matar, y no los darian por martyres, annq muriessen de tristeza por amorde Dios: y por mas dolor que la madre de Dios aya padecido en la passion del Redentor, no se le cuenta por martyrio, ni contara, aun que muriera del: y no dudeis de que aya merecido mayor premio estencial que algunos martyres en fus martyrios.POLYCRO-NIO. Que linage de obra es la que puede fer causa del martyrio ? PHILALET. Qualquiera defension de articulo de se, o de derecho Eclefiastico, y qualquiera defension de virtud cuyo quebrantamiento fuesse ofensiuo de Dios, y que se atrauessasse la Augusti.in honrra de Dios de por medio, seria causa de merecer nombre de martyr muriendo por ello. Porque no basta morir por defension Bouauent.li. de uirtudes politicas, o morales, fino ay de por medio la reuerencia y obediencia deuidas a Dios : y en los que tienen vío de razon es tambien necessario el consentir y querer eli-Ricardusli.3 cito para merecer nombre de martyr, y lo afirman muchos fanctos y Theologos eminentissimos contra el ingenioso Cayetano que aqui parece auer cegado negando esta vo Vuendeli. li. luntad ser necessaria para merecer nombre de martyr. Todos se fundan en aquella razon de b Aristoteles canonizada por c fant Hieronymo y por d fant ambrosio y otros superad Phi Theologos, que todo acto para ser meritoria, ha de ser voluntario: la qual voluntad fuplio el cordero fin manzilla en los niños Scotus li.3.d. Inocentes que murieron por el, los quales fue ron las primeras rolas bermejas que embio la yglefia catholica al cielosy fi quifierdes dezir p.2.q. 117.m. que les acelero Dios el vso de razon, terneis con fant Augustin y con fant Cypriano. Tho. quoli. 3 POLYCRONIO. Que diremos de los que mueren peleando contra los infieles, pues hasta la filla Apostolica les concede mu chas veces Cruzada? PHILALET.Como el martyrio se ordene para sufrir por amor de Dios, noferia tan acertada guerra f Cyprianus la de los acometedores, quanto la de los defenfores, mas con todo elo digo con g fancto Thomas y con su Cayetano que los que mueren a manos de infieles a titulo de defenar.3. & 2.2 q. der la hontra y fe de Dios, y ala yglefia, y ansi a lo de mas que los infieles quieren destruir en ignominia de la fe Christiana, mar-Segunda parte.

tyres son: pues peleando ansi no se desienden ali melmos, antes fe ofrecen a la muerte, mas defienden lo de Dios. No puede auer virtud donde no ay verdad, y fiendo el martyrio tan aprouada obra de virtud, necessariamen te ha de ser obra de verdad, y que testifique verdad, como martyr quiere dezir confessan te la verdad en ley de testigo de verdad:y nin guno querra morir por lo que no tuniere por muy cierto y verdadero. Muhos fabios consideran, conforme a vna regla del derecho h Canonico, que la verdad porque vno mue h Extra de re como martyr, es de tres maneras : o reg. iur. qui verdad de vida, o de justicia, o de doctrina: scandalizane y la de vida fe entiende quando vno con- rit. ex Beda y la de vida fe entiende quando vno con-uiene con su binienda con la verdad de la ley p.2. q. 189. que professo guardar, segun que el Chri- memb.s. Itiano se deue dexar matar, antes que ir con Ricardus lia tra lo que le manda Dios en la ley que le dio d.38. ar. 10.
Adriano que y si por no quebrantar la ley de Diosen ig- li.r.g.r. nominia del mesmo Dios le matan, va mar- Abulens q.41 tyr, como el muera en charidad. La verdad inc. 14. Matde la justicia toca a los juezes y gouernado- Bonauent.li. res que ( como pondera fant Chryfosto- 3.d.30.art.1. mo contra el rey Assa, en la homilia prime- 9.2. ra sobre el capitulo primero de sant Ma- Antoninº 2. theo, y en la nona sobre el quinto) estan i Castro.li.2. obligados a castigar lo malo, y a galardonar de pot.leg.p. lo bueno, segun su facultal y poder: y si qui c.12. k Soto. s de siesse perdonar al culpado de graue deli-cto, pecarian mucho: y lo melmo, y aun 4.ar.4. mas grauemente, si castigassen al inocente. Afirma 'fray Alonfo de Castro que ni rey ni papa puede librar a ninguno de la pena en que incurrio determinada por ley ipfo facto ; y modifica fray k Domingo de Soto que aquello fe deue entender quando el causador no pierde la quexa: mas quedandose aquel por contento y satisfecho, bien puede el principe su premo dispensar en la ley (fino fuesse el crimen atrocif fimo y en escandalo publico, y peligroso con su mal exemplo prouocativo) mas los juezes inferiores que no tienen poder de hazer mas de lo que manda la ley, no pueden dispensar en ella : y ansi se vsa que de los graues delictos se pide perdon al rey, auien do perdonado la parte acufante. Digo ya que el juez que por hazer justicia rectamentepor amor de Dios, fuelle muerto, seria martyr. La tercera verdad de la doctrina, es que el predicador, y doctor se deue dexar matar, antes que dexar deresponder por la verdad de la doctrina Christiana (quanto mas dezir, o hazer contra ella) el qual ref-

### Dialogo

ponder se entiende quando ouiere peligro contra la tal doctrina, si la falta defensor : y desta dize la regla de que hablamos que vale mas que nazca escandalo, que dexarse de dezir la verdad y declara la Glosa bien que se entiende en materia mala de suyo, y indifpenfable: y el que fuere muerto por defender la tal verdad, morira martyr : porque fiendo Dios la mesma verdad, harto muere por el quien muere por defender su verdad.PHI LOTIMO. Bien substanciada queda la Aureola del martyrio.

#### S. XIIII.

a Danielis.

Skirasic

er, int. qui

COLUMN

Bonzaenti,

Tho.

Encas Syluius de origi ne Bohemorum.

f Homer'li. 11. Iliadæ. & li.4.Odyf.

PHILAL. La segunda Aureola dan a los doctores y predicadores, y desta dixo el propheta Daniel, que los que a muchos enfeñan para los lleuar por el camino de la justi cia, resplandeceran como estrellas para siepre. b. Tho.li.4.d. Dize S.b Thomas q como se gana la Aureo-49.9.5.ar.3. la de martyr por auer vencido ylustremente al mundo enemigo de Dios, y la de virge por auer vécido a la carne otro enemigo de Dios: que anfi la gana los doctores y predicadores venciendo al otro enemigo de Dios que es el demonio, expeliedole de fi, y de los otros con buena doctrina. No esta bie dicho q se conce da esta Aureola a los prelados predicadores, si actualmente no predican, porque lo que co mo prelados auifan o enfeñan,o corrige, toca al oficio judicial, o a la correcion fraterna, y er.Cor.2.ibi no ala predicacion: y como noto S. Thomas fobre aquellas dos palabras de S. Pablo, mi pa labra y mi predicacion, no es vna mesma cosa hablar de Dios y de virtud, que predicar, pues todos y todas pueden hablar de Dios, y exer citar la correcion fraterna, mas no puede predicar co autoridad o folenidad de predicador eclefiaftico, fino fon nombrados por los prelados que para ello tienen autoridad, y lo fid Roma. 10. gnifico fant Pablo diziendo que como aura predicadores, fi no fon embiados algunos a predicar, y no dixo, si no va a predicar, denotando no ferlibrea quien quifiere el oficio de la predicacion: y de aqui se concluye, ser here gia la de los Vualdenses, y ede Vuicleph, y de Iuan Hus, q afirmaron poder qualquiera tomar y exercitar el oficio de la predicacion de fu autoridad. No fe deue esta Aureola sino a los q predica o enseñan doctrina prouechosa a las almas en seruicio de Dios, y no a los abo gados, por mas que los enfalce fu Codigo; ni a los Medicos, por mas q los alabe Homero: ni a los Theologos en quato enfeñan sciencias que no aprouechan a la virtud y feruicio de

Dios. Quando el Theologo entre la doctrina spiritual y de materia de seruir a Dios mezcla philosophia, o dichos sabios de Paganos con que aprouechar a las almas, y a lo tal acellorio se reuiste del derecho de lo principal, y es ma teria de merecer Aureola, como la de mas do-Atrina: y por esto merecio S. & Pablo Aureo- g Actoru.17. la de doctor enseñando doctrinas de sabios & 1. Cor. 16. paganos, con que ayudaua a la conuersion de las gentes: y hallareis especificados los nombres de aquellos por h Origenes, i Epi- h Origenes phanio, Nicephoro, "Chryfostomo," Atha homil. 31. in nasio, "Hieronymo, y P Augustino, los i Epiphanius quales dizen que la vna sentencia sue del h.i. Panari, Theologo Epimenides Cretense en el libro Nicephor. de los Oraculos, del qual dize q Diogenes 10.Hift. Eccle. c.26. que durmio de vn sueño cincuenta y siete mChrysosto. años: aun que otros aplican aquella fenten- homiasinal cia al poeta Calymacho Cyrenense, y sue la Titum. sentencia que los Cretenses eran malas be- ad Titum. stias perezosos de vientre, y muy mentiro- o Hieron.in fos: y otra fentencia traxo fant Pablo del 1. ad Titum poeta Arato en su Phenomena, y merecio & in ad Ephe con ellas la Aureola de doctor. Por la doctri- tra Iocinia. na dicha se concluye que las mugeres no pue & ad Orato. den gozar desta Aureola, pues sant Pablo Roman.
las da por irregulares para predicar, y las inquest.noui&
habilita para ello, y conforme a ello ay diuerveter.testa.& fos Canones y Concilios. Tambien el pa- li.z.cotraadpa Inocencio el tercero renouo estas leyes en uerfarium le vna Decretal contra ciertas monjas que se gis & prophe atrevieron predicar y confessar: y hasta las 9 Diogenes leyes "Imperiales dan a las mugeres por im- Laert. Li. habiles para los oficios publicos: y vna rar. Cor. 14.8
zon del gran philosopho Platares fund de 1. Timos. zon del gran philosopho Plutarco funda la Concil.Car raiz destas prohiuiciones diziedo que nunca thaginen-4muger fin varon pario, fino suesse la que c.99.8 habellaman Mola por enfermedad : y que anfi fi lier. & d.Con el entendimiento de la hembra no recibe la sec. d.4. mudoctrina del varon, dira mil defatinos. Tam- lier. 8. 33. 9poco fe gana esta Aureola predicando, o en- c. mulierem. feñando por precio, y no por amor de Dios, Synod.6.gcni con zelo del bien de las almas, y mucho her.can.70. menos el que por vana gloria: porque como retextra depe pequen haziendo tal obra por mal fin, no missio.noua. merecen la Aurea, y configuientemente ni la uff. de reg. Aureola, por se fundar la Aureola en la Au- iur.l. famirea, como el gozo acidental en el essencial. nx. POLY. Eso de los predicadores me ha caido en gracia, que sea vn hombre, tan menguado de juizio, q trabaje por me lleuar a mi al cielo; y que lleuandome a mi al cielo, merezca el el purgatorio, y plega a Dios no tambien el infierno.PHILA.La flaqueza humana ipi ritual es ya muy grade, y muchos procuran el

enod

14. 8

Etian

dusl

602 f Au

Ciui

dTh

9.15:

Bon:

4.d.:

1. 8 Mag

7. \* Aj

oficio de la prédicación para se mostar al mundo, y por contal oficio grangear orras cosas reporales: y deltos pecados no se hallaran muy libres algunos prelados haziendo a tales hombres conofcidos por defectuolos; y ann fornicarios elcandalotos, maettros, mádres de las almas agenas; hendo ellos que madosuPAMPHILO De algun pecado me alboroto con muy maldia que del delos predicadores escarmentan por la deluerguença que tiene configo de fe atreuer a reprehender al pueblo en publi co, fiendo el digno de fer condenado por pecadospublicos anno anti A. DY 109

#### SI XXXV

20PHILALETHES. Vengamos ya a la tercera de las Aureolas que fera el penulti mo escalon para subirnos con Dios, fegun trahemos nueltra Agricultura cultinaa Thomas da:y digamos con a fant I homas aquella fu modli.s. ar. razon fundamental, que donde ay alguna 4. & quod excelente y prinilegiada victoria, alli feconfiguela Aureola, y que tal es la de la Virgi nidad venciendo a vintan terrible enemigo como la carne fenfual, cuyo encuentro acon feja huir fe b S. Pablo. La virginidad q merece la Aureola, deue ser de cuerpo y de alma, porque lo material delta virtud es la perfecta entereza o incorrupcion del cuerpo, y lo formal es la perfecta intécion de huir todo afto hiam Dura carnal:mas fi lamugerfuelle corrompida por dusli.2.d.20 fuerça totalmente contra fu voluntad, noper deria (dize fant Augustin) el premie de Cui.Der.18. virgen, y la que llegafle atener voluntal de perder la virginidad, perderia el derecho de tal premio por el tiempo que le duraffetal proposito: a saluo que arrepintiendose, y or-Bonauent.li. nando al defeo de confernar fu virginicad, 4d.33.a.2.9. recobraria derecho de virgen, como con rin-Mag. dubio, gun linage de obra querida ouiesse perdido el merecerle llamar virgen . La excelencia de-Ita virtud nos represento e sant luan en su Apocalipli diziendo que vio al cordero diui no sobre el monte Sion, y que estaua con el ciento y quarenta y quatromil que tenian el nombre del cordero y el nombre de su padre escrito en sus frentes:y que oyo vna boz del cielo como de gente que tamay cantaua, y q cantauan vn cantar nuevo delante del trono de la magestad, y delante de los sanctos quatro animales, y delante de los viejos, y que ninguno podia cantar aquel cantico, fino eran aquellos ciento y quarenta y quatromil que fueron comprados de la tierra, y que

estos eran los que con mugeres no se auian en suziado, y que eran virgines, y que se an dauan tras el cordero donde quiera. Notad los prinlegios de la virginidad, que folos los virgines sepan cantar señalado delante de Dios, y que anden fiempre allado del cordero por la excelencia de fu limpieza, como tenemos exemplo en el aparecimiento de mistale lancta Ynes, relatado porfant Ambrolio, y tantado por la yglefia, que apareció con gran de acompañamiento de virgines fanctas, lleuando a fu mano derecha vn cordero mas blanco que la nieue. Todos estos prinilegios virginales se suman en gozar de la Aureola de virgen. La virginidad confiderada en su entera limpieza, siempre merecio ser de 112 mucha estima, sino é la diferencia delos estados la sube o basca su apreciamiero: y si en la ley de Moyfen fue de menor valor q el matrimonio, caufolo el precepto de auer hijos debendicion para el pueblo de Dios, porque ouielle quien co verdad adorallea vn Dios, mas en la ley de gracia valemuello mas (como Ricardo va ordenado ella razon)por fer estado q pretende henchir el cielo de hijos spi rituales, y no el fuelo de hijos catnales: y anti se ygualan la virginidad en la ley Euangelica y el matrimonio en la ley escrita, segun aque s Augusti. de Ho des S. Augustin, q la virginidad de S. Iuan bono coniu-Euangelista es ygual con el matrimonio de gali. Abraha. Del estado de la Inocencia dizeh S. h Bonauent. Buenauentura que no auia inclinacion a los li.2.d.19. fuactos carnales fuera de lo que mandaua la ra- firizon; y que por esto no era mayor virtud en- i Augusti.li. tonzes ser virgen que casado . Y por la obli- ide Mitabia gacion q todos tenian al principio del mundo de procurar auer hijos que morassen este Antoni. 3. p. mundo, no gozará el fancto Abel que mu- ti-30.c.8. §.3 rio virgen, della Aureola de virgen (como & p. 4. ti. 4. dizen fant Augustin y otros) fi Dios no kludicum.n. auia dispensado con el en lo del matrimonio, Philo de An y tapoco la gozara la hija de k Iepte q mu-tiq. Bibliæ. riczvirgen contra su voluntad : mas gozaran Ricardus li. la Lelias v. Hieremias que sueron viveines 4.d.49 art. 5. la delias y Hieremias que fueron virgines q.4. en obras y en deleos. Cocluyamos con que dize Ricardo y m Escoto que esta Aureola es m Escotus li. el gozo de nunca auer perdido la virginidad: 4.d.1.q.6. y que delto se sigue que aunque Dios pue darestituir la sanctidad del alma, y la integridad del cuerpo que vno tunielle antes de perder la virginidad, no le puede restituir la Aureola de virgen, ni el derecho de la gozar : como no cabe de baxo de potencia hazer que lo pasado no sea pasado, segun que contellincadamente lo afirman "Ari-

f Ricardus hi4.d 33. ar.

per lit. Magi

fto. 1 20 i.I. .in im,

1.17.

108

arij.

Ec-

she

m-

12.

:0.

.in

i& .8

ıd+

le

he

3

.80

ar

C

on

q.

0.

1.Cor.6.

quæft.2

Thom. 2.2.

Apoc.14.

io I is a succession in I of

itoteles,

a September 11 30 di 36.

Aristote. 6. Roteles, Agathio, y Augustino, Ricardo. Ethia. &. S. Anfelmo, S. Thomas, I ofepho, h Plutar-Mor. ad Eu. co, Pindaro k Tzetzes. Platon m Alexanb Agatiusli, dre de Ales, "Escoto, " Gabriel Biel, "St. 3. bel, Gothi Ligranuma, "Horacio poeta, "Cicero, Hieronymo, 4 Horacio poeta, Cicero. Augusti. li. Phocilydes, Sophocles poeta, con el dere-2. cotra Fau cho Canonico, y con el Ciuil, y con muflum & fer. chos prisstas famosos. POLYCRO. Senor Licenciado, que os parece de tal arrojar Ricardus de doctores para prouar vna cofilla que pare li.t.d.41.95 ce ir poco en ella? PHILO. Poco o que? e Anfelmus Prucuafe que no la puede Dios hazer, y dedeus ho, c. 16 zis que va poco en ella? POLYCRO-& li.de con- NIO. Y aun porque no la puede Dios hacor. predeft. zer, se concluye que no es nada en acto ni en tiæ Dei & li potencia : y en lo que no es nada, no va nada : y no yendo nada, y teniendo tanta abun f Tho.1.p.q. dancia de pronaciones, arguye pronision de opus, 27. & erudicion, PHILOTI. Pues si el señor 3.p.q.85.ar.1 Maestro no la tuuiesse muy en abundancia, &. 2.2. q.62. quien podria dezir que la tuuiesse por esta & quodli. 5. nuestra merindad? PHILALET. De-Iosephus xaos de nonadas, y dadme albricias por vn 6. Antiq. e. 4. algo q en teniendole no terneis nada. P A M hPlutar. Ora PHILO. Eso nos dada entender. PHItione Con- LALET. Los capados que siempre tunie-Pindarus ron proposito firme de nunca perder esta vir Olympi.2. tud, en caso que pudieran, dize y S. Thomas Tzetzes que gozaran desta Aureola, aunque no tan Chili. 5. cap. resplandeciente, como la delos otros hom-1Plato in Pro bres enteros: bien como su pelea no sue tan thagora. rezia: mas Z Auenzoar los condena de mal m Alexand. acondicionados, y de nescios, y de malas co-Alen. 1.p. q. stumbres, y viles: lo qual no cabe en algunos n Scotus li.t dellos. De los niños q mueren pequeñitos fe d.40.&lib.4. tiene q no gozară destas Aureolas, porq se vă d. 1.10.11. 14. fin hazer lo porq fe merecen:y como no me o Gabriel II. rezcan la Aurea de tales virtudes, ansi ni la 2.d.1.q.3. Aureola, y a los tales bastan les las tres virtu-P. Hierony: des Theologales que se les infunden en el ba nianum. & ptismo, y tambien la Morales, segun S. Tho contra Ioui epis. ad Eu- mas, al qual parece fauorecer el Concilio ftochium. Tridentino contra 2 Escoto que no quiere Horatius que se les infunda las virtudes Morales, ni la 3. Carminu.
r Cirierus li. virtud de la virginidad. PAMPHILO. i.de primo- O magnificetissimo Dios, que no secontete ge.q.13. con criar a los hombres, y fultentar los en Phocilydes este mundo, y dar les su gracia para que mecon criara los hombres, y fustentar los en rezcan parecer delante del: ni se contenta co \*Sophocles i dar se les en el otro mundo por objecto de la Aiace flagel. bienauenturança viendo le cara a cara, fino v Canon. 32. q. 5. fi Paulus que les sobrepone la gloria del cuerpo, al qual x O, de rapt, dota de las quatro dotes de gloria porque no virg in prin. le falte caudal para merecer casar con el alma & ff.de cap. riquissima con sustres dotes de gloria: y ago

ra fobre todo tenemos que a los que le hazen algun feruicio feñalado en acto que merezca cofeguir privilegio de hidalguia, les fobreafiadelas Aureolas, porque gozen de muchos guifados en la mefa de Dios, o a Dios guifado de muchas maneras, Señor Polycronio, pues no fabemos q mas faynetes fe nos puedan hazer en el sacro palacio, porque pues nos auernos criado en regalos, no procuramos darnos por combidados de Dios tá feste jador de los de fu cala; que tiene prometido de power haldas en cinta, y de feruir a la me. fa de s que merecieren fer fus combidados? POLYC. Al fin se canta la gloria.

#### 6. XXXVI

PHILALETHES. Señores mios yo no hegastado tanto tiepo y trabajo para folamente regalaros los oydos con buenas pa labras, fino porenfeñaros los entendimientos de la verdad, y encenderos las voluntades pa ra la bondad : y creedme que yo he tenido a Dios por blanco deste tiro, y q fi me aucys huydo el encuentro, como las saetas de mis razones embiadas a Dios no os ayan lleuado configo a el , que aueys apaleado la tela, y queos vereys cargados de confusion. PO-LYCRONIO. Señor Maestro, ya dixe queal fin se cantala gloria. PAMPHI. Y ccomo monazillo de poca edad quiero ha blar al vfo del cura de mi lugar, y digo que al principio me la canta: y que a esso me aten go.PHILOT. Pues no foy yo tan lerdo queno sepa que el credo esta en medio de la Mila: y que el medio participa de los extremos PHILALET. Dios lleue adelante los luenos conceptos que me aueys fignificade, conformado cada vno el lenguage con fu ecad: y porque me parece que fera la postreja cosa de nuestras tan prolixas conferen cias la que os quiero poner delante, os pido que atendays a lo que dixo el señor Pamphilo, que con las Aureolas concluya Dios los dones que aca fabemos que concede a fus domesticos: porque aun restan de coger los fructos que dixo auer hecho la fimiente, de la palabra de Dios en la buena tierra de las buenas consciencias. Este lenguage de los fru ctos de que agora quiero dezir algo, se toma de la parabola del Redentor, que pinto a vn sembrador, cuya simien-Lucz.8. te repartida en quatro partes, la vna cayo en el camino, y la otra sobre las piedras, y la tercera entre las espinas, y todas estas se perdieron sin dar fructo:mas la quar-

con & Mattheilis Marci.4.

ta parte

multis iuriflis, Y Tho.1,2, 9,63, art.3.&,3,p.q.62, ar. 2, Auenzoar in Thei a Scotus li,3.d.36,

in bel, cum

Palude li. 4. 1.49.9.8.

1.13

emparce cayo en buena tierra, y quanto al fru vificar pla vna partodella lleuo fructo de a reinta por vno, y la otra da fefenta, y la otra Tho. 1.2.9. terdera parte le lleuo de a ciento. Los Theou 70.ar.3. & 2. logos dan y toman fobre aplicar eftor fru-1.q.152.21.5. etos, masporagora quiero entrar con fanto ali. 3. d.34. Etosymus por agota quieto entrar con arreco fructos, y dize fer lenguage metaphoricos que mede fer aplicado diversamente feoun diricifas propriedades de la firmiente material y granuria de que se toma. La palabra fructo que propriamente se entiende de las colas que produze la tierra (fegon que suplicamos a Dios nos de los fructos de la tierra) fe tranfo pone a fignificar los faictos spirituales, por la femejança que tienen con los terrenales? Elfructo terrenal o corporal refecionala los hombres que le gozan y es lo vitimo a que llega la operacion de naturaleza: porque el arbolno pala de lleuar fu fructa, ni la tierra pala de produzir el trigo, y las demas femejantes fimientes: y elle fructo es lo vitimo que se configue por el agricultura. Conforme a eltas tres maneras de fructos cosporales auemos de confiderar los spirituales, y segun la primera corporal, digo que algunas vezes Hamamos fructo spiritual a lo que nos refeciona como el vltimo fin, que es Dios: y anfidezimos que fruimos del, o que le gozamos perfectamente en el cielo por gloria, y en la tierra imperfectamente por gracia ! mas nipor esfo hablamos agora de tal manera de fructos. De otra manera se toma el fructo spiritual por lo que refeciona solamente, mas no como vitimo fin , y destamanera las virtudes merecen nombre de fructos, enquanto refecionan al alma con fu duleure : legun que dixo el otro fabio, que la virtud es galardon de si mesma, que quiere dezir que con ella queda pagado el que la obro del uabajo que en obrar la passo; y de tales fructos son aquellos doze que pone fant Pable, charidad, gozo, paz, paciencia, benigridad, bondad, longanimidad, mansedun bre, le, modellia, continencia, y castidad: y todas estas obras de virrudes (on, y sellaman los doze fructos del Spiritu sancto, y tampoco es imuestra consideracion agora de tales fruetos. De otra tercera manera se toma el fru-Cto spiritual a semejança del corporal, por el prouecho que el hombre recibe de trabajo con que le ha grangeado : y della manera qualquier linage de galardon que al hombre se da en el otro mundo, merece nombre de Segunda parte.

fructo, legun que dize fant Pablo que los e Roma.6. buenos tienen fu fructo en fanctificacion, y el fin es la vida eterna, y tampoco hablamos aqui de tal fructo. El fructo de que aqui hablamos es a femejança del quemaico en virtud de lo que se sembro, y de la tierra que lo erio: y quanto la fimiente es mejor, y la tierra mas fructificadora, mas y mejor fructo lleua La fimiente spititual es la palabra de Dios, y la tierra estinellera confeiena cia: y quanto el hombre mas spiritual se has ze, y mas le despega de los relabios carnales. mayores frue os haze en el la palabra d Dios Con lo dicho entedereis la diferencia que ay en tre la Aurea, y Aureolay y fructo, quela Aureaque es la gloria essential; confiste en gozar de Dios claramente: y la Aureola en gozar de la perfecion de las buenas obras en quanto prinilegiadas; y el fructo en el gozo que causa la propria disposicion del operante que le spiritualiza, y aparta de los sentimientos de la fenfualidad cen virtud de la fimiente de la palabra de Dios que cayo con el. Veis aqui lo que nos enfeña el doctor A ngelico con Angelica claridad, y excelente adaptación ly porque las razones de dant a Bonancos Buenauemmano llegan a lo dicho, no me il.4. d.33. deterne en las regitar.P A MP HI LOS En que linage de virtud le affentan los fructos, y quantos fon : que no me parece que la particularidad del nombre confienta fer muy comunes, ni muchos? Dansa sissanos

#### ladamente ten - Hieron, ia ob and a fall of K X X X Olives, to cul-

PHILALETHE S. Sontres los frus c.13. Matthe. cos como las Aureolas, y aun que tomada « contra lola palabra vn poco lenfanchadamente po- f Ambrofili. drian fer hallados muchos mas, los Theolos de Viduis. gos han cercenado el numero, a folos tresi g August. 15. les han afignado fur propria materia en lo h Hieron.in tocante a la castidad, y fant Hieronymo Apolog. con y Ambrolio y Augustino 8 dizen que el tra louiniafructo de treinta le da a los calados, y el de num.
Augusti. li.
sesenta a los biudos y continentes, y el de 1. quest. Euan ciento a los virgines. En otras partes dixe- ge.q.9. & lib. ron los mefinos h Hieronymo y l Augustia de fancta Vir no que muchos doctores Giregos y Latinos & Chrysofto. atribuyen el fructo de ciento a los martyres, homil. 31. in y el de selenta a los Virgines, y el de treinta Matthau, in a los confinentes: mas Eucherio comun has Imperfecto.
Cyprianusli.
Ze el de ciento a Virgines y a martyres, por de disciplina fer la guarda de la virginidad otro marty- & habitu vir rio prolongado. Fuera de lo dicho dize ginu dat mar fant Chry foltomo que el fructo de treinta virginib, 60

aa 3

Ciui.Dei.26.

correl- coiugatis. 30

### Dialogo II

corresponde a los que no toman la hazienda agena, y hazen limofnas de la fuya: y el de sesenta a los que menospreciadas las haziendas, (y mas fi las dan a los pobres) fe entregan al seruio de Dios, y el de ciento a los que con lo dicho fufren las enfermedades corporales con paciencia : como Iob que biuiendo en su hazienda haziendo bien con ella merceio el deferenta, y despues de la haziendiperdida y los hijos muertos merecio el desesenta, mas despues que se cubrio de lepra, y en los dolores tuno paciencia, merecio el de ciento, Esto es de fant Chryso-stomo. POLYCRONIO, Porque se conceden los fructos fegun la mas comun doctrina, ala virtud de la caltidad, mas que a las demas virtudes, auiendo otras maraui-Nofas? PHILALET. Dize S. Thomas que el fructo es cierto galardon que se da al hombre por auer se descarnado de su sensual fentimiento, y dado fea vida spiritual: y por elo corresponde a la virtud que mas libra al hombre de la subjection y molestias de la carne, y como esta sea la castidad, con razon se le aplican. Es tan furiosa la passion senfual, que allende que dize Aristoteles con verdad, que quando esta en su fuerça, priua del vso de la razon al hombre: dize tambien fant Hieronymo que priua el coraçon de los prophetas del don de la prophecia : y donde tan gran conflicto se vence, con razon se concede particular galardo y gozo, y feñaladamente teniendo cuenta que en virtud de la palabra de Dios simiente del alma, se culmi .nonelli . -strategis tiuo la tierra del cuerpo quebrantandola los terrones de sus broncas yrusticas inclinaciones, y anfres razon que le corresponda el fructo, segun se dize que quien bien ara, bien coge y goza. PHILOTIMO. Ya que le concedan estos galardones o gozos en quanto merecen nombre de fructos, a la castidad, porque el sumado en treinta se con cede a los casados como yo, y el de sesenta a los biudos como el señor Polycronio, y el deciento a los virgines como el señor Pamphilo? PHILALET. Para todos fructos hallastes estados entre vosotros, y como la variedad cause hermosura, si vo me meto entre vosotros con mis corochas de pobre sacerdote mercenario, quedara nueltra compañia mas varia y mas hermola para la consideracion intelectual. Y satisfaziendo a vuestra pregunta digo que como por la virtud de la castidad se descargen los hombres

de la carne, y se spiritualizen; quanto mas fe hizieren estraños a los sentimientos carnales, mas cercanos fe hara y fe hallaran a los spirituales, y tanto mayor fructo spiritual es razon que cojan. Apurando esto deuemos prenderen que ay vua spiritualidad necessa ria, y otra desuperabundancia, y la necessaria esquela rectitud del spiritu no sea peruer tida por el deleite carnal, fino que quien delos deleites carnales quifiere gozar, fea conforme a recta razon, y esta spiritualidad es la de los cafados : porque ninguno que no fuere cafado, puede gozar deleite alguno carnal, fin corromper la ley de la rectarazon spiritual, y el tal en lugar de sembrar en buenatierra, y cogenfructo que le mantenga, sembrara en el camino, o en las piedras, o entre las espinas, y perdera el trabajo y a personas. La spiritualidad sobre abu dante, que quiere dezir no obligante, es por la qual se contiene el hombre, y da de mano a todo deleite carnal aunque sea el licito matrimonial:mas esto es en dos maneras, o totalmente para en toda la vida, y esto toca a los virgines, o por algun tiempo, y esto toca a los no virgines que fon continentes y guardan castidad. Si la virtud de la castidad spiritualiza al hombre, quanto mas per fecta fuere, mas le spiritualizara, y tanto mayor galardon que llamamos fructo, merecera: y es cierto que la virginidad aparta y libra mas de los vicios carnales, que la continencia de los biudos quanto mas que la de los casados, luego mayor fructo se le deue, y este es el de ciento a y la continencia bine mas libre de las delectaciones carnales que el matrimonio, luego mayor galardon merece, y este es el de sesenta : y ansa queda para la castidad conjugal como para la menos spiritualizada, el fructo de rreynta, que es el menor de los fructos. Con lo dicho aureys entendido quantos lean los fructos, y a quales personas se den : y que los que hasta el fin no se dexan de sus carnalidades, no gozaran de alguno destos fructos, ya que por la vitima penitencia fe saluen : pues como malos labradores no cultivaron la tierra de sus carnes contentando se si quiera con tener sus mugeres legitimas, y ellas sus maridos legitimos folamente: mas de los que biuen a la flor del berro, reservando el arrepentirse de sus peccados para la hora de la muerte, no puedo no fen-

Segunda parte.

Shale

· Ariftoteles 7.Ethisc. 14.

in the state of

an agrait!

1 \*1 30 007

entra-flour.

DECT & STIMO

anti-rittina ad

and Live or

egatingolas -larros

scotus li-4. tir con Escoto, que sio poco de su faluacion, en quanto puede ser abonada esta sospecha con que no parece que los tales fe doheran de sus pecados, si nó se vieran morir: y en tal caso aquel pesar es de temor servil de se condenar, y no lleua amor de Dios, y por el configuiente no les valdria masque a Efau fus liantos a la hora de la muerte, y con todo efo dize fant b Pablo que fe condeno : mas b Hebræ. 12 fin embargo destos escrupulos yo aconfe je y encargo mucho a rodos que procuren dequisasol lerfe en la muerte, fi antes ouieren fido defcuidados, porque si no valiere algo sutlanto y penitencia, no pierden nada : y fivaliere para los restituir al amor de Dios, ganaran la faluación de fus almas, que dizeel Redentor deuerse mas estimar que laga-Matthei.16 nancia de todo el mundo.POLYCROucz.9. Marci.8. NIO. A mi me encuentra esapiedra segun he biuido muerto quali hafta morir : mas no plega a Dios que yo muera on tan mala penitencia como Efau : que bien creo que por falta de auer el hechoro que era de fu parte con obligacion; dexo Dios de hazer conel lo que es de la suya de gracia y fin obli gacion : y por elo medetermino de no me prometer ya mas vennos ini mas inuiernos para començar el seruicio de Dios, sino temer que quien me ha esperadoquasi ochenta inuiernos, no querra esperar otros mas, y me podria hallar burlado pesadamente, no llegando a gozar de los frutos de lagloria, fino de las espinas del infierno. o que alli fue-

A XXVIII.

PHILALETHE S. Si bien os catais de adonde salimos, y adonde auemos legado, hallareis que auemos rematado cornue-Itra Agricultura Christiana: auiendo ergen-Epilodrado a vn hombre en lo natural, y defgo. 1 pues auiendole cultinado en lo moral, y defpues auiendo sembrado en el lo que esde. gracia y de virtudes : y a la postre despues de la muerte auiendole presentado en el juizio vniuersal, donde por la misericordia de Dios tenemos esperança que fue de los de la mano derecha, y que subio resuscitado con Dios a la gloria, donde goza de la Aurea de la vision beatifica per fruicion perfecta, y dela Aureola por el gozo de fus privilegiadas victorias spirituales, y de los fructos de los gozos de auer labrado su cuerpo tambien, que de subjecto a las passiones de la carne, le traf-

Segunda parte.

palfo a los fertimientos spirituales : y con esto vereis que auemos hecho lo que es de buen labrador fauorecido de buenos temporales, que arò, y fembrò, y febrearò, y cogo lo que la tierra le fructifico, que es el fin de fu labrança material; y anfi lo esde la labrança y Agricultura Christiana llegar con el alma al ettado que deuen tener los que gos zan de los fructos de la gloria.PAM PHILLO.No fe fi me alegre, o fi reciba pelat con oiros dezir que auemos rematado con Io de la Christiana Agricultura: porque yo he experimentado que es de tal cofecha, que no espeta al fin para començar a coger ios fructos, como haze el labrador de la tierra elemental : fino que dende el principio en que començaftes a romper el erial de mi confciencia con el arado de vueltra doctrina, difponiendome para la fimiente de la gracia de Dios, començe a fentir que andana otro labrador dentro de mi alma, dando crescimiento a lo que vos plantauades y regauades (con forme a la doctrina de fant d Pablo ) y fin d 1: Cor. 3. duda yo puedo dezir que ha fido mi afsistir a vuestros sermones doctrinales, mas de hom bre que gozaua, que de hombre que trabajaua : y fi en lo que se llama trabajar en seruicio de Dios tanto gusto se recibe, no quiero mas perder tiempo, fin ponertodas mis fuerças en procurar merecer aquella Aurea, aquella Aureola, aquellos fructos que quanto mas dellos fe come , mas fabrofos fon , y mas se gusta dellos, fin que jamas enfaden. PHILAL. El glorioso sant Iuan remato los my sterios de Dios en su "Apocalyps, pin " Apocalip. tando vna soberana ciudad donde se celebra 21.21. el combite de los fanctos porque vos fospirastes : y aunque parte toque a la ciudad de la yglefia militante deste mundo, lo mas y lo po strero se remata en la triumfante de la gloria, y por eso romançare a la letra grammaticalmente fus palabras, dexando a la confideracion de los cuerdos, que si tales cosas se entien den de la yglesia deste mundo, y esta se traço por la del cielo (como lo fignifica este texto diziendo que la fancta ciudad baxo del cielo) que fin comparacion ay en el cielo tales cofas, o fus correspondientes, muy mejores que las desta yglesia. Dize que vno de los fiete Ange les que andauan en el castigo de los malos, le llamo que le fuelle cô el, y que le pufo en spiritu en vn grande y alto monte, y que le mostro la sancta ciudad de Hierusalen q baxaua del cielo partiendose de Dios, y que tenia la

22 4

clari-

Dialogo

claridad de Dios, y que su lumbre era semejate a la piedra preciofa jaspe y como cristal. Tenia vn grande y alto muro con do ze puer tas, y en las puertas dozeangeles, y escritos les nombres de las doze tribus de lirael tres puertasal oriente, tres al norte, tres al medio dia,y tresal poniente:y el muro delaciudad tenia doze fundamentos, y en ellos los nombres de los doze apostoles, y el del Cordero. El Angel que hablava con el propheta tenia vna caña de oro para medir la ciudad, y fuspuertas, y fumuralla : y la ciudad era puesta en quadro de quatro lienços y gua les, y midiendola hallo que tenia doze mil estadios dea ciento y veinte y cinco passos, y su altura, longura, y anchura eran yguales: y midio la muralla por ciento y quatro codos con medida de hombre que es de angel, y era los materiales de la muralla de piedra de jaípe, y la ciudad oro puro semejante al vidro limpio, y los fundamentos de la ciudad eran de piedras preciofas. El primero fundamento era de jaspe, y el segundo de Sasiro, el tercero de Calcedonia, el quarto de Esmeralda, el quinto de Sardonica, el sexto de Sardio, el setimo de Crysolito, el octavo de Berylo, el noueno de Topazio, el decimo de chryfopa fo , el vn decimo de jacinto, y el duodecimo de Amethisto. Cada vna de las doze puertas era de vna piedra preciosa, y la plaça de la ciu dad era de oro bruñido y transparente como vidro: y en toda ella no vio templo, por que el señor Dios omnipotête y el Cordero es su templo, y no tiene la ciudad necessidad de sol ni de luna que den luz en ella, porque el Cor ellerough? dero la firue de lampara : y andaran las gentesa fu lumbre, y los reyes de la tierra lleuaran fugloria y honrra para ella. Sus puertas nunca se cerraran de dia, mastampoco aura noche alli: ni entrara en ella cofa coinquinada, o que haga abominacion, o mentira, fino folos los que estan escriptos en el libro de la vidadel Cordero. Bien aueis entendido lo tocante a la ciudad, y a quales fe confentira entrar en ella al combite, que dize? Victorino a victorious ser la vniuersalidad de los predestinados: pues entended que añade lo tocante a lo del epileop fu- comer y beuer; y començando por el beuer, dize que vio vn rio de agua biua refplandes ziente como el Christal, por el qual feentien dela beuida de las dulçuras del Spiritu fan co, que es el rio que dixo Dauid que alegra a Pfalm. Af, esta sancta ciudad de Dios, y que procedia este rio de la silla de Diosy del Cordero,

porque procede de ambas a dos perfonas: cuya magestad infinita se nos fignifica por el nombre de filla o de trono de grande autoridad. Llamaferio, porque fiempre emana: y escortiente, porque nunca dexa de bien hacer: y llamafe de agua, por la refrigeracioydefaclo queda a los trabajadores, quales fepintaron los que primero entraron a cauar la viña: y llamafe deagua biua , porquepabHebra. 12. rafiempre no morira la confolacion queda a los bienauenturados : conforme a lo que di-Moniestro Redentor que del vientre del c Ioannia, quecreyelle en el correrian rios de agua bina, y declara el Euangelista que aquello dixo Christo por el spiritu que aujan de recebir losque en el creyeffen. Resplandece aquelmo como Christal, por la claridad de cuerpos y anisdirello almas en lagloria que emana de la benignidad divina dadora de grandes dones que se aplican al Spiritu fancto. Estana en medio de la placa de aquella ciudad de la gloria el arbol de lo vida para manjar, que es Ielu Chri-Ito, y en ambas riberas delrio : porque Chri sto como Diosvniuersal esta publico a todos los buenos, y toma por ambas riberas al rio del Spiritu fancto, porque como el no hizo mas de la que leenfeñoel padre de quien pro cede, ansi el Spiritu sancto corre con sus dones por medio del reyno de Dios, que se apropria al Redentor, por le auerel entregado a su padre (como dized fant Pablo) por a 1, Cor.15. el medio desu passion meritoria quelesue propria. Los doze fructos del arbol fon los quedixe con fant Pablo, fino que alli fueron los meritorios en este mundo, y en la gloria seran premiatiuos; y el dezir que en cadames produzia el fuyo, fignifica la perpe tuidad de que de mes en mes procederan para siempre, como ay otro lenguage semejanteen Esaias: y las hojas de aquel arbol dauan . Esaie. ola. salud, segun auia dicho el mesmo Redentor, floannis.6 f que lus palabras eran spiritu y vida. Dize (conforme a estas palabras) que en la gloria ay comer y beuer y medicinas : y en contrarespondencia dize que alli no aura palabras malas, porque ni aun palabras ociofas, y que la filla de Dios y del Cordero estauan en ella, que quiere dezir la magestad diuina representada en la filla de Dios y del Cordero, porque como no esmas de vna ellencia y magestad la de ambos, no les senala mas de vn trono. Dize que asli feruiran a Dios fus fieruos los Angeles, llama dos de S. Pablo ministros de Dios, o son to : Hebran.

Degunda parte.

Pitabionelis lipfim.

255

Marci. S.

## Trigelimoquinto.

dos los fanctos que alabandole le haran feruicio muy agradable : y anfi le veran cara a cara, y el tener escrito en sus frentes su nombre, es declarar su publica confession con que se pregonaran criaturas y fieruosdel gran Dios. En aquel reyno dizeque no aura noche para fiempre, ni ternan necessidad de alguna lampara, ni de la luz del fol, porque el feñor Dios los alumbra, y ellos reynaran con el para secula seculorum. Veis aqui debuxada la morada, y el comer y el beuer, y las medicinas, y lo que Dios haze por los fanctosen la gloria. POLYCRONIO. Pamphilo, quien no querra dexar yn yil mayorazgo por vn tan foberano reyno co mo aquel : donde Dios se muestra tan seruicial que el quiere seruir de lampara beatificatiua a los que recibe en su casa? Arriba, arriba, furfum corda. PA MPHILO. Habemus ad dominum.

S. XXIX PHILALETHESO quan gloriofo es el reyno en el qual todos los fanctos fegozan con fu criador, Redemor, y glorificador Iefu Christo. O caís donde quien menos vale se llama rey, y reyna en el reyno que no fufre reyes, fino fon diofes por naturaleza, o fi quiera por gracia y participacion. O ciudad fancta cuyo fundamento no es menos que el mesmo Dios, cuyas moradas son los diuerfos grados y estados de sanctidad:cuya cal trauadora no esotra q la charidad, por cuya virtud tiene alla cada sancto por vetura mas gozo formal de la gloria de su proximo, que en este mudo tuuo de la suya propria de aca. Alli todos tienen todas las cosas que les dan gusto: alli ninguno teme de enemigos, como qualquiera dellos con la diuina potencia que le assiste, sea poderoso para hundir a todos los demonios: y alli fin comer ni beuerestar hartos con la vista del Cordero que dixo dea Ioan. 10 llos a que entrarian y faldrian, y hallarian donde se apacentar : y la entrada es a a la contemplacion de la diuinidad del mesmo, y la salida es a la contemplacion de su sagrada humanidad. Alli te procura hallar (o alma mia,) alli te procura hallar presente o cuerpo mio: alli o todas mis potencias trabajad por os ver : porque os vea por gloria el que siempre os vee por prouidentissima gouernacion y prouifion en este mundo. O Dios mio y todas las cosas, y de quien, o de que puede alguno tener neressidad, si a vos os tiene ? Gloria y riquezas prego-

gona b Dauid que dais en vueftra casa a los quetanto merecen, que llegan à fer vuestros commenfales, vuernos contubernales, vuefros amigos vuestros hermanos, y partidipantes de ves melmo: no teniendo vos por condignogalardon de sus servicios quan to teneis criado, si a vos meimo no os les diessedes. Leuanta leuanta o alma mia lo que puedes lo que vales lo que labes , y por mejoracertar, lo que crees, o fegun lo que crees : y no pares en todas las Eipheras cele-Riales del primero cielo material ni en las naturalezas angelicas del fegundo cielo spiritual, fino que no pares ni paufes hasta que con sant Pablote hallesen el tercero cielo ca.Con.13. sobresubstancial, y alli haras tunido, y tuma nida para siempre : donde mil años 10 se te haran vn dia, y donde vn dia te dutara fin anochecer para en quanto Dios fuere Dios. O bienauenturados los que merecista ser ciudadanos de Hierusalem la que por d sant Pablo es llamada nuestra madre, donde dende las torres del alcaçar de Sion la spiritual y Anagogica, descubris la luz inaccisible por 1. Timo.6. auer puesto suescondrijo en las frinieblas : y con siempre miraral foi de la minita refulgencia, nunca cegais, ni aun os deflumbrais, porque os encumbrais, leuantais, enfalçais, y aun alcançais al que no puede ser descubierto ni rastreado smo de quien por el fuere puesto en la senda de su verdadero conoscimiento y amor . O reyno soberano donde ninguno se dizeserair seruilmente, fino que todos son nobles, generosos, poderosos, valerofos, hermosos, y amorosos. O reyna de Saba que te pasmastes con ver la casa y corte de Salomon figura disfigurada de lo que en el facrofancto palacio se vsa : y como fi alla fubes fabras mas que Salomon fupo, y gozaras de mayor paz que la que por fu nombre se le significo para en este mundo. Alla nos vamos, alla nos fubamos, alla nos acojamos, de aca huyamos, de aca defaaparezcamos todos juntos nos partamos, todos juntos como nos hallamos, todos juntos como aqui estamos: porq alli solamente se ve rifica la gra bondad y jocundidad q encarecio 8 David gozar los que moran juntaméte, los que moran en vno que no tiene segundo, en vn Dios, dentro del qual se espician los que por amor fon vna cofa con el , y los que fe aman por amor del y en el, y anfife transfor- h Galat. 2. man en el. Biua yo, h mas ya no yo; porque solo aquel biua en mi que murio por mi. Muera mi alma muerte de justos, muera

d Galat. 4.

8 Pfal. 132.

i Numer.23.

## Dialogo -

Lucae. 17.

Mano Dies

Calate to

STATE VALUE

Stal meanly was

Alegiquition see 7-9%

de seller ma 2007 le all

mi vida muerte que no ternade otra muerte; fino que despues de la muerte se halle mas a Palm. 102. bitta, mas para bittir, conjument ud'renouada de aguila ,y como aguila que no lepa ceuar se fino en el cuerpo, que nosdio a buscar el Matthei.24 fenorb del me imo cuerpo y de nueltras almas: el qualíbiue y reyna con el padre que le engendro, y conel Spiritu fancto que del y del padre procedio parafecula feculorum por toda la eternidad in eternum &vltra Amen . POLYCRO N.Amen amen. P A M PHILO. Amen Dios fenor.

amen Dios que sois amen , y vos todo nueftro bien. PHILOTIMO. Amen cante yo mil vezes, amen exclame mi alma, amen pronuncie mi boca, amen digan mis fentidos, amen diganmis potencias, amen yo y to das las cofas, y ellas y yo alabemos a aquel por el qual tenemos el fer y el obrar que auemos , yel que con elgozaremos en fu

reynocelestial abismode bien finmal . PHILA-LET. Amen. V abstore a didings, yelo que lo (.s.)

en la gloria. P.O i.s.

mosquel : donde Diosfe muchrafau le.

bemus ad dominum.

cial que el quiere (estinde lampara beari - " na per licarper

cartua a los que recibe en fixade Archa, es-se final par

Fin de la Agricultura Christiana. Steap on minp , olidonne !! mayorazgo per yo tan lebemue reyi

## EN SALAMANCA,

fo es el reyno smel qual so En casa de Diego Lopez, y de Pedro de Adurça. en diministration in side

Año M.D. L X X X I X . Trois and a state of the state of za,o'i quiera por gracia y pr. 1/1900 - anni atramata, sa ca a cerdenomy circled lances cry of artificiate, o notes the second of a state of the second of the

transdorano esotra qua charefula e como la superidura de la compania de la como de la compania de la como de l virtue dene alla cada iancia por veri e casa frace so meio agraciosa pederolas pederolas pederolas pederolas pe gozo tomusidela glovo de l'esta esta de la compania del compania de la compania de la compania del compania de la compania del la compania del la compania de la compania del la compania d will at a secretarities of Aparell 1 to 1 1910 A que sur a comido ostros le visa por

**的是是一种主要** 

pory give and de may in page of your t hguifico para est - spinet on olf some of the second

Sandan of Stabra mas a Salara

SECTION OF STREET, ALL STREET, SETRUCK TOOLS TO THE TO LAND SEEDS HERDE minobal to the company The details of the state of the

and the second A STATE OF THE STA Total added to last

Court and the strate of the ball of the court of the court of company or a first the comment or see of the and he was the of the of the

s Augustal and Supering Supering Supering

Due may todaylarceles, y deline a con ment could be susself and the angle

ee que parede alguna te o gonoldina a fi a vos es tiene s Gloma y nigerats proge-

cultar straingramo terra de erterna aranta allus

qual quiera dellas con la distina parconacione

le atsille, fra podes for a comisso, assor

Soude le spacemar : y la charte du s'es

binossidat. Ahite professional publication of the

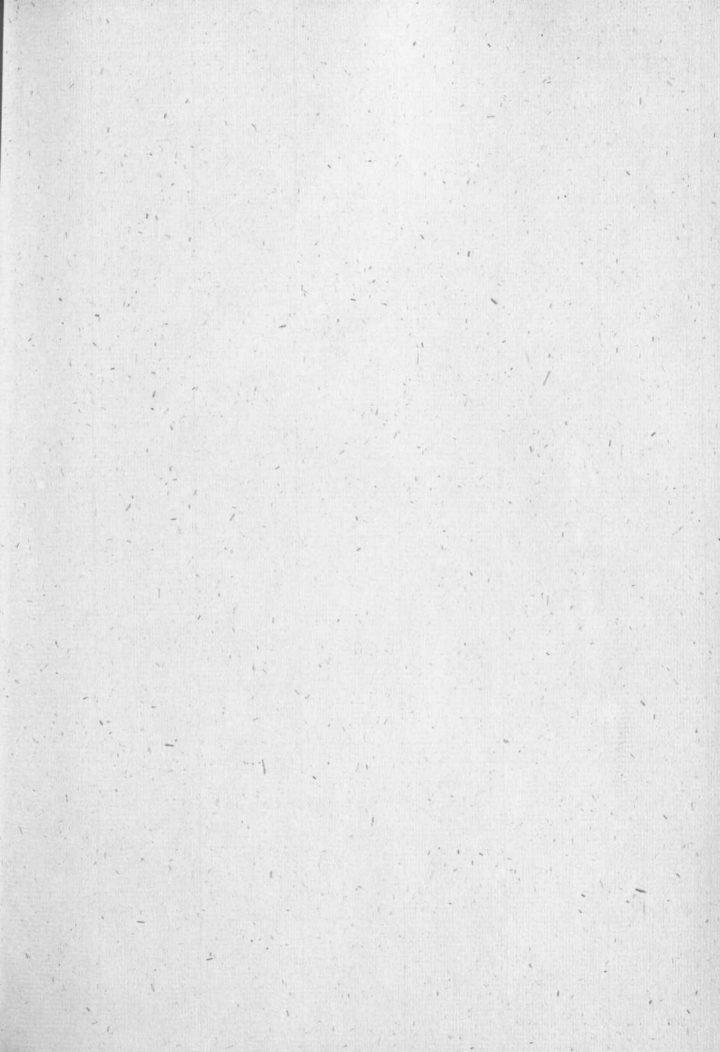
pour of altio todes are potentially about

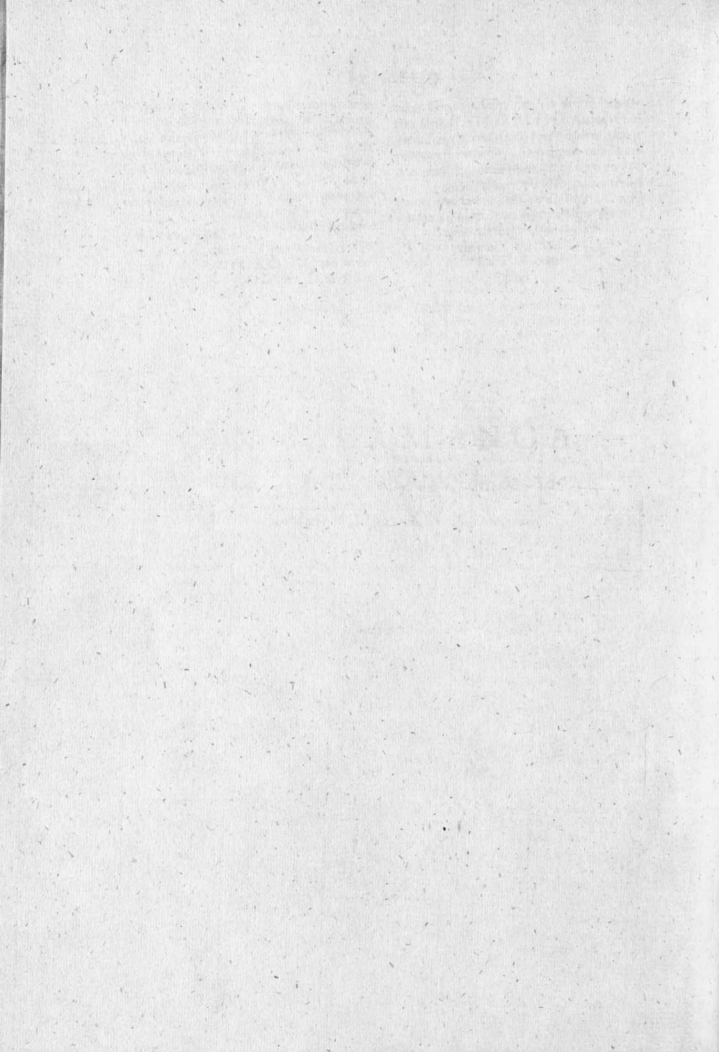
Branch rod to a so subrod a par' so acal

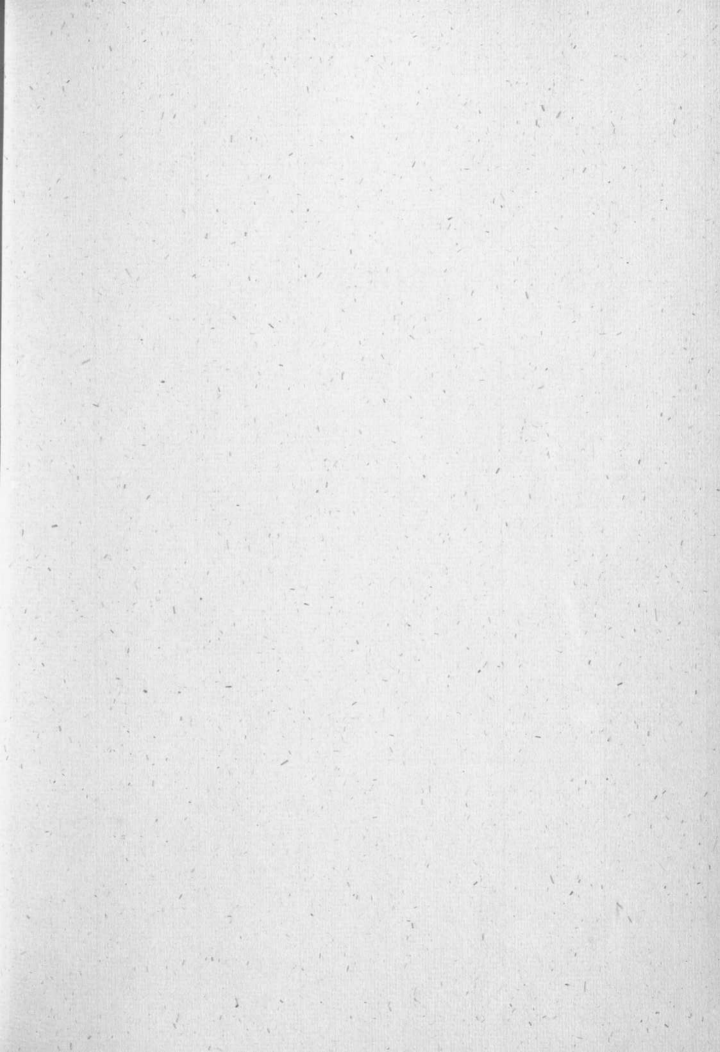
due lengen os vee por trous lenger parte

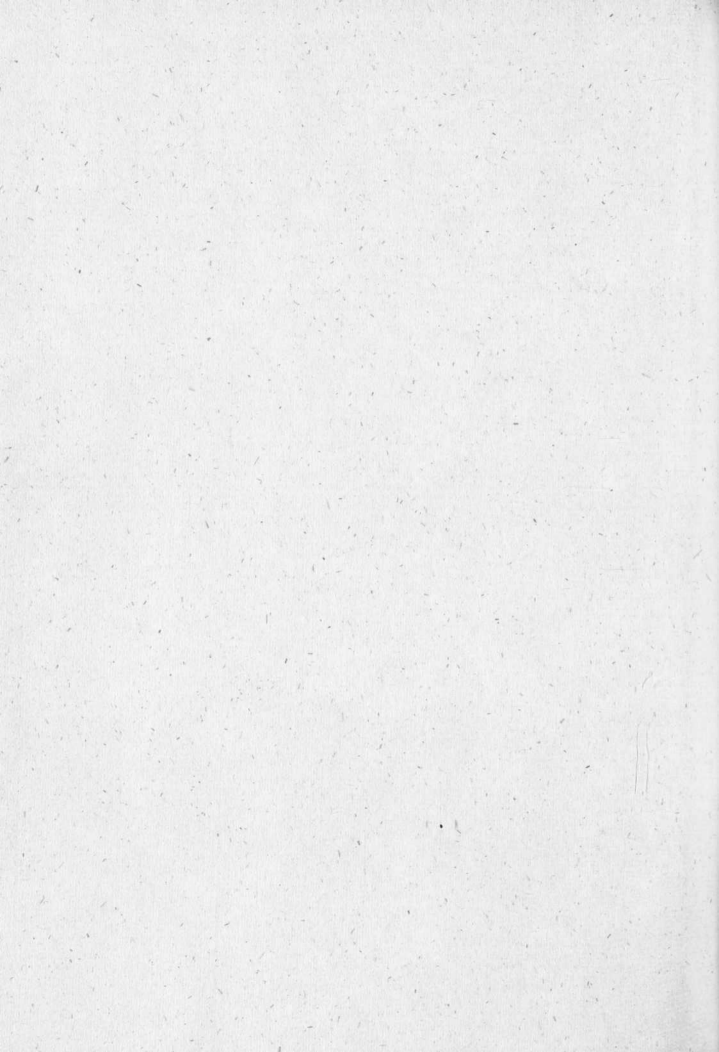
nermoon's promitod on othe anglete.

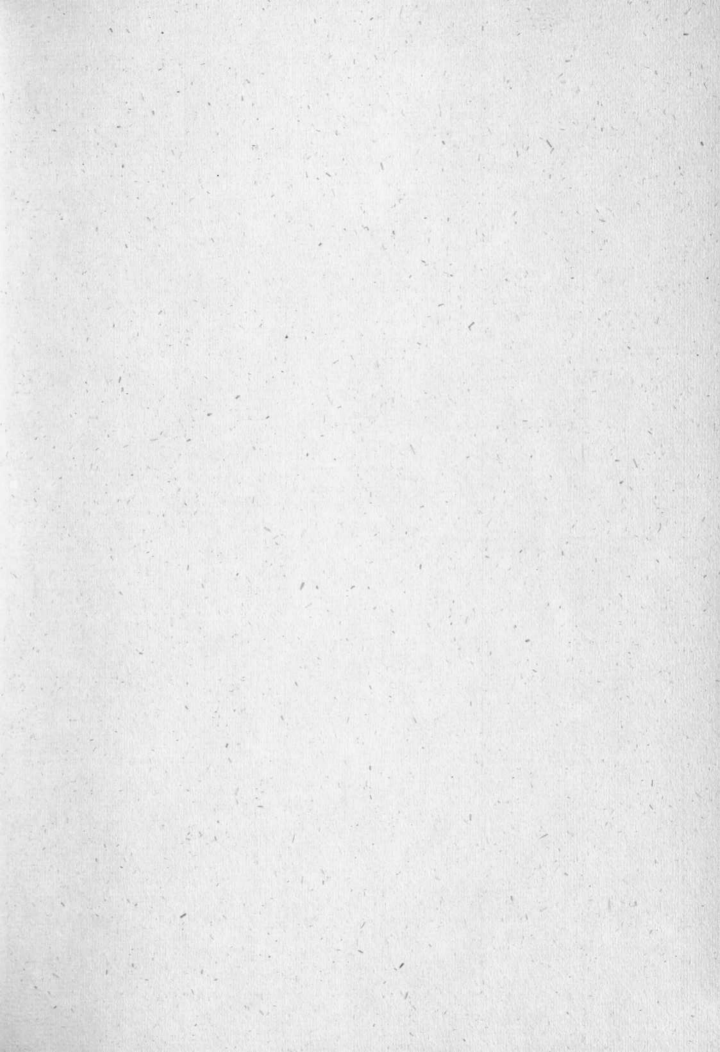
Los de comos: y alla como de la c

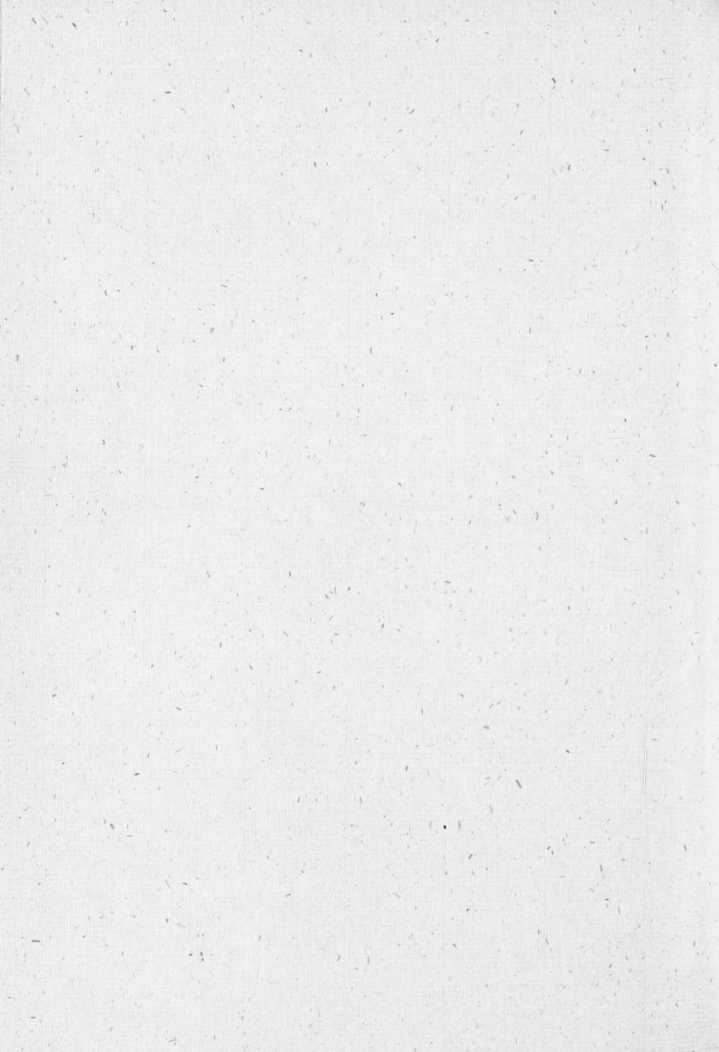


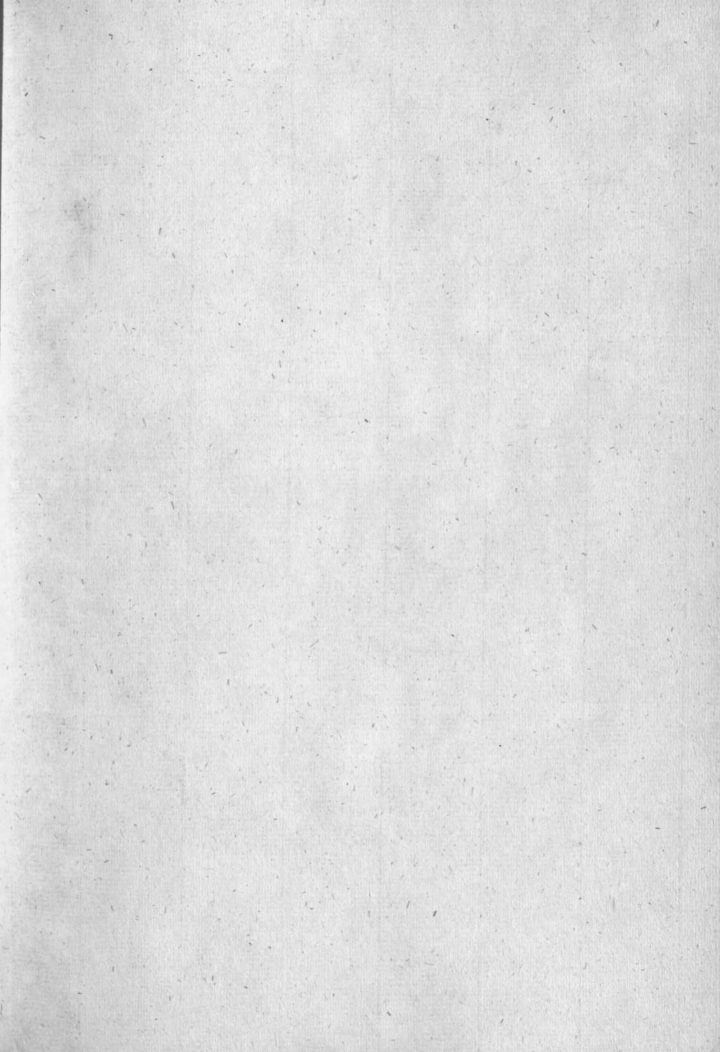


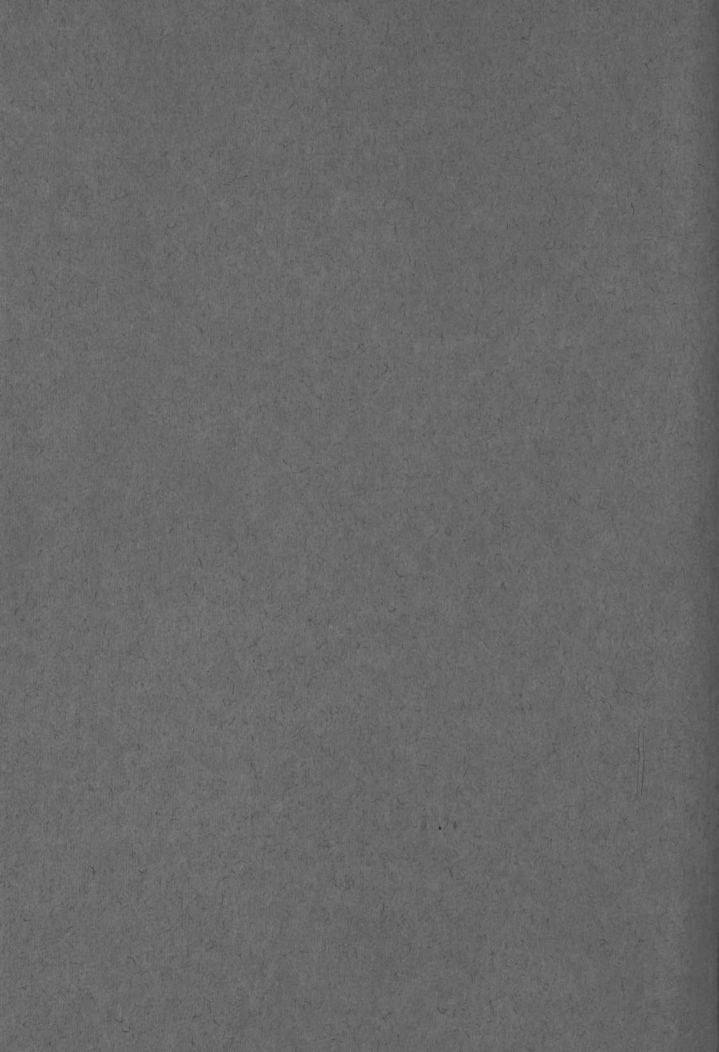




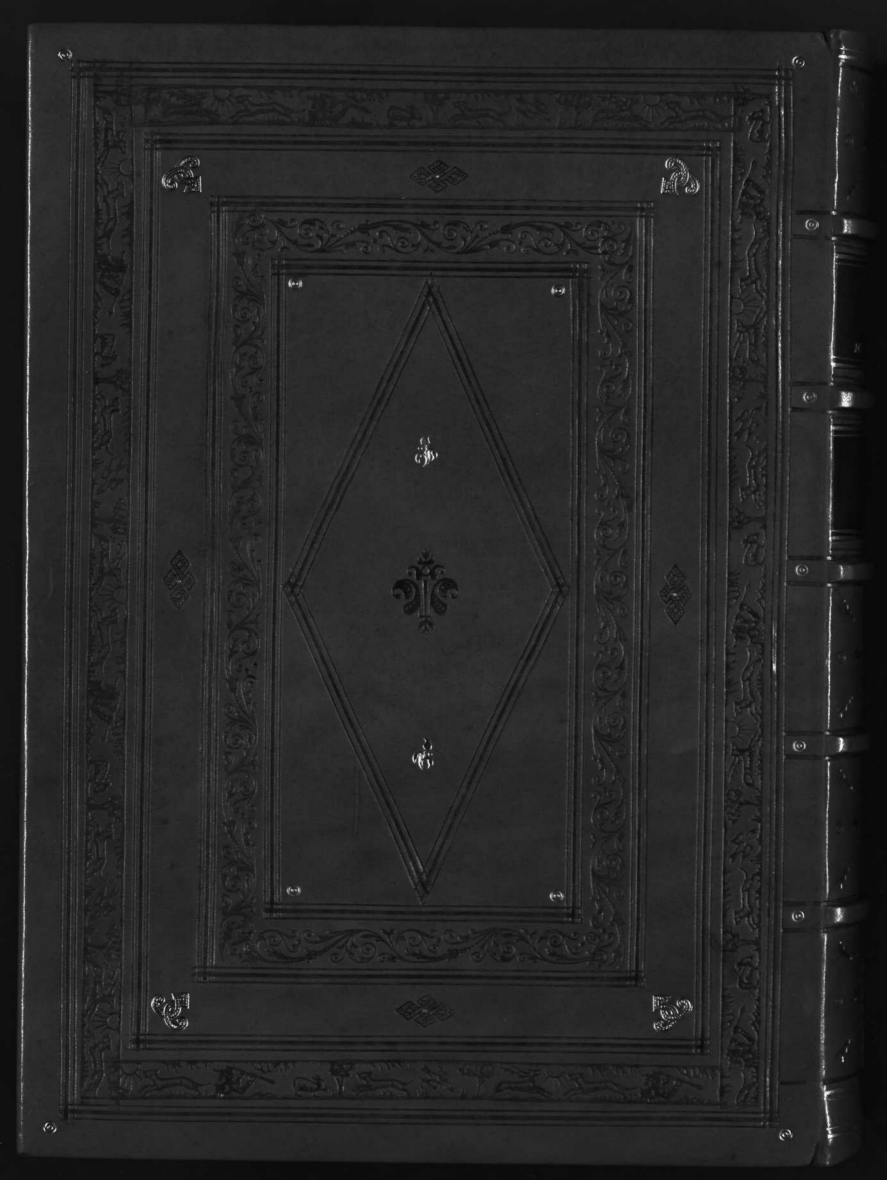






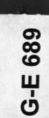






# IUAN DE PINEDA LOS TRETATA Y CINCO DIALOGOS DE LA AGRICVITVEA CERISTIANA

II



BALATIANCE 1589