



DEL USO

Del P. Mro. Cordo,

Mercenario Calzado.





ESPAÑA SAGRADA.

THEATRO

GEOGRAPHICO-HISTORICO

DE LA IGLESIA

DE ESPAÑA.

TOMO IV.



ESPANA SAGRADA.

JEHANT RO

CESCRIFICORISTORICO

DE LA LALLESSE

DE LA LALLESS

## ESPAÑA SAGRADA.

THEATRO GEOGRAPHICO-HISTORICO

### DE LA IGLESIA DE ESPANA.

ORIGEN, DIVISIONES, Y LIMITES de todas sus Provincias. Antiguedad, Traslaciones, y estado antiguo, y presente de sus Sillas, con varias Dissertaciones criticas.

#### TOMO IV.

tiempo en que se hicieron estables las Metropolis : antiguedad de las Provincias Eclesiasticas ; y Divisiones antiguas de sus Sillas. Justificado todo con Escritores de buena sé, y Documentos autenticos. Anadese el Chronicon de Idacio nuevamente ilustrado con algunos Instrumentos ineditos.

#### SEGUNDA EDICION.

Por el R.P.M.Fr. Henrique Florez, Doctor y Cathedratico de Theologia de la Universidad de Alcalá, y Ex-Provincial de su Provincia de Castilla de N. P. S. Agustin, Oca



En MADRID: En la Oficina de ANTONIO MARIN.

Año de M. DCC. LVL.

## ESPAÑA SAGRADA.

THEATRO GEOGRAPHICO-HISTORICO

# DE LA IGLESIA DE ESPANA.

ORIGEN, DIVISIONES, Y LIMITES

de rodas fus Provincias. Antiguedad , Tráslaciones, y ellado antiguo, y prefente de fus Sillas, con varias.

Differraciones criticas.

#### VI OMOT

CONTTENE EL ORIGENT PROGRESSOS DE LOS OBISPADOS, diempo en que se historia estados la Merrepolis ; antiguedad de las Provincias astrojestadas se y Divisiones antigues de sur Silas sultificado todo con Estritures de buenas se, y Decementos antenises.

Justificados codo con Estritures de buenas se, y Decementos antenises.

Las dese el Obronico de se de convenimente instrumento con

algiers Informentis ineditos.

SECUNDA EDICION.

Por el Ta.P. M. Fr. Ficarique Plares, Doctor y Carbellestico de Theologia - de la Univerfillat de Alsala, y Ex Provincial de fu Provincia - de Caffilla deN. P. S. Apullia de V.



En MADRID : En la Oficina de ANTONIO MARIN.

Año de M. DCC, EVI

#### AL REY NUESTRO SEÑOR

#### D. FERNANDO VI.

con antino de abresas puedens faciendes Dogma

first could be a could not really about the

wanded of selection and Padre, their alide by Madrey de-

## SENOR.

A Iglesia de España se halla tan singulara mente obligada à la Liberalidad y Proteccion de sus Monarcas, que el dedicar sus Obras al Augusto nombre de V. Mag. no tanto es buscar Proteccion, quanto pagarla.

Desde que los Reyes Suevos y los Godos abrazaron la verdadera Religion, se mostraron Principes no solo verdaderamente Catholicos, sino liberales y piadosos para quanto pertenecia al bien de las Iglesias: edificaron Templos, establecieron Sillas Ponti-

Tom. W.

ficias, fundaron Monasterios; y dotaronlo todo no solo con los bienes que antes havia usurpado la impiedad Ariana, sino con otros que anadió su liberal Magnisicencia. El Suevo Carriarico antes de ser Catholico, ya parecia serlo en la solicitud de sundar aquella samosa Cathedral que edificó en su Reyno con animo de abrazar nuestros sagrados Dogmas: (1) y si antes de estár fundado en la verdadera Pie-dad, se hallaba tan bien asecto à la Iglesia, ¿ que sería despues? Su hijo Theodomiro no solo correspondió al zelo de tal Padre, sino al de los Padres de la Iglesia, y aun se anticipó à sus deseos. El sue quien los hizo juntar, para tratar y promover el bien Espiritual de sus Estados. El sue quien los propuso el aumento de una Metropoli, para evitar el trabajo de concurrir de lejos à los Synodos. (2) El fue quien ocurrió à la molestia que tenian en visitar sus dilatadas Diocesis, proponiendo el aumento de otras Sillas: y en sin él es à quien se reduce la dotacion de todas las que pertenecieron à su Reyno.

Entre los Godos aun antes de convertidos huvo quien protegiesse à los Catholicos, dandoles facultad para tener Concilios. (3) ¿ Que bienes no les debimos despues que por solicitud del Rey Catholico Recaredo abrazaron la Fé ? Baste lo que un Santo Obispo de aquel tiempo (4) dejó testisicado, que to-

<sup>(1)</sup> S. Gregor. Turon. (2) Concilio de Lugo. (3) S. Isidoro. (4) El Bielar.

dos aclamaban la Liberalidad y Devocion de Recaredo, llamandole Erector, y dotador de Iglesias, y Conventos. Tan antigua como esto es la deuda de la Iglesia de España à sus Monarcas! Los Reyes sucessores imitaron con tal firmeza aquel egemplo, que huvo quien se alargasse mas de lo que deseaban los Prelados. (1) La harmonía entre lo Eclesiastico y Civil fue tan acorde, que se ha llegado à dudar, si los Concilios eran Cortes, ò si estas se reducian à Concilios. El mismo Rey no solo los ennoblecia con su Real presencia, sino que los edificaba con su egemplo, humillandose ante los Padres, (2) y representando el deseo de que se corrigiessen los desordenes, para lo que empeñaba toda su Real Proteccion, y añadia Ley confirmatoria de lo que los Padres decretaban. Los Prelados en reciproca gratitud esmeraban su zelo en el bien del Monarca, y de su Reyno : de modo que con dificultad se podrá señalar concordia mas estrecha entre el Sacerdocio y el Imperio, que la conservada en España, desde que se hicieron Catholicos los Godos.

Destemplada por los excessos de los ultimos Principes, y convertido en llanto todo el gozo, no solo se restauró por la Piedad de los Reyes de Asturias y Leon, sino que se sue aumentando cada dia. ¿ Que triumphos no lograron unos y otros ? Vencía el Rey: triumphaba en el la Iglesia. Cada Tropheo se notaba

(1) Conc. XII. de Toledo. (2) Orden de celebrar el Concilio.

por Aras. Los Obispos con el Rey: este por los Obispos. Una misma era la causa de todos. Dábales Dios tantos triumphos, que no podian poblar quanto conquistaban. Erigian Iglesias: dotabanlas no solo con lo que posseían, sino con lo que esperaban adquirir, dado antes de conseguido. Largo suera, Senor, si intentára individualizar los sucessos. Basta, que ninguna de las Iglesias de estos Reynos carece de los instujos de la Liberalidad y Piedad de sus Monarcas. Assi lo testissican las Historias: assi lo renovarán estos Libros. Luego el consagrarlos al Augusto nombre de V. Mag. no es credito de algun nuevo Servicio, sino tributo por las deudas antiguas.

A este sin, y con este reconocimiento aspira, Señor, el quarto Tomo de la ESPAÑA SAGRADA al Throno de V. Mag. sin recelo de que los Politicos le aseen por ser quarto. Quarto es: pero primero en la Soberanía de la tierra, precediendo unicamente la del Cielo. El Rey de Reyes, la Emperatriz del Mundo, el Celestial Patron, nuestro Apostol Santiago, llevaron mi atencion en los Primeros Libros. Estos preceden à V. Mag. porque estos son los que asirman su Reyno: y solo precediendo el Sacrificio en tales Aras, me atreviera yo à besar el Soberano.

Throno de V. Mag.

Haviendo pues dado à Dios lo que es de Dios, debo ahora dar al Cesar lo que es del Cesar. De V. Mag. es todo lo que sue de la Liberalidad de los Suevos, y Piedad de los Godos. De V. Mag. es aquel perpetuo zelo del bien de las Iglesias, heredado successivamente por los Reyes de Castilla y de Leon desde los primeros Principes de Asturias. De V. Mag. es quanto debe la Iglesia deferir à los Reyes de Navarra y de Aragon. De V. Mag. es la gloria de la pureza de la Fé que la Iglesia conserva en sus Dominios, contradecida desde el tiempo de los Godos la persidia Judayca, desterrada à tanta costa la immundicia de los Mahometanos, y declarada una perpetua guerra contra la novedad de la Heregia. De V. Mag. es el zelo verdaderamente Catholico no folo de introducir la Fé en las vastissimas Provincias del nuevo Mundo, sino de la conservacion y propagacion que de nuevo se logra. De V. Mag. es: ¿ pero à que sin recargo deudas publicas, quando toda la atencion es de pagarlas ? Las mas de las Planas de esta Obra no pueden ser Eclesiasticas, sin ser Reales. En ellas se verá el zelo de los gloriosos Progenitores de V. Mag. El empeño que tuvieron en honrar nuestra Iglesia: su Piedad, sus Liberalidades, sus gracias. Si ahora se pide egemplo, basta el de un solo Rey para darle por muchos. Este es el que dió nuevos Reynos à Castilla, Coronas à la Iglessa, y Laureola al Cielo. Este el que rompió el yugo en que gemian tantas y tan nobles Iglesias. Este el que recobró la de Cordoba, la de Jaen, la de Carthagena, y la Metropolitana de Sevilla. Este el que las dotó con piadosa y

verdaderamente Real Magnificencia. Este el que restauró los Templos de Toledo, y de Burgos, extendiendo à otros muchos la Piedad y Liberalidad que reynaba en su pecho. Este el aclamado por Padre de la Patria, por Pio, y por Feliz: siendo Feliz para sí, por la Piedad con que llegó à ser Santo; y Feliz para el Pueblo, por haver tenido en èl un Padre de la Patria. Este en fin, el que dà glorioso nombre à V. Mag. Egemplar à los Principes, y veneracion à las Iglesias. Si un Rey solo nos llenó de tantos creditos; ¿ que deuda, ò que paga, será igual para tantos? Si de todos hace assunto esta Obra, debe mostrar su

gratitud à todos.

Un FERNANDO es el puesto por egemplo: sea otro FERNANDO el que por todos reciba nuestro humilde reconocimiento. Aquel sobre la Proteccion de las Iglesias añadió el nuevo, recomendable titulo de haver aplicado su Real animo à promover las Letras. Para esto engrandeció y colocó en Salamanca la insigne Universidad, sita antes en Palencia. Para esto ideó la formacion de las Leyes de la Partida. Para esto mandó escribir la Historia de sus antepassados, escogiendo para ello al Prelado mas sobresaliente de sus Reynos, el Arzobispo de Toledo D. Rodrigo, quien en la Dedicatoria que hizo al mismo S. FER-NANDO nos expone el Real deseo, de que la Antiguedad se ilustrasse: sin duda porque conoció como tan penetrativo Principe, que del conocimiento de

los

los hechos penden muchos Derechos; que las Artes y Letras pueden conquistar dentro de un Reyno tanto como fuera las Armas, y acaso con mas utilidad, mas seguridad, y menores dispendios. ¿ Pues cómo no será debida, y aun grata à V. Mag. la oferta de una Obra que se ordena à dár nuevo cumplimiento à los descos de tal Santo, y tal Principe? Ideó, Señor, aquel gloriosissimo Monarca la ilustracion de las Historias antiguas de estos Reynos. Gran muestra de la generalidad y grandeza de su zelo, quando ni el glorioso empeño de dilatar sus Estados contra los Enemigos de la Iglesia, ni el ardor de promover la Religion, ni la continua atencion al bien de las Iglesias, bastaron à llenar la capacidad de aquel Real animo. Cupo entre tantos y tan graves desvelos el de aumentar las Letras: pero los Escritores no le pudieron dár mas de lo que cabía en unos Siglos muy escasos de luz, llenos de preocupaciones, y de tan poca, ò ninguna Cultura, que llega entera la accion al Reynado de V. Mag. para darle, no parte en esta gloria, sino el lleno de quanto corresponde al que dá perfeccion. Ahora es, quando pueden cumplirse los deseos de los Principes antepassados mas zelosos, y dár à V.Mag. con las gracias de lo que otros hicieron, las de lo que ninguno logró hacer. La Cultura del Siglo de V. Mag. mira ya como materia ruda al afán de los Siglos precedentes. Solo ahora podemos confeguir la ilustracion, quando con la necessidad compiten las

opor-

oportunidades de la Paz, con la commodidad los interesses, y sobre todo la Proteccion y Zelo de V. Mag. para quanto es del bien de sus Vassallos y del Reyno. Este Zelo assegura à V. Mag. importantissimas conquistas dentro de sus Estados, y à nosotros, que con el nombre de FERNANDO renovemos los dictados de Padre de la Patria, Piadoso, y Feliz. Para esto no necessitamos mas que el Cielo nos guarde à V. Mag. como para bien de tantos Reynos, y de la Christiandad pide

SENOR

Fr. Henrique Florez

CENSURA Y APROBACION DEL P.D.NICOLAS GALLO, Abogado de los Reales Consejos, y Presbytero de su Congregacion del Salvador de esta Corte.

E orden de los Señores del Supremo Consejo de Castilla he visto muy de espacio, y con toda la reflexion que la materia merece, el quarto Tomo de la Historia Sagrada de España, que à continuacion de los tres primeros, que sobre este mismo assunto le han precedido, pretende ahora imprimir el M.R.P.M. Fr. Henrique Florez, del Orden de San Agus-

tin, &c.

Si el objeto de la Censura, que el Consejo pide en semejantes remissiones, fuesse solo enterarse de si la Obra que vá à darse à luz es, ò no, opuesta à las Regalías de S. M. o al bien publico; yo havria salido bien presto de mi obligacion, y del encargo que se me hace; pues con solo leer el nombre del Autor, y los tres Tomos que ha impresso antes sobre esta propria materia, bastaba para convencerme de una entera seguridad à cerca de ambos respectos. Pues à la verdad todo el contexto de esta insigne Obra, quantas planas, y quantas lineas contiene cada Capitulo, no respiran otra cosa, que un cabal discernimiento de las verdaderas, y sólidas Regalías de S. M. à cerca de los Derechos Eclesiasticos esmaltados en la Corona, y los hondos y firmes cimientos sobre que se establecieron, y se mantienen. Y por otra parte no era capaz de haver arroftrado, y mucho menos emprendido este sabio Maestro una Obra, que hasta hoy se ha tenido por inaccessible al mayor trabajo, y à la mas profunda erudicion, à no sostener su paciencia y su estudio con aquel amor al bien público, que es el alma de toda ella, y brilla en todas sus partes, por quantos lados se la mire; ahora se trate del establecimiento y propagacion de la Fé en nuestra España, que es el mayor y mas precioso de sus interesses; ahora se atienda al conocimiento de la disciplina Eclesiastica, que floreció en los primeros Siglos, y se continúa hasta nuestros tiempos; ahora se desee promover el honor de la Nacion, desenterrando los mas venerables monumentos de su antiguedad, que apoyen sus verdaderas glorias; ahora por ultimo se quiera desagraviar la erudicion Española de la barbarie de que con visible emu-1alacion la acusan las Plumas Estrangeras. A todo ocurre el infatigable zelo, exquisita erudicion, y trabajo immenso que supone, y descubre el Autor de estos Libros, que nuestros Nacionales han leido con admiracion, y los Estraños con envidia. Con que si la jurisdiccion de la censura solo mirasse à resguardar los altos Derechos de la Magestad, y à precaver toda infeccion nociva à la inocencia de las costumbres Politicas, que hacen la felicidad del Estado; bien presto (digo) havia salido de la obligacion en que me ponia la consianza del Consejo.

Pero este Augusto Senado no solo remite à los Censores los Libros para que reconozcan si son, o no, perjudiciales à la Causa pública, sino es tambien para que le digan si son, ò no son utiles, ò pueden contribuir de algun modo a promoverla; de otra suerte ni quiere el Consejo que se impriman, ni que se divulguen; pues mirado con reflexion igualmente dafian à aquella parte del bien comun que debe adelantarfe por medio del estudio de las buenas letras, los libros que la embarazan inutilmente, como los libros que la vician. Fuera de que en el estado que hoy se halla la opinion de nuestros Escritores entre las Naciones mas cultas de la Europa, sea con justicia, sea con emulacion, qualquiera produccion de Ingenio que no sea ventajosa y eminente, se debe estimar como perjudicial; pues dá un nuevo apoyo à los Diaristas de Lipsia, y de Trevoux, para que publiquen, y se confirmen en el juicio que tienen formado de nuestra actual erudicion. Sobre este pie he de caminar en la Censura del Libro que el Consejo remite à mi juicio; pues sentado que no sea nocivo ( como en ninguna manera lo es) à las Regalias de S. M. ò al bien del Estado; resta saber si puede ser util assi para lo uno, como para lo otro. Con esto he dicho, que no tiro à hacer una Aprobacion, ò Censura de ceremonia, ni à ciegas, como regularmente se hacen; sino es à juzgar con rectitud, y con verdad, sobre el interés que puede, o no, tener el Rey, la Nacion, la Iglesia de España, y aun la Universal, en que este Libro salga ahora à luz, y que toda la Obra que promete, se continúe hasta su entera conclusion.

Para esto, y cesido à los terminos precisos que dejo propuestos, digo, que sobre dos puntos Cardinales se resuelve

· All

toda la esfera de la pública felicidad en un Reyno Catholico, y à ellos, como à su centro, van à parar todas las lineas que tiran los demás interesses particulares de que se compone, y en que consiste la prosperidad y credito de una Nacion hija de la Iglesia. Estos son la Religion, y el Estado; y con nada mejor pueden contribuir las Ciencias, y las Artes à colocar estos dos Polos de una Republica en el mas alto punto de perfeccion v constancia que sea possible, que sijandolos, y asirmandolos sobre los eges de la Historia Civil y Eclesiastica de sus Pueblos; porque la Historia Civil vuelve en cierto modo à sacar, y producir al Theatro del Mundo, y à la vista de sus Nacionales, aquellos Heroes, que fundaron y ennoblecieron los principios y progressos de la Patria comun de todos : promoviendo y excitando los animos de los presentes con los egemplos de los passados; y supliendo toda el alma, que les falta à sus cadaveres, y à sus sepulcros, con el espiritu que inspira, è infunde la memoria de sus acciones.

Por esta parte no tiene la España que desear, y las Naciones estrañas admiran con envidia la buena suerte que le cupo à la nuestra en tener un Cuerpo de Historia completa, con toda la perfeccion y eminencia de que las suyas carecen: pues nuestro Livio Español, el Padre Juan de Mariana, si no logrò que viniessen á solo conocerle de Regiones muy distantes personas de buen gusto, como al otro Historiador Romano; consiguió sin duda otra ventaja, y otra gloria mucho mayor que esta; y sue desear cada Nacion que lo huviesse sido suyo, ò à lo menos tener otro semejante, para eternizar sus hazañas, y sus Heroes; y sobre todo consiguió que su obra fuesse recibida con un aplauso incresble de los hombres mas sabios de su tiempo, mirandola como una pieza consumada en su especie, y como un modélo à que debieran arreglarse los que se aplicassen à este importantissimo y gravissimo estudio.

Pero dos cosas no pueden negarse, sin embargo de los justos elogios que ha merecido à todos nuestro Historiador. Una de ellas es lo mucho que le facilitó la empressa el Siglo silvador en el qual nuestra Nacion su la Nacion dominante tanto en Letras, como en las Armas, y los grandes hombres que en aquella edad produjo nuestra España, y se aplicaron à ilustrar esta propria materia, ya con His-

torias particulares de algunos Reynos y Ciudades mas infignes, ya con la invencion de Inscripciones, Medallas, y otros Monumentos de la Antiguedad, que dieron mucha luz à nuestros sucessos. Estevan de Garibay, Geronymo Zurita, Florian de Ocampo, Ambrosio de Morales, Don Antonio Augustin, Arzobispo de Tarragona, Don Juan Bautista Perez, Obispo de Segorbe, y otros de igual erudicion, y de un teson insatigable en averiguar nuestras cosas, descubrieron el camino, abrieron el passo, y allanaron muchos obstaculos para arribar à la Historia Universal de nuestra Nacion. De todos se aprovechó el Padre Juan de Mariana, el qual tambien por sí mismo hizo especiales descubrimientos, y tuvo la fortuna de llevar en su derrotero unas guías san seguras, como à estos Va-

rones incomparables.

Tampoco se debe dissimular, que sin embargo de la aplicacion, y del improbo estudio, è immenso trabajo que tuvo nueftro Historiador en indagar la verdad, y poner las cosas de España en toda la claridad possible, no pudo con todo esso evitar algunos yerros, y muchos de ellos demasiadamente capitales, como se puede vér en Pedro Mantuano su Antagonista (que no en todo se dejó llevar de la passion de contradecirle) en el eruditissimo Marqués de Mondejar Don Gaspar Ibañez de Segovia, en Don Juan de Ferreras, Bibliothecario del Rey nuestro Señor, en su Synopsis Historica de España, obra de incomparable merito y utilidad; y aun en el sabio Autor de la obra cuya Censura tenemos entre manos. Pero assi como al grande Cardenal Baronio no se le debe negar la gloria de ser el Padre de la Historia Eclesiastica, por las equivocaciones que despues han reconocido en el Antonio Pagi, y otros hombres eruditos de nuestros tiempos; tampoco al Padre Mariana se le debe disputar el titulo de Padre de nuestra Historia, porque huviesse incurrido en algunas faltas, que despues se handescubierto en ella. Al contrario: ambos Autores son dignos de la mayor admiracion; porque en un Siglo como el suyo, en que no havia llegado la Critica à la exacta severidad à que la ha elevado el delicado gusto de nuestros eruditos Modernos, y en que aun no se havian descubierto tantos Documentos originales, como se han hallado despues, sacandolos de los Archivos mas seguros, y desenterrandolos de los Cementerios

del olvido, huviessen sin embargo procedido estos dos grandes hombres con un juicio recto y libre, y con una integridad y una veracidad enteramente imparciales. Pero sobre todo nada hace à uno y otro Autor mas recomendables à la memoria de los hombres, como la refolucion de emprehender unas obras cuya dificultad tuvo arredradas las plumas de los Escritores mas infignes. Desde el quarto Siglo, en que Eusebio Cesariense trató la Historia de la Iglesia con mas dignidad y verdad que sus Continuadores, passaron mas de mil años hasta el Cardenal Baronio, sin que alguno de tantos célebres Escritores como huvo en esse largo tiempo, se atreviesse à emprehender esta obra tan util, y tan necessaria à todo el Cuerpo de la Religion, que por esse medio havia de conservar, y traher hasta nosotros sus tradiciones, haciendose cada dia este designio mas inaccessible por la extension de sucessos, que se iban aumentando, y que de Siglo en Siglo iban mudando el semblante de las cosas, assi por las nuevas Conquistas que hacia el Evangelio en las Naciones recien convertidas, como por la variacion de la disciplina de la Iglesia, que insensiblemente empezaba à decaer, por atemperarse à los diferentes estados y costumbres de los Fieles, y por ir al alcance de sus desordenes, y no perder de vista su remedio.

A nuestro Mariana le faltó un Autor tan diligente como Eusebio, que le abriesse los cimientos, y le sirviesse de apoyo en la Historia Secular de nuestra Nacion; lo que sin duda sue de un grande recurso que alentó al Cardenal Baronio à formar la suya de la Iglesia: sin embargo de esso no cediendo à la discultad nuestro Historiador, abrazó esta empressa vastissima, y la llevó hasta la perfeccion que hemos ponderado, y en que hoy la vemos, sin que nos quede que desear para la Historia Civil de España, sino es la correccion de algunos puntos que (como hemos referido) tiene la de Mariana, dignos à la verdad

de segunda lima.

Pero la Region que siempre se ha tenido por impenetrable à qualquiera trabajo y estudio, ha sido la Historia Eclesiastica de nuestra Peninsula. Aqui les ha faltado el agua à los mayores y mas laboriosos Ingenios de nuestra Nacion, y casi se havia ya desesperado el que se pudiesse conseguir, y à la verdad

Tom.IV. qq no

no sin gravissimos fundamentos, por ser casi invencibles los obstaculos que à cada passo se ofrecian, y no menos las espesissimas tinieblas que obscurecian sus sucessos, y impedian el

curso de ella,

De los tres primeros Siglos de la Iglesia de España, incluso el de la Predicacion del Evangelio, apenas havia memoria
segura sobre que apoyar la narracion; y si Prudencio, y San
Issidoro no nos huviessen conservado las noticias de nuestros
primeros Martyres, y de algunos Varones Ilustres de aquellos
tiempos, casi no se sabria si los huvo. La misma suerte corrieron las Memorias de la Gerarquia Eclesiastica, y de la Disciplina de nuestros antiguos Fieles, y las de el establecimiento
de las primeras Sillas Episcopales. Todo lo havian anochecido las crueles, y continuas persecuciones de los Emperadores
Gentiles, que como dice San Cypriano, con igual, ò mayor
suror tiraron à acabar con los Libros Sagrados, y con las Memorias de nuestra Religion, que con las personas que la professan.

En medio de una noche tan cerrada, dió un gran golpe de luz, y aclaró en parte las costumbres, y disciplina de aquellos Siglos el Concilio Iliberitano; pues los diez y nueve Padres que concurrieron à él, sueron como otros tantos Astros de primera magnitud, que con el rigor de sus Canones nos hicieron vér la oculta harmonía, que en medio de las mismas persecuciones havia mantenido el Orbe Celeste de la Iglesia de España; la que se descubre bastantemente en el zelo de sus Prelados, y en la docilidad de los Pueblos, à quienes no dudaron proponer unas Reglas de Moral tan severas, que para que no se tuviessen por de una Assamblea de Novacianos, sue despues necessario templarlas con posteriores Decretos de varios Sumos Pontisces, y de Concilios Generales, y que se hallassen repetidas, y mandadas guardar en el Concilio Sardicense.

No duró demassado el esecto que produgeron los Canones del Concilio de Iliberi. Pues à poco mas de ochenta años de su celebracion, y especialmente despues de la muerte del Grande Ossio, se volvieron à poblar nuestras Provincias de nuevas, y obscuras nieblas, y

fue

fue preciso que Himerio , ò Eumerio , Obispo de Tarragona, acudiesse à San Damaso Pontifice Romano, solicitando el remedio de los desordenes, que se havian introducido tanto en el Clero, como en el Comun de los Fieles; cuyas noticias tampoco tendriamos, si no fuesse por la Apostolica vigilancia de este Prelado, y por la célebre, y famosa Carta que en su respuesta, y por muerte de San Damaso le escribió el Papa San Siricio. Esta nos descubre con alguna claridad la corrupcion de costumbres à que havian llegado aquellos tiempos, y las causas de donde havian procedido; pero la série, y orden de los sucessos todo quedó, y lo dejó obscuro. Sin embargo, esta Carta, y el Concilio referido, son los mas preciosos monumentos, no solo de la antiguedad Española, sino es de toda la Iglesia Universal, y la sirven hoy como entonces, de firmissimos escudos contra los Hereges modernos; pues por mas que David Blondelo, y otros sequaces de su opinion, assi Catholicos, como Protestantes, haygan querido impugar las Decretales anteriores à Siricio, y otros Ancianos Documentos que confunden, y convencen su Apostasía; jamas han podido desvanecer la autenticidad de estas dos insignes memorias, en donde (à no estar ciegos) verian la uniformidad de los Dogmas, y de los puntos mas effenciales de la Disciplina Eclesiastica de aquellos tiempos, con todo lo que hoy observa en ambos respectos la Iglesia Romana, la qual debe à nuestra Provincia estos dos fidedignos testimonios de la sinceridad con que ha guardado, y comunicado à sus Hijos el inestimable deposito de la Fé, y de la Doctrina Moral del Evangelio.

Pero quando debian cogerse los frutos que prometian, y se esperaban de unas providencias tan oportunas, y esicaces para disipar los abusos introducidos, se hallaron inopinadamente inundadas nuestras Provincias, con las frequentes avenidas de las Naciones Septentrionales que trageron consigo la confusion, y el desorden del Gobierno Civil, y Eclesiastico que se observaba en ellas, y mudaron enteramente el semblante de las cosas, sepultando

99 2

133

las memorias mas Sagradas en el caos de las cruelissimas Guerras que suscitaron los Godos, Suevos, y Vandalos entre si mismos, y con los Naturales de nuestro Pais, para destruise unos à otros, y para acabar de extermi-nar de España el resto del Dominio que aun consevaban en algunas Provincias los Romanos. A esta Guerra de ambicion sobre la dominacion temporal que cada qual de estas Naciones pretendia para si, con exclusion de las otras, acompañaba otra Guerra mas cruel de Religion; porque todas estas Gentes venian obstinadamente instruídas en los errores de Arrio, y como era esta la Religion de la Corte, los Principes Arrianos se ensangrentaron de modo contra los Prelados, y contra los Pueblos Catholicos, que fubió la persecucion hasta el mismo Palacio, y Throno de Leovigildo, que no dudó derribar à sus pies la cabeza de su propio Hijo Hermenegildo, glorioso Confessor y Martyr, que sello la confession de la Fé de Nicea, con el Sacrificio de su vida.

Quiso Dios que con la conversion de su hermano Reraredo que sucedió à Leovigildo, y con la celebracion del famoso Concilio tercero Toledano, respiró la Iglesia de España, y empezó à amanecer en ella el Siglo de Oro de la Religion. Entonces fue quando al abrigo de los Principes Catholicos, y la frequencia de Concilios Nacionales, fe restableció la Gerarquia Eclesiastica confundida con las revoluciones antecedentes. Entonces empezó à florecer la Disciplina del Clero, y del Monacato, con la obsevancia de los Canones; y entonces en fin se vieron aparecer en nuestro Orizonte aquellas clarissimas Lumbreras de Doctrina, y de Santidad, los Leandros, los Fulgencios, los Braulios, los Eugenios, los Julianos, los Ildephonsos, y otros infinitos, cuyas memorias estarán eternamente llenas de bendicion en nuestros Anales, y parece deberian haver fijado la Epoca de nuestra desgracia, à no mas volver à caer en la antigua confusion. Pero no era esto lo que merecia la corrupcion de costumbres, que se sue introduciendo en ambos Estados Secular , y Eclesiastico, y que atrajo sobre si la indignación de Dios y el azore de su justicia.

Pues à poco mas de doscientos años que duró el Imberio de los Godos en España, vino sobre ella la irrupcion de los Sarracenos, ò por mejor decir, se abrió la boca del Pozo del Abysmo, y vomitó envueltas en humo de Barbarie, y de crueldad, Egercitos de Langostas humanas, que volando desde la Arabia, y la Siria por toda la Costa de Africa, vinieron à caer sobre nuestra miserable Region, donde es increíble el destrozo que hicieron à poco mas de un año de su Conquista, y de la infeliz derrota del Rey Don Rodrigo fobre los funestos Campos, y orillas de Guadalete. ¿ Quién podrá pintar la universal Catastrophe que padeció entonces España? Assoladas las Ciudades, arruinados los Templos, quemados los Archivos, demolidos los Monasterios, fugitivos los Prelados, perseguidos los Fieles, no se veía otra cofa por todas partes, que lastimosos expectaculos. que desfiguraron enteramente el femblante de las Provincias, fin quedar en ellas otro Monumento que acordasse su antigua magnificencia, y esplendor, sino es la grandeza enorme de fus ruinas.

Es verdad que en los primeros años de esta general de-Solacion, no faltaron Hombres Insignes, que aun debajo del infufrible yugo de los Mahometanos mantuvieron la Fé, y con ella algunas Memorias Eclesiasticas de aquellos infelices tiempos. Tales fueron San Eulogio Martyr, Alvaro de Cordoba su Discipulo, Juan Hispalense, Isidoro de Beja, y otros muchos, que como restos de la antigua erudicion, procuraron batallar contra el torrente de ignorancia, que iban introduciendo en los Naturales la servidumbre, y el trato de una Nacion cruel, y brutal, que no conocia otra Cultura, ni otros estudios, que el furor, y las Armas. Pero al fin todo huvo de ceder al tyrano Imperio de los nuevos Conquistadores; y no pensando ya los Fieles en otra cosa, que en huir de la comun persecucion, en defender las vidas, y recobrar la Patria al abrigo del nuevo Reyno de los Godos, que el Infante Don Pelayo volvia à fuscitar en Asturias; se hicieron todos à la Guerra, abandonaron las Ciencias, y las Artes, descuidando enteramente de conservar noticias algunas, no solo de sus pérdidas, sino aun de sus mis-Tom.IV. 9 3

mas glorias; de manera, què jamás se vió Nacion mas posseida de la barbarie, y de la rusticidad, que lo estuvo la nuestra por cerca de siete Siglos, que se mantuvo en ella la dominacion de los Arabes; en cuyo largo tiempo se acabaron de perder, sepultar, y viciar quantos Documentos legitimos podrian servir à formar la Historia Eclesiastica de nuestra Peninsula. Y quién sería el que se atreviesse à una empressa tan dificil, si los mismos Autores Coetaneos que estuvieron à la vista de los sucessos, ò los callan, ò se contradicen en su narracion, como se vé en los pocos fragmentos, que nos restan de sus Escritos? Tal era la plaga de confusion, que ocupaba, y obscurecia entonces todas las cosas de nuestra Provincia.

Por ultimo despues de setecientos años volvio al fin Dios los ojos de su misericordia acia los míseros Españoles, que à marabillas de valor, fueron en esse tiempo batiendo, y arrojando à los Sarracenos de sus antiguos límites, y erigiendo de sus Conquistas pequeños Potentados, los quales reunidos todos en los Reyes Catholicos Don Fernando, y Doña Isabel, y ampliados despues con el descubrimiento de la America, y con los derechos de los Principes Austriacos, formaron en Phelipe Segundo (dice Horacio Turselino) el mayor, el mas vasto, y mas poderoso Imperio de quantos desde la Creacion hasta entonces havia conocido el Mundo: Nullus ab Orbe condito latius imperavit; de manera que la Monarchia de los Godos, à quien le venia muy ancha una estrecha Gruta en las Montañas de Covadonga-, quando padeció la irrupcion de los Arabes, se estendió despues en menos de un Siglo por toda la redondéz de la tierra, gozando dilatados Dominios en Europa, en Africa, en Asia, y en la India Oriental, con la entera possession de las dos Americas.

La misma fortuna que las Armas, corrieron en aquel Siglo las Letras. Pues como si la España secunda Madre de floridis-simos Ingenios, se hallasse impaciente, y quisiesse volver por el honor de sus Hijos, y desquitarse en poco tiempo de la esterilidad de Doctrina, que havia padecido por tantos años, apenas sacudió enteramente el yugo de los Principes Arabes, quando se dió al estudio de las Ciencias, con tan feliz sucesso, como

se deja vér en los eminentes Varones, que produjo la proteccion, y Magnanimidad del incomparable Cardenal Cisneros.

A la sombra de este Heroe Español, en quien no se sabe qual fue mayor, si su Virtud, la Politica, la Pericia Militar, ò el amor al estudio de las buenas Letras, no huvo especie de erudicion, à que no se estendiesse, y en que no hiciesse incresbles progressos la aplicacion de nuestros Naturales, acabados de salir de los Siglos de la ignorancia. Del cultivo de los Idiomas Sagrados, y de las Lenguas Orientales, nació la primera Biblia Polyglota, que se vió en la Iglesia, que sue la Complutense. Los Systhemas Philosophicos, que hoy se venden por nuevos entre los Eruditos de otras Naciones, recibieron su espiritu, y su origen de nuestro célebre Gomez Pereyra en su Margarita Antoniana. Y quién sue el primero que enseñó, y dió reglas para el uso de la antiquadia, sino es nuestro Antonio Agustin en su Libro de Oro sobre la explicacion de las Monedas, que tanto admiró à los Hombres mas Sabios de su tiempo? Quién descubrió, y descifró tantas Inscripciones, y tantos Monumentos de la Antiguedad, como nuestro Ambrosio de Morales? Quién halló el mas célebre Systhema, de quantos hoy aplaude, y sigue la Medicina, fino es la famosa Doña Oliva de Sauco, honor de nuestra Nacion, y de su Sexo? Quién dió Armas tan bien templadas contra los Hereges, y estableció el verdadero estudio de la Theologia, y de la Controversia, sino es el Vincencio Lyrinense de nuestra edad, Melchor Cano, el qual ante omnes & Supra omnes, (dice el Cardenal Palavicino) apuró quanto havia que adelantar fobre un assunto tan arduo, y tan util, y no dejó que decir à los Escritores que fe le figuieron? Si se atiende à la Theologia Escolastica, donde se hallarán otros Bañez, otros Sotos, otros Victorias, otros Suarez, otros Vazquez, y otros Molinas? Si à la Expolitiva, donde otros Maldonados, otros Gaspar Sanchez, otros Mendozas, y otros Riberas? Si à la Jurisprudencia Civil, y Canonica, dónde otros Torquemadas, otros Gomez, y otros Covarrubias? Si à la Eloquencia Latina, donde otros Nebrijas, otros Vives, otros Sepulvedas, ni otros Cerdas? Pero yo me canso inutilmente, y sería mas facil

con-

contar el número de los Astros; que el de los Hombres Grandes, que en todo genero de Facultades, y de Ciencias, produjo nuestro Siglo decimo sexto. Todos ellos formaron un clarissimo Mediodia de erudicion universal, que hizo entonces à España la Athenas Occidental entre las Naciones Européas, las quales tomaban del sondo de ella quanto havian menester para el cultivo, y adelantamiento de sus estudios.

Pero quién lo creería? Toda esta luz no bastó para disipar las tinieblas que hacian casi impossible la formacion de una Historia fiel, y puntual de nuestras Iglesias. Los grandes vacíos que se hallaban à cada passo en el curso de los sucessos, y de las materias Eclesiasticas que en ella debian tratarse, no se podian suplir con las invenciones del ingenio en las demas Ciencias. Eran cosas de Hecho, las que para esto se necessitaban. Codices antiguos, y seguros: Archivos fieles: Autores Coetaneos: y otros Documentos de igual autoridad, que se conciliassen la sé humana; y promoviessen el credito, y la verdad de los sucessos que se havian de escribir. Algo de esto se havia descubierto en aquel Siglo, pero era menester mucho mas: y sin ello ni podia emprenderse, ni formarse la Historia Eclesiastica de nuestra Nacion, con la perfeccion que se deseaba, y se pretendia.

Esta disicultad, que debiera haver servido de estimular à nuestros Hombres de Letras à una sincera aplicacion, y à un trabajo infatigable para vencer los obstaculos, que impedian la egecucion de una Obra tan util, y tan necesfaria al Publico; sue al contrario la que acabó de destruir toda la verdad Historica de nuestra mas sagrada antiguedad; levantando contra ella un linage de persecucion mucho mas cruel, y mucho mas sangrienta, que quantas havia padecido bajo el yugo de los Emperadores Paganos, de las Naciones Barbaras, y aun de los mismos Sarracenos, enemigos jurados, y capitales del Christianismo. En esceto todas estas persecuciones juntas no hicieron tanto estrago, ni derramaron tanta consusion, y obscuridad sobre nuestras Memorias antiguas, como la que suscitaron contra

ellas

ellas los mal aventurados Chronicones de Dextro, Marco Maximo, Auberto Hispalense, Aulo Halo, Julian Perez, y otros semejantes monstruos de infidelidad, y de
mentira, que con torpissimas imposturas, con engañosos
hallazgos, y con falsissimas suposiciones, desfiguraron, y
anochecieron enteramente nuestros sucessos Eclesiasticos,
de suerte, que à la Historia de ellos, que hasta entonces se
havia reputado por árdua, lo dexaron impossible.

No se tenga esto por ponderacion; porque al fin todo lo que tuvo que sufrir nuestra antiguedad en los tiempos mas calamitosos, miraba principalmente à los acontecimientos Civiles, y Politicos de la Nacion, y folo obliquamente, y como de passo à las Memorias Eclesiasticas, que debian servir à formar su Historia Sagrada, pero los Chronicones se propusieron por objeto unico turbar toda la economía de ella, llenando de fabulas aquellos huecos, y espacios de tiempo que carecian de sucessos averiguados, y que por esso hacian dificil la série continuada de la narracion. Con este designio, imitadores de Holosernes, viciaron, y cercaron de falsedades las mismas Fuentes Originales de donde debia sacarse el agua, y surtirse (como allá Bethulia) la verdad Historica. El establecimiento de las Sillas Episcopales: la succession de sus Prelados: la celebracion de Concilios legitimos: la noticia de los Martyres, y Santos de cada Provincia: las Obras originales de los mas ilustres Doctores de la Nacion; estos eran sin duda los Lugares Topicos, y comunes en que havia de estrivar, y sostenerse la persuasion, y credito de los sucessos, que se refiriessen, y los cimientos sobre que te havia de fundar la Historia de ellos. Pero estos mismos cabalmente fueron donde mas fe cebó la falfedad de los Chronicones. Porque ellos erigieron Sillas Episcopales donde jamás las huvo: ellos fingieron Obispos desconocidos de toda la antiguedad, y aun de las mismas Iglesias à quien los atribuían : ellos inventaron Concilios imaginarios : ellos trageron Santos de todas las Naciones Christianas, y los prohijaron à la nuestra, llenando con ellos los vacios de nueftros Martyrologios: ellos al fin dieron Vidas, y Escritos à Doctores, y

Historiadores supuestos, y corrompieron las Obras de los verdaderos, y legitimos. Lo peor de todo sue, haver incluído, y sorprendido en el engaño à muchos Hombres de conocida erudicion; de los quales algunos tomaron tan à pechos la Apología de estas piezas infames, que escribieron gruessos volumenes en su desensa: todos se pueden vér en la Censura de Historias fabulosas de nuestro insigne Don Nicolás Antonio, que se acaba de dár al publico.

Quien mas padeció en esto fue la verdad, porque tomando unos el partido de los Chronicones, y otros mas cuerdos el de su impugnacion, se encendió entonces en España una Guerra Civil de opiniones opuestas, que duró muchos años, en la qual nada de lo mas averiguado quedaba ya cierto, hasta que por ultimo al fin del Siglo passado, y principios del actual, suscitó Dios el zelo, y la sabiduría de tres Ilustres Españoles, que unidos entre sí con el vinculo de la mas fincera amistad, tomaron à su cargo volver por el honor de la Patria, à quien ya los Estrangeros empezaban à calumniar por inventora de glorias fingidas: estos pues, como otros tres fortissimos Soldados de David, rompieron por las credulas Huestes de los Chronicones, y trageron à la Historia el agua clarissima de la verdad, sacandola de la Cisterna de Beien : esto es, de la vena limpia de su profunda y exquisita erudicion. Estos sueron los ya nombrados D. Gaspar Ibañez de Segovia y Mendoza, Marqués de Mondejar, el Eminentissimo Cardenal Aguirre, y el que jamás nos cansarémos de elogiar nuestro celebre D. Nicolás Antonio, Author de la Bibliotheca Española. Estos tres Heroes, que cada qual vale por una legion de Sabios, conspiraron de acuerdo á descubrir, y con efecto descubrieron los Inventores de tantas, y tan enormes imposturas: estos quitaron el credito que se havian conciliado con la novedad los Chronicones, y los Autores que los defendian : y estos al fin lograron sepultarlos en el desprecio, y en el olvido de todo el mundo.

Solo parece que faltaba quien supiesse aprovecharse de una victoria tan completa y tan memorable; pues aunque

estos grandes hombres la configuieron, y se les debe enteramente esse triunfo, se puede decir de ellos lo que escribe S. Geronymo de Lactancio Firmiano, que aunque destruvó con argumentos eficacissimos los errores de la Idolatría, pero (ocupado todo en esso) dejó con poca defensa, y sin establecer como debiera las verdades de nuestra Religion. Assi nuestros infignes Escritores: ellos sin duda alguna acabaron, y disiparon la opinion con que corrian las piezas supuestas, y sus Apologistas; pero no passaron de alli, ocupados en otros dignissimos assuntos: y dejaron en pie todas las dificultades que antes de los Chronicones tenia nuestra Historia Eclesiastica, y las que estos mismos añadieron, viciando y manchando los Documentos inocentes que para formarla se hallaban en los Archivos, à los quales era precifo quitarles el polvo, y emendarles los yerros que havian contrahido de las manos profanas que antes los manejaron. Esta à la verdad era empressa, que pedia una paciencia invencible, un juicio muy maduro, un discernimiento, y una Crisis muy exacta, y una erudicion universal. Acaso por esta razon, aun despues de la caída de los Chronicones, que fue mas há de sesenta años, no ha havido quien se atreva à emprehender la Historia de nuestras Iglesias, porque todos sienten la dificultad que hay en ello, y los talentos, la resolucion, y el trabajo que es menester para una obra de este estudio, y de esta dignidad.

Pero gloria à Dios que nos ha dejado vér en nuestros dias vencidos todos los inconvenientes, que impedian el logro de tan vasto, como suspirado designio, y en que el Autor de la España Sagrada, à costa de un desmedido estudio, ha podido allanar todos los passos dificiles, y ha descubierto las sendas seguras, para que sin temor ni riesgo, y con apoyos y documentos libres de toda sospecha, se pueda ya formar la Historia Eclesiastica Universal de nuestra Nacion. Esto es lo que se le debe à la incansable y tenàz aplicacion del Padre Maestro Fr. Henrique Florez: esta es la grande importancia de su obra, que ponderabamos al principio: y la que hace recomendable, glorioso y digno de la mayor admiracion su trabajo, por el qual toda la Iglesia de España

debe darle gracias immortales. Solo el conato le huviera sido de un merito inexplicable. Porque à quién no le haría horror vér delante de sí un golfo immenfo y tempestuofo, lleno de escollos, y de nieblas espesissimas, cuyo solo aspecto havia amedrentado à los Ingenios mas sublimes, y en que casi era tan seguro el naufragio de la verdad, como aventurado el acierto; y que sin embargo de esso le bastasse el animo para arrojarse à el, sin mas Norte que el zelo del bien público, ni mas piloto ni aguja, que su amor à la Patria? Assi me considero yo à nuestro Autor, quando deliberando desde la orilla, y antes de tomar la pluma en la mano sobre escribir, ò abandonar la idéa de su España Sagrada, tendió la vista por el mar ancho de los sucessos Eclesiasticos de nuestra Peninsula, desde la Predicación del Evangelio en ella hasta nuestros tiempos, y vió los bagíos, las sirtes, y las tormentas de dificultades à que se exponía, y que havia de vencer, para llevar à su perfeccion la obra que meditaba. Con todo esso vemos, que la ha emprendido, y la ha puesto en egecucion, de un modo, y con una excelencia tan particular, como conocerá qualquiera que tenga la mas leve tintura de erudicion verdadera y fólida.

Y esto es en lo que todas las personas de buen gusto deben cargar el peso de su atención, para formar el juicio que se debe del merito de esta grande obra; porque ya huvo en los Siglos anteriores quien emprehendió la Historia Eclesiastica de España, y tambien quien escribió sobre el Origen y Progressos de sus Iglesias. Esto ultimo hizo Gil Gonzalez Davila; pero no se atrevió á mas que à las Sillas Episcopales de Castilla, dejandose las de Portugal, Aragon, Valencia, Cataluña, y Mallorca, sin cuyas noticias no podia establecerse integramente este punto, que es uno de los principales que se necessitan para la Historia Universal. Esta la acometió D. Francisco de Padilla, Dignidad de Malaga; pero varó el navío de su ingenio sobre el banco del septimo Siglo; y siendo los siguientes los mas dificiles, por hallarse entonces la mayor parte de nuestras Provincias bajo el dominio de los Sarracenos, aunque se le debe alabar el trabajo, y el intento, en lo demas nos dejó poco que agradecer. à su erudicion. El

El Autor de la España Sagrada lo comprehende, y lo abraza todo, tiempos y fucessos. Pero no es esto lo mas en que se distingue de los dos precedentes, y por lo que les hace infinitas ventajas: lo principal, y mas recomendable de su obra es la verdad, folidez, y pureza con que esta escrita; porque lo primero en toda ella se vé reynar una justissima Crisis, que evita los extremos, sin degenerar ni en un atestado Pyrronismo, que se empeña en negarlo, ò dudarlo todo, y descubre en los Autores ninguna piedad, y poquissimo juicio; ni declina en una nimia credulidad, que vá à parar à la simpleza, o à la supersticion. En todo elige el medio justo y racional, que merecen las pruebas de que se vale. Se esfuerza quanto puede para hallar lo cierto de los fucessos: à falta de lo cierto, se contenta con lo probable: quando aun esto se le dificulta, sufre con paciencia lo verosimil; y en todo caso nada assienta, ni supone, sin que lo pruebe : y si à esto anadimos la ingenua deferencia y docilidad con que se ofrece à mudar de dictamen, siempre que se le presenten razones, y fundamentos mas solidos que los que le mueven, no nos deja que desear, para entregarnos à discrecion de sus discursos, sin nota de facilidad. Lo segundo apoya la narracion fobre documentos fegurissimos, y libres de toda sospecha: parte hallados por su diligencia à costa de viages, y de crecidas expensas, y parte tomados de las fuentes mas puras de nuestras Historias, y de los Autores mas fidedignos; y porque no pretende se le crea sobre fu palabra, ha tomado el medio de dar à la Prenfa los Codices, y Piezas originales que justifican sus assertos, unas que hasta aora no havian visto la luz pública, y otras que ya fe hallaban con dificultad; en lo qual fin duda alguna ha hecho un fervicio de incomparable utilidad à la Republica de las Letras. Al fin, para quitar todos los estorvos al que se sintiesse con talentos, y con ánimo para escribir la Historia Eclesiastica de España, toma otro derrotero, y à cada punto Historico que padece alguna incertidumbre, ò necessite de mayor claridad, hace alto, y se detiene con doctas, y juiciofas difertaciones, las quales dan toda la luz possible à lo que se refiere. No me detengo en el estylo llano, senci-Ho.

llo, y natural que nuestro Autor usa en su Obra; va sea porque ha querido facrificar voluntariamente en honor de la claridad la nativa eloquencia que descubre en su Dedicatoria ; ya fea porque arrebatado de la grandeza de los fucesfos que maneja, se detuvo poco en la eleccion de las voces, y en la cultura del lenguage, con cuvo noble descuido practicó aquel primor de Retorica que aconsejó Quintiliano, quando dijo, que : Ubi maxima rerum versantur momenta, non debemus de verbis effe Soliciti.

soliciti.
Por todas estas razones, y otras muchas que omito, por no hacer mas prolija mi Censura, vuelvo á repetir lo que dige en el ingresso de ella : Que bien lejos de hallar en esta Obra insigne cosa alguna que ofenda à las regalías de S. M. y à las buenas costumbres, hallo en ella mucho que deba interessar la proteccion de S. M. el honor de la Nacion y la Iglesia de España, y los elogios de todos los estudiosos, y amantes de las buenas letras. Assi lo siento en este Oratorio del Salvador del Mundo 2. de Mayo

de 1749.

-magar of the helps of the mois mis, solution Nicolás Gallo.

#### LICENCIA DEL CONSEJO.

Con the rest authorities and their

Dióse junta con la del Tomo precedente de la segunda Edicion, donde queda puesta.

APPRAISE TO COLUMN SE SE PROPERTIES SELECTION OF SELECTIO

ed as I drige. At No. con quite make les cherve and partie finited a made of the relation price of choir la list in CENSURA DEL Rmo. P. M. D. ALEJANDRO AGUADO, del Orden del Gran Padre de la Iglesia S.Basilio, Doctor Theologo de la Universidad de Alcalá, y su Cathedratico de Theologia: Calificador de la Suprema Inquisicion, y de sus Juntas Secretas; y Padre de las Provincias de España, © c.

Ificultosamente se exime del desprecio la obra de mas exquisito trabajo; porque es árduo llegar à la cumbre de lo persecto, o porque quando logre la selicidad del acierto, no es facil dege de padecer, llegando à manos de un Juez iniquo, como dijo un Erudito: Difficile est, aliquod reperiri opus, in quo nihil à quopiam reprehendatur: est enim arduum, ita quidpiam persicere, ut non alicubi pecces. Quod si ctiam sine aliquo errore quidpiam peragat aliquis, non facilé est, quin patiatur ac inveniat aliquem iniquum Judicem. (Marius Curtelius in Codice Legum Sicilia fol. 484.) Por esta regla advirtió un Critico Francés, no lograron la immunidad de ser notados los Escritores mas Heroycos: à Homero alguna vez dormidos Virgilio sin distincion de tiempos; Propercio, y Ovidio dissolutos; Tibaldo, y Catullo defapacibles al oido; Juvenal, y Marcial demafiado mordaces; Tito Livio superflicioso; Tacito obscuro; Justino desectuoso en el origen de los Judios; Platón confuso; Aristoteles dificil; Ciceron desigual, ya vehemente, ya flexibo; Plinio vicioso torrente; Salustio afectado; Seneca árido, y de estylo poco enlazado; Lipsio violento en el lenguage: y assi en los modernos; unos parciales; otros adversos à determinadas Familias, y Naciones: y de nuestros Historiadores hacen varias Criticas: à Mariana le publican fospechoso; à Saavedra miscelaneo de exemplos sagrados con profanos; à Estrada adherido à sus ideas : y assi de Zurita, Sandobal, y Castillo.

Prevenido de estas restexiones quando les el quarto tomo, intitulado: España Sagrada, que dá à luz el Rmo. P. M. Fr. Henrique Florez, Doctor Complutense, Augustiniano, me sucedió lo que à mi Gran Basilio con aquel volumen de Libanio, exclamando con sus stasses al vér tan prosusos corrientes de erudiciones: Legi: à Muse! à Disciplina! & Athena! quam praclara largimini vestri studiosis! (Basil.ad Libanium Epist.19.)

y confiesso, que en algunos puntos pregunté al Autor, sucediendome lo que Salomón dijo: (Prov. 13.) Stultus qui sapientem interrogaverit, sapiens reputabitur: (ex vers. Septuag.) que es utilidad del que pregunta al Sabio, pues en el mismo hecho se reputa docto, aunque se reconocia necio: y oídas las soluciones, y enterado con estudiosa aplicacion de la Obra, con ingenuidad Basiliana digo lo que mi Patriarca en semejante ocasion pronunció à su Amphiloquio en el juicio que formó de los Sagrados Canones, ordenados para el régimen de la Iglesia: Multa que nesciebamus, docemur, & respondendi studium nobis doctrina essicitur. (Basil. Mag.in Epist. prim. Canon. ad Amphil.) Aprendí muchas cosas que ignoraba, sirvien-

, dome de doctrina el estudio de la respuesta.

Es agradable à mi gusto la substancia de esta obra, por los monumentos que affegura bien acreditados con fu exquifita fatiga: con especialidad en el Idacio del Apendice, inedito hasta ahora con la singularidad que el Autor le promulga;y las exquisitas noticias de las Diocesis en general, que establece; y el titulo, que desempeña con energía. En quatro tomos escribió Andres Escoto, Jesuita docto, la España ilustrada, haciendo una coleccion de los Historiadores de España que escribieron en lengua latina: el Autor con este quarto Tomo de su España Sagrada la hace ilustre con la coleccion de latinos y vulgares Autores y obras que descubre; figurandoseme su exquisito trabajo à el de aquellos Buzanos, que refiere mi Gran Basilio, descubriendo con diligentes fatigas en el confuso mar las Perlas mas preciosas con la industria del azeyte que llevado en la boca esparcen en los profundos senos del agua: Ut qui in profundam aqua voraginem oleum immitunt, ei loco conciliant o infundunt perspicuitatem; itidem o universi Creator edito mox verbo lucis amabilem O peramænam venustatem mundo invexit. (Mag. P.Basil. hom. z. Div. Amb. lib. 1. hom. 9.) Assi con las luces de su doctrina, como buen Español, sin apartarse del Sol Christo, y uncion santa de la Iglesia Romana, produce una luciente Lampara, con que manifiesta à España Sagrada, ocurriendome aqui la combinacion de dos prodigios con que en España y Roma se anunció la Natividad del Sol de Justicia Christo, manando en la Capital del Orbe una fuenre de azeyte; y en huestra Monarquia tres Soles, que paulatinamente se redugeron à uno, segun el Doctor Angelico, (3. p.
q.36. art.3. ad 3.) significando, que con el oleo Christo, que
impingua la Cabeza del Orbe Christiano unida à ella nuestra
Monarquia, vibrarà luces de eternos resplandores, como el
Autor lo practica, sugetandose siempre, como pauta à las resoluciones de los Sumos Pontifices, combinando con ellas los
lucimientos de nuestra España, siempre en sus progressos
historiales Sagrada, pues desde el Nacimiento de Christo no
hay passo de historia en España, que no se enlace con la Iglesia, en que la Critica Francesa contra Saavedra podrá reprimir
sus impetus, quando despues de aparecido el Sol Christo en
esta Monarquia no tuvieron sus Catholicos Monarcas otro
Norte, que arreglar à la Fé de Jesu-Christo su régimen, como
se advierte en todos los Concilios Españoles, inseparables en

ellos las resoluciones Eclesiasticas y Civiles.

Otro Francés Critico reconoció, aunque con desdenes. las razones de ser nuestra España Sagrada: y con gusto deserimos à su sentencia, aunque quiere deprimir las prendas de , la Nacion Española: El ardor, dice, la sagacidad, el valor, el », nombre de sus hazañas, no es tan particular que exceda à los , Franceses su colera, ni à los Italianos su sagacidad, ni à los Alemanes su valor: en sus empressas tuvieron à Dios de su , parte, moviendose solo de la piedad de sus Principes, cuyo », zelo fue siempre por la Fé Catholica, y conservar la Monar-, quia en su pureza. ( P. Moyne, Arte de reynar, 2.p. art. 10.) Evidente prueba es esta maxima del enlace historial en lo Sagrado y Civil de nuestra Monarquia, con que viene à ser esta Obra un beneficio comun del Reyno, en que guardadas las reglas de la mejor Critica hallarán todos sin la facilidad de creerlo todo, ni la obstinación de negarlo, comprobados los hechos mas reconditos de nuestra España con los fundamentos mas veridicos. En este modo florece y fructifica con honor 9 bonestidad en el campo laudable nuestro Complutense: y cifrando todos los elogios à una palabra, digo, que escribe como un Augustino. Este dictamen es mas perfecto testimonio de las prendas del Autor, teniendo la fortuna de conocerle familiarmente en el convicto literario Complutense de una Yarandi-. Tom. IV.

Ila con la experiencia de veinte años: assi concluyo la plana con mi Nacianceno acreditando el merito de mi Gran Basilio: Neque mirum hoc videri debet: ubi namque plus est convictus O familiaritatis, ibi plus est O experientia: ubi verò plus est experientia, ibi O persectius testimonium dari potest. Naciane. inter Epist. Basil. ep. 26. Este es mi juicio, en que me ratissico. (salvo, &c.) En este de N. G. P. S. Basilio de Alcalá, y Abril 15. de 1749.

M. D. Alejandro Aguado.

## LICENCIA DEL ORDINARIO.

Iglesia Magistral de S. Justo y Pastor de esta Ciudad de Alcalá, y Vicario General en la Audiencia y Corte Arzobistral de ella, y en todo el Arzobistrado de Toledo, &c. Por la presente y por lo que à Nos toca damos Licencia, para que se pueda imprimir el quarto Tomo de la España Sagrada, su Autor el P. M. Fr. Henrique Florez, del Orden de S. Augustin, Doctor Theologo de la Universidad de esta dicha Ciudad: atento à que de nuestro orden ha sido visto y reconocido dicho Tomo quarto, y no encontrarse en el cosa que se oponga à nuestra Santa Fé Catholica y loables costumbres. Dada en esta Ciudad de Alcalá de Henares en diez y siete de Abril de mil setecientos y quarenta y nueve.

Doct. D. Pedro Lozano.

-v. voos sunt pulson, digo., que eleribe comos

mente carriero ilteratio Completenie de una Varandies

est sobance como , esta por elementa o Por fu mandado, se mandado,

Manuel Rodriguez.

APROBACION DEL M. R. P. M. Fr. JUAN ALVAREZ, Ex-Provincial de la Provincia de Castilla, del Orden de nuestro P. S. Augustin, y su Actual Disinidor, Oc.

DE orden de N. M. R. P. M. Fr. Francisco Martinez, Provincial de esta su Provincia de Castilla, de la Observancia del Orden de N. P. S. Augustin, he lesdo el quarto Tomo de la España Sagrada, Theatro Geographico-Historico de la Iglesia de España, su Autor el M. R. P. M. Fr. Henrique Florez, del Orden de N. P. S. Augustin, Rector que ha sido dos veces de su Real Colegio de Alcalá, Doctor Theologo de dicha Universidad, y consultado à sus Cathedras de Theologia por el

Real Consejo de Castilla, &c.

Digo pues, que le he leído con toda reflexion no folo una, fino dos veces, con duplicado gusto y deleyte, assi por lo que merece la obra, como por la aficion que tengo à su Autor; pues como dijo mi Augustino: Amanti semel aspexisse non sufficit; y siendo dificil, como dijo un Discreto, y con mas claridad la experiencia, el que no aprobemos lo que amamos: Quod nobis cordi est, facile comprobare solemus: he determinado abstenerme de lo que hoy se usa, que son Aprobaciones prolijas, llenando paginas de Encomios y Panegyricos; lo primero, porque siendo el Autor domestico, caen mejor los elogios en los estraños: lo segundo, porque las obras, como los milagros, tienen sus lenguas con que de justicia publican su valor, y elogian à sus Artifices: lo tercero (omitiendo otros motivos) porque los Doctos folo atienden al merito de la obra para formar el concepto, y los elogios que merece; y no à las expressiones de los Aprobantes, que suelen ser adulaciones las mas veces. Por lo qual digo solamente, que he leido este Libro, y en todo èl no he advertido cosa que disuene en un apice à la pureza de nuestra Santa Fé, y buenas costumbres: antes bien soy de sentir, que ha de llenar la comun expectacion de los Eruditos, y ha de lograr igual estimacion à la que han tenido los antecedentes Tomos, que dió al público; pues la Critica tan juiciosa con que dá las noticias que ofrece, la claridad y folidéz con que prueba, y persuade lo que propone, y los Documentos originales con que afianza quanto dice,

नाना 2

y las Notas con que ilustra los Chronicones de Idacio, assi editos, como ineditos, que trahe en sus Apendices, y saca al público Theatro en este Tomo, por sí mismo dan testimonio de su utilidad, y merecidos elogios; y como hermosas luces, sin necessidad de agenas alabanzas, tienen su lustre y

aprobacion. El argumento de la obra es descubrir el origen y principios de las Iglesias Primitivas de España, sus progessos y mutaciones, el estado de sus Provincias y Metropolis, segun se hallaban en tiempo de los Godos y Suevos, separando, como separa, lo vil de lo precioso, discerniendo lo verdadero de lo apocryfo, que ciegamente han confundido muchos de los Historiadores de España, excluyendo de nuestra Historia Eclefiastica toda falsa moneda de Chronicones y Noticias fabulosas, que halla no ser legitima en la piedra de toque de la razon y de la verdad, que como mas corriente, es mas perniciosa à la Republica Literaria. En todo muestra el Autor su copiosa erudicion, no solo en puntos historicos, sino en todas facultades, y un raudal de bellas noticias, que dán verdadero testimonio de su notorio, perpetuo y sumo estudio, en innumerables y excelentes Autores, y de nobilissimos Documentos originales de inestimable valor.

La grande utilidad, que hallarán en él los Eruditos y Criticos de nuestra Nacion, y de las Estrangeras, para la Historia Eclesiastica de España, en que hasta aqui han estado discordes, se conocerá por la misma obra; y por ella no dudo serán Panegyristas de su Autor, y se verificará con propiedad landet te alienus. Yo, como demessico, tengo poco que hacer en aprobarla, quando por tantos titulos tiene entre los Doctos el Padre Maestro Florez vinculados sus aciertos, que de justicia le son debidos los aplausos: y assi concluyo, diciendo con Seneca: Frustra ad censuram proponitur, cui tantis titulis approbatio debetur. Este es mi sentir, salvo meliori, & c. Y lo sirmo en este Covento de S. Phelipe el Real de Madrid en 17.

de Junio de 1749.

la C. seravilla Maria de Con que de las maistras de la Constanta de propose d'aria a de la con que prueba y perfunda lo que propose d'aria a d'anta de propose de la Constanta de la constanta

#### LICENCIA DE LA ORDEN.

T. Maestro Fr. Francisco Martinez, Provincial de la Provincia de Castilla, de la Observancia del Orden de los

Ermitaños de N. P. S. Augustin, &c. b orresp omo I sal

Haviendo visto la Aprobación que ha dado N.M.R.P.M. Fr. Juan Alvarez, Ex-Provincial de esta nuestra Provincia, al Tomo IV. de la España Sagrada, que ha compuesto el Padre Maestro Fr. Henrique Florez, Doctor Theologo de la Universidad de Alcalá; por la presente le doy Licencia, para que cumpliendo con los Decretos del Santo Concilio de Trento, v Leves de estos Reynos, pueda dár à la estampa dicho Libro. Y mando en virtud de santa obediencia, que ningun nuestro inferior se lo impida. Dada en este nuestro Convento de N. P. S. Augustin de Salamanca, sellada con el Sello menor de nuestro Oficio, y refrendada de nuestro Secretario en 22, de Junio de 1749.

Fr. Francisco Martinez, Provincial.

Por mandado de N. P. M. Provincials

Fr. Manuel Tellez. Secret.

### FEE DE ERRATAS.

Pagina 113. coluna 1. linea 7. trapassasse, lee traspassase. Pag. 168. coluna 2. linea ultima Reyo, lee Reyno.

Este Tomo quarto de la España Sagrada, compuesto por el P. Maestro Fr. Henrique Florez, del Orden de S. Agustin, quitadas estas erratas, corresponde con el Libro impresso, que sirve de original para esta segunda Edicion. Madrid y Setiembre diez de milsetecientos y cinquenta y seis.

de nucibro Oficio , y tefrendada de nucibro Secretario en 22, de Junio de 1749, beserva sen ordo sen culto de 1749.

de Rivera, de la cretente le dov. Licentela para que la concilio de Trento. Licardo de Rivera, de Rivera, de Rivera, de Rivera, de Rivera, de Rivera,

Corrector General por su Mag.

Pr. Prantife Marines protected in color of actions to the state of the

Por mandado de N. P. M. Provincial.

arth a sortund and is an facilitied copy Fr. Manuel Teller, I Montril al are a componentia est they, Essingly a Secret, a confr sound obethy him now alled support, chapted the sortunings.

home on eller to ever in the Satheline of Health Machini, end the

ON Joseph Antonio de Yarza, Secretario del Rey nuestro Señor, su Escribano de Camara mas antiguo, y de Gobierno del Consejo: Certifico, que haviendose visto por los Señores de él el Tomo quarto de la Obra intitulada España Sagrada, su Autor el Maestro Fr. Henrique Florez, del Orden de San Agustin, que con licencia de dichos Señores, concedida al susodicho, ha sido impresso, tassaron à ocho maravedis cada pliego, y dicho Tomo parece tiene sesenta y seis, sin principios, ni tablas, que à este respecto importa quinientos y veinte y ocho maravedis: y al dicho precio, y no mas, mandaron se venda, y que esta Certificacion se ponga al principio de cada Tomo, para que se sepa el à que se ha de vender. Y para que conste lo sirmé en Madrid à quince de Setiembre de mil setecientos cinquenta y seis.

s suales del pretente Theatro, fino oue

cola callo hav dudas, difficultadas,

## D.Joseph Antonio de Yarza.

ricleos, ba tener à quien preguntar el runtbo verdadeto. Aquel que parece a la villa mos derecho, le halla un piladas: el mas trillado no quede fer leguido por quien fepa haverte abierro por los que le apartaron del cambro de la verdad. Si en fiserza de este dictamen no le abraza ; juzgan que es preelpicio quantos no laben mas camino que aquell. Si nos parafo comper, ica, pues delarcciando el menor rielgo. No remo que den voces, il no dieren rizones, se que novodes procediceon con la ingenitad y autor , que debemos a proteffar à la verdad : se que algunos caminaron con buena fe: pero en llegando à conocer , que no es la verdadera fenda la comun. le ha ale abrit nuevo rumbo, y corrir el abriguo, fin dejarre vencer de la dificultadi... doni e la electricadi... A chole reduce la principal parte de elle Libral Ocurrefe ales credutidades y extravios nor donde caminaren halfa aqui queltros predecedores, no increndore reparable carumgue ORQ comun à toda 4 PPP rai vez en abrir nurva



# PROLOGO.

Odavia nos hallamos en campo de esterisidad y lobreguéz. No solo no hemos llegado à las llanuras tales quales del presente Theatro, sino que caminamos por las sendas mas estrechas y asperas de quantas pueden ocurrir en la Historia de España. A cada passo hay dudas, dificultades,

riesgos, sin tener à quien preguntar el rumbo verdadero. Aquel que parece à la vista mas derecho, se halla sin pisadas: el mas trillado no puede ser seguido por quien sepa haverse abierto por los que se apartaron del camino de la verdad. Si en suerza de este distamen no se abraza, juzgan que es precipicio quantos no saben mas camino que aquel. Si nos paramos entre estas dificultades, nunca adelantarémos: es precifo romper: sea pues despreciando el menor riesgo. No temo que dén voces, si no dieren razones. Sé que no todos procedieron con la ingenuidad y amor, que debemos professar à la verdad: sé que algunos caminaron con buena se: pero en llegando à conocer, que no es la verdadera senda la comun, se ha de abrir nuevo rumbo, y cerrar el antiguo, sin dejarse vencer de la dificultad.

A esto se reduce la principal parte de este Libro. Ocurrese à las credulidades y extravios por donde caminaron hasta aqui nuestros predecessores, no haciendose reparable en ninguno, por ser comun à todos. Insistese tal vez en abrir nueva

fen-

senda por donde no hay pisadas, poca luz, muchas dudas, pero gran necessidad de que se aclaren. Tal vez será preciso meternos lahora y despues en possessiones de algunos particulares, cortando, ò macizando lo que impedia el passo. Esto à primera vista podrá dar que sentir à los que tienen pacifica possession en buena sé: mas cederán luego que se les muestre no ser suyo, ò que se debe anteponer el bien comun.

- Ya he dicho, y diré muchas veces, que no aprecio las lisonjas y ficciones, con que algunos no han hecho mas que afear (no ilustrar) sus Cathedrales. Mi intento no es defraudar, fino aclarar quanto pueda fus honores: pero aqui es donde mas se necessita la Critica, ò el juicio, segun lo del Propheta: Honor Regis judicium diligit. Para separar lo verdadero de lo falso, he ideado esta obra: para esto me ataréo: para: esto trabajo: para esto me privo de quanto no sea esto: ¿Qué interés tengo yo, en que esta ò aquella Iglesia goce, ò no, de tal Limite, tal Concilio, ò tal Fuero ? Lo que fucede es, que cada punto en que me aparto de la opinion vulgar, me aumenta notablemente el trabajo, obligandome à examinarle con mas prolijidad, buscando sus principios, su progresso, su estado, para vér si corresponde con los antiguos Documentos legitimos, y si no, tener que proceder por nuevos medios. A esto no me mueve otra cosa que el amor al interés comun de la verdad, como conocerá el que se juzgue desayrado en lo que no alega buenas pruebas, viendo que donde se descubren, le defiendo. Si falta esta ingenuidad y liberalidad en los que escriben, en valde se toman las plumas en la mano; cessa el fin y las utilidades de la Historia : se ignora la verdad: no se castiga al reo, ni se creen los aplausos de los buenos.

El estado en que los Siglos de la credulidad y de la ignorancia pusieron nuestras cosas; la poca ò ninguna Crítica que huvo en los immediatos; y la adhesion de unos à otros en los que se siguieron, tienen casi connaturalizados los yerros. El que se dedique à manejar los Documentos legitimos antiguos, y mire sin passion lo que se halla en Escritores modernos, sin duda se pasmará de que se hayan adoptado (aun en los Documentos por sí mas venerables) tantos y tales desaciertos. No veo hoy las cosas en estado de que puedan remediarse prontamente: pero digolo à sin que no me opongas la autoridad extrinseca de Escritos y Escritores; donde hallarás las
cosas muy diversas de como ván aqui: ni alegues que están
bien recibidos; que sueron Reyes, Obispos, Arzobispos, ò
Cardenales. Todo esto es bueno para renovar el respeto debido à su caracter: pero no dá valor intrinseco à la pluma. Yo
hallo tales cosas en algunos (aun de los mas autorizados) que
me obligan à no deserir à nadie, si no es de buena se, diligente, critico, y que escriba ò bien de sucessos de su tiempo, ò
estrivando en Documentos contra quienes no tengamos cosa
que prevalezca. Los tiempos que han obscurecido muchas cosas, essos mismos han aclarado otras: distingamos pues de
tiempos, y verás que si en unos servian de alimento las bello-

tas, ya no es licito alimentarse de ellas. bead oblido about

Para este fin intento ir exhibiendo todos los Documentos, que pueda recoger, proprios de nuestra Historia; porque quien no los tenga, cómo podrá adelantar? Reduzcolos à dos classes, una de aquellos que sirven determinadamente à la materia propria de cada libro; como los Apendices del tomo precedente, y en este los dos primeros. Otra de los que son comunes para toda la Obra, como empiezo desde ahora, en el Chronicon de Idacio, Obispo de Galicia, que pongo en el Apendice tercero; tomando tronco de aqui, por fer el mas antiguo de quantos nos han quedado, y uno de los mas importantes que pueden desearse. El trabajo y estudio que me ha costado publicarle como vá, no te le quiero ponderar, no porque no tuviera que decir honestamente, sino porque no quiero que me juzgues por palabras, sino precisamente por lo que diga en sí la obra: y aun de aqui has de quitar todo lo que juzgues acierto, y no darmele à mi, sino à quien sabes por la Fé, que es Padre de la Luz. Con motivo de ilustrar ette Chronicon añado otros hasta hoy no publicados, que podrán utilizar al estudioso, como conocerás por ellos mismos.

eque se dedique à manejar los Documentos legitimos antiaguos, y mire fin paísion lo que fe halla en Eferitores modernos, fin dada se pasmará de que fe hayan adoptado (auta en los Documentos por si mas venerables) tantos y tales delaciet--EM. MEMORIA DE LAS BIBLIOTHECAS, IGLESIAS, y Eruditos, que ban contribuído en algo para la formación de esta Obra.

TO foy el primero que ennoblece la frente de sus libros con la honorifica memoria de aquellos por quienes aprovechó en sus tareas. No soy, digo, el primero, ni me pesara serlo. Otros lo han hecho antes; pero ninguno con mas razon que yo: porque el dilatado espacio de la Obra, el insteres comun de tantos miembros, la grandeza y dificultad de las materias, no permiten que las venza uno solo: ni tampoco es razon, que si concurren muchos, se defraude à ninguno el mierito que corresponde à sus inslujos. Por tanto haviendo empezado dias há à recibir instrucciones de algunos à quielnes he acudido, es ya tiempo de empezar à corrosponder agradecido, y dar razon al Público de lo que estriva en puros manuscritos.

Dése el primer lugar à quien le toca, el Rey nuestro Senor (Dios nos le guarde) de cuyas dos preciosas Bibliothecas (del Escorial y Madrid) he logrado utilizarme en varios Manuscritos, franqueados por sus Bibliothecarios. En la del Escorial el M. R. P. Fr. Antonio Mocete, me ayudó y exhibió con notable humanidad todos los libros Gothicos de Concilios, que en el año 1746, paísé à reconocer sobre diversas dudas que tenia. Desde entonces he debido mucho al Rmo. P. Fr. Antonio de S. Joseph, Bibliothecario mayor de aquel Real Monasterio, que con el conocimiento que tiene, y paciencia para mis impertinencias, corresponde puntualmente à mis deseos, en quanto necessito de aquella Bibliotheca. En la de Madrid el señor D. Blás Antonio Nassarre, Bibliothecario Mayor: quien con su notoria érudicion y benignidad, para los Manuscritos que he necessitado, me ha favorecido mucho por palabra y por obra: cooperando al mismo fin los demas Bibliothecarios, D. Manuel Martinez Pingarron, y D. Juan Iriarte, que todos se interessan en la pública utilidad. ab intraga slob

A la Santa Iglesia de Toledo la debo tanta honra, que no alcanzo modo digno de mostrarla, pues me franqueó todo el preciosissimo Thesoro que tiene de Manuscritos, enfalzando

mi pequeñéz con el lado de los Señores Doctorales D. Juan Antonio de las Infantas , y D. Sancho Inclán y Tinéo , porque no sabe hacer cosa que hasta en el modo no sea correspondiente à su grandeza. Lo que alli desfruté es de mucho interés para mi Obra en comun, y para algunas Iglefias en particular, como se vá citando en cada sitio. Al Señor D. Fuan Antonio de las Infantas le debo mucha parte de los instrumentos que cito con nombre de los Manuscritos de aque-Ha Santa Iglesia: pues demas de lo que acompañado del Senor D. Sancho Inclan, se dignó atarearse mientras estuve alla, para cotejos y uso de aquellos Libros, influyó notablemente, antes y despues, en citas y cotejos prolijos, que por amistad antigua me he atrevido à encargarle, alentado no folo de la propension que tiene à todo quanto mira à Erudicion y Antiguedad, fino del conocimiento de aquellos Manuscritos, y Critica juiciosa con que sabe dár valor à cada cosa. Digolo para manifestar la seguridad de lo que me viene por fu mano, y el realce que merece quanto entre aquellas ocupaciones se distrahe à favorecerme en las citas y observaciones que necessito.

No puedo retirarme de Toledo sin referir lo que debo à los Rmos. Padres de la Compañia de Jesus, posseedores de muchos preciosifsimos Mss. que junto, y escribió en gran parte por su mano el immortal Padre Juan de Mariana, y se guardan en su Colegio de Toledo. Como aquel infigne Escritor se empeñó en ilustrar las cosas de nuestra Nacion, y era tanto fu zelo y laboriofidad, amontonó muchos particulares y generales Documentos, esmaltándolos con el oro de su pluma. El buen deseo de utilizar al Público, y la ingenua intencion de descubrir el Thesoro que goza aquella Venerable y fábia Comunidad en honra de tan distinguido Heroe y bien de la Nacion, me abrieron las puertas para verlos por medio del Rmo. P. Andrés Marcos Burriél, Maestro de Philosophia en su Colegio de esta Universidad de Alcala, quien no sabiendose apartar de tanta buena instruccion como incluyen aque-Hos Mss. y hallandose con los fondos necessarios para saberlos estimar y manejar, me los permitió vér con indecible humanidad, contribuyendo demas de esto al trabajo de di-

verfos

Versos cotejos y lecciones variantes, por el notable amor que tiene al bien comun, para quien parece que ha nacido. Dios nos le conserve la salud. El Rmo. P. Antonio Mourin, Maestro de Theologia en el mismo Colegio de la Compañia de Toledo, y Varon de singulares talentos y erudicion, se esmeró tambien, con la humanidad y dulzura que le es congenita, en mostrarme otro Codice de los Mss. de Mariana: y assis por estos dos me consiesso muy obligado à todos, dandoles muchas gracias en nombre del Comun, por el zelo en conservar y refundir para el bien público los sudores de Escritor tan ilustre.

Tampoco quiero apartarme de Toledo, sin renovar la memoria que empecé à manisestar en mi Tomo 2. de D. Francisco de Santiago y Palomares, quien sobre las Inscripciones que cité en aquel Libro, me ayudò mucho para el esecto de copias y cotejos, mientras estuve en Toledo. A él le debo el hallarme con dos Mapas de este Arzobispado, que me utilizan mucho, y servirán luego al Público: la copia del Catalogo de Arzobispos, que se halla en la Sala Capitular: la puntual delineacion de la famosa Coluna de la Consagracion de aquella Santa Iglesia, que pondré en el Tomo siguiente, con algunas otras sinezas, à que me consiesso muy agradecido.

La Bibliotheca del Infigne Colegio Mayor de San Ildefonfo de esta nuestra Universidad de Alcalá, se halla preciosamente enriquecida, no solo de copioso numero de libros muy raros y costosos, sino principalmente de un gran Cuerpo de Mss. de que por vivir yo aqui, y por franqueza de los le--nores Colegiales, he logrado utilizarme, copiando varias piezas que empiezo à publicar desde ahora; previniendo, que quando nombro la Bibliotheca Complutense, se entiende la del expressado Colegio Mayor de S. Ildefonso. Su Bibliothecario el Maestro D. Antonio Martinez de Quesada, me sirvió tambien mucho, no folo por lo que digo aqui pag.38. sino para las copias y cotejos, por el buen conocimiento que tiene de aquellos Mss. y la bella erudicion que aumenta cada dia. Del Señor D. Gomez Gutierrez de Tordoya, Colegial Mayor de elte mismo Colegio, y hoy Alcalde del Crimen de la Chancilleria

Ileria de Valladolid, tengo dos tomos de folio, que aunque impressos son tan estimables por lo raro, que debe colocarlos mi gratitud entre los mas preciosos Mss. como lo hago. En la Bibliotheca de S. Phelipe Neri de esta misma Ciudad hay otro Ms. de que por benignidad del P. D. Francisco Onteniente, Preposito de dicha Congregacion, copié algunos puntos importantes, que daré en sus lugares.

En Madrid me franquearon sus Bibliothecas los Rmos. Padres Benedictinos, por medio de sus clarissimos Varones, el Rmo. P. M. Fr. Martin Sarmiento, Abad del Monasterio de S. Martin, y el Rmo. P. Fr. Diego Mecolaeta, residente en el de Monserrate, quienes à competencia me honraron, no folo con la manifestacion de sus Codices Mss. (que especialmente en Monferrate fon muchos y preciofos) fino con las instrucciones de su voz, pues quien tenga la honra de comunicarlos, lograrámuchas ufuras en fu trato, por fu bien conocida erudicion. De cada cosa daré cita en sus sitios. El P. D. Augustin Riol, Presbytero de la Congregacion de S. Phelipe Neri de la misma Corte, me honró con un libro en folio Ms. que alegaré à su tiempo, por tocar al estado moderno de nuestra Iglesia, segun la distribucion que tengo hecha. Al Señor D. Juan Antonio Samaniego, del Consejo de S. Mag. en el Real de Castilla, debo la franqueza de otro Ms. por medio de su hijo el Señor D. Phelipe, que con el notable amor, y aplicacion que tiene à las buenas letras, conoce bien quan eltimable es qualquiera prenda de estas, y que conviene refundirlas en pública utilidad, como ha manifestado en el hecho fin envidia.

Esto es lo que por trato personal he debido à otros. Entre los ausentes, y especialmente de los Ilmos. Prelados à quienes he acudido, y se han dignado corresponder à mis deseos, debo poner en primer lugar (pues miro al orden del tiempo) al Ilmo. S. D. Fr. Antonio Sarmiento, Obispo de Mondoñedo, quien con singular zelo y laboriosidad se sirvió remitirme copiosos documentos de lo que necessité sobre su Iglesia, por ser una de las mayores planas de toda la Provincia de Galicia; de modo que lo mas del Theatro de esta Iglesia se deberà à la solicitud y benignidad de su Ilustrissima.

Licera

El

El Ilustrissimo Señor D. Juan Gomez Terán, Obispo de Orihuela, ha manisestado bien el zelo de la pública utilidad, no
solo en las copiosas obras que la ha dado, sino en dignarse
comunicarme àmí quanto he necessitado para ilustrar el Theatro de su Iglesia. Lo mismo digo de los Ilustrissimos Señores
D. Juan Matheo, Obispo de Carthagena y Murcia; y el Señor
D. Fr. Gaspar de Molina, Obispo de Almería, à quienes me
reconozco obligado, por lo que se han servido savorecerme
con Documentos particulares de sus Iglesias, como individualizarémos en sus sitios.

El Ilustrisimo Señor D. Francisco Salgado, Obispo de Guadix, hallandose en Visita, quando recurrí à su proteccion, me facilitó la comunicacion con D. Joseph Antonio Parámo y Morón, Prebendado de aquella Santa Iglesia, y D. Fernando Palencia, Beneficiado de Perullena, quienes con singular esmeto y diligencia me informaron de lo que entonces necessité sobre el Catalogo y Vidas de los Prelados posteriores al año 1696. y despues he dado mucho que hacer al mencionado Don Joseph Antonio, sobre puntos que expressaré en su lugar.

El Ilustrissimo Señor D. Juan de Eulate y Santa Cruz, Obispo de Malaga, se ha dignado tambien de franquearme con singular esmero y benignidad lo que he necessitado y pedido para el Theatro de aquella Santa Iglesia, por lo que desde

ahora le anticipo las gracias, song stobiosberga reconcest som

De Badajóz he empezado à recibir Instrucciones por medio de D. Miguél Echabarria, Canonigo de aquella Santa Iglessia, como tambien de las de Braga, Porto, y Coimbra, valiendome del Rmo. P. M. Fr. Manuel de la Cruz, Prior una y otra vez del Convento de N. P. S. Augustin de Porto; y los RR. PP. Fr. Benito Meyrelles, y Fr. Nicolás Bellem, todos de mi Sagrada Religion, cuya mayor individualidad reservo para quando logre el cumplimiento de las noticias, con otros de quienes no han llegado las respuestas.

Al Señor Dean de Zaragoza D. Antonio Jorge Galvan, Doctor Theologo de esta nuestra Universidad, le debo la diligencia de algunos Instrumentos, que citaré à su tiempo; como tambien al Licenciado D. Antonio Rioboo y Seyjas, Presbytero,

graduado en Derechos, conocido ya en el público por su pluma, de quien me he valido para algunos puntos que miran à las cosas de Galicia.

A D. Gregorio Mayans y Siscar le debemos immortales gracias por lo que ha contribuído para la formacion de este Li-bro; y aunque lo manifiesto en la materia, desahogo mi reconocimiento en repetirlo aqui. Al punto que le comuniqué la idea de esta obra, empezó à favorecerme con importantes y oportunas prevenciones, hijas de su infatigable diligencia y aplicacion continua, con que se ha sacrificado à promover el bien de la Republica Literaria, realzando su estudio con el zelo de manifestar sin envidia los proprios y agenos Documentos, de que ha juntado una envidiable copia. Assi se ha visto, no solo en los preciosos Mss. que ha empezado à publicar por sí, fino en lo que se ha dignado comunicarme à mí, franqueandome el original, que su hermano D. Juan Antonio Mayans trabajó con exquisita diligencia y singular erudicion sobre la Division de Obispados atribuída à Vamba, y otro precioso Ms. que el Ilustrissimo Señor D. Juan Bautista Perez, Obispo de Segorbe, escribió consultado sobre las Laminas de Granada, de que logré copia por su medio. Demas de esto cada Carta de las que se ha servido dirigirme, es para mi un estimable original, que alegaré siempre que pudiere fubscribir. Por todo, no folo yo, sino el público, nos debemos reconocer agradecidos; pues especialmente el punto trascendental de la Division atribuída à Vamba, no estuviera perfectamente averiguado, si no fuera por la franqueza y recóndita erudicion de estos dos clarissimos Hermanos. Remitome en su prueba à lo que leerás en sus lugares.

D. Pedro Fuertes, hallandose en la Familia del disunto Ilustrissimo Señor Oruña, Obispo de Osma, me savoreció con importantes diligencias sobre cosas conducentes para la ilustración de aquella Santa Iglesia: y en especial me consiguió y franqueó un Mapa original del Obispado, que hasta ahora no se ha dado à luz pública, y será de notable utilidad, como

manifestarémos en su sitio.

Esto es lo que por ahora he juzgado conveniente prevepir, concluyendo con lo que en semejante lance escribió Juan

Vasco en su Chronicon de las cosas de España, cap. 6. donde despues de proponer que no alcanzando la escaséz de sus medios para comprar todos los libros necessarios, y menos para los Documentos manuscritos, era razon aplaudir la benignided de los que los manifestassen; assi para dar algun premio à fu candor, como para mover à otros à que no ceben la polilla, ocultando entre el polvo lo que manifestado puede dár luz à la Patria, honor al Dueño, y utilidad al Lector : Qui officium benigne prastiterunt, suis laudibus fraudandi non funt, simul ut O ipsi benignitatis aquè ac candoris sui pramium ab aquo Lectore percipiant; O alij admoneantur, ne maligne occultantes, bluttas ac tineas pascant iis que prolata in medium, O Patria lucem, O ipsis decus, O Lectori vos luptatem pariter atque utilitatem prabere possent.

dos por Appilost, capilcapicios limites de los Carpetamote y Olganica y donde chero la Ciudad de Laming present ab or ubub la alerraid. lo expuello haffa, gilui 10bre at Obiquado de Sii-Cip. Jk. Si Jos ficte Adollo-Heos fucion Martyles, Dispuls de Jan-S. L. Pruebafe , que no hay . nida que le oponga al Culto que le les da de Martyres , v offecente algunas pruebas politivas, ner 4 t. Il. De los Breviarios anti-

S. III. Ponente la VI.moTes

guess pag. 47.

na .; mi mas Chrader en Elpails .. qua los conquita-

> los Chi pados " (a Herada a. Guadia, v. imiagro ca la entrada, pag. 2. S. H. Repattenie los Apoltolicos à fundat lus Irlefins. 5. Efficio no fue a treira de Allorga, La Ciudad de Call on fue la nutmo que Caffulo, diverta de Carecfa, pag. 10. S. III. Bundamentos para eftablecer la Silla de S. Eliclo en Carteya: y qual fue la fituacion de ella Cincad. Dale noticia del Eficación de Cibraltar : y ivio no coloco

L. Del origen de los O-

a bilgarios pot los fiere

Aroftol cos.

e effect sastes of Origen de

# INDICE

## DE LOS TRATADOS, Capitulos, y §§. de este Tomo luz a la Patria - honor al lotraupurilidad al Lector - Que

times, Jimed up D. Apil honigorisatis acque ao candones fuel pra-

y Metropolis en España, pag. I.

CAP. I. Del origen de los Obispados por los siete

Apostolicos.

5. I. Razones para atribuir à estos Santos el Origen de los Obispados: su llegada ù Guadix, y milagro en la

entrada, pag. 2.

§. II. Repartense los Apostolicos à fundar sus Iglesias. S. Esicio no fue à tierra de Astorga. La Ciudad de Castaon fue lo mismo que Castulo, diversa de Carce-

Ja, pag. 10.

S. III. Fundamentos para eftablecer la Silla de S. Esicio en Carteya: y qual fue la situacion de esta Ciudad. Dase noticia del Estrecho de Gibraltar : y que Tito Livio no colocó fuera dél

TRATADO II. la mencionada Ciudad, paatalore sup air timolog appuis or gin. 19. to tachuro beg

EL Origen y Progref- S. IV. No huvo ninguna Carfo de los Obispados teya junto à Carthagena; ni mas Olcades en Efpaña, que los conquistados por Annibal. Explicanse los límites de los Carpetanos, y Olcades; y dónde estuvo la Ciudad de Laminio, pag.29.

S. V. Cierrase el discurso de lo expuesto hasta aqui sobre el Obispado de S. Esi-

€10, pag. 39.

Cap. II. Si los siete Apostolicos fueron Martyres, y Discipulos de San-

tiago?

S. I. Pruebase, que no hay nada que se oponga al Culto que se les dá de Martyres, y ofrecense algunas pruebas politivas, pag. 41.

S. II. De los Breviarios anti-

guos, pag. 47.

S. III. Ponente los fundamen-

tos que declaran haver sido Discipulos de Santiago, pa-

- gin.53. The Miles

S. IV. De los Milagros que obró Dios por las Reliquias de estos Santos, y dia en que se hacia su fiesta antiguamente, pag. 59.

Cap. III. Del Progresso de las Sillas Episcopales, pa-

megin. 64. Ill roq esessim

Cap. IV. Del Origen de las Provincias Ecletiasticas en

España. Historia sobra el

S. I. Para diversidad de Provincias Eclefiasticas no se -i necessitan Metropolis estables, ni precedencia de un Obispo à otro por suero de su Iglesia. Quando empezó en España, y fuera de ella, el honor de preceden-- cia en los Metropolitanos? ol pag. 69. milional arrows)

S. II. En Africa huvo diversidad de Provincias Eclesiasticas en los primeros Siglos. - Pero aunque no las huviefo fe, no fe convence nada contra España, por la ma-- yor antiguedad de Chris-- tiandad en estos Reynos,

Dpag. 79. 1001 San 120b

Obit-

S. III. Pruebanse tres Provincias en la Iglesia de España antes de Constantino Magno. Dase razon de la Confulta de los Obispos de España à S. Cypriano, en la causa de los Obispos Basilides y Marcial, pag. 84. paime module abide

S. IV. Otras pruebas sobre la diversidad de Provincias Eclesiasticas, desarando lo demas que se alega en contra, y mostrando que en España tuvo suero de Metropolitano el mas antiguo. Obispo, pag. 90.

Cap. V. Del tiempo en que se introdugeron en España

Metropolis estables.

S. I. Muestrase, que no sue antes del Concilio Antio-- queno del año 341. y que . huvo especial dificultad en unas Provincias mas que en otras, pag. 95.

S. II. Ofrecense las pruebas ob que militan à favor de cada Provincia en fingular,

no pag. 99. of observed I el Concibo intitulado de

#### TRATADO III.

minimales chas Actas, pag. De las Divisiones antiguas de Provincias en quanof to a la reparticion de Obif--de Lugo sey elsobaque-

Prevencion sobre el Mapa de los Obifpados antiguos, pa-

gin. 106. so no kepanot -

Capit. I. De los límites de cada Metropoli , y Obifpado, fegun la li-

वावावा 2

Cap. II. De la Division de Provincias Eclesias dicas atribuída à Constantino Magno.

S. I. Muestrase, que es apocrysa, y sacada del Escrito del Moro Rass. Tiempo à que se debe reducir la Obra de aquel Moro, y que en ella no se puso la Iglesia de Toledo por Susraganea, p.

S. II. Otras pruebas de la falfedad de la Division de Obispados atribusda à Constantino: y en qué fentido pueda interpretarse verdadera? pagin.

Cap. III. De la Division de Obispados y Metropolis del tiempo y dominio de los Suevos.

S. I. Proponese lo actuado en el Concilio intitulado de Lugo, y muestrase no ser originales estas Actas, pag.

§. II. Del tiempo à que se debe reducir el Concilio de Lugo, y el primero, y segundo Bracarense. Que Reyes dominaban entonces en Galicia? pag.

S. III. Muestrase no ser cierto, que en Lugo se tuviesse Concilio para division de Obispados, y aumento de Metropoli. Motivo de equivocación sobre la introducción de este Concilio, pag.

S. IV. De la Coleccion de Canones de S. Martin Bracarense. Pruebase, que no se hizo en Lugo, ni merece por su formacion nombre de Concilio. No se leyó esta Coleccion en los dos Concilios primeros de Braga, ni sue la primera que se hizo en el Mundo. Quándo se publicó? pag. 151.

§. V. Motivos que muestran no hacer fé la Escritura en que estríva el Concilio de

Lugo, pag.158.

§. VI. Proponese y examinafe otra Escritura, que se halla con nombre de nuevo Concilio en Lugo, pag. 162.

S. VII. Qué Iglesias se hicieron Episcopales en tiempo de los Suevos? Galicia en su mayor extension nunca tuvo mas que trece Obispados, pag. 169.

Cap. IV. De la Division de los Obispados de Lusitania hecha por el Rey Godo Recesvintho, pag. 176.

Cap. V. de la Division de Obis-

Obispados atribuída à el tiempo del Rey Vamba.

S. I. Antores que no han aprobado esta Division, pa-

gin. 181.

S. II. Pruebafe, que la Divifion atribuída à Vamba carece de todo apoyo autentico en los Antiguos, y que positivamente estuvo desconocida. No se hizo en el Concilio XI. de Toledo, ni pudo convenir à otro, segun aquello en que convienen los mismos que la assirman, 185.

s. III. Dáse noticia del Codice intitulado Itacio, de quien se sacó la División de Vamba: y empiezase à mostrar, que no merece credi-

to, pag. 195.

S. IV. Quien fue Autor del mencionado Itacio? Pruebafe, que no huvo tal Libro hasta el Siglo XII. en que le formó el Obispo de Oviedo D. Pelayo. Genio y edad de este Prelado, descubierta en Instrumentos ineditos, pag. 203.

S. V. Ponese el principio de la Division atribuída à Vamba, mostrando la injuria que se hizo à los Prelados de aquel tiempo en el fin con que se dice esectuada, pag.

S. VI. Escritura de Vamba por lo respectivo à los Vandalos. Descubrense los yerros de este punto : y que el Lugo de Asturias nunca sue Silla Pontificia, pag. 216.

S, VII. Defaciertos de la Efcritura de Vamba en lo que mira à Leon , pag.

227.

S. VIII. Escritura de Vamba en lo respectivo al territorio de los Suevos, pag. 233.

§.IX. Ponese lo restante de la Escritura atribuída à Vam-

ba, pag.235. 3b on 100x1

§. X. Muestrase la ficcion de este Instrumento, por los desaciertos que se incluyen en el texto de los §§. precedentes, pag. 241.

S. XI. Proponese otro fragmento del Itacio de Oviedo, de numero de Sillas Sufraganeas: muestranse sus yerros y perjuicios, y el tiempo à que debe reducirse su origen, pag.

Cap. VI. De algunos Catalogos antiguos Españoles, en que se pone la División de las Provincias Eclesiasticas de España, pag.253.

Cap. VII. De otros Catalo-

Provincias de España.

S. I. Ponese el de la Real Bibliotheca de París, mostrando que en lo que mira à España se hizo sin conocimiento, pag. 261.

S.II. Del Catalogo de la Bibliotheca Thuana, pag.

ol 264. sdms Vuob tamiro

Apendice I. Epistola de S. Cypriano al Clero y Pueblos de España, sobre la causa de los dos Obispos Basilides y Marcial, pag. 271.

Apendice II. Epistola de Inocencio III. à D. Pedro, Arzobispo de Santiago, en el Pleyto que tuvo con el de Braga, sobre quatro Obis-

no pados, pag. 274.

## IDAGIO ILUSTRADO.

§.I. Circunstancias que hacen recomendable el Chronicon de Idacio, pag. 287.

S. II. Si huvo muchos Idacios en España, y quiénes sue-

pron? pag. 290. ohioubet

Pros

S. III. Quién fue Idacio, Autor del Chronicon? Pruebase contra la comun opinion, que no sue Obispo de Lamego, pag. 298.

Terminos antiguos entre Lufitania y Galicia. Pruebafe, que en todo el tiempo de Idacio no perteneció à Galicia la Ciudad de Lamego, ni otra alguna de entre Tajo y Duero, pag. 304.

§. IV. Determinase la Iglesia de que Idacio sue Obispo,

-mpag. 308. s obba ish obsa

S. V. De las Ediciones del Chronicon de Idacio y utilidad de la presente, in pag. 315.

S. VI. Explicación de las Colunas, Numeros, y Epocas de este Chronicon, y primeramente de la Era Espa-

- fiola, pag. 321.

De los Anos de Abrahan,
y modo de reducirlos à la
Era vulgar, segun se hallan en S. Geronymo y en
Idacio. Previenese la diserencia del cómputo entre
el Chronicon de Eusebio
y el el de S. Geronymo,
pag. 324.

Del Mes por quien empezó
Lidacio los Años. Muestrase
contra Pagi, que no sue
Cotubre: y declarase el
orden de los numeros de
la primera Coluna, pag.

s. VII. Explicafe la naturaleza de las Olympiadas Idacianas, diverfa de las vulgares; con una notable prevencion de Idacio, def-

aten-

atendida de los Autores, en orden à los Años Imperiales, pag. 332.

S. VIII. Testimonios de Eserirores sobre el Chronicon de

Idacio, pag. 337.

Idatij Episcopi Chronicon, pag.

efte Chronicon. V albeig

Nota I. De la Patria de Theodosio el Grande, pag. 386.

Nota II. de los Greothingos, y Fiestas Quinquenales de Arcadio, pag. 387.

Nota III. De los Pontificados, -pagra88. and ab noissubs

Nota IV. Del Año del Concilio I. de Toledo , pag. andola Eravulgar Christes

Nota V. Del Eclypse del año

402. pag. 391.

Nota VI. De la entrada de los Vándalos y Suevos en España, y de la Toma de Roma por Alarico, pa- Fastos Idacianos. gin. 392.

418. pag. 394. and de los meles

Nota VIII. Del año de la muerte de Juan Jerofolymitano, y del Rey Walia, pag. 396.

Nota IX. Del año de la muerte del Emperador Hono-

rio, pag. 397.

Nota X. Del transito de los Vandalos à Africa, pag. 399.

Nota XI. De Sabino, Metropolitano de Sevilla, y de los Bacaudas, pag. 401.

Nota XII. Del Pontificado de S. Leon, y su Carta à Santo

Toribio, pag. 401.

Nota XIII. Del Eclipse del año 447. pag. 402. 2 2 dol 2 1 0 /1

Notas y Correcciones sobre Nota XIV. De las correcciones que se deben hacer en el Chronicon de Idacio, pagin. 403.

Nota XV. Aquasflavias perteneció al Convento Bracarense, no al Lucense, pag. 4TT Suprolablablabled

Nota XVI. Sobre la novissima Edicion de Bouquet , pag. del Imperio de Tiberios pa-

Chronicon pequeño de Idacio, hasta hoy no publicado, pag, 414.

Chronicon atribuído à Severo Sulpicio, hasta hoy no publicado, pag.428.

Muestrase, que no son obra Nota VII. Del Eclipse del año de Idacio, sino de algun Español del Siglo VI. Previenese, que no son todos de una mano: y que dos Espanoles fueron los que extinguieron la Idolatría de Egypto, pag.455.

De las Ediciones de estos Fas-

tos, pag.460.

Proponense à la letra desde el año primero de la Cor-

rec-

reccion Juliana, con los años en que antecedieron al Nacimiento de Christo, Era Española, y de la Fundacion de Roma, hasta el año primero de la Era Dionysiana, pag. 466.

Notas sobre estos Fastos, pa-

De los Numeros, y Epoca de la Era Española, pag. 487.

De las dificultades fobre los años de la Vida de Christo. Anteponese la probabilidad de los que señaque estos Fastos. Epocas del Imperio de Tiberio, pa-Chronicon poones 124. nig

Corrigense estos Fastos en lo que mira à la Epoca de

Sulpicio, baffa how no put-

Chronicon atribuído à Severo

blicado, pag.428. Fallos Idacianos. Mushfulo, que no fon obra de Idacio, fino de algen EC. Safiol del Siglo VI. Previenefe . que no for rodos de una mano: y que dos Elpaholes facton los que extinguicron la Idolauria de Egypto, pag-455; et ...

De las Ediciones de eltos Faf-105, pag 460. Proponente à la letra desile el año primero de la Cor--337

Augusto , y Julio Cefar. Tratase de la Era vulgar Christiana, y Dionysiana, -pag. 495. months I div

Tabla de Olympiadas vulgares, Consulados, y Años de la Fundacion de Roma,

pag. 502.

gin.487. Tablas extensas de las Olympiadas, y años de la Fundacion de Roma, desde su origen hasta Christo: explicando el año en que antecedieron al primero de la Era vulgar Christiana, pagin. 507.

laron su Passion en el año Reduccion de las Olympiadas, Confulados, y años de la Fundacion de Roma à los de la Era vulgar Christiana,

pag. 513.

De la entrada de and los y Sucvos en Elipsifu., y de la Toma de Roma por Alarico, pa-

Nett VII. Del Ediple del año 418 pag. 394. Nota VIII. Del año de la muerte de Juan Jerofolymitano, v del Rey Walia,

Nota IX. Del año de la mueric del Emperador Hono-

rio, pag. 397. Nota X. Del transito de los . Z Thalos à Africa, pag. 399.



## ESPAÑA SAGRADA. TRATADO II.

DEL ORIGEN Y PROGRESSO de los Obispados y Metropolis en España.



Las grandes Conquistas que desde el nacimiento de la Iglesia lograron en Espana los primeros promulgadores del Evangelio, se siguió por Ley comun establecer Ministros, que no solo gobernassen en paz à los Pueblos que la havian admitido, sino tambien ordenassen à otros que promoviessen la guerra declarada contra la Idolatría. Estos son los

OBISPOS, Padres de los Fieles, Pastores de las almas, Doctores de la Ley, Sucessores de los Apostoles. Haviendo pues tratado, en el Libro antecedente, de la Predicacion de los Varones Apostolicos, Origen, y Propagacion de la Christiandad;
corresponde al buen orden de doctrina declarar el principio de
los Obispados, con todo lo que mira à las Metropolis y Divisiones antiguas de Provincias.

Tom.IV.

CA

## CAPITULO PRIMERO.

Del Origen de los Obispados por los siete Apostolicos.

Razones para atribuir à estos Santos el Origen de los Obispados: su llegada à Guadix, y milagro en la entrada.

I L Iberalissimos anduvieron los Escritores Españoles del Siglo precedente en repartir Obispados à los que imaginaron Discipulos del Apostol Santiago. Si con esta liberalidad huvieran juntado la de darnos testimonios de buena fé que afianzassen sus dichos; tuvieramos descubierto y comprobado no folo el Origen, sino el progresso de las Sillas Pontificias en España. Pero como ni los dieron entonces, ni se han descubierto despues, es preciso contenernos en lo que nos dejaron autorizado los Antiguos.

2 En lo que mira al origen de Sillas primitivas por Tradicion particular de sus Iglesias, -ya tratamos en el Tomo precedente, alegando lo que refulta por Tradicion de algunos Siglos, fin que se tenga noticia del principio, y sobre todo sin que haya fundamento

para impugnar su antiguedad v su verdad. Tal fue la Silla de Braga por S. Pedro de Rates, Discipulo del Apostol Santiago: tal la de Tortosa por S. Rufo, Discipulo de S. Pablo: tal la de Toledo por S. Eugenio Martyr: la de Ebora por S. Mancio: la de Pamplona y Lugo; que todas ofrecen Tradicion immemorial fobre venir su origen del tiempo de los Apostoles, como se deja dicho en el Capitulo IV. del Tomo antecedente.

3 Demás de estas Sillas Pontificias tenemos otras de Tradicion mas general, que por testimonios de toda nuestra Iglesia se muestran erigidas en tiempo de los Apostoles, como la de Italica (Ciudad junto à Sevilla) por S. Geroncio; y las de Guadix, Granada, Abila, Almería, Andujar, Bergi, y Carteya, ò Carcesa, por los fiete Apostolicos, S. Torquato,

y sus Compañeros. Para estas se añaden, sobre la Tradicion general de nuestra Iglesia, los testimonios que de fuera de España ofrecimos en el lugar citado, sacados de Martyrologios de diversas Naciones, que unanimes reducen su origen y antiguedad à los siete Varones Apostolicos enviados por S.Pedro y S. Pablo desde Roma.

A estos siete Obispos Apostolicos debemos deferir el establecimiento y propagacion de la Dignidad Episcopal en nuestros Reynos: porque aunque huviesse antes algunas Sillas, de resulta de la Predicacion de los dos Apostoles, con todo esfo se les debe atribuir à ellos la principal denominacion por muchas causas. La 1. porque à vista de una Mission tan copiosa como la de siete Obispos juntos para una Expedicion, no puede prevalecer y darse la atribucion del establecimiento de Sillas en comun, à este, ò aquel particular. Assi vimos, que S. Gregorio Septimo pronunció de estos Santos, que fundaron la Christiandad en España, y destruyeron la Idolatria; porque aunque antes huviesse algunos Christianos, y despues perseverassen muchos Idolos, con todo esso les atribuye con razon aquel elogio, por ser los que lograron mas efectos. A este modo el origen y propagacion de Sillas se debe atribuir à aquellos de quienes provino el mayor numero, no obstante que antes huviesse algunas, y despues las aumentassen otros.

5 La fegunda razon es, porque de estos nos consta expreslamente, que no solo cuidaron de establecer los siete Obispados, que fundaron para sí; sino tambien consagraron Obispos para proveer à las Provincias, como nos dejaron escrito en el Siglo VII. los Metropolitanos de Toledo, S. Julian, y Felix, en el Documento de la Missa Apostolica, donde despues de referir, que S. Pedro y S. Pablo los ordenaron en Roma, y expressadas las Sillas que rigieron, añaden, que ordenaron Obispos por España: Atque ita per Hispaniam Ordinatis Episcopis Oe. como se lee en el Apendice 3. del Tomo antecedente. Y aquellos de quienes la Iglesia antigua de España nos propuso, que de ellos descendian nuestras Sillas, deben ser reconocidos por primeros.

6 La tercera razon, para atribuir esta excelencia à los siete Apostolicos, es por haver sido enviados por el Principe de los Apostoles S. Pedro, à quien como Pontifice Romano tocaba la solicitud del Occidente. La mansion de Santiago y S. Pablo en estos Reynos fue muy corta; los frutos no fabemos que fuessen muy copiofos; las Provincias eran acreedoras à muchos Operarios; y ocurriendo à todo el Principe de los Apostoles, deftino la Mission de siete Obispos, ayudado para fu Confagracion del Apostol S. Pablo, quien con el amor que nos tuvo, miraba à estas Provincias como ilustre porcion de su Curfo Apostolico. A esto se juntó, que S. Pedro entregó à los Apostolicos el orden de la Missa y los Ritos en que debia formarfe nuestra Iglesia, en conformidad con la Primera Silla: y como descendió de aqui todo aquello en que despues se confervaron los Obispos, de alli debe tomarfe el origen y propagacion del Sacerdocio.

7 Afsi lo reconoció la Iglefia antigua de España, quando en su Oficio Gothico insiste en venerarlos por Padres, y primeros Pastores, con el antonomastico dictado de nuestros Prelados, Doctores, y Prophetas, recurriendo al copioso numero de siete; à que sueron enviados por los Apostoles; que nuestras Ciudades gozaron por Apostolica autoridad de su presencia; que ellos sueron los que alumbraron esta parte occidental, y repitiendo à cada passo la formalidad de Obispos, para dar à entender que de estos se ha de tomar el origen y propagacion de la Dignidad Episcopal en nuestra Iglesia, por su numero, y por las calidades referidas.

Añadese à nuestro intento, que à estos savorece la mayor autoridad de testimonios; y para primeras piedras se deben escoger las mas firmes. Por tanto por ahora debemos aplicar toda la atencion à sus Sillas, y referir los pasfos con que llegaron y se repartieron à fundar las Iglesias. En el Tomo III. tratamos de los frutos de su Predicacion, atendiendo precisamente à la propagacion de Christiandad: aqui los veneramos como Obifpos, reparando en su Vida y milagros en comun, en si fueron Discipulos de Santiago, y si murieron Martyres.

9 Sus nombres sueron Torquato, Segundo, Indalecio, Tefisonte, Eufrasio, Cecilio, y
Esicio, como uniformemente
los nombran Breviarios y Martyrologios antiguos, sin mas
diversidad, que en la orthographia material, escribiendo
unos Iscio, otros Hesichio, y,
nosotros Esicio, por ser esta la
voz mas comun en España. El

orden con que suelen colocarse tiene tambien variedad, pues aun en las Oraciones del Oficio Gothico no se guarda uno mismo. El propuelto se halla assi en la Capitula de Visperas, y en la segunda, y tercera Oracion de la Missa. Aun los que se diferencian de este orden, convienen en poner à S. Torquato en el primer lugar: y assi parece que era el mas antiguo entre los fiete.

o ro El rumbo de su llegada à España tengo por cierto que fue como el de S. Pablo, por Mar: assi por aludir à esto la frasse del Documento de la Misfa Apostolica, Divino gubernaculo comitante (esto es, con Timon guiado por Dios) como principalmente porque no se descubre passo alguno hasta acercarse à Guadix (llamada entonces Acci) cuya situacion está proporcionada con el antiguo famoso Puerto de Urci, y retiradissima del que desde Roma venga à España por tierra. Haviendo pues empezado desde Italia el viage de nuestros Apostolicos, debemos afirmar,

que llegaron por el Mediterraneo à uno de los Puertos mas cercanos à Guadix: por quanto no parece persuasible, que si huvieran atravesado el dilatado espacio que hay desde los Pyrineos, no dejassen señalado algun vestigio. Por otro lado fabemos por el Oficio Gothico, que al punto que llegaron à España, se hallaron cerca de la dicha Ciudad : Accis continuò proxima fit Viris: y si huvieran caminado por tierra, no se verificaba el continuò; pues desde Cataluña tenian que atravesar muchos decenarios de leguas. para acercarse à Guadix. Desembarcaron pues en uno de los dos Puertos de Urci, o Portus magnus, que eran los mas immediatos (junto à donde hoy tenemos à Almeria.)

II Desde el Puerto caminaron tierra adentro à pie, como se infiere del Oficio Gothico de estos Santos, que al confiderarlos doce estadios (esto es quarto y medio de legua) de la Ciudad, dice, que se pararon à dar algun descanso à los cuerpos, como propone el Hymno:

Accis continuò proxima fit Viris Bis senis stadiis, qua procul insident. Mittunt affeclas esculenta quarere, Quibus fessa dapibus membra reficerent.

Lo mismo expressa el Cerratenfe: y con mayor claridad el Leccionario puesto en el Apen- xitate confecta) pues desde el dice 2. del Tomo 3. que atri- Puerto mas cercano havia haf-Tom.IV.

buye el canfancio à lo largo de la jornada (itineris prolita ta el sitio en que pararon trece

leguas y media.

12 Estando assi los Santos à vista de la Ciudad enviaron à sus Discipulos(que serian mas mozos) à buscar alimentos. Sobre esto debemos prevenir, que los enviados no fueron los Obifpos, como fe juzga comunmente, fino otros que venian con los Santos, como consta por los Instrumentos del Tomo antecedente. El Oficio Gothico dice en las palabras alegadas, que los Santos enviaron à fus Compañeros, Mittunt affeclas. En la segunda Bendicion de Visperas los llama sus Discipulos : Qui corum Discipulos miro pontis fragmine liberavit. El Cerratenie usa de la misma woz. El Leccionario grande los diffingue aun con mayor expression, llamandolos Sequipedes suos, y Discipulos de los Venerables ancianos: en lo que Te vé, que los Obispos eran los que se quedaron descansando. y estos enviaron à sus Discipulos, y Compañeros, à comprar alimentos à la Ciudad. Infierese tambien, que no solo recibió entonces España à los siete Apostolicos, sino à los demas Operarios que los acompañaban, los quales contribuirian en gran parte à la propagacion

del Evangelio: y aun parece fumamente verosimil que quando luego empezaron à consagrar Obispos, para proveer à las Ciudades donde se iba introduciendo la Fé, se valieron de los que trahian à su lado, assi por tenerlos bien conocidos, como por la experiencia de que el Cielo canonizó sus passos en el prodigio que se vá à referir.

13 Llegaron à la Ciudad, à tiempo que los Paganos se hallaban en gran festejo de sus Dioses. El Cerratense nombra à Jupiter , y Mercurio. El Leccionario grande, y los Breviarios antiguos de Toledo, y Burgos, añaden à la Diosa Junos sin que en ninguno se mencione Marte. Yo me inclino à que el expressar estos nombres fue por poner egemplo de algunos Dioses de los principales, y no por haver principio para infiftir en estos mas que en otros: pero por lo mismo que no se halla testimonio de Marte determinadamente, no podemos afirmar, que fuesse el celebrado en aquel dia, aunque sabemos por Macrobio, que era el principal en aquel Pueblo, bajo el nombre de Necy, o Nethon, con simulacro radiato, (1) qual parece se representa en algucon mayor claridad

I om IV.

<sup>(1)</sup> Accitani, Hispana gent, Simulacrum Martis radiis ornatum maxima religione selebrant, Necyn vocantes. Macrob. Saturnal. cap.19.

mas Medallas antiguas, que se hallan en la Betica. Yo creo, que como tenian muchos Dioses, ò Idolos, tendrian tambien diversos dias para el culto, ò por mejor decir, para la

Supersticion. The state of the

14 Al punto que los Gentiles vieron en la Ciudad à los venerables forafteros, conocieron por el trage, que eran de diferente Profession: y ò bien porque imaginaron, que podrian manchar su ceremoniosa vanidad, ò porque efectivamente los Discipulos mostraron alguna opolicion con lo que hacian, empezaron à perseguirlos; y ellos dando lugar à la ira (segun la sentencia del Apostol) retrocedieron en busca de sus Maestros, disponiendolo assi Dios para manifestar la grandeza de su diestra. Havia entre la Ciudad, y el sitio donde pararon los Santos un Puente para passar el Rio: y lo mismo fue falir de él los Discipulos, que fumergirse con todos los Gentiles. Antes de referir el efecto. necessitamos autorizar lo que fe ha dicho.

15 Que los Paganos conocieron por el trage à los Discipulos, lo dice expressamente el Leccionario: Agnito in eis Religionis venerabilis cultu, O pia sidei habitu Sacerdotum, Oc. Lo mismo el Cerretense: Agni-

to in eis piæ filei habitu, que concuerda con el Oficio Gothico, quando en el Hymno dice: In his cum fidei stigmata nosceret, y en la Oracion Inlatio de la Missa: Agnitis pia fidei Religionis patulo cultu: donde de passo debemos prevenir; que no folo en las ediciones de este Oficio, sino en el Ms. de Toledo, se lee Agnitis perfidis en lugar de piæ fidei; lo que es conocida errata, ò por mejor decir, no conocida hasta ahora: pero digna de que la corrijan los Señores Sacerdotes Muzarabes, porque los que fueron conocidos por el trage exterior, no eran los Pérfidos, fino los Pios, como convence el contexto, y los egemplares de los Mss. alegados: y assi no es razon autorizar, que se aplique à los Santos la perfidia.

16 Supone este concepto, que los Christianos tenian modo de vestir, diverso del que usaban los Gentiles Accitanos: y era assi, porque como asirma Estrabon, estaban ya las Colonias de España (una de las quales sue Guadix) reducidas à la moda de los Romanos: y por tanto usaban los Españoles de la Toga, trage proprio de aquellos, como el Palio, de los Griegos, y Philosophos. Los Christianos escogieron el Palio, por ser vestidura mas sens

A 4

cilla, y humilde, y assi le echaban en cara à Tertuliano, à Toga ad Pallium? (1) y en viendo à algun Christiano, le llamaban Griego impostor (como dice S. Geronymo) (2) tomando lo Griego, por ser aquella ropa trage suyo; y lo impostor, por quanto se ponia sobre la Tunica (ò Saya fin mangas) lo que torcian al equivoco ofensivo que se halla en el Latin. Que desde el tiempo de los Apostoles usaron los Christianos de este trage, lo muestran los Eruditos por Esculturas antiquissimas de los Difcipulos de Chrifto: y Tertuliano lo autoriza tambien, quando aludiendo à que los Philosophos antiguos

escogieron el Palio, le dá sa enhorabuena de hallarse enhorabuena de hallarse enhoblecido con mejor Philosophia, desde que los Christianos le abrazaron. (3) En la Tunica tampoco afectaban blancura los Catholicos, contentandose con el candor de las costumbres: y por tanto tuvieron indicio exterior los de Guadix, para conocer que eran de otra Religion los forasteros, como dicen los testimonios alegados.

zarabe, que los Discipulos tiraron à asear la supersticion de los Gentiles, manifestando con signos exteriores el dolor de ver tal ceguedad:

Illic Discipuli Idola Gentium

Vanis inspiciunt ritibus excoli;

Quos dum agere sletibus immorant,

Terrentur potius ausibus impiis.

Por uno, y por otro se propasfaron los Idolatras à perseguir como freneticos à los Medicos que les venian à curar: pero volviendo en sí con la muerte de los Perseguidores (à quienes dejamos sumergidos) sirvió la ruina del Puente para la fabrica de la primera Iglesia. Era aquel edificio de una como eterna firmeza al juicio de los hombres: y al ver que de repente se arruino, conocieron que mediaba en el sucesso, y expedicion de aquellos forasteros, mano muy superior.

18 Estendióse luego por toda la Ciudad la noticía de tan sunesto caso: y moviendo Dios el corazon de una nobilissima

Se-

(1) Lib. de Pallio cap. 5. (2) Si tunica non canduerit, statim illud è trivio: Impostor, & Greeus est. Epist. ad Marcellam de Agrotatione Blessilla. (3) Melior jam is Philosophia dignata est, ex quo Christianum vestire coepisti. Lib. de Pallio lin. ult.

Señora (que segun el Leccionario grande, Adon, y el vulgar Martyrologio de Beda, era Senatriz) determinó enviarlos à llamar. Su nombre era Luparia, como firmemente expreffan las Memorias de los Apendices precedentes: y mereciendo que los Santos passassen à su Casa, los preguntó, de donde, y à que venian? Ellos respondieron la verdad, anunciando desde luego el Evangelio, y concluyendo, que si cresa en Christo, no veria la muerte eterna. A esta predicación exterior se juntó la interior gracia del Espiritu Santo, que havia escogido à esta Señora para primera piedra del Templo que queria fabricar en su Casa. Creyó en Christo: y pidiendo que la bautizassen, respondieron los Santos (mirando à mayor firmeza) que mandasse fabricar sitio en que poner la Pila del Bautismo. Como ya estaba enamorada, y era muy poderofa, no huvo dilacion. Recibió el Bautismo la primera; y añaden los Documentos, que la figuió luego todo el Pueblo, o bien porque en personas grandes es gran Predicador un buen egemplo, ò porque con el terror de la immediata ruina, todos se hallarian conmovidos.

añade, que se erigió un Altar,

con invocacion del Precursor de Christo. (Assi solian intitularse los Baptisterios) Los demás no lo expressan. La fabrica
con nombre de Baptisterio se
halla assi en el Muzarabe. El
Cerratense, y otros, la llaman
Iglesia, y Basilica: pero todos
convienen, en que bautizandose la Señora, y el Pueblo, se
desterraron los Idolos, y creció notablemente el numero de
los Fieles:

20 Aqui no puedo menos de estrañar, que el Doctor Ferreras, omitiendo en este lance la noticia de Santa Luparia, (que assi la trata el Oficio Gothico) dijo, que con cuidado omitia algunas particularidades, por no tener la verofimilitud, y feguridad que en todo deseamos; y assi se contentó con referir el prodigio del Puente, poniendo antes en Galicia otro milagro semejante, y à Lupa, ò Luparia, en el tiempo de la primera venida de los Discipulos de Santiago, quando trageron el cuerpo de fu Maestro à España. Yo no me meto en frentonces fucedió lo que este, y otros Escritores afirman: lo que debo decir es, que no se puede dudar prudentemente del bautismo, y conversion de Luparia en Guadix; y que es cofa estrañissima que con cuidado omita esta noticia, por falta segun dice de seguridad, quien toma la que afirma, de los mismos instrumentos donde se expressa esta. Si el Oficio Gothico, fi Beda, si Adon, no tienen autoridad, para que se cite lo que dicen de Luparia en Guadix; quien fe la ha dado para la ruina del Puente? Añade aquel Autor en su favor à Usuardo: pero no cita en que parte apoya lo que alega; ni en el 15. de Mayo (en que habla de estos Santos)hizo mencion del Puente. En la Luparia de Galicia parece que gastó toda la verosimilitud, y seguridad, citando à Vincencio Velbacense, Pedro Equilino, Facobo de Voragine, que importára poco que no los figuiesse, ni citasse, especialmente quando deja alegada en su favor la tradicion de las Iglesias de España, contestada en sus Breviarios, y la Historia Compostelana. En quanto à esta, podrás ver en mi tomo 3. que no nombra à tal Lupa, ni Luparia, ni los demas sucessos con que la reviste alli este Escritor. En algunos Breviarios es cierto que fe hallan: pero no bastan para la indefinida de Tradicion de las Iglesias de España: porque solo el Oficio Gothico(que expressa la Luparia de Guadix ) fue comun à las Iglesias de España. Los demás Breviarios todos

fon posteriores al Siglo XI. v ninguno comun à todas las Iglesias, porque desde la abrogacion del Muzarabe, cada Obispado tenia Oficios proprios.

21 A vista de esto solo à la Luparia de Guadix favorece la Tradicion de las Iglesias de España, sin que haya mayor verosimilitud, ni seguridad en sucesso del Siglo I.que el mencionado en el Oficio Gothico; en el Martyrologio de Beda; en el de Adon; en el antiguo Gothico Complutense; en el del Monte Sion; en los actuales Leccionarios grandes de Toledo, y Alcalá; en el Cerratenfe; todos Manuscritos, con quienes no hay entre nofotros cosa que compita en antiguedad, ni autoridad: y assi no debemos excluir de nuestra Historia à quien tiene en ella tan principal lugar. detries on que poner la billa del

Benji (no. C.II.O.) eftaba ena-

storebuty view and v as belowing Repartense los Apostolicos à fundar sus Iglesias. S. Esicio no fue à tierra de Astorga. La Ciudad de Castaon fue lo mismo que Castulo, diversa de

Carcefa. ship to perque con a strain de

On tan buen principio en la expedicion, resolvieron los Apostolicos repartirse à conquistar mas

Puc-

Pueblos. S. Torquato, como era el mas antiguo, se quedo en el primero: los otros feis figuiendo el celestial destino, y la inflruccion de los que los confagraron por Obispos, partieron à otras Ciudades, à establecer sus Sillas. El Muzarabe dice, que iban esparciendo fuego: y como eran muchos, prontamente se abrasarian en amor del Redentor muchos lugares. Cada uno escogió para principal mansion, y Cathedra de la doctrina Evangelica, una Ciudad, pero sin contraher à una fola la doctrina; porque como el fin era desterrar la Idolatría, que dominaba à todos, no podemos estrechar su zelo de tal suerte, que no alargaffen su predicacion à los confines. rene allegate dog ild aor

23 El Theatro principal que escogieron fue la Betica, y sus contornos, ò bien porque por aquellas partes no se huviesse dilatado antes el Evangelio, (y assi era muy precisa su Mission) o porque siendo la Provincia mas pacifica, por haver sido la mas dada à las letras, era muy oportuna para el fin de zanjar bien la Fé. Ya digimos en el Tomo I. que Augusto aplicó al gobierno del Senado la Betica, con el pretexto de que siendo la mas quieta,necessitaba para su conservacion de menos fuerzas : y si al tiempo de la venida de los Apostolicos se mantenia con aquella Politica esta Provincia, pudo cooperar aquel estado à fu destino : porque como las Perfecuciones eran movidas por los Emperadores, fiempre eran mas vivas en las Provincias Imperiales, por estar mas infestadas de la lisonja. Pero si acaso (como se apuntó alli) estaba ya la Betica reducida como las demás al Dominio Imperial, siempre se verificó, que de suyo era la mas pacifica; y assi la escogieron los Apostolicos para su principal Theatro, por quanto querian que se radicasse bien la Fè, que actualmente fe hallaba perfeguida por todos los Ministros Imperiales residentes en la Tarraconense, y Lusitania. Por esto no se repartieron los Santos à lo interior de estas dos Provincias, fino à los confines : ni efcogieron dentro de la Betica las Ciudades mas sobresalientes, como Sevilla, Cordoba, Ecija; ni en la parte meridional de la Tarraconense se tiraron à Carthagena, Toledo, Oc. porque esto era lo mas frequentado de los Pretores; y el fin de los Apostolicos no fue dar la vida por Dios al punto que llegassen à España, (porque en tal caso, no podrian estender por

por muchos Pueblos la Predicacion) fino introducir suavemente el Evangelio por diferentes partes; ir criando Pastores, y despues que ya se hallasse radicado, y estendido, regarle (si fuesse necessario)con su sangre. Consistió todo esto, en que su llegada à España sue al tiempo de la Persecucion de Nerón, como se deja dicho: por tanto mirando al fin que se ha propuesto, tomaron este medio como mas oportuno. 24 S. Cecilio fue à parar à Eliberi, hoy Granada. S. Eufrasio à Iliturgi, cerca, ò en el mismo sitio en que Andujar. Tesisonte à Bergio : Indalecio à Urci Elicio à Carrefa: y S. Segundo penetró à Abila. De todos estos nombres el que se ha controvertido mas, es el de Carcefa, por no ser conocido entre los Geographos antiguos, (como ni el de Bergi, ó Vergio:) y como no hay cosa sija en que estrivar, ha sido mucho lo que fe ha variado. m sobsburo sal

Sevilla leyó Carthesa, y añade id est, Ventosa depopulata. El de Gordoba, que cita Aldrete en las Antig. de España, y Africa lib. 2. cap. 12. pone Carthesia, y substituye à Ventosa. Marieta, sin nombrar à Ventosa, dice que Carcesa estuvo en tierra de Astorga. Morales citó à al-

gunos (fin nombrarlos) para el mismo concepto: pero como no alegan testimonio, ni razon que lo compruebe, no podemos seguirlos. Entre los Geographos antiguos no fe descubre tal Pueblo en la tierra de Astorga: y es temible, que alguno viendo por alli un Bergido (repetido en el Itinerario de Antonino)entendiesse ser aquel la Silla de S. Telifonte, y otro la aplicasse à S. Esicio: pues para recurrir à la tierra de Astorga, no descubro alusion. A esta falta de fundamento se junta la inverosimilitud de la distancia : pues à vista de haver quedado muy juntos los mas de los Apostolicos, no es verosimil, que este se apartasse tan notablemente de sus companeros. Ni por aquella parte havia ranta necessidad; pues havia sido el principal Theatro de Santiago, como tambien lo que miraba al Ebro recorrido por este, y por S. Pablo: y assi la mayor necessidad de Ministros parece estaba en la Betica, y fus contornos, como fe infiere de que por alli cargo fu mayor numero : y folo S. Segundo es el que, proveída ya la parte meridional, se internò à lo mediterraneo, escogiendo no centro de la Tarraconense, ni de la parte de Galicia, fino los confines Lulitanos, por estar aqueaquello menos frequentado de Pretores, y Apostoles (en lo que se descubre) y por tanto mas quieto, y mas apoderado de la Idolatría. Esto ya se vé que es congetura; pero en falta de instrumentos debemos recurrir à lo que parezca mas conforme con lo cierto.

26 El Maestro Bivar, siguiendo el texto atribuído à Dextro, no folo leyó Carteya en lugar de Carcesa (que es la voz de que usan los Antiguos para expressar la Silla de S.Esicio) sino tambien añadió, que se debe cuidar poco, de si ha de leerse Carteya, Cartesia, ò Cartesa; porque los tiempos han caufado muchas variedades en los nombres antiguos de lugares, y consta, que el de Carteya fue muy famoso en una Ciudad de España; en que de hecho pone à S. Esicio el Martyrologio Romano que hoy usamos. Los Padres Bolando, y sus Compañeros reparan, en que no basta recurrir à la mutacion de los nombres, que sabemos haverle introducido con el tiempo en diferentes Pueblos, si no se exhibe algun texto en que se lea Carteya por Carcefa. De S. Eficio nos dicen los Antiguos, que residió en Carcesa: luego para reducirle à Carteya, es necessario probar la identidad entre una y otra, alegando testimonio sobre que el Santo sue Obispo de tal Ciudad, ó que à Carteya la convino alguno de los nombres que se dan à su Silla, por quanto de otra suerte será muy voluntario el recurrir à ella.

27 Esta instancia descubre todo el fondo de la dificultad: pero yo confiesso, que no la huviera hecho, si insistiera en lo que resuelven estos Sabios; porque en fu vista era necessario parar en una Silla, que se nombrasse Carcesa en algun texto antiguo: y no fucede afsi en su resolucion: pues ponen al Santo en Cazorla, como expressan en el fin del num. 15. del 1. de Marzo, y en el num. 18. Esta poblacion no puede pretender otro nombre entre los antiguos Geographos, que el de Castaon, que se halla en Estrabon; ù otros semejantes, que se alegarán de Autores Griegos. Luego si no hemos de recurrir à Carteya, por no haver quien la llame Carcesa; es necessario que haya quien dé este nombre à Cazorla, ò Castaon, para infistir en ella. Esto hasta ahora no se ha ofrecido al publico, y por tanto el motivo alegado contra Carteya, parece que milita igualmente contra Cazorla.

dice, que quando los Romanos

poblaron à Castaon, la llamaron Carcefa; y por tanto pone aqui el Martyrio de S. Esicio. Si esto se probára, teniamos decidida la duda. Pero con la facilidad que se dice, lo negaràn los Criticos, y creo, que con mayor fundamento: porque si los Romanos la huvieran mudado el nombre, la huvieran dado uno que fuesse voz latina, como hicieron con otros innumerables Pueblos, y fucede cada dia con los Conquistadores. Carcefa no es nombre de Romanos: y assi no se puede decir puesto por los Latinos. Y aun dado esso, no basta, si no se alega algun texto de Romanos, ò Griegos, en que se halle mencionado este Pueblo: pues por no hallarse otro tanto en Carteya, se excluye de Obispado.

29 Demás de esto, si la Silla de S.Esicio se ha de reconocer en el Pueblo llamado por algunos Castaon, se sigue, que no se ha de recurrir à Cazorla, fino à Cazlona la vieja, una legua de Linares, y tres de Baeza; porque solo à este conviene la situacion de Castaon, Para esto es necessario detenernos algo, y empezar à practicar lo prevenido en el Tomo I. fobre que siendo esta obra Theatro Geographico de las Iglesias de España, havria lances en que los que alli culpaffen la brevedad de las materias estrangeras, necessitassen tener alguna paciencia para las domesticas. El que no tenga genio, ni gusto en los puntos geographicos, puede passar al

Capitulo siguiente.

Digo pues, que entre Griegos y Latinos huvo diversidad en el nombre de la Ciudad de Castulo, usando unos de esta voz, y llamandola otros Caftaon, y Castalon. Entre los Latinos no se oyó mas que Castulo: los Griegos (fegun andan impressos) no tuvieron firmeza general en el nombre, porque Polybio (lib. 10.) usó la voz Castalon, ò Castalona, en acusativo: Kasadasva. Estephano se acomodó à lo mismo: Kasáλων. Estrabon es el unico que la llamó Castaon: Kasáwy: y tal vez Katasáwy, como se lee en la Edicion de Basilea de 1549. pero esto creo ser errata, pues las demás veces la nombra Castaon, y no Catastaon: como se ve en las pag. 140. y 158. Plutarco (en Sertorio) fyncopizó el Castalon, y escribió Kashava, Castlona. Prolomeo se acomodó à los Latinos, y la llamó Καςελών. Αpiano tiene errado este, como otros nombres, nombrandola Kásana. Los Latinos, Livio, Plinio, y Silio Italico, convienen

con

nen en el Castulo. Los Concilios de España; à que concurrió el Obispo Castulonense, usan la misma voz, de modo que ni en una, ni en otra classe, leemos à Carcesa, ni Carcesano: y dado que este nombre conviniesse à Castaon, digo, que debia reducirse à Cazlona, y no à Cazorla: porque la Ciudad de Castulo tuvo su situacion, como reconocen nueftros Escritores, donde hoy Cazlona; y mi affunto es, que Castaon y Castulo son una mismissima Ciudad, sin mas diferencia que el ufo de la voz entre los Autores Griegos y Latinos. Ya Morales previno, que Polybio y Estrabon havian entendido por Castaon, lo mismo que nosotros por Castulo: pero con todo esso reputó por distintas à estas Poblaciones, folo por la distincion de los nombres. Zurita, sobre el Itinerario de Antonino, notó tambien, que estaba errado en Estrabon el Castaon. Yo digo, que aunque efectivamente tuviesse entre los Griegos este nombre, se debe entender por él la misma Ciudad de Castulo, y no otra diverfa : al modo que no fon distintos lugares el Carteya de los Españoles, Phenicios, y Latinos, que el Tartesso, y Carpesso de los Griegos.

30 Consta la identidad del Castalon de Polybio, y el Castulo de Livio, por lo historial de uno y otro: pues Livio sigue los mismos passos de Polybio, fin mas diferencia que en las voces : y assi se conoce que hablan de una misma Poblacion. El Caftaon de Estrabon es el mismissimo, que el Castulo de Plinio : pues hablando aquel de los confines de la Betica, en la pag. 158. dice, que llegaban à Castaon. Tratando Plinio del limite de la misma Provincia, dice que se terminaba en Castulo : luego siendo uno solo el fin de la Provincia, y conviniendo ambos en recurrir à una Ciudad fobresaliente, es señal que la misma era Castulo que Castaon. Fundase esto en que el Autor que nombra à Castaon, ò Castalon, no menciona à Castulo, ni al revés: luego no hay fundamento para reputarlas por diversas Ciudades: pues para esto se necessitaba, que alguno mencionasse las dos como distintas, esto es, atribuyendo à una tales determinaciones, que no pudiessen convenir à la otra, como fucede (fegun algunos) en la Ciudad Pacense, pues aunque el que nombra à Pax Augusta, no menciona à Pax Julia, con todo esso, el modo

con que Ptolomeo pone à Pax Fulia entre las mediterraneas que miran al Sacro Promontorio, diferenciandolas de los Celticos, indica ser diversa de la Pax Augusta de Estrabon, por tocar esta à los Celticos. En Castaon sucede lo contrario: pues todo lo que se dice de ella con este nombre, conviene con lo que se aplica à Castulo, como verá quien necessite detenerse en esto: pues para mi assunto basta lo propuesto. De Apiano ya dijo Weseling (sobre el Itinerario de Antonino) que claramente hablaba de la misma Ciudad que Livio; como consta, por hablar uno y otro de unos mismos sucessos de Escipion.

Solo debo advertir, que algunos Escritores han puesto à Castulo junto à Ampurias, por un lugar llamado hoy Caftellon de Ampurias, atribuyendo à este lo que es proprio del otro: y aun llegó à decir Lorenzo Valla (lib.1. de reb. Ferdin. Aragon. Reg.) que Cataluna recibió el nombre por esta Poblacion, que llama Catalon, alegando à Plutarco en la Vida de Sertorio: y de hecho Alfonso de Palencia en la Edicion Castellana de Plutarco (del año 1491. en Sevilla) la nombró Catalone. Pero no folo en las Ediciones Latinas, y Toscana, pero ni en la Griega de Plutara co en Sertorio, se halla tal voz. fino Caftulo, y Kashwa, Caft-Iona : y en Annibal pone el texto latino (pues no he podido hallar el griego de esta parte ) la voz Castulo: diciendo que la muger de Annibal fue natural de esta Ciudad : por lo que se convence, que aunque la llamasse Castaon, ò Castlon, se debia entender de Castulo, en quien expressa Livio que casó aquel Heroe. Juntase à esto, que la Inscripcion publicada por Pujades, fol. 110. y alegada por otros, tiene el nombre de CASTVL.... y por tanto de alli no se prueba la derivacion de Cataluña; ni creo que se huviera recurrido à tal cosa, fi no fuera por la errata de Catalon. No haviendo pues Gatalon en el fundamento que se alega de Plutarco, no tengo por fundado aquel discurso. Y menos, el que los fucessos de Sertorio se apliquen à Castulo de las faldas de los Pyrineos; pues estos, y el casamiento de Annibal, no se pueden extraher del Castulo, que era termino de la Betica, y pueblo principalissimo de los Oretanos, como expressan Estephano , Prolomeo , y Estrabon (corregido por Cafaubon, que pulo xasshav donde la Edicion de Basilea pag. 144. zairevlet) por ser constante que pertenece este pueblo à los Oretanos; y que lo historiado en Sertorio y Annibal, no puede reducirse à los Indigetes, como consiessa Marca lib. 2. lim. Hisp. cap. 20. y Estevan de Corvera en su Cataluña ilustrada lib. 1. cap. 5. y lib. 4.

cap. 23. 32 Luego si la Silla de S.Esicio se huviera de reducir à la Ciudad Ilamada por los Griegos Castaon &c. no se debe recurrir por este titulo à Cazorla, sino à Cazlona, por constar, que esta es la antigua Castaon, ò Castulo; como se prueba por el Itinerario de Antonino, y por la Inscripcion, que propone Morales en sus Antiguedades fol. 59.b. sin que sebre esto varien los Autores. Y aun para esta havia otra congruencia, de que en el Siglo III. se halla con Silla Episcopal, que profiguió todo el tiempo de los Godos. Contodo esso, no creo que alguno haya puesto à S. Esicio en Cazlona; por no hallarse pruebas para esto; pues ni este Santo fue Obispo Castulonense, ni à esta Ciudad la han llamado Carcefa: y assi hay menos fundamento para recurrir à Ca-

33 Los citados Padres Antuerpienses no insistieron en el Tom. IV.

concepto de que S. Esicio sue Obispo de Cazorla, por causa de que esta se llamasse Castaon; sino por hallar, que se la dá nombre de Carcesa, como se lee en Cianca, Escritor de la Vida de S. Segundo; (impressa en el año 1595.) el qual dice, que por Escrituras que se hallan en aquella Villa, consta haverse llamado Carcesa. Lo mismo escribe Ariz, Benedictino, en la Historia de Abila p.1. §.7. fol. 23. Yo he folicitado averiguar lo que nos envidiaron estos Escritores, de que Escrituras son estas, ò que antiguedad tienen? y no haviendo confeguido expediente, digo, que mientras no se descubran estos Instrumentos, no hay fundamento suficiente para insistir en ello: porque en Escritores antiguos Griegos, ò Romanos, no se halla tal nombre de Carcefa: luego si por falta de testimonio antiguo que ponga à S. Esicio en Carteyay no se quiere recurrir à esta; tampoco se debe recurrir à Cazorla, por no haver ningun Geographo que la llame Carcefa. Las Escrituras que se citan para esto, se refieren como existentes en Cazorla; pero no se exhiben; ni ha sido general esta voz; pues Morales, que era de aquella tierra, no hizo mencion de tal cofa, fiensiendo assi que deseó averiguar el sitio de Carcesa; y si huviera en su tiempo aquella Tradicion en territorio no distante de su Patria, (Cordoba) era dificultoso lo ignorasse. El señor D. Juan Bautista Perez tampoco hizo mencion, de que Carcela se redugesse à Cazorla, haviendo escrito sobre el punto en el Tratado Ms. tocante à las laminas de Granada : y es que escribió antes de Cianca. El Autor del Chronicon de Dextro tampoco parece que tuvo noticia de tal cosa; pues segun enfanchó los límites de la Predicación de S. Esicio, no le huviera negado este lugar, si huviera oído, que se llamó Carcesa. En fin Cazorla no se conquistó del poder de los Moros antes del año 1231. en que el Arzobispo de Toledo D. Rodrigo se hizo Señor de ella: y assi es muy natural que las Escrituras sean posteriores à este tiempo : y para espacio tan remoto, como es el del Siglo I. no es buen restigo el posterior al SigloXIII. especialmente, quando el nombre de una Ciudad es cosa tan notoria: y assi el no hallarse apoyo, ni de Escritores Romanos, ni de otro del tiempo de los Godos, deja en muy poca fé el testimonio que solamente estriva en unas Escrituras, no vistas por el Publico. Despues de escrito esto, he sabido por medio del señor D. Juan Antonio de las Infantas. Doctoral de la Santa Iglesia de Toledo, el estado de los Archivos de Cazorla; y parece no podemos adelantar en el punto, por causa de una notable desgracia que sucedió en aquella Villa en el dia 2. de Junio del año 1694.en que una furiosa tempestad arrojó de si tanta agua, que entre otros daños causó el de llevarse los Archivos de Iglesia y Ayuntamiento, dejando inutiles los pocos papeles que quedaron. A vista de esto insisto en los fundamentos alegados, por no haver cosa que nos remueva de ellos.

34 En Cazorla parece se mantiene la devocion de ir processionalmente al campo, en que se hallan unos montones de Piedras, donde dicen fue apedreado y arrastrado el Santo. Si esto se funda en que aquel lugar se llamó Carcesa, no merece mas credito, que el que ofrezcan las pruebas de tal nombre. Si la Tradicion es de haver muerto alli, opondra Granada el que esto no fue assi-D. Juan Tamayo, en el 1. de Marzo, dice, que aquel culto en Cazorla no es por haver padecido alli, fino por Traslacion,

cion, ò titulo de Apostol de aquel lugar, ò por algun Templo que se le dedicasse. Yo digo, que à vista de la variedad, y aun incomponibilidad, que se halla de algunas Tradiciones en lugares particulares, no se puede resolver por solo esto; en especial no probandose anteriores al Siglo XVI. porque desde este tiempo en adelante fabemos que se hizo empeño de persuadir à varios Pueblos, que venerassen por Patronos à los que no tienen descubierto Titulo legitimo, ni prueba, para tal Patronato: y hoy fe juzga por cosa immemorial lo que passa de ciento y quarenta años de antiguedad : pero aunque esto sea prueba que cause prescripcion en otras cosas, miradas en quanto à la actual possession, no lo es para el assunto de mas de mil años anteriores, como es el presente: y assi digo, que por Escrituras, ò Tradicion particular, que no anteceda al medio del Siglo XVI. no hay apoyo fuficiente para puntos del origen de la Iglesia.

35 Algunos pretendieron reducir la Silla de S. Esicio à Carissa, Ciudad mencionada por Plinio, y Ptolomeo; de la qual trata Caro en fu Corographia lib. 3. cap. 29. Pero esto

Cariffa y Carcefa; argumento muy flaco y desestimable, quando no le acompañan otras pruebas.

S. III.

Fundamentos para establecer la Silla de S. Esicio en Carteya; y qual fue la situacion de esta Ciudad. Dase noticia del Estreche de Gibraltar: y que Tito Livio no colocó fuera del la mencionada Ciudad.

D<sup>E</sup> lo dicho refulta, que no tenemos bastante fundamento, para poner la Silla de S. Esicio en Cazorla:lo 1.porque no hay prueba de que este lugar se haya llamado Carcefa, Castulo, ni Castaon: lo 2.porque las Cathedras Pontificias se pusieron en lugares de fama, por pedirlo assi el honor de la Dignidad; y esto no convino à Cazorla en el Siglo I. pues no se halla en aquel sitio nombre de Poblacion. La misma falta de fama obliga à que tampoco infistamos en Carcesa, tomada en el rigor de tal voz; no folo por no hallarfe entre los Geographos antiguos, fino porque nos consta de otra Ciudad famofa, cuyo nombre Carteya pudo degenerar en las Copias con gran facilidad (como se vé en repetidebió ser por la alusion entre dos egemplares de mayores

distancias) y juntamente estaba su situacion dentro de la Betica; lugar oportunissimo para que uno de los Apostolicos pusiesse alli su Silla, por quanto haviendo infiftido la mayor parte en lo mas Meridional de España, debieron atender (segun el genio que mostraron) al territorio mas remoto de Pretores, y aun de Operarios Evangelicos, qual era todo lo que mira al Estrecho, donde estaba Carteya. Nada de esto induce precifa obligacion para el affenso: pero junto en el modo que se irá declarando, hace que en tanta incertidumbre sea este el extremo mas probable.

37 La alteracion de algunas letras en los nombres antiguos es tan fumamente comun, que fin falir del affunto hallamos en diversos Autores toda esta variedad en Carteya, Caritia, Carcia, Carcenia, Carpia, Carpesso, Tartheya, y Tartesso. En la Silla de S. Esicio las siguientes, Carcera, Carthesa, Cartera, Carthesia, Carcesa: de lo que infiero que no se puede contar como cosa firme sobre el nombre de Carcesa, pues hay tanta variedad.

yariado tanto, no fe lee, que en lugar de Carcefa (que es el mas comun) fe haya escrito

Carteya. En esto estriva toda la dificultad : à que respondo. (omitiendo que en el Martyrologio Romano se lee Carteia) que para recurrir prudencialmente à esta Ciudad, no se necessita total identidad de las voces. Confta efto (fin falir del assunto) en la Silla de S. Segundo: pues en varios Mss.que he visto, no he hallado mas nombre que Abula. Este nombre se entiende de la Ciudad, que hoy llamamos Abila de los Caballeros; fin que ni en tiempo de los Romanos, ni de los Godos, se halle apoyo para dár à esta Ciudad el nombre de Abula, fino Obila, Abella, Abyla, ò Abila; siendo proprio el de Abula de otra Ciudad muy diversa, sita en los Bastitanos, en tierra de Baeza. Con todo esso no hallandose en los Concilios de España tal firma de Abulense, han convenido los Autores en poner la Silla de S. Segundo en la Ciudad de Abila, contentandofe con la gran cercanía de la voz, fobre otros fundamentos. Por tanto no se debe pedir para Carteya, lo que no se pide para Abila: y pues en esta basta la cercanía de Abula con Abella; en aquella debe baftar la que hay entre Carteya y Carcesa: porque en una y otra parte es verofimil que con el tiempo se passasse de Carteya à Carcesa, como de Abella à Abula. Y aun para el caso presente hay la urgencia, de no haver Ciudad conocida con nombre de Carcefa (como la havia con el terminante de Abula) por tanto es mas autorizable el recurrir al nombre de la famosa Carteya; por favorecer à esta por un lado la fama y excelencia de Ciudad, y por otro la fituacion, en termino de la Betica; fitio proporcionado al destino de los Apostolicos; pues S. Indalecio se fue à Ciudad Maritima, como era Urci; y S. Telifonte à otra que comunmente se reduce tambien à la Costa (como fue Bergio, cerca de Almería) y à vista de tener egemplar en estos Santos de establecerse en Ciudades Maritimas, y serlo Carteya, en costa occidental à las dos mencionadas, se hace muy conforme al genio de los Apostolicos, y à la reparticion del terreno, recurrir à Carteya; pues de otra suerte, quedaba muy desproveido el resto de la Betica por la parte de Malaga, y Sevilla. A todo esto se junta la alusion de los nombres Carcefa, Cartera, y Carteya; Tartefo, y Carcefo; apoyada de otras mayores corrupciones: y por tanto parece mas autorizable insistir en Carteya para la Predicación de S. Esicio. Tom. IV.

39 No ha faltado quien diga, que el primero que atribuyó al Santo esta Ciudad. fue el Autor del Chronicon de Dextro: pero lo cierto es. que antes de la publicacion de aquel Escrito, refirio esta opinion D. Juan Bautista Perez, en el parecer que dió contra las Laminas de Granada en el año 1595, citando ya al Martyrologio Romano. Lo milmo Ferrario en su Topographia del Martyrologio: Lubin en el fuyo; y lo que mas es, en el año 1450. en que escribia el Cabilonense, ya se hallaba reducida à Carteya la Silla de S. Hesiquio, pues en la voz Tarifa, dice que en lo antiguo se llamó Carthesia, donde residió este Santo: Tariffa, que olim Carthefia, Civitas Hispania. His primum præfuit Hesychius Episcopus, Jacobi Apostoli discipulus. Aqui se vé, que este Autor entendió una mitira cofa por Carthelia, y Carteya, pues el reducir à Tarifa à S. Elicio provino de que algunos juzgaron ser aquel el sitio de la antigua Carreya: y viendo esto por una parte, y por otra que el Santo residió en Carthesia, resolvió por Tarifa, creyendo que esta sucedó à Carreya. Esto no sue assi en realidad, como se dirá: ni merece mucho aprecio aquel Autor : pero bal-B 3

ta para decir, que mucho antes del Chronicon de Dextro se colocó en el sitio de Carte-

ya à S. Esicio.

40 Admitido, que tuvo alli su Silla, resta la gran dificultad de señalar la situacion de esta Ciudad, porque no folo se duda donde estuvo, sino si huvo muchas de aquel nombre. Aldrete en las Antiguedades, y en el Origen de la lengua Caftellana, lib.3. cap.3. se inclina, à que huvo muchas Carteyas: una junto à Conil, otra junto à Gibraltar, otra en los Olcades: y si esto suera assi, claro está que no bastaba poner en Carteya à S. Esicio, si no se anade en que Carteya estuvo. Toda esta variedad consiste en el modo de entender à Livio, Mela, y Plinio, que parece recurrieron à diferentes sitios. Rodrigo Caro, comentando à Dextro, no se atrevió à sentenciar. Yo digo, que en caso de discordia (que no la hay) se debe tomar partido à favor de lo que escriben Mela, y Plinio: porque estos hablaron como testigos de vista de la Betica: Mela, por ser natural de una de las Ciudades del Estrecho; Plinio, por haver sido Questor de la Provincia; por lo qual entre todo lo que escribió de España, lo mas individual fue la Betica. Estos convienen en no

poner mas que una Carteya. feñalandola cerca de Gibraltar, como despues Ptolomeo, y el Itinerario de Antonino. Luego en caso de discordia debian prevalecer los referidos, por no haver autoridad que prevalezca contra la de tan abonados testigos, pues los demas escribieron de lejos, y de oidas. Pero el hecho es, que todos dicen una milma cofa, y la variedad provino de no penetrar bien la mente de los Antiguos, juntamente con un yerro de Imprenta de la Obra

de Polybio.

41 El poner una Carteya junto à Conil (esto es, entre el Estrecho, y Cadiz) provino de que Tito Livio menciono la costa del Oceano al describir el sitio de Carteya: y al oir Oceano, se salieron del Estrecho los que introdugeron junto à Conil tal Ciudad, en el sitio llamado Aguas de Meca. Pero que Livio no colocó à Carteya fuera del Estrecho, aunque la señaló en la Costa del Oceano, consta por sus palabras bien entendidas, y por las calidades del Estrecho. Dice pues en el lib.8. Dec. 3. cap. 15. In ora Oceani sita est, ubi primum e faucibus angustis panditur mare. Para inteligencia de esto se ha de suponer, que Livio escribia en Italia: y assi el Estrecho te-

nia su principio, en comparacion de este Escritor, por la parte del Mediterraneo, para falir al Oceano, y no al revés; esto es, desde Gibraltar à Ceuta; y no desde el cabo de Trafalgar al de Espartel. Se ha de suponer tambien, que el Estrecho no es punto indivisible, sino espacio con longitud, que se estiende por mas de diez leguas: y por ser tan importante esta noticia, y haverla yo logrado muy puntual, quiero ofrecerla aqui. Valime del Excelentissimo Señor D. Pedro Estuard, Portugal y Colon, en ocasion de haver venido su Esquadra de la America, y hallarse los Oficiales en Cadiz.

Con tan buena oportunidad, propuse las dudas que tenia; y me remitieron dos Difeños de su actual estado, uno en punto mayor, y otro en punto menor, assegurando ser lo mas exacto, y puntual, por comprobacion de los mas practicos en el Estrecho, con todas las individualidades siguientes, y demarcacion, que aqui te ofrezco, acomodada al tamaño de la Plana, que es en proporcion al medio de la del punto mayor. Las Latitudes que expresso, son las mismas de que me certifican: y esto es muy de notar, porque son mas exactas que las marcadas comunmente en los Mapas.



A. Calpe en quien hoy Gibraltar. Su Latitud 36. grados, y 6. minutos.

B. Abyla donde hoy Ceuta. Su Laritud 35. gr. y 53. min.

C. Carteya, hoy no hay mas que ruinas, y antes una Torre llamada de Carthagena.

D. Las Algeciras.

E. Punta de Carnero.

F. Tarifa. Su Latitud 36. gr.,

y 3. min.

G. Cabo de Trafalgar, antès funonis Promontorium. Su Latitud 36. gr. y 11. min.

H. Conil.

I. Cabo de Espartél, su Latitud 35. gr. y 50. min.

K. Tanger.

Desde el Cabo de Trafalgar à Gibraltar (que es desde la A. à la G. en la Costa de España) hay fiay en linea recta doce leguas Francesas, de à 20. en grado, (que son de las que usan los Marineros) y reducidas à leguas Españolas de á 17. y media en grado, son diez leguas y media. Desde el Cabo de Espartèl à Ceuta (que es desde la I. à la B. en la Costa de Africa) tiene de largo el Estrecho once leguas, de las citadas Francesas, y cosa de diez leguas Españolas.

Desde Gibraltar à Ceuta(que es desde la A. à la B.) hay cinco leguas Francesas: y cerca de quatro y media Españolas. Desde el Cabo de Trafalgar al de Espartel (que es desde la G. à la I.) ocho leguas Francesas, y siete de las Españolas. Lo mas angosto del Estrecho es desde la Punta de Tarifa (donde está la F.) hasta la costa opuesta de la Africa: poco mas de quatro leguas Francesas, y poco menos de quatro Españolas, segun mi reduccion; pues la instruccion que se me envió, folo habla de lasFrancesas, que es por lo que las expresso, añadiendo de mio lo Español.

42 Esta actual disposicion es muy diversa de la que havia en tiempo de los Apostolicos: porque antiguamente era mucho mas angosto el Estrecho. Turanio Gracula, que nació cerca de alli, le dió solas

cinco Millas de ancho, defde Melaria à la Costa de Africa, como refiere Plinio lib. 3. en el Proem. De lo que se infiere, que Melaria estuvo junto à la Punta de Tarifa, pues esto es lo mas estrecho. Livio, y Cornelio Nepos, señalaron en lo mas angosto siete Millas; Julio Solino las dá escasas : pero fiempre es mas, que lo expuefto por Gracula. Victor Vitense pone 12. millas, en el principio de la Hist. Pers. Vandal. El hecho es, que con discurso de siglos se han alterado las Costas, alargandose en las partes, donde el Mar ha bajado; y estrechandose en aquellas, donde subieron sus aguas; porque el suelo se halla expuesto à muchas variedades. En el caso presente se acortaron las costas, subiendo el agua donde antes no llegaba; y por tanto es ya mas ancho el espacio de Mar que se halla en el Estrecho, como consta por las medidas puestas; y verás varios egemplares sobre esto en Plinio lib.2. cap.85.y fig. Y en el lib. 3. cap. 1. en el fin, donde habla de España, propone por una de las causas de la variedad de las medidas, el que los Mares, y Costas se han variado. De hecho en estos dias se ha visto, que en una gran baja mar se descubrió el famoso TemTemplo de Hercules Gaditano, de que se sacaron algunos monumentos, y fragmentos de Estatuas. En la parte del Estrecho antes de Tarisa, tambien parece que se descubren ruinas, quando el Mar se retira: pues Weseling (sobre el Itinerario de Antonino, V. Mellaria) dice, que segun Juan Conduit, ocupa hoy el agua la mayor parte de aquel antiguo Pueblo.

43 En esta suposicion el que viene de America llama entrada del Estrecho à los Cabos de Trafalgar, y Espartél: el que venga del Puerto de Oftia del Tiber, llama entrada à la garganta que hay entre Gibraltar, y Ceuta: y este entra por parte mas angosta que el primero, pues hay menos desde Ceuta à Gibraltar, que desde Espartél à Trafalgar. La linea perpendicular de Gibraltar à Ceuta divide el mar Mediterraneo del Oceano; de suerte que contando desde aquella al Occidente, es ya mar Oceano, y no Mediterraneo; porque los dos Montes de Gibraltar, y Ceuta fueron los limites de los dos mares, como nos dejó significado la Antiguedad, poniendo aqui las dos Colunas de Hercules (Abyla en Africa, y Calpe en España) pendientes en la Fabula, de

que hallandose los dos Mares, interior, y exterior, divididos por el Isthmo que formaban estos Montes; dió Hercules el corte que hoy separa à Africa, y Europa por la parte en que hablamos, à quien por tanto intitularon tambien Estrecho Herculeo, como todo consta por Pomponio Mela lib.1.cap.5.

44 Por tanto dijo Livio con toda propriedad, que Carteya estaba en la Costa del Oceano, y no del Mediterraneo: pues en realidad tuvo fu situacion en la parte Occidental à Gibraltar, que es ya mar Oceano; por estar fuera de la linea en que acaba el Mediterranco. Pero los Autores modernos, no reconociendo mar Oceano dentro de lo que es Estrecho, sino precisamente desde que acaba el Cabo de Trafalgar; al oir que Carteya estaba en costa del Oceano, la pulieron fuera del Estrecho: lo que no es conforme con la sentencia de Livio, que la pone dentro, en la parte immediata à Calpe, ò Gibraltar; como se prueba por el dicho de que Carteya estaba en el sitio en que passada la garganta del Estrecho empieza el mar à ensancharse primeramente: Ubi primum è faucibus angustis panditur mare. Dos veces se ensancha el mar dentro del Estrecho

cho para el que venga de Italia; porque este tiene que pasfar dos gargantas : la primera es entre Gibraltar, y Ceuta: y al punto que sale de esta linea, se le empieza à ensanchar el mar; porque entre Ceuta, y Gibraltar no tenia mas que quatro leguas y media escasas, entre Costa, y Costa; y passada esta garganta se halla con mas de siete leguas de mar, que hay entre Elpaña, y Africa, por causa de la Bahia de Gibraltar, y Algeciras, como se vé en la Figura delineada.

45 Despues de esta primera dilatación de mar, vuelve à estrecharse otra vez en la garganta mas angosta, que se forma entre Tarisa, y la Costa de Africa, que no llega à quatro leguas Españolas; y saliendo de aqui al Occidente, se ensancha segunda vez el mar, como à la vista declara la Figura: y por tanto se conoce lo bien informado que estuvo Livio del Estrecho, y de la situa-

cion de Carteya; poniendola en la parte en que primeramente se ensancha el mar passada la garganta de Gibraltar. que es en el mismo sitio en que la señalan Mela, Plinio, y Ptolomeo, esto es cerca de donde hoy las Algeciras, al punto que se passa Gibraltar, corriendo ácia Occidente, en la Bahía que forma lo concavo del Procurrente de Calpe, como declara Mela: Calpe magis & pene totus in mare prominens. Is mirum in modum concavus ab ea parte qua spectat Occasum medium fere latus aperit, atque inde ingressus totus admodum pervius. Prope quantum patet Sinus, & Specus ultra eft, in eoque Carteja (ut quidam putant , aliquando Tartessos)O quam transvecti ex Africa Phænices babitant: atque unde nos sumus cingente fieto (1) Mellaria, & Bello, & Besippo, usque ad Junonis Promontorium oram Freti occupat lib. 2. cap. 6. Del mismo modo la coloca Plinio, tomando

(1) Es muy de notar la variedad, que se halla en lugar de cingente freto. Esta leccion la puso Hermolao, citado de Zurita (sobre el Itinerario de Antonino) los Mss. y Ediciones antiguas, dicen cingenteratum: y assi la puso Francisco Nuñez de la Yerva en la Impression de Salamanca del 1498. Vaillant (en las Colonias, V. Traducta, en Aug.) pone Tingentera, tum Melaria. Pedro Chacon (citado de D. Nis. Ant. lib. 1. Bibl. Vet. n. 227.) leyó ex gente ea. Claudio Salmasso, Tingi altera. Isaac Vossio, Tingi Cetraria. Baste prevenir, en lo que por abora no nos necessitamos detener.

la descripcion por el orden opuesto, de Occidente à Oriente, y acabando donde Mela empezó: Promintorium funonis, Portus Besippo, oppida Belon, Mellaria, Fretum ex Atlantico mari, Carteja, Tarteffos à Gracis dicta , Mons Calpe,

lib. 3. cap. I.

Agui se vé, que puntualmente la señalan immediata à Calpe (hoy Gibraltar) y por configuiente en la Bahía,ò Seno, en que se ensancha el mar primeramente despues de passar la garganta de Gibraltar, como propone Livio: y assi todos dicen una misma cosa; sin que se descubra mas motivo para poner una Carteya fuera del Estrecho, (junto à Conil) que el haver mencionado Livio la Costa del Oceano, y anchura de mar despues de la garganta primera ; por lo que los Autores modernos se Salieron fuera de todo el Estrecho, sin pedirlo la sentencia de aquel Historiador: pues es verdad, que hallandose Carteya al Occidente de Calpe, perteneció al Oceano, que se estiende hasta la garganta entre Gibraltar, y Ceuta; como se deja dicho, y se vé en lo propuesto de Plinio, que despues de Melaria ( cerca de donde hoy Tarifa) pone caminando à Gibraltar el Estrecho con nom

bre de mar Atlantico, que es el Oceano de la parte en que hablamos: y desde Calpe al Oriente empieza à contar Cofta del Mediterraneo: Dein littore interno oppidum Barbefula cum fluvio, O.c. El littus internum es lo milmo que costa de mar interior, qual llamaban al Mediterraneo: y assi lo oriental à la linea entre Ceuta, y Gibraltar pertenece à este mar: lo occidental, al Oceano: y agui ponen todos à Carteya, diez Millas de Calpe, como se lee en Antonino Pio, que son dos leguas y media de Gibraltar, donde se ven sus ruinas, y una Torre llamada de Carthagena entre los dos Rios Guadarranque ( que es el mas arrimado à Gibraltar) y Palmones, que es el que se sigue ácia Occidente: y entre este, y el de la Miel estan las Algeciras. De lo que se sigue, que si San Esicio tuvo su Silla en Carteya, no hay que controvertir, si fue en el sicio delineado por Mela, ò en el expressado por Livio: pues estos Escritores no ponen dos Carteyas, fino -una, cerca de donde hoy las Algeciras, en el fitio donde algunos mencionan la Torre

llamada de Carthagena.

## List militio Tensilla §. IV.

No huvo ninguna Carteya junto à Carthagena, ni mas Olcades en España, que los conquistados por Annibal. Explicanfe los limites de los Carpetanos, y Olcades: y donde estuvo la Ciudad de Laminio.

47 Odavia se necessita mas examen para faber qual fue la Silla de S. Esicio, aun supuesto que la tuvo en Carteya: porque demas de la que algunos feñalaron junto à Conil (entre el Estrecho y Cadiz) se lee otra fuera de la Betica, en los Pueblos de los antiguos Olcades, que eran parte de la Tarraconense, mientras España se mantuvo dividida en solas tres Provincias, antes de Constantino Magno: y por tanto los Autores que escribieron antes del Siglo IV. colocan à los Olcades en la Tarraconense : pero despues que se introdugeron las cinco Provincias. tocaron à la Carthaginense, como se verá en su demarcacion.

48 El motivo de poner algunos una Carteya en los Ol-

primeros passos: y como los Olcades no eran parte de la Betica, refulta haver otra Carteya fuera del Estrecho, y sita en los mencionados Pueblos. Pero que esto no deba ser admitido, consta por el texto original de Polybio, que escribió en Griego, donde se lee por Capital de los Olcades à Althia Albaia (que comunmente fuele escribirse Althaa, con Estephano) En esta voz de Althaa convienen las Ediciones griegas de Polybio, en Haganoa año de 1530. y en Bafilea en el 1549. que son las que manejo: pero en el texto latino de la Verfion de este Autor puso el Interprete, Copiante, ò Imprefsor, Carteya en lugar de Althaa, fin mas fundamento, que el que assi se le antojó; acaso por no tener mas noticia que de Carteya, y juzgaria ser lo mismo una y otra, por la semejanza de la voz. Con esto los Autores que se fiaron de la Version latina antigua de Polybio, fueron continuando en poner una Carteya en los Olcades, citando para ello al referido Autor. Pero como en cafo de duda, se debe estar al cades, se reduce à que en al- texto original, y no à la copia: gunas Ediciones de Polybio y fe infiere, que esta Carteya no Livio se lee por su Capital una tiene à su favor mas que el Cindad de este nombre, con- yerro de la Version latina de Quistada por Annibal en sus Polybio, y la sentencia se debe pronunciar por Althea, que es la del texto griego, y latino de la Version de Casaubon en la Edicion greco-latina de Pa-

ris.1609. p. 168.

- 49 Confirmate lo mismo por Estephano en su obra de Urbibus, el qual hablando de los Olcades, pone por fu Capital à Althæa Andaia, sin que se halle mencion de Carteya: y hablando de Althea en el fitio que la toca por orden alphabetico, la pone por Capital de los Olcades. Esto quita toda duda, en que no huvo errata en Polybio, de poner Althea en lugar de Carteya: pues escribiendo Estephano por Abecedario, folo en el orden de la A. debió poner Althea, como la puso, y de ningun modo tocaba alli Carteya, por fer esta de classe muy diversa. Esta reflexion la debo à D. Gregorio Mayans, que consultandole sobre el sentir de D. Manuel Marti (en lo que se va à decir) por haver tratado al mencionado Escritor, y haver escrito fu Vida; me comunicó este reparo, que quita toda duda en el assunto. Lo mismo se halla en Suidas, que tratando por orden alphabetico de la palabra Althea (despues de Adires) dice, que es nombre proprio de Ciudad de los Olcades en España: y assi la Capital que mencionó Polybio en estos Pueblos, de ningun modo puede llamarse Carteya, sino Althea; no solo por la autoridad del texto griego, sino por verse lo mismo en Estephano y Suydas, cuyo orden de Abecedario no permite que se lea Carteya.

50 El Cl.D. Manuel Marti, Dean de Alicante, tratando del assunto de que se hayan introducido dos Carteyas, dice lib. 7. epift. 13. que esto provino de la mencion, que hicieron de los Olcades algunos Griegos, ignorantes de nuestras cofas: en cuya confequencia reconoce tres Olcades, unos en la Tarraconense, cuya Capital era Althea, fegun Polybio: otros junto à Carthagena, como dice Suidas: y otros junto à Gibraltar, cuya Capital era Carteya, fegun Livio, y Mela. (1) Yo confiesso, que no

(1) Deceptus nempè es Olcadum mentione. Quo nomine multiplices reperio in Hispania populos, à Gracis inductos, rerum nostrarum ignoratione. Nimirùm in Tarraconensi, intra Iberum sluvium, quorum oppidum Althaea erat, teste Polybio. Deindè circa Carthaginem novam, auctore Suida. Ac tandem in Batica, apud Calpen, quorum caput Carteya, ut Livius, Mela memoriae prodidere. Lib. 7. epist. 13.

alcanzo, como dictó tales cofas este gran hombre: porque ni Livio, ni Mela hicieron mencion de Olcades junto à Gibraltar; ni Suidas puso mas Pueblos de este nombre, que los mencionados por Polybio: y assi parece que tuvo por mutua consequencia, que si havia Carteya, havia Olcades, pues no descubro otro fundamento para reconocerlos en la Betica, que el ver que alli colocan algunos à Carteya. Pero ni por haver Carteya se prueba, que huvo Olcades, ni al revés: porque en el Estrecho havia tal Ciudad, y no huvo tales Pueblos: en la Tarraconense y cerca del Campo de Carthagena havia Olcades, pero no Carteya, como se va à probar.

51 El Autor del Chronicon de Dextro puso junto à Carthagena una Carteya, demas de la del Estrecho, diciendo que S. Esicio predicó en una y otra. Comentandole Rodrigo Caro, no halló fundamento para ello; y assi dijo: De Carteja prope Carthaginem Spartariam ambigo. En la Chorographia del Convento Juridico de Sevilla lib.3. cap.74. dice, que Dextro fue el primero que puío dos Carteyas: y queriendo esforzar la de junto à Carthagena, alega à Livio, que en algunas Ediciones pone(como el texto latino de Polybio) à Carteya por Capital de los Olcades. Pero el que en Livio se lea Carteya, quando refiere que Annibal conquistó à los Olcades, no tiene mas fundamento que el de la Edicion latina de Polybio: y advirtiendo esto Sigonio, substituyó en Livio la Althea, que Polybio feñaló por Capital de losOlcades, y por tanto las ultimas impressiones de Livio tienen à Althea, y no Carteya; pues esta es la que se halla en el texto original de Polybio, à quien Livio siguió, adoptando lo que encontró en él, casi con las mismas palabras, como verá quien cotege al uno con el otro en las primeras Expediciones de Annibal. Por tanto al texto de Livio corresponde el nombre de la Ciudad que expressó Polybio; y este no es Carteya, fino Althea: y assi no se debe citar à uno ni à otro para Carteya, Capital de los Olcades. Demas de efto incurrió Caro en la notable inconsequencia de decir en aquel Capitulo, que Dextro fue el primero que señaló dos Carteyas; y empeñarse despues, en que Livio reconoció por Capital de los Olcades (lejanos del Andalucia, fegun fe explica Caro ) à Carteya : pues siendo indubitable, que Livio puso à CarCarteva en la costa occidental de Gibraltar, si ahora se le admite Autor de otra Carteva en los Olcades (distantes de la Betica) se convence, que no fue Dextro el primero que señaló dos Carteyas : pues Livio (fegun Caro) las admitió algunos Siglos antes del verdadero Dextro: y à vista de la Version latina de Polybio, se infiere que antes del fingido Dextro, se hallaban ya dos Carteyas, una en el Estrecho, que es la verdadera; y otra por Capital de los Olcades, que es la fubítituida por error en lugar de Althea: y assi ni hay prueba legitima para dos Carteyas, ni fue el Chronicon atribuido à Dextro el primero que las imadenes de Annibal. Por sonig

52 Añade Caro, que Estephano llamó Carpeya à la Capital de los Olcades, y que tenia por lo mismo à esta Carpeya, que à la Carteya; porque aunque el nombre gentil de Carpeya es, segun Estephano, Carpetanos, en esto se conoce (dice Caro) que aqui habla Eftephano de la Carteya de los Olcades, pues estos fueron sinitimos , ò los mismos que los Carpetanos, que es hoy Castilla la Nueva. Nada de esto me parece bien: porque ni Carpeya es lo mismo que Carteya, ni Olcades lo que Carpetanos.

Que Carpeya es diversa de Carteya, consta no solo por no haver mas Carteya, que la del Estrecho, sino porque evidentemente las diferencia Estephano en el orden alphabetico de Altheya, y Carpeya, y en poner à una por dominante de los Carpetanos, y à otra de los Olcades, Pueblos muy diverfos, como prueba el que los unos se confederaron con los otros, para combatir à Annibal, como escriben Polybio y Livio; aquel en el lib.3. y este en el lib. I. Decad. 3. cap. I. El que unos confinaban con los otros es cosa cierta: pero esto prueba, que eran diversos Pueblos, porque ninguno confina configo mismo: y los Vaceos, que confinaban con los Carpetanos, eran por lo mismo diferentes de estos. Demás desto las Capitales eran muy diversas: Althea de los Olcades : Carpeya de los Carpetanos; à estos llama Polybio en el texto griego Carpefios, por la Capital que nombra Estephano Carpeya: à los de Althea los intitula Olcades : y nada de esto es prueba de identidad, fino de diferencia. Livio, y el texto latino de Polybio ponen Carpetanos, donde este en el texto griego nombra Carpefios : y assi de Carpeya fale Carpefios y Carpetanos; al modo que de Althea 12=

Taca Estephano Althaos, Exos, vaun Althaates , porque en Demetrio dice que se lee Althrea Angaica. (1) Pruebase con esto que Carpesios, y Carpetanos fon una misma cosa: pero diferente de los Olcades, ò Althæos. Iten, que se debe decir Carpetania, y no Carpentania, ni Carpentanos: porque de Carpeya, ò Carpia, no sale Carpentania, ni tampoco de la etymologia que infinuo Aldrete (en el origen de la Lengua Castellana lib. 3. cap. 3.) donde dice que significa Region de frutos, por quanto Carpos en griego es fruto, y Tania Region. De qualquiera de estas dos cosas resulta Carpetania, y no Carpentania: en cuya conformidad hallamos en los Griegos, y Latinos antiguos, que escriben Carpetanos, y no Carpentanos. Sirva esto de respuesta à los que han notado en mis libros, que no escribo Carpentania, como Morales, y otros muchos, fino Carpetania, y Carpetanos, Tem. IV. and ob obosina E

que son los de la tierra de Toledo. La diferencia de Olcades y Carpetanos se declara tambien por los limites, que se sijaràn luego en los Olcades.

53 La ocasion de que nuestros Escritores hayan admitido una Carteya junto à Carthagena, y tambien unos Olcades diversos de los de la Tarraconense, la atribuyo no à ignorancia de los Griegos(como elcribió Marti) sino al modo con que los han entendido, y à la aprehension de que donde huviesse Olcades, havria Carteya, y al revés. Para poner junto à Carthagena la Carteya, no hay mas fundamento, que el vér que por aquella parte se mencionan los Olcades. Esto ya se dijo, que no prueba el intento: pues la Capital de los Olcades no se llamó Carteya, sino Althea; y assi queda dosautorizado el admitir tal Ciudad junto à Carthagena. El reconocer unos Olcades en la Tarraconense, y otros cerca de Carthagena, provino de no no obacilad Co . o lo exa-u

(I) Α' λθαία σόλις ολκάδων. οἱ δε ολκάδες εθνος Ιδηρίας πλησιόχωροι Καρχηδόν, κν εκάλεν η καιλω σόλιν. το εθνικόν αλθαίος, ως αἰαίω, κ αλθαιάτης, η αλθαιανός. Ευρομεν δε τν ταις γραφαις Δημητρίε αλθαιεα. Efto es, Althæa Urbs Oltadum: Oltades autem gens Hiberiæ finitimi Carthagini, quam & novam urbem appellant. Gentile (ab Althæa) Althæus, ficut Æeus, vel Althæates, vel Althæanus. Invenimus autem apud Demetrium Althæea.

examinar bien los textos originales de los Autores que se alegan; los quales hablan de unos mismos Pueblos, y los Modernos han hecho dos de los que

no fon mas que uno.

54 Pruebale esto, porque Marti cita à Polybio para los Olcades de la Tarraconense; y para los de junto à Carthagena, à Suidas. Este en los textos griegos de las Ediciones de Milan, año 1499. y de Cantabrigia del 1705, no dice mas, que los Olcades fon Gente de la Hiberia, como se lee en V. Althaa: y assi por Suidas no se prueban Olcades junto à Carthagena, fino precisamente, que son Pueblos de España, cuva Ciudad era Althea. En la Edicion latina de Basilea del año 1581. se lee, que esta Gente y Ciudad estaba vecina à Carthagena: y en esto creo se fundaria Martí. Pero no ha-Handose aquella expression en los textos griegos de Suidas, no se puede alegar este por Autor, fino el Interprete Geronymo Wolfio, que hallando en Estephano (V. Althaa) aquella locucion, la interpoló en la Version de Suidas.

55 Pero demos que Suidas

cercanía de los Olcades con Carthagena, en las palabras puestas. Pero de ellas no se infiere, que estos Pueblos fues. sen distintos de los Tarraconenses. Consta por el mismo Estephano, que no reconoce mas que unos Olcades, como se puede ver en V. Ολκά-Ses: y se comprueba por sus expressiones: porque aunque aqui los menciona junto al Ebro, y en V. Althea, los da cercanos à Carthagena, con todo esso habla de unos mismos, cuya Ciudad era Althea: pues quando los menciona junto al Ebro, cita para esto à Polybio en el lib. 3. y los Olcades de quienes Polybio trata en el lib. 3. son ciertamente aquellos cuya Capital era Althea, como se deja dicho. Que eftos mifmos fon los que Eftephano menciona cercanos al campo de Carthagena, consta, por expressar que su Ciudad era Althea: y pues siempre convienen en la Capital, señal es, que hablan de un mismo Territorio de Gentes, aunque usen de diversas expressiones. Fundase esto en que los Olcades se estendian à lo largo de Mediodia à Norte: por la parte lo escribiesse. Este no hace mas de Mediodia confinaban con el fuerza, que el Escrito de Este- campo de Carthagena: por la phano, Autor muy anterior, en del Norte se acercaban al Ebro: quien se halla mencionada la y assi se pueden delinear por dos partes, sin que de aqui se infiera el que son dos Naciones. El declarar todo esto es la ultima resolucion del punto, assi para concluir que no huvo mas que una Carteya, y unos Olcades, como para faber fu fituacion legitima, que anda mal entendida.

56 Que los Olcades eran confinantes con Carthagena, lo dijo expressamente Estephano : pero el rigor de su locucion denota que eran vecinos, no precisamente à la Ciudad, fino al campo y Territorio de Carthagena; πλισιόχωροι Καρxndov@. El campo de Carthagena abraza no folo la Ciudad, fino parte del Reyno de Murcia, como se ve en Plinio, que hablando del Rio Tader (hoy Segura) dice, que riega el campo Carthaginense, siendo su curso distante de Carthagena mas de ocho leguas; porque el Territorio desta Ciudad (con que confinaban los Olcades) se estendia hasta los terminos de Xativa. Que los mismos Pueblos se estendian por el Norte de los confines con Car-

thagena ácia el Ebro, lo expressa tambien Estephano, diciendo, que los Olcades eran Gente de aquellos Españoles que vivian ácia el Ebro, ò dentro del Ebro, (1) esto es, en la parte interior de España, que tiene al Norte el Ebro. Y en fuerza de estas dos expressiones, aplicadas à unos mismos Pueblos, se conoce su extension de Mediodia à Norte, tomado el primer punto desde los confines de Carthagena hasta las cercanías del Ebro.

57 Pero mas claramente fe prueba todo en Livio Decad. 3. lib.3. cap.1. donde, siguiendo à Polybio, refiere, que Annibal despues de conquistar la Capital de los Olcades, se volvió à Carthagena, cargado de despojos: y assi se apoya, que estos eran confinantes con la jurisdicion de la tal Ciudad. Añade, que los Olcades, mas propriamente se decian estar en el Territorio de los Carthagineses, que en su Dominio: In parte magis, quam in ditione Carthaginenfium (2) Aqui se ve, que eran parte confinante con arth C 2 of them could industre exercisum an mon berife (Su-

(I) O'Anádes, ws Apnádes, edvos Ingew Two evros Ingos & ποταμού. Πολύβι ο τρίτω. Esto es, Olcades, tamquam Arcades , gens Hispanorum , corum qui intra fluvium Hiberum. Polybius in tertio. (2) Saguntinis inferre bellum statuit. Quibus oppugnandis, quia haud dubiè Romana arma movebantur, in Olcadum fines prius (ultra Iberum ea gens in parte magis, quam in ditione

el Territorio cuya Cabeza de Partido era Carthagena, Capital del Señorio que los Carthagineses tenian en España: pero aunque confinaban con el terreno de su jurisdicion, no eran confederados, ni fugetos à fu Dominio; y por esso procedió Annibal contra ellos. El motivo de moverles esta guerra, no fue precisamente por dilatar fu imperio, fino por tener ocasion de romper con los Romanos, que era todo fu intento. Para esto eligió combatir à Sagunto, sabiendo bien, que por la estrecha amistad que esta Ciudad tenia con los 'Romanos, lo mismo sería declararfe Annibal contra ella, que ponerse Roma en su favor, y esto es lo que él queria. Por otra parte buscaba algun pretex o con que mover sus Armas contra Sagunto : y el medio fue fugetar à los Olcades, porque eftendiendose estos ácia el Ebro, y dejando dentro de fus límites à Sagunto, podia dar contra effa, alegando, que lo hacia con fin que eran parte confirmite con

de redondear sus Dominios Assi lo refiere expressamente Livio en la sentencia puesta: y de aqui se convence, que los Olcades se estendian por su Norte mas arriba de Sagunto. caminando ácia el Ebro desde Carthagena: pues solo deste modo se verificaba, que despues de apoderarse de ellos Annibal, era conveniente dominar à Sagunto, por el fin de que no huviesse en medio tierra de enemigos. Si los Olcades acabassen antes de lo que hay de Carthagena à Sagunto, de ningun modo pretextára Annibal, que para redondear su Dominio despues de ser suya la Olcadia, se queria apoderar de Sagunto: porque si esta Ciudad no quedára dentro de la extension de los Olcades, no le fervia para union del terreno que era fuyo. Por tanto fe infiere, que estos Pueblos no folo confinaban con Sagunto (hoy Murviedro fobre Valencia) fino tambien passaban mas arriba acia el Ebro; de modo que Sagunto perteneciesse al Neom de los confines con Car-

tione Carthaginensium erat) induxit exercitum, ut non petisse Saguntinos, sed rerum serie sinitimis domitis gentibus, jungendisque tractus ad id bellum videri possit. Altheam urbem opulentam, caput gentis ejus, expugnat, diripitque quo metu perculsa minores Civitates, stipendio imposito, imperium accepere. Victor exercitus, opulentusque præda Carthaginem Novam in Hiberna est deductus. Decad. 3. lib. 3. cap. 1.

medio de lo que los Romanos posseían junto à este Rio, y de lo que tocaba à los Carthagineses despues que se apoderaron de los Olcades. Dijolo assi Plutarco en la Vida de Annibal: Saguntini quasi medij inter Romanorum, Carthaginen sumque fines: no dice, que perfectamente estaban en el medio, sino como en el medio, y es que los Olcades no se estendian por las costas del Mediterraneo y Edetania, (à que pertenecian los de Sagunto) sino por la parte occidental de Valencia, entre esta, y Cuenca, ácia Teruel: y por tanto no eran parte de los Olcades, fino confinantes por el medio oriental, fuera de su centro; y assi no eran medio perfecto, fino como medio.

58 En vista de que la extenfion de los Olcades passaba mas arriba de la latitud de Sagunto, consta que corrian ácia el Ebro, en lo que para nosotros es de la parte de acá, y para Livio, de la parte de allá; y assi dice que eran Pueblos de la otra parte del Ebro (ultra Iberum) y Plutarco (en Annibal) dice lo mismo. (trans Iberum) Estephano dice intra Iberum. Ortelio, y Bolando (en el 1. de Marzo n. 14.) leyeron circa Iberum: pero yo creo que los Olcades no se estendieron tanto acia el Rio, que se pu-Tom, IV.

diessen decir cerea, porque ni lo pide la historia, ni hallo Autor antiguo que lo diga: v. assi el dicho de Estephano me inclino à que no se entienda en rigor de intra Iberum, fino aplicandole à la España citerior, porque los Griegos usaron de entos, y ectos en el mismo sentido, que los Latinos de citerior, y ulterior: y es verdad, que los Olcades tocaron à la España citerior en el tiempo en que escribia Estephano, (y mucho antes) que fue defpues de Constantino M. y antes de Justiniano, à quien Hermolao dedicó (como refiere Suidas) el Compendio que hoy tenemos de Estephano.

59 Confirmase esto por un excelente testimonio no menos que de Annibal en la Plancha de bronce, mencionada por Polybio lib.3. donde entre los Pueblos que Annibal refirio haver trasladado de España à Africa, se expressan ciertos Montañeses, llamados Olcades: Montani quidam Hispani, Olcades nomine : de lo que se confirma que el termino de los Olcades era ácia las montañas de Teruel, y que no debe reducirse à la tierra de Ocaña, donde no hay Sierras: y demas de esto consta, que aquel territorio fue legitima Carpetania, confinante con los Olca-

des,

des, y diversa de ellos. Consta por los limites de los Carpetanos: que por oriente confinaban con los Celtiberos, como escribe Ptolomeo: los Celtiberos llegaban defde Ofma à Cuenca : porque Plinio pone el fin de la Celtiberia en Clunia, y Cuenca pertenecia à los Celtiberos, como se ve en su immediata Valeria, atribuida à ellos por Ptolomeo: y assi los Carpetanos, que confinaban con los Celtiberos, llegaban hasta tierra de Cuenca, y por tanto Ocaña, quedaba dentro de la Carpetania, mirada esta por su linea oriental, que llegaba hasta el Rio Xucar exclusive, desde su nacimiento hasta Alcaráz. Por el medio dia acababa la Carpetania en 'Alcaráz, y Campo de Montiel: como consta de que el ultimo lugar de los Carpetanos era

Laminio, segun Ptolomeo. Este Laminio estuvo cerca de Montiel; pues Plinio expressa, que el Rio Guadiana nacia en el campo Laminitano, lib.3.cap.1. y por el Itinerario de Antonino se muestra lo mismo; hallando alli un Viage desde Laminio à Toledo: y la primera mansion al falir de Laminio se pone Ad caput fluminis Ana, con dos leguas cortas: lo que prueba que esta Ciudad era vecina al nacimiento de Guadiana. Lo mismo se convence por una infigne Inscripcion, que me dió, y copió por su mano D. Antonio Martinez de Quesada, Maestro de Artes de esta Universidad, Bibliothecario del Colegio Mayor de S. Ildephonso, de quien puede esperar mucho el Publico, si lograren fomento sus taréas, por fer de no vulgar erudicion en los primeros luftros.

LIVIVS LVPVS GENIO MVNICI PI LAMINITANI LOCO DATO EX DECRETO ORDI NIS. SIGNUM ARGENTEVM SVA CVM DOMO PECVNIA FECIT IDEMQVE DEDICAVIT.

Esta inscripcion se halla en Thomás de Villanueva, en casa Fuenllana, Patria de mi Santo de D. Joseph Ballesteros, Veci-

no de Infantes, en la puerta, à la izquierda: y por ella se vé, que Laminio ( à cuyo Genio Tutelar está dedicada ) tuvo su fituacion muy cerca de alli: y por tanto llegando los Carpetanos hasta alli (orientales à los Oretanos por esta parte, como expressa Ptolomeo) se infiere, que la tierra de Ocaña era legitima Carpetania, y casi centro. Infierese tambien, que los Carpetanos se estendian de Norte à Mediodia desde Somosierra hasta el Campo de Montiel, y Sierra de Alcaráz, que es lo que hoy abraza el Arzobispado de Toledo, no contando el Adelantamiento de Cazorla.

60 Los Olcades empezaban desde la Sierra de Alcaráz hasta las de Albarracin, y Teruel, empezando por las llanuras de Chinchilla, y siguiendo lo oriental del Obispado de Cuenca hasta acercarse à Teruel, y cubrir à Segorve: pues solo deste modo se verifica lo que dice Livio de Annibal, que por redondear, y enlazar la tierra de sus conquistas, se apoderó de Sagunto: y si los Olcades se redugeran à la tierra de Ocaña, no tenian conexion con Murviedro.

61 Debese prevenir, que despues que Annibal destruyó la Ciudad de Althea, y dominó à los Olcades, ya no se halla

mencion de esta Ciudad, ni Pueblos, en los Geographos del Siglo I. y II. porque el intento de Annibal fue usar de todo el rigor Militar contra esta Capital, para que assi se le rindiessen desde luego las demas Ciudades de los Olcades, como efectivamente configuió, fegun dice Polybio. Por tanto. ni Mela, ni Estrabon, ni Plinio, ni Ptolomeo, ni Antonino, mencionan tal Althea, ni Olcades, quedando ya incluidos en los Celtiberos, por la parte en que estos confinaban con los Edetanos, y Norte de los Contesta-

preder pacie. Vde. & verlos Au-

Cierrafe el discurso de lo expuesto hasta aqui sobre el Obispado de S. Esicio.

Carteya, no tiene que andar averiguando à qual Ciudad de este nombre perteneció: pues en realidad no huvo mas que una, de gran sama antes de los Apostoles, y que batió Moneda en tiempo de los Romanos, publicando aun en estos Monumentos el ser Ciudad Maritima, por medio de poner alli à Neptuno con el Tridente, y el Delsin; y tal vez el Timon.

Sabele por las milmas Monedas, que la Othographia legitima es CARTEIA, y no Cartea, o Cartheja, como imprimió el Conde Mediobarba en Augusto, añadiendo, que fue capital de los Alcades; lo que ya fe ha mostrado no ser verdad: pues los Olcades no tocaron à la Betica, ni tuvieron por Capital à Carteya, fino à Althæa: ni huvo mas que unos Pueblos de este nombre : ni tampoco huvo Carteva junto à Carthagena; porque para todo esto no hay apoyo legitimo, ni mas que las erratas de las ediciones ya propuestas, y la preocupacion de diversos Autores.

63 Luis Nuñez, à Ludovico Nonio, escribió, hablando de Carthagena, en el cap. 66. de fu España, que S. Esicio fue primer Obispo de esta Ciudad, fin dar prueba alguna para ello, ni ser conforme con el destino de estos siete Apostolicos; pues ninguno escogió para fu Silla Ciudad de las Capitales, y Matrices, qual era entonces la infigne Carthagena, que despues dió nombre à toda una Provincia, y ya fe ha-Ilaba con Convento Juridico. Carlos Clusio fue de parecer, que Carteya era lo mismo, que Carthagena: y en esta suposicion lo mismo seria decir, que S. Esicio fue Obispo de Carteya, que de Carthagena. Pero esto no movió à Ludovico Nonio; pues en el cap. 11. impugna la opinion de Clusio, diciendo, que Carteya no fue Carthagena. Excluido aquel concepto, como fe debe excluir, no descubro mas inductivo para que huviesse puesto al Santo en Carthagena, que vér por un lado que su Silla sue Carteya, y por otro que la fituacion de Carteva fue donde algunos ponen la Torre de Garthagena: y al oir en la reduccion de aquella Ciudad la voz de Carthagena, y ver que esta supone por la Ciudad de su nombre, (en quien se mantiene Silla Episcopal) dejaron algunos en el tintero lo de Torre, y pusieron en el papel à Carthagena; sin mas apoyo para esto, que el que assi lo juzgaron : y siguiendose unos à otros con un poco de equivocacion en cada parte, nos obligaron à detenernos tanto; aunque no quanto se pudiera, si se huviera de tratar con dignidad lo que mira à nombres, y sucessos aun de fola Carteya. Para nuestro afsunto basta, que mientras no se descubran instrumentos sobre Carcesa, con ésta, ó alguna terminacion de las propueftas, tiene contra si el no hallarse mencion de ella en ningun Geographo: y que la famosa Carteya, introducida en el moderno Martyrologio Romano, seguida de no pocos Autores, se puede comprobar

con lo alegado.

64 De Bergi, ò Bergio, silla de S. Tesisonte, se tratará al hablar de Abdera, por tener mucha conexion con ella lo que comunmente escriben los Autores. Algunos se apartaron considerablemente, diciendo que Bergi era Urgel, y Carcesa

Zaragoza. Pero como esto no tiene fundamento, y sabemos que Zaragoza gozaba ya del nombre que mantiene, (perdido el antiguo de Salduba) por tanto no necessitamos detenernos.

De las Sillas de los demas Apostolicos tratarémos en sus sitios, pues sola esta de Carce-sa, es la que no tiene conexion con otra Iglesia, y por esso anteponemos aquí su controversia.

## CAPITULO II.

Si los siete Apostolicos fueron Martyres, y Discipulos, de Santiago?

## §. I.

Pruebase, que no hay nada que se oponga al culto que se les dá de Martyres, y ofrecense algunas pruebas positivas.

riguar, si estos siete Apostolicos sueron Martyres; y si sueron Discipulos de Santiago? El Cl. D. Juan Bautista Perez dijo en uno de sus Manuscritos, que el llamarlos Martyres es contra todos los Autores, pues ninguno dice,, que padecieron Marty, rio, antes expressamente los, llaman Consessores el libro

" Gothico de Alcalá, el Brez, "vario Muzarabe, y en fin " todos los Martyrologios que " hablan de ellos. Sebaftian Lenain de Tilemont alega los Breviarios de Toledo, y de Burgos, que los rezaron con Oficio de Confessores, como luego diremos. La práctica de las Iglesias de España usa hoy del Rezo de Martyres, siguiendo la sentencia de S. Gregorio

VII. que en la Carta del Apendice V. precedente dijo, que havian confagrado las Iglesias con su sangre; frase que nunca

se aplica à Confessores.

66 Toda esta dificultad proviene de la voz Confessores, que en instrumentos antiguos fe aplica algunas veces à estos Santos: pero bien mirado todo no debe retardar, porque mientras mas antiguo fea el Documento, obsta menos para el concepto de Martyres, por causa de haver sido comun en los primeros Siglos ufar con indiferencia aquellas voces, dando los Latinos nombre de Confessor al mismo que los Griegos llaman Martyr, porque esta voz no fignifica en su origen mas que atestiguar, ò confesfar, y no daban nombre de Confessor al que no huviesse atestiguado, y afirmado la Fé delante de algun Tyrano, padeciendo por la tal confession. Tal vez llamaban Confessor al que no moria en los tormentos: otros le llamaban Martyr, (aunque no perdiesse la vida) por haver atestiguado, y padecido: y lo que mas hace à nuestro assunto, solian intitular Confessores à los que en realidad morian confessando la Fé.

67 En prueba de esto no necessitamos falir fuera de Es-

paña. La gloriofa Santa Leocas dia mereció la Corona y nombre que la damos de Martyr, por haver muerto, como folemos decir, en la demanda de confessar la Fé, y por atestiguarla: con todo esso los Padres que se congregaron en su Iglesia para los Concílios IV. V. y XVII. de Toledo, la llaman puramente Confessor, como consta por los Mss. de S. Lorenzo el Real, y publicó Loaysa: Beatissime & Sancte Confessoris Leocadia. A S. Hermenegildo le predicó S. Gregorio M. constantissimo Confessor de Dios. El Oficio Muzarabe intituló Confessores à S. Geroncio, Santa Leocadia, y S. Crispin, siendo assi que explica sus Passiones. S. Eulogio en el Memorial de los Martyres lib. 1. les aplica la voz de Confessores: In borum igitur certaminibus Confessorum. AS. Argimiro Martyr le dá el mismo titulo: Argimirus quidam Confessor lib. 3. cap. 16. El Leccionario Complutense del Apendice II. precedente §. 6. junta uno y otro nombre en los siete Santos de que hablamos: Martyres, & Confessores suos suscepit in pace. Luego el que se halle la voz de Confesfores en Autores antiguos, no prueba que no huviessen padecido martyrio.

68 El Breviario Muzarabe tan lejos esta de negar que fuefsen Martyres, que antes bien ofrece algunas pruebas, no obstante, que no celebró su Fiesta por el fin que tuvieron, sino por la entrada en España, como luego dirémos. Desde la primera claufula de Visperas ofrece la Lauda: Exortum eft, que es del Comun de Martyres. En la ultima Lauda dice: Qui sponte obtulistis Domino animas vestras, y ofrecer voluntariamente sus vidas al Señor es frasse que à nadie conviene mejor que à los Martyres, pues estos son los que imitan al buen Pastor en el mayor amor de ponere animam suam pro amicis suis. El Missal empieza por introito de Martyres, apuntando Dabo Sanctis meis , y añadiendo la cita del dia de los Apostoles: con el Versillo que damos à los Martyres del tiempo Pascual (à cuyo tiempo pertenecen estos Santos) Lux perpetua lucebit, Oc. y el que damos à los Apostoles: In omnem terram, Oc. de lo que le infiere, que assi como el dar Oficio de Apostol supone calidades de Apostolico en el zelo, y propagacion del Evangelio, assi tambien necessita convenir con los Martyres quien reciba fu Oficio, como se verifica en estos Santos: pues lo que se les

aplica del Comun, se toma de tal classe.

69 En el Hymno de Visperas leemos, Sparso cineri una corona eft, y fin reparar en las cenizas, que se pueden entender con alufion al Martyrio, basta la voz Corona, que es propria de los Martyres, de modo que el insigne Prudencio no hallo titulo mas proprio y compendiofo para el libro de las Vidas de los Martyres, que decir: De Coronas Περί σεφάνων. El Venerable Beda tratando de las fiete Virgenes que fueron martyrizadas en Sirmio, no tuvo mejor frasse para explicar su martyrio, que dar à todas siete una Corona: Apud Sirmium natale septem Virginum, que in unum meruerunt coronari, como se lee en el dia V. Idus Aprilis. Lo mismo repitió Adon, (y otros Martyrologios alegados por Georgi) fin usar la voz Martyres. Ponela el Romano en el 9. de Abril;pero no se lee aqui la de Corona : y assi lo mismo es la expression de ser unanimemente coronadas, que la de Martyres; por lo que los Martyrologios que usaron de la una, omitieron la otra: luego diciendo el Muzarabe, que à las cenizas de los fiete Apostolicos correspondió una Corona, es prueba que los tuvieron por Martyres, del mismo modo que

que Beda à las siete Virgenes, pues convienen en la expresfion, y hasta en el numero. Lo mismo indica el antiquissimo Autor de la historia de nuestros Apostolicos, (puesta en el Apendice citado) diciendo de ellos en el §. 5. que lograron gloriofos triunfos de la Palma: Gloriosos palmæ triumphos reportarunt, y no folo la Palma, sino el Triunfo, son muestra de la lucha del Martyrio; por lo que al fin concluye juntando las dos voces de Martyres, y Confessores: Martyres & Confessores suos suscepit in pace.

70 Por esta ultima expression de que Dios recibió en paz à sus Santos, se muestra, que quando los Martyrologios dicen diversis in locis quieverunt, no excluyen por la voz quieverunt el concepto de Martyres; al modo que en el texto alegado se aplica à estos la expression de suscepit in pace, que tiene tanta energía como la de quieverunt. Fuera de esto se convence lo mismo por el Martyrologio Romano, el de Ufuardo, y Adon, que aplican à Santa Thecla la misma frasse, requievit in pace; y Beda dice Per somnum pacis, expressiones que no quitan predicarla Martyr, y Protomartyr entre todas las mugeres. Del Martyr San Ponciano dijo

Adon en el 19. de Enero: Quien vit in pace. De S. Alejandro Martyr escribió con Beda, en 30. del mismo mes, Bono fine quievit, y lo mismo en otros lances: luego el que se lea en los Martyrologios la voz quieverunt, ò descansaron, no excluye que suessen Martyres.

71 Entre los citados folo Adon les aplica el nombre de Confessores, y assi no es cierto atribuir esto à todos los Martyrologios que hablan de ellos. De esta voz ya digimos que tambien era comun à Martyres; y verás en el mismo Adon, que algunas veces la aplica al mismo que predica Martyr, v. g. en 14. de Enero dice de S. Felix, Beatissimus Martyr, O Confessor, del modo que el Muzarabe dice en el Kalendario de este mismo dia, y Santo: S. Felicis in Pincis Confessoris, O Martyris: donde consta con certeza, que la voz Confessor no se toma en el sentido que hoy, contrapuesta al concepto de Martyr, sino como synonoma; una propria del Griego, y otra de los Latinos.

72 De aqui infiero, que ni la expression de descansar en paz, ni el nombre de Pontifices Confessores, excluye positivamente que huviessen sido Martyres; y no haviendo principio convincente, no pode-

mos

mos apartarnos de la práctica que hoy tiene nuestra Iglesia, autorizable con algunos Documentos antiguos ; pues fuera de lo dicho fobre el Hymno Muzarabe, leemos en el Autor del Comentario de la Traslacion de Santiago (Escritor del fin del Siglo X.) que recibieron el bien merecido premio de la lucha feliz de su trabajo: Expleto laboris sui felici agone, y esta voz agone es propria de la pelea, lucha, y triunfo del Martyr. mo of olol of obrigo

En el Breviario antiguo de Tarazona arreglado al Rito del Cardenal Quiñones, se les dá expresso titulo de Martyres, diciendo en el dia 4. de Mayo: S. Torquati & Sociorum ejus martyrum 1. hujus. Assi en el Kalendario de este mes: lo que prueba, que mucho antes del Rezo moderno de estos Santos fe hallaban ya reconocidos por a effe Santo lo que BiveryraM

74 La autoridad de S.Gregorio Septimo ha fido la de mas peso en este assunto: sin que se pueda enervar con pretexto de que no contradiga à los Martyrologios antiguos, pues ya hemos visto, que aquellos aunque no expressen, tampoco contradicen el Martyrio: y assi de aqui se toma el mas Martyres, pues en Roma se ha

mirado siempre esta Carta del Papa, como principal inductivo, para las concessiones de los Rezos de S. Torquato, S. Segundo &c. declarandose en ellos el Oficio de Martyres para cada uno. Por tanto no folo podemos alegar la autoridad de este Santo, sino la de los demas Sumos Pontifices, que han concedido à España Rezos particulares de estos Santos, aplicando à cada uno el Oficio de Martyr.

75 Otra prueba es, que los Escritores antiguos hablan igualmente de los fiete fin excepcion alguna; lo qual fuera de no tener prueba convincente para excluir el Martyrio, se hace fumamente inverofimil; pues aunque uno ù otro huviesse muerto en paz, sin experimentar los tormentos del Tyrano, no es creible que todos se eximiessen. El fundamento es, que no folo los Apostoles, fino la mayor parte de los Apostolicos, repartidos por todas las Naciones, firmaron fu doctrina con fu fangre, de modo que es muy raro el que no murió Martyr: luego aunque uno ù otro de los nuestros no muriesse en el actual tormento, es inverosimil aplicar esto à todos, siendo sietes urgente texto para el Rezo de repartidos por diversas Ciudades y Provincias; en un tiem-

po de tantas Persecuciones (especialmente la de Domiciano) y no teniendo egemplo de otras partes, antes bien lo comun es vér, que los primeros Ministros padecieron por confessar la Fé, segun lo que les havia prevenido el Redentor: Eritis mihi testes....usque ad ultimum terræ, Act. 1. donde, en apoyo de lo arriba propuesto, leemos en el texto griego Eriris mibi Martyres: y en aquel tiempo el confessar la Fé, era casi imprescindible del padecer. Por tanto aunque uno ù otro se eximiesse de esto, no es verosimil asirmarlo de todos: y assi la general locucion de que los siete fueron Confesfores, no obliga à excluir el Martyrio, quando es imperfuafible, que à lo menos algunos no le padeciessen. Otro fundamento es, no poderse negar prudentemente, que San Torquato fuesse Martyr: y por tanto no se puede oponer al Martyrio de los demas, lo que no excluye el de este. Del Martyrio de S. Torquato hay la prueba ocular, observada en el año 1593, quando en el Monatterio de Celanova(Obispado de Orense) se reconoció juridicamente el fagrado cuerpo, con fin de enviar Reliquia à su Santa Iglesia de Guadix, por solicitud del Señor Obispo D. Juan

Alonso Moscoso, y con proteccion del Catholico Monarca D. Phelipe II. Entonces se observó, que en la cabeza del "Santo havia un golpe, y en "él aun pegada con la misma "sangre seca una venda del "mismo lienzo de la mortaja, como escribe D. Mauro Castella Ferrer en la Historia de Santiago lib.2. cap. 12. pag. 169. y Yepes en su Chronica tom. 5. fol. 25. b. lo que es claro vestigio del Martyrio del Santo, quando el Cielo se empeñó en

perpetuar la herida.

76 Sobre esto se ha de notar, que en la Escritura Sexta del Apendice del tomo referido de Yepes se vé à la larga la Historia de lo ocurrido en esta exhumacion: y à vista de constar, que estaba entero el cuerpo, incorrupto el corazon, y cabales los huessos de los brazos, se infiere, no pertenecer à este Santo lo que Bivar refiere de otro brazo incorrupto, que con nombre de S. Torquato se venera en el Monasterio Cisterciense de nuestra Señora de la Vega (Obispado de Palencia) con una herida de Lanza en la mano; de lo que deduce, que murió alanceado. Esto no conviene à San Torquato de Guadix, pues tiene en Celanova sus brazos : y assi debe referirse à otro, sabiendo que hemos tenido mas que un Santo de este nombre, como reconoce Estazo en sus Antiguedades de Portugal cap. 37. y sig. Y aun el Breviario moderno Bracarense pone en 26. de Febrero à un S. Felix Torcato, de quien dice sus fue sus Arzobispo y Martyr en la entrada de los Moros. El Breviario antiguo no menciona tal Santo: pero conviene que se prevenga la variedad de algunos de este nombre, para que no se atribuya todo al de Guadix.

Si este sue Martyr, y con todo esso no le exceptúan los antiguos Documentos, quando llaman Confessores à los siete Apostolicos, se infiere, que por aquella voz no debemos

negarles el Martyrio.

## S. II.

De los Breviarios antiguos.

77 Ilemont infiste en el argumento tomado de la practica de nuestras mismas Iglesias; pues no obstante (dice) que se han hallado ( ò se

han hecho) Actas de los Martyrios; no ha bastado esto, para que las Iglesias de Toledo, y de Burgos, no continuaffen en honrarles bajo el Titulo de Confessores.(1)A estas dos Iglesias pudo añadir las de Sevilla, y Abila, que les nombran Confessores; aquella se remite al comun plurimorum Confessorum, esta al de un Confessor Pontifice tempore Resurrectionis. Pero aun juntas todas, no bastan, para excluir que no fuessen Martyres, como luego diremos. Ahora se debe ocurrir al modo con que se explica Tilemont, segun el qual podrán los Estrangeros presumir, que aun hoy continuan las Iglesias de Toledo y Burgos en celebrarlos como Confesiores. Esto no es assi; pues toda España los reza con Oficio de Martyres. Tampoco apruebo el modo con que habla Tilemont, de que las citadas Iglesias continuaron en la voz de Confessores, aun despues de halladas, ò hechas, las Historias del Martyrio de algunos de ellos, y aunque la mayor malrus of par-is

(1) La pluspart ne manquent pas aujourd' bui de les traiter de martyrs. On a mesme trouvé ou fait des histoires du mrtyre de quelques uns a' eux, ce qui n' empesche pas que les Eglises de Tolede & de Burgos n' ayent continué a les honorer sous le titre de Confesseurs. Tom. 1. art. 40. sobre S. Pedro pag. 201. de la Edic. de París.

parte los trata como Martyres. dos Iglefias en 1. de Mayor Esto tampoco es assi, pues defde Pio V. no creo que Iglesia alguna los haya celebrado como Confesiores, y sé que Guadix, y Abila rezaron con Oficio de Martyres à S. Torquato, y Segundo, al fin del Siglo XVI. Desde entonces se empezaron à formar las Actas que se compusieron por los Seguidores del fingido Dextro, las quales no han sido adoptadas por ninguna de nuestras Iglesias, como consta por los Rezos antiguos, que no añaden nada à lo que consta por los Documentos exhibidos en el Tomo III.

- 78 En fuerza de esto se debe distinguir entre los Breviarios antiguos y modernos : a quellos uían de la voz Confesfores; pero por entonces no fe havian introducido Actas de sus Martyrios: estos insisten en celebrarl s como Martyres, fin que desde que se abrogaron los Breviarios particulares antiguos, se usasse mas la voz de Confessores. Y assi el dicho de Tilemont se debe contraer al espacio anterior à Pio V.

79 En los Breviarios mencionados por él, es cierto, que se recurre al comun de Confessores; pero este en tiempo Pascual (en que caen estos Santos, celebrados por aquellas conviene en la mayor parte con el comun de Martyres, como consta no solo por el cotejo de unos y otros, fino por total expression del Breviario antiguo Burgense, que en el dia destos Santos dice: Omnia fiant, ut in communi. PLURI-MORUM MARTYRUM, quoniam unum eft com nu re Martyrum O Confessorum tempore Resurrectionis, preter Hymnos, O Psalmos nocturnales, qui erunt de coi plurimorum Confesforum. Assí dice el Breviario denuo correctum, del Siglo XVI. Otro que tengo Burgense del Siglo XV. muy immediato al origen de la Imprenta, pone en el ultimo de Abril la Traflacion de S. Indalecio, con titulo de Obispo, y la Omelia, Ego sum vitis vera, que aplicamos à Martyres. Al dia siguiente dice : Eodem die Torquati cum socis suis. Ana. Lux perpetua. V. Sancti tui, y la Oracion, que pulimos en el Tomo antecedente pag. 149.

80 El Toledano mas antiguo que tengo, es del año 1483. en Vitela. Este usa del Oficio de Martyres que corresponde al tiempo Pascual, con fola la diferencia de que en el Hymno Sanctorum meritis, cita este verso con solo el siguiente : Hi funt quos retinens, y luego el ultimo Te fumma Deitas: de suerte que si no suera por esta, y la excepcion que expressa el Burgense (denuo correctum) pudieramos decir, que los celebraban totalmente por Martyres: pero no se debe disimular, que en el comun de muchos Confessores Pontifices hay diferencia del comun de Martyres.

81 Hecha esta prevención (por caufa de ser muy raros los Breviarios antiguos) resta satisfacer à lo ofrecido, de que no se prueba por ellos, que los fiete Apostolicos no tuviessen la Laurea de Martyrio. Lo primero, porque à vista de aplicarles muchas cofas, y las mas del Oficio de Martyres; el exceptuar precisamente lo que suena à muerte actual por efufion de fangre, denota que procedieron en esto, como hoy la Iglesia Romana en los Oficios de S. Martin Papa, Juan, Silverio, Pontiano, y Marcelo, à quienes por no haver muerto en el actual tormento de derramar la fangre, quita el octavo Responsorio de los Martyres, y les feñala otro: haciendo en esto dos classes; una de los que efectivamente murieron derramando fu fangre;otra de los que recibieron causa suficiente para morir, y con todo esso descansaron en paz, Tom. IV.

perseverando en confessar la Fé. A este modo podemos afirmar, que se portaron los antiguos con nuestros Apostolicos, señalandoles muchas cosas del Oficio de Martyres, por suponer que padecieron como Confessores de la Fé, y aplicandoles otras del comun de Confesfores, por vér que algunos refieren, que murieron en paz. Ni fuera estraño decir, que al leer en antiguos Instrumentos esta voz, aplicada ya en el tiempo de los Breviarios particulares à los que no eran Martyres, la entendieron en accepcion comun, y no como se empezó à usar en los principios. El fundamento es, que hasta el fin del Siglo XI. no se desprendió España de su Oficio Gothico, como digimos en el Tomo precedente: y entonces fe usaba ya el nombre de Santo Confessor, contrapuesto al de Martyr. La cultura y critica de aquel tiempo no era tan esmerada, que obligue à dar por temerario este rece-0.

82 Pero otra razon mas firme autoriza, que no se opone al concepto de Martyres, el recurrir los Antiguos al Oficio de Confessores Pontifices. Fundase, en que los rezos antiguos no sueron de cada Santo en singular, como hoy los central de la como de cada Santo en singular, como hoy los central de la cada Santo en singular, como hoy los central de la cada Santo en singular, como hoy los central de la cada Santo en singular, como hoy los central de la cada Santo en singular, como hoy los central de la cada Santo en singular de la cad lebramos, sino de todos juntos en un dia, segun se vió por el Oficio Gothico del Tomo precedente, y consta por los Breviarios referidos. Esta celebracion no fue por corresponder al dia de la muerte de cada uno: pues no todos murieron en un dia, no haviendo fido degollados, ò quemados, juntos. Tampoco fue por venerar las circunstancias de sus muertes, porque ni consta que fuessen unas mismas, ni que convinieron en un dia. El motivo de juntarlos à todos, fue por razon comun à cada uno, celebrando lo que les era general, conviene à faber, el haver sido enviados juntos à estos Reynos, aportar à ellos en un dia, entrar en la Ciudad de Guadix, dividirfe de alli à la Predicacion, y ser estos los que principalmente fundaron y propagaron las Iglesias por su copioso numero. Esto es lo que antiguamente veneraron los que rezaban de todos en un dia : esto lo que convino à todos indivisiblemente: pero nada de esto explica, ni tiene conexion con la razon de Martyres, sino precisamente con la de Pontifices. Por esto insisten en ella los Breviarios antiguos, sin recurrir al Oficio de Martyres: porque aunque luego lo fuellen, no pertenece esto à la

formalidad de primeros Obifpos, que fue la que antiguamente se celebró; y con razon: porque de esta Mission, de esta entrada, de esta reparticion de los siete Varones Apostolicos, provino la fecundidad de la Mies Evangelica en España, y la abundancia de Sillas Pontificias.

83 Que la Iglesia antigua de España instituyó el Oficio de los fiete Apostolicos en memoria y veneracion de haver fido enviados por S. Pedro y S. Pablo, fer los primeros Obispos, fundadores y propagadores de la Dignidad Episcopal en estos Reynos, consta por el Oficio Muzarabe, de quien descienden todos los posteriores. Desde el titulo verás, que aquel Breviario infiste en la razon de Obispos: Torquati O Comitum ejus Episcoporum. El Missal Ms. que se guarda en Toledo en el Cajon 30. num. 2. añade en el mismo titulo: Missa in diem Septem Episcoporum, qui in Spaniam ab Apostolis missi sunt, Torquati O Sociorum ejus: de modo que desde luego empiezan à declarar, que el celebrar à todos juntos es por la razon de primeros Obispos, y formalidad del origen de las Cathedras Pontificias: al modo que la Iglesia instituyó fel-

tividades para la celebracion de las Cathedras de S. Pedro. Esto es lo que inculcan en todo el progresso del Oficio, refiriendo la luz que nos trageron, el camino, el fonido de su voz hasta el fin de la tierra, el ser nuestros Doctores, y Prelados enviados por los mismos Apostoles: de suerte que toda la materia del Oficio insiste en la memoria de su venida, prodigios de su entrada, felicidad de España en haver recibido de una vez siete Pontifices, v en ellos otras tantas Trompetas Evangelicas, y hachas encendidas, expressando que la festividad de aquel dia estaba destinada à la memoria de ser estos nuestros primeros Prelados, como verás desde las Visperas por todo el Oficio, y en especial num. 4. Nostrorum Prasulum memoriam facientes, quorum doctrinis Fides Christiana nostris primum inlapsa est partibus; y en el num. 10. se pone por causal la entrada de aquellas siete Luces : Hi funt Dne septem facula bujus Hesperiæ finibus inditæ ad effugandam ejus terræ noctis infidelitatem calitus missa: OB HUJUS ergo muneris gratiam à te nobis conlatam Oc. Lo mismo en el num. 16. Y en la Missa num.29. vuelve à declarar: Diem hunc... in quo memoria nostrorum Va-, nerala todos en un dia.

tum excolitur, quorum prafentia nostris urbibus auctoritate Apostolica destinatam fuisse cognoscimus, fin que haya claufu+ la que no se ordene à celebrar à estos Santos como primeros Obispos, y como fundadores y propagadores de la Christiandad y Sillas Pontificias en Efpaña. Il nos ciorardus vembelli

84 A esto de ningun modo corresponde el Oficio de Martyres, aunque luego lo fuessen; porque folo reluce la Dignidad de Varones Apostolicos y Obispos: al modo que en las festividades de la Cathedra de S. Pedro usamos del Oficio de Confessor Pontifice: no porque el Apostol no fuesse Martyr, sino porque no le compete esta formalidad en quanto primer Obispo y Fundador de las Sillas de Roma y Antioquia; y por tanto no se lee en estas Fiestas nada de su Martyrio. A este modo las Iglesias de Espana que en un dia rezaban de todos siete Apostolicos, por memoria de su fel z entra la en estos Reynos, y por ser dirigidos por S. Pedro para la fundacion y propagacion de la Dignidad Episcopal; usaron del Titulo y Oficio de Pontifices, fin recurrir al de Murtyres, por no fer correspondiente

à lo que veneraban como ge-

De D 2

85 De aqui se insiere, que por los Breviarios antiguos no arguye bien Tilemont contra los que les atribuyen el Martyrio: al modo que de celebrar la Cathedra de S. Pedro con Oficio de Confessor Pontifice, no fe prueba, que S.Pedro no huviesse sido Martyr. Nuestras Iglesias veneraron con razon à los fiere como fundadores, y propagadores Apostolicos de la Doctrina Evangelica, y como instituidores de las Sillas Pontificias. Este solo titulo es bastante y dignissimo para dar culto à Dios en un dia destinado à esta memoria ; al modo que diversas Iglesias instituyeron fiesta en el 15.de Julio para celebrar la Dispersion de los Apostoles. Si el repartirse à predicar al mundo, dió affunto para festividad comun à todos doce Apostoles; que mucho que le tomasse España para dar gloria à Dios por el dia en que la dió el copioso y mysterioso numero de aquellos siete Prelados Apostolicos? Hizose assi en lo antiguo, como testifica el Oficio Muzarabe: y ojalá se hiciesse hey assi; lo uno por imitar à nuestros antiguos Padres; lo otro porque no se quedassen sin el debido culto dos Santos de los fiete Apoftolicos, que por no mantenerse fus Iglesias, no han tenido in-

tercesfores: y finalmente porque era digno y justo tributar gracias à Dios por el dia en que amanecieron en España aquellas Luces; destinadas por el Cielo (calitus missa) contra las fombras de la Gentilidad, y à cuyos resplandores debemos la total ilustracion de lo que empezaron à alumbrar los A-

postoles.

86 Como las Iglefias antiguas recibieron del Oficio Gothico el culto de todos en un dia, aplicaron como antes el titulo de Obispos: pero al punto que, abrogados por Decreto del Santo Pio V. los Breviarios particulares, empezaron à rezar de cada uno en singular. pidieron y obtuvieron de la Santa Sede el Rezo que correfponde à Martyres; pues ya cefsaba el antiguo inductivo. Assi se vió en S. Torquato, cuyo Oficio obtuvo la Santa Iglefia de Guadix en el año 1590. presidiendo en la Silla Apostolica Sixto V. y luego se estendió à toda España en el año 1693. La Santa Iglesia de Abila obtuvo de Clemente VIII. el de S. Segundo en el año 1594, que se estendió à toda España en el 1728. La de Granada logro el de S. Cecilio en el 1702. eltendido à todos los Dominios de este Reyno en el 1729. Almeria configuió el de S. Indalecio en el año 1731, que se hizo comun à las demas Iglessias en el 1739. Jaén obtuvo el de San Eufrasio en el 1603. Unos, y otros convienen en el Comun de un Martyr; y aunque no tengamos Actas autenticas del modo de su Martyrio, tampoco hay cosa que se oponga à lo que se ha alegado.

#### cion del vigIII o 2 Apolici à Etrana anadiento, encodel

Ponense los fundamentos que deelaran haver sido Discipulos de Santiago.

87 CObre si fueron Discipulos de Santiago hay tambien controversia. Los fundamentos se reducen à que los Instrumentos antiguos, que tratan de estos Santos, no hacen mencion de semejante circunstancia: y por otro lado vemos en la Historia de Sampiro, Obispo de Astorga, (que escribió al fin del Siglo X.) otros nombres muy distintos aplicados à los fiere Discipulos del Apostol: Altari quoque, quod est super corpus B. Facobi Apostoli, quod consecratum fuerat à Septem discipulis ejus, quorum nomina funt hac, Calocerus, Ba-Silius , Pius , Grifogonus , Theodorus, Athanafius, Maximus. A vista de una expression tan clara, y no hallarse otra tal en Tom. IV.

favor de los siete Apostolicos precedentes, no se atrevió Morales à decir, que suessen Discipulos de Santiago; antes bien escribió, que tenia por mas verosimil lo contrario, como se lee en el lib.9. cap.7. fol.229.b.

88 No obstante esto digo. que es mucho mas autorizable, afirmar que S. Torquato, y sus Compañeros fueron Discipulos del Apostol Santiago, como refiere el Breviario de Clemente VIII. diciendo en la Fiesta del Apostol, que los siete primeros Obispos dirigidos à España por S. Pedro, fueron del numero de los convertidos por Santiago en estos Reynos: y nadie ignora, que los nombres de los ordenados por Sa Pedro, fueron Torquato, y los demas ya expressados. La autoridad que merece la claufula del Breviario de Clemente VIII. se prueba por lo dicho en el Tomo antecedente pag. 44. donde referimos las disputas, y examenes que precedieron al hecho de corregir el Breviario, y por tanto se resolvio con mucho acuerdo.

89 El texto mas antiguo que comunmente se alega para prueba de que fueron Discipulos de Santiago, es del Papa Calisto II. Pero antes dél, con antelacion de mas de un Siglo, lo havia escrito el Autor del

D3 Con

Comentario de la Traslacion de Santiago, publicado por Juan Bosco, Monge Celestino, en el segundo orden de la Bibliotheca Floriacense, à pag. 183. (reimpresso por el P. Andrés Scoto, en el Tomo I. Hispania Bibliothecæ pag. 9. y por Aguirre tom. 3. Concil. pag. 120.) efte Autor nombra entre los Difcipulos que trasladaron el cuerpo del Apostol à España, à S. Tefiphonte, publicandole Obifpo de Vergi, y compañero de los demas Obispos que nos dirigieron los Apostoles, del qual no se puede dudar que es uno de los fiete Apostolicos, ni decir que no fueron Discipulos de Santiago los que nos trageron fu cuerpo. Este Comentario se escribió en el Siglo X. como declara Bosco, quando. dice que tenia mas de seiscientos años de antiguedad : y haviendose impresso su Obra en el año 1605. si quitas mas de feis Siglos , retrocederás al Siglo X. Entonces se tenia ya por publico en la Francia, que S. Teliphonte, y sus Companeros fueron los Discipulos que trageron à España el cuerpo del Apostol.

del año 1084. lo escribió con toda expression el Monge Cluniacense Ebretmo, que compuso el Oficio del Breviario de S. Juan de la Peña en la Fiesta de S. Indalecio. Sus palabras las pusimos en el Tomo 3. pag. 143. y haviendo acontecido efto mas de treinta años antes del Pontificado de Calisto, no debe decirse este el Texto mas antiguo del assunto: antes bien se puede recurrir al Papa Leon III. que atribuye à los Discipulos de Santiago la Traslacion del cuerpo del Apostol à España, añadiendo, que despues de sepultarle, quedandofe dos al lado del Sepulcro (que fe llamaban Theodoro, y Athanasio) los demas entraron à predicar à las Españas acompañados de Dios: Alij verò Difcipuli Deo comite ad prædicandum Hispanias ingressi sunt. Este entrar en España, supone que havian salido despues de sepultar el cuerpo: y fue assi, como se deja dicho, pues fueron à verse con S. Pedro. Los que vinieron con el cuerpo, ya dijo que eran sus Discipulos: los que despues entraron à predicar en diversas Ciudades de España, y que en breve lograron abundancia de Miesses por la conversion de los Pueblos, tambien dice, que eran sus Discipulos: Post aliquantum vero temporis (esto es, despues de fer ordenados por S. Pedro ) ab ETUSDEM APOSTOLI DIS-CIPULIS in fidei agnitione plebibus edoctis, brevi adolevit fæcunda ac Deo multiplicata meffis. Que estos sueron S. Torquato y sus Compañeros, no parece que se puede dudar: porque de ningunos otros nos consta haverse estendido à predicar por diversas Ciudades: y de estos tenemos el antiquissimo testimonio del Oficio Gothico, que lo expressa. Por tanto podemos alegar al Papa Leon III. para el mismo con-

cepto. a origin and oup All agest 91 El Pontifice Calisto II. fue quien lo escribió con mayor expression en las palabras dadas en el Apend. IX. Alega para esto al Martyrologio de S. Geronymo: pero fegun fe hallan los Martyrologios de este nombre, no se debe atribuir la autoridad del Santo à todo lo que alli dice Calisto; porque ni en el Florentinio, ni en Acheri, ni en Martene, ni en el que se pone al fin de la novissima Edicion de S. Geronymo, hecha en Verona, defpues de la Parisiense Benedictina, se expressa lo que propone el Papa, quod sepulto in Gallacia Beati facobi corpore, ab Apostolis Petro & Paulo infulis Episcopalibus apud Romam ordi-

ronymo à Cromacio, se pone la Mission de S. Torquato, y sus Companeros, casi con las mismas palabras que se hallan en Calisto, como las propusimos en el Tom. 3. pag. 146. Pero faltando alli sepulto in Gallacia B. Jacobi corpore, se debe decir, que esto no es del Martyrologio citado, sino enlace del Papa, que con razon supuso aquella clausula, por haver sido la Mission Apostolica posterior à la Traslacion de Santiago.

92 En el Siglo immediato à Calisto reprodujo Vicente Belvacense, que S. Torquato, y fus feis Compañeros fueron Discipulos del Apostol. Lo mismo expressan los Breviarios antiguos de Sevilla, y Ebora, que se hallan en mi Estudio. Lo mismo el de Cordoba, citado por Aldrete: Primo Cabilonen se, en su Mapa mundi spiritualis, Maurolico en su Martyrologio, (15. de Mayo) Marinco Siculo, Vaseo, y otros muchos posteriores, autorizados con el Breviario Romano corregido por Clemente VIII.

Apostolis Petro & Paulo infulis monios antiguos (y entre estable Episcopalibus apud Romam ordinantur, & En el Martyrologio Ms. en vitela, que está en la Santa Iglesia de Toledo, y empieza por la Carta de S. Ge-

) 4

na por el Apostol para andar à su lado, fue de siete.(1) Estos fon los que despues vinieron con el cuerpo: este el numero de Torquato, y sus Compañeros: este el de los ordenados, y enviados por S. Pedro: y efta en fin la mayor congruencia, para enviarlos à España, por causa de tener conocimiento de la tierra : porque tanta perfistencia en el numero preciso de siete ofrece una total identidad entre las acciones de unos, y de otros; esto es, que los fiere escogidos que le acompañaron hasta Gerusalén, y trageron el cuerpo, fueron los fiete ordenados por S. Pedro, y enviados à este Reyno; no siendo regular, que si suessen distintos, tuviessen siempre la precisa combinacion de siete.

94 Deducida la identidad de unos, y otros por el numero, se infiere tambien el inductivo para que S. Pedro los dirigiesse à España, mas que à otros, en mas, ò menos numero: pues siendo naturales, y haviendo ya empezado à predicar, despues de sepultado el cuerpo del Apostol, havia congruencia para escoger à estos. y premiar sus taréas con el ho. nor de Obispos. Que fueron Españoles lo infiero, por haver sido convertidos, y escogidos en España, como consta por los Apendices precedentes; sin que sea digno de oponerse, que algunos de sus nombres fean Griegos, pues estos eran muy comunes en España, como tratando de Santa Xantipa prevenimos en el cap. 2. num. 17. del Tratado 1. Añadese para la identidad entre unos, y otros la edad de S. Torquato, y sus Compañeros, que segun el Apendice II. del libro 3. era ya abanzada, pues los Hama Senes: lo que viene bien con los Discipulos de Santia-

Hesperiæ oris apulsus, hominibus inibi degentibus, patriamque incolentibus, Verbum Dei prædicando disserti intrepidus. Ubi dum parva seges, quæ tunc excoli vellet, inter spinas fructifica inveniratur, paululum commoratus, fertur septem Clientulos præelegisse, Christo subnixus (al. subnixos) quorum Collegio lolium evellendo extirparet radicitus, Verbique semina telluri, diu sterili permanenti, committeret propensius. Cumque dies immineret supremus Hierosolymam tendit sestinus. Acujus contubernali solatio prædictorum vernaculorum nullus extat subtractus. Brev. antig. de Toledo, y Leccionar. Complut, en la Traslacion de Santiago.

go, pues escogidos cerca de treinta años antes de aportar à Guadix, y hallandose en una edad de madurez, (como correspondia para andar al lado del Apostol) havian de tener edad sexagenaria, quando vinieron ultima vez à España. Por tanto la razon, la veroiimilitud, y la autoridad de Antiguos, y Modernos, no permiten que neguemos à S. Torquato, y sus seis Compañeros la honra de Discipulos de Santiago, quando por otro lado no se descubre cosa autoriza-

da, que la impugne.

95 El filencio de algunos antiguos Documentos no basta por si solo: lo 1. por general razon de argumento negativo fin mas prueba: lo 2. por razon especial; porque el Oficio Gothico, y el Apendice 3. de la Missa Apostolica, expressamente trataron de estos Santos como Propagadores de la Dignidad Pontificia, y Orden de los Divinos Oficios, segun resumió despues S. Gregorio VII. en la Carta del Apendice V. Para este fin bastó la mencion del Principe de los Apostoles, por ser la Cabeza de la Iglesia. Juntamente assi estos, como el Documento del Apendice 2. (facado del Leccionario Complutense) tomaron por assunto el referir los bienes que

de los siete Obispos resultaron à españa, en la propagacion de Christiandad, y Sillas Pontificias: y como esto sue posterior, à la Consagracion, bastó insistir, y mencionar à S. Pedro, y S. Pablo, fin hablar de Santiago, que no influyó en el hecho. Si valiera el filencio, dia geramos que no fueron Discipulos de Christo, de S. Pedro, S. Pablo, ni otro algun Apoftol, ni Apostolico; pues à nadie mencionan por Maestro: y como no es perfuafible, que Varones ordenados por S. Pedro, y S. Pablo no fueffen Difcipulos de alguno de los Apoftoles, se convence, que el silencio no excluye que lo fueffen de Santiago.

96 Menos fuerza debe hacer lo que se halla en la Historia de Sampiro, fobre que se llamaron Calocero, Bafilio, Oc. Lo 1. porque aqui hablamos de los Discipulos escogidos por el Apostol como tales, para andar à su lado , y acompañarle hasta Jerusalén : alli no fe dice mas que los nombrados eran Discipulos del Santo: y todo puede ser verdad : porque los Instrumentos no dicen, que no convirtió mas que à fiete, ó que no tuvo mas que liète, sino que siete fueron los escogidos; al modo que del Celestial Maestro no se dice que tuvo precisamente setenta y dos Discipulos, sino que este sue el numero de los que señaló, para que suessen à predicar delante del: Designavit Dominus & alios septuaginta duos, & e., como eseribe S. Lucas al cap. 10. A este modo convino à S. Torquato, y sus seis Compañeros, el ser escogidos para acompañar al Apostol; y à Calocero, Pio, & e. el haver sido de los demas Discipulos de San-

tiago. fruid nog nanoionom alb

97 Esto vá en suposicion, que sea aquel texto dictado por Sampiro; fobre lo que vo tengo vehementissima sospecha, de que no es suyo: y esta es la segunda respuesta: que mientras no haya mas comprobacion, no se le debe dar autoridad, sino reputarle por una de las interpolaciones voluntarias del Obispo de Oviedo D. Pelayo, que floreció desde el fin del Siglo once en adelante. El fundamento es, que ningun Erudito ignora hoy el genio de este Prelado, dado à interpolar los Escritos de los Antiguos: y efectivamente quando Morales refiere los nombres de Calocero, Bafilio, Oc. atribuve la noticia à D. Pelayo, diciendo, (lib.9. fol. 229. b.) que la levó assi en su Historia original: luego no haviendose descubierto prueba alguna entre

todos los Manuscritos anteriores, sobre que se llamassen assi los Discipulos de Santiago, y teniendo pruebas evidentes del genio de este Autor, corresponde à solo él la sospecha de que interpoló aquella clausula.

98 Añade Morales, que la hallo en otras memorias antiguas:pero como no expressa las que son, no podemos graduar fu antiguedad y credito. Una de ellas puede fer el Chronicon de Sampiro, de que vamos hablando: pero este no pone en numero sobre la autoridad de D. Pelayo, quando le decimos Autor de lo interpuesto. En el tomo I. de los Anales de Galicia, pag. 109. cita su Autor D. Francisco de la Huerta un Privilegio de D. Alonfo el Magno, donde dice, que se mencionan estos mismos, y añade que los nombra tambien la Historia de Sampiro, interpolada por el Obispo Pelayo. Escrito esto con el acuerdo que pide la materia, supone que no fe halla la claufula en historia no interpolada: y por tanto se debe referir à pluma del expressado D. Pelayo: en cuya suposicion, assi como no se debe interponer para ello la autoridad de Sampiro, tampoco admitiré la de D. Alfonso el Magno, porque siendo la materia del alegado Privilegio la misma que la expressada en Sampiro, (una y otra de la Consagracion de la Iglesia de Santiago) el que no se contuvo para la una, tampoco se contendria para la otra; ò à lo menos tiene siempre contra si la

fospecha. Joseph 121A 1200

99 Lo cierto es, que Sampiro está reputado entre nosotros por hombre de gran fé, Escritor coetano, de gravedad, y juicio, que no escribió lo que no pudiesse probar, pues habló de lo actual, ò muy reciente. No haviendo instrumento alguno anterior à su tiempo, no se encuentra principio, para que absolutamente dictasse aquella clausula de cosa que le precedió en novecientos años. Al contrario sabemos de D. Pelayo, que inventó mil especies, revistiendolas con el modo que qui-To, fin mas autoridad, que imaginarlo assi; y passó à ingerirlas en materia de Instrumentos mas antiguos, como lo imaginó. De esto hallaras varias pruebas adelante, donde moftrarémos con evidencia sus adiciones, por faltar en Codices escritos antes de sus dias lo que interpoló: y à este modo creo que si se descubre alguno de Sampiro, escrito al principio del Siglo XI, no contendrá tal

clausula s porque assi lo promete su irregularidad, y vér
que la adicion de los nombres
de Calocero, & c. abunda en el
periodo, y sin ella queda la
oracion con toda perfeccion.
En fin, ni antes, ni despues del
Siglo XII. hallamos que Iglesia
alguna de España haya adoptado à semejantes Discipulos:
y esto basta para que nosotros
no insistamos mas en el assuto, por falta de instrumentos
autenticos.

of the opine \$. IV. and the object of the colors are the colors ar

De los milagros que obró Dios por las Reliquias de estos Santos, y dia en que se hacia su Fiesta antiguamente.

100 N testimonio de la fantidad de los fiete Apostolicos alegan el Martyrologio de Adon, el Cerratense, y algunos Breviarios antiguos, con el Ms. Gothico que havia en Alcalá (y copiamos en el Apendice II. precedente, pag. 380.al. xxiii. tomandolo de Tamayo) que los mifmos Santos plantaron à la puerta de la Iglesia una Oliva, la qual florecía milagrofamente en la Vispera de su Festividad, y al dia figuiente concurria todo elPueblo à coger azeyrunas, que eran muchas, y fervian las que guardaba cada uno para

remedio de sus enfermedades. El Cerratense escribe, que se continuaba aquel milagro hasta sus dias. (ufque hodie) Lo mifmo refieren los Breviarios de Sevilla, Ebora, y otros, impressor el Siglo XVI. y siendo esto tan moderno, parece que el hasta boy no se debe entender como fuena, fino como resumido del primer Escritor, y adoptado por los posteriores à los Moros; porque desde la entrada de estos, o quando se sacó de Guadix el cuerpo de S. Torquato, parece que cessó aquel milagro. Aun hoy se conserva junto à la Ermita de S. Torquato una Oliva de immemorial antiguedad, que segun me avisan está tenida por la misma; però parece que no se riega con la misma devocion que en lo antiguo, pues no produce los frutos que refieren los mencionados Documentos.

Guadix lo dice expressamente Adon, y otros posteriores, que asirman estaba la Oliva junto al Sepulcro de S. Torquato. Ninguno atribuye el milagro à un Santo solo, sino comun à los meritos de todos, como correspondia à que estando alli juntos se planto. Sobre este milagro se asiadia el de sanar con su azeyte las enfermeda-

des. El Leccionario dice, que todos los enfermos que llegaban con devocion à sus Sepulcros, lograban por intercession de los Santos el remedio: en lo que se vé, que estaban conocidos por entonces los lugares donde yacian fus cuerpos. Assi este, como el Cerratense, cuentan entre los Milagros de sus Reliquias, que lanzaban Demonios, y daban vifta à ciegos; prodigios muy correspondientes à los que nos vinieron à librar de la supersticion de los Idolos, y alumbrar con la luz del Evangelio. Generalmente añaden, que quanto se les pedia con sé, se conseguia. Eran Padres, Pastores, y Maestros: y assi miraban como tales à sus Pueblos.

102 El dia de la Festividad de estos Santos le ponen los Martyrologios de Beda, Usuardo, Adon, y el Romano antiguo pequeño, con el actual en el dia 15. de Mayo. Wandelberto, Autor del año 840. escribió un breve Martyrologio en verso (que se puso al fin de la Edicion primera de Uluardo hecha por Molano, y le hallarás en el tom. 1.de Beda con nombre de Ephemerides) alli al 15. de Mayo dice : Pontifices septem Hesperiam simul Idibus ornant: de suerte, que los Escritores Estrangeros parece que

110

no conocieron otro dia: y aun en España las Iglesias de Sevilla, Ebora, y Granada infiftieron en él para la Festividad de estos Santos, como muestran sus Breviarios del Siglo XVI. Otras (aunque pocas, fegun el señor Perez, Obispo de Segorve) los celebraban en 1. de Mayo; proviniendo esto, en pluma del citado Ilustrissimo, de que en el Libro Gothico de Alcala se escribió el dia con una cifra, que en lugar de entenderse de los Idus, se aplicó à las Kalendas. Assi este Cl. Varon en el Parecer que dió fobre las Laminas de Grana-

103 Ya dige en el Apendice 2. del Tomo precedente, que no existe aquel Libro, y por tanto no podemos hablar sobre la cifra. Añado, que el inductivo de que algunas Iglesias celebrassen à estos Santos en 1. de Mayo, no provino del modo de escribirse su dia en aquel Libro; porque este no consta que fuesse el mas antiguo, ni que fuesse conocido de Escritores distantes, ni de otras Iglesias de España que insistieron en el 1. de Mayo: las quales no fueron tan pocas, como expressa el señor Perez, pues sin salir de mi Estudio, se lee este dia en el Breviario Muzarabe, cuyo testimonio debe

prevalecer, no folo por no haver otro comun à las Iglesias antiguas de estos Reynos, sino por fu mayor antiguedad; y alli no solo es indubitable su dia por el Kalendario, fino por una Rubrica especial, que hablando de concurrencia de Fiestas, dice que S. Phelipe y Santiago se trasladen, y se rece de S. Torquato y sus Compañeros, por fer estos los que tienen Oficio proprio. Assi el Breviario Toledano antiguo del Siglo XV. afsi dos de Burgos, uno del Siglo XV. y otro del XVI. assi el de Tarazona, acomodado al Rito del Cardenal Quiñones; donde en el Kalendario de Mayo, dia 4. fe expressa : Torquati & Sociorum ejus martyrum I. bujus , assi el de Abila, y assi el Santoral Ms. del Cerratense del Siglo XIII. que lo encontró en otros mas antiguos. De los demas que tengo, folo Sevilla y Ebora infiften en el dia 15. y por faltarles el Kalendario, no puedo resolver, si acaso señalan, como el Turiasonense, el dia 1. que por estár ocupado con los Apostoles, no quisieron tomar para los Apostolicos. Aldrete cita el Breviario de Cordoba que los celebraba en 27. de Abril, inclinandose à que escogieron este dia por estár ocupado el primero de Mayo, como dice en el lib.2. de las Antiguedades de España cap. 12. pag. 275. Esto mismo pudo inducir à las Iglesias que no perfistieron en las Kalendas de

aquel mes.

104 Las que mantuvieron aquel dia, muestran el poderoso inductivo, que tuvieron (originado de la venerable antiguedad) quando no obstante hallarfe ocupado con S. Phelipe y Santiago, infiftieron en él. Por tanto no las movió la cifra de un Codice particular de Alcalá, fino la generalidad de las memorias antiguas de estos Reynos; pues no se hallan tan pocas sobre el dia, que no sean mas en numero y autoridad, que las opuestas; porque à las aqui expressadas debes añadir los Leccionarios grandes de Alcalá y Toledo, juntamente con el Martyrologio Ms. atribuído à S. Geronymo, que citamos y propulimos en el Tomo III. pag.146. y el Kalendario Toledano impresso en Granada por Xantes de Lebrija año de 1554. al principio del Manual antiguo Toledano. Y aun el Breviario antiguo de Burgos (corregido) añade, que casi en rodas partes se celebraban estos Santos en el primero de Mayo : Etsi horum Sanctis-Simorum Pontificum Kalendis Maij natalitium ubique penè gentium celebretur. Assi en el ultimo de Abril, en que recibió Reliquias de S. Indalecio.

mostrar que antiguamente se tuvo por dia fijo en España el 1. de Mayo para la celebracion de los siere Apostolicos; ò bien porque los dos Apostoles no tenian fiesta en lo primitivo, ò porque no gozando de Oficio proprio, se trasladaban à diferente dia.

106 Que motivo tuviesse nustra Iglesia para esto, es dificil de averiguar por falta de Instrumentos. Segun lo que se dijo en el num. 83. que celebraban su feliz arribo à España, mirandolos como primeros Obispos, y Fundadores de las Cathedras Pontificias, parece que escogieron este dia, por haver sido el dichoso en que entraron, ò se esparcieron à la Predicacion. A esto favorece, vér que en un dia los celebraban à todos; lo que no pudo ser porque huviessen muerto en él, quando no consta que fuessen martyrizados juntos: antes si que murieron en diversas Ciudades: y assi, fue por una razon comun à todos ellos, la qual se verifica en el entrar en Guadix, ò en repartirse à fundar sus Iglesias. Es muy verosimil que aquel dia fuesse el determinado en que llegaron

à

à Guadix; porque su Oficio nos dice, que en él se hallaban los Ciudadanos celebrando à sus Dioses. Por Ovidio sabemos, que el primero de Mayo le tenian dedicado los Gentiles à los Lares Prestites, Dioses presidentes de las casas y murallas, que estaban presentes à todo, y los desendian:

Prastitibus Maja Laribus videre Kalenda Aram sonstitui, parvaque signa Deum...: Stant quoque pro nobis, & prasunt mænibus Urbis: Et sunt prasentes, auxiliumque ferunt. Fast. 5.

107 Tenemos dia proprio para calificar la actual fiesta en que se hallaban los Cindadanos: tenemos que en este dia se celebraban los Santos en España; luego tenemos verofimilitud para decir, que lo hacian en memoria de haver entrado entonces en Guadix, y haver empezado entonces los milagros. Si dices, que ignoraron el dia de su entrada y reparticion, añado que aun dado esfo, escogieron un dia muy oportuno para celebrarlos: pues parece que con señalar este, tiraron à desterrar la supersticion del Gentilismo, venerando à unos tan sagrados Patronos, y Defenfores, que introdugeron en nuestras Ciudades y casas la luz del Evangelio.

108 Ya dige, que esto es cosa dissicil de averiguar: pero no lo es menos el recurrir para todos à los Idus de Mayo. Por ventura murieron todos en un dia?; Fue esse el de su entrada en España?; Què tessimonio

ofreces?;Los Martyrologios eftrangeros? De estos unos dícen Natale Sanctorum, otros ni aun esto dicen, poniendo solamente los nombres. Yo digo, que si hay oposicion entre los Documentos proprios de la Iglesia de España, y los estraños, debemos fentenciar por los proprios; porque toda Nacion debe ser preferida, en que para fucessos particulares fuyos se antepongan sus textos; especialmente quando las dificultades militan igualmente contra todos, como fucede aqui.

oposicion entre unos y otros, siendo distintos los motivos de señalar la siesta. España celebró la entrada ò reparticion de los siete Apostolicos: los Estrangeros lo que corresponde à la practica de los Mattyrologios, que es la muerte. Para esto insistieron en el dia 15. no porque suesse proprio del transito de todos, sino porque lo sue de S. Torquato, segun nos la s

da à entender la práctica de su Iglesia, y el que el milagro de la Oliva fucedia en fu Sepulcro en este dia, como dicen los Documentos alegados. Siendo S. Torquato el primero de los nombrados, con razon atrajo à fu dia la mencion de los otros; porque haviendo de juntarlos, en ninguno mejor que en el transito del que fue mas antiguo. Los dias de cada uno en particular se han aplicado segun ha parecido mas conveniente; en S. Torquato el 15. de Mayo: en S. Cecilio el 1. de Febrero: en S. Segundo el 13. de Mayo: S. Indalecio

mantiene el mismo dia de S. Torquato en el Oficio nuevo concedido à España. Estos son de los que hoy reza todo el Reyno, y los dias que tienen señalados. Tilemont propone otra distribucion: à S. Eufrasio en 14. de Enero: à S. Cecilio en 1. de Febrero: à S. Hesiquio en 1. de Marzo: à S. Tesiphonte en 1. de Abril; y en el 30. à S. Indalecio: à S. Segundo en 2. de Mayo; y S. Torquato en 14. de Junio. Esto solo sirve para que registres libros que tratan de estos Santos; sin que haya cosa cierta en orden à estos dias.

# CAPITULO III.

# Del progresso de las Sillas Episcopales:

Varones Apostolicos por quienes empezó en España la Dignidad Sacerdotal, provino tambien la Propagacion de las Sillas Pontificias. Estos sueron, como se deja dicho, S. Torquato y sus Compañeros: porque enviados por S. Pedro y S. Pablo con cargo Pastoral, correspondia al sin de su Mission, que aumentandose cada dia el numero de los Fieles, con la notable abundancia y celeridad que se expuso en el Tomo antecedente;

aumentassen tambien el numero de Pastores, que gobernassen los Pueblos conquistados. Assi lo dejaron declarado Julian y Felix, citados en el num.5.

III Haviendo pues visto las Cathedras que establecieron para si los Apostolicos, debemos examinar el modo con
que se sue introduciendo aquel
copioso numero de Obispos
que à poco tiempo despues se
hallaba repartido por todas las
Provincias. Para esto (como
para la propagacion de Christiandad) no solamente influye-

ron

ron S. Torquato y sus seis Compañeros, y Discipulos, fino tambien los demas Apostolicos, referidos en el Tomo III. Pero en una, y otra linea fe debe atribuir la principal denominacion al mayor numero; y por tanto quando se trata de la Iglesia en general, les da-

mos el principal lugar. 112 Efte, y los demas puntos de los primeros Siglos están no folamente obscuros, sino casi ignorados, por falta de instrumentos de aquel tiempo, que hace muy dificil investigar la propagacion de cada Silla. Aun en las primitivas de estos diete se ignora totalmente el nombre de los Prelados que los fucedieron: y en las tres, de Iliturgi, Carteya, y Bergi no se halla mas noticia, que la primera, de S. Eufrasio, Esicio, y Telifonte. El motivo no fe debe atribuir à que muerto su primer Obispo, se suprimiessen del todo aquellas Sillas (porque ni la solicitud de los demas Prelados, ni la necessidad de los Fieles, que cada dia se iban aumentando, permiten tal recurso) sino por otras causas. La primera, la falta de Instrumentos de los primeros Siglos:porque si hasta las Ciudades, los Imperios, y aun los Monumentos grabados en los marmoles y bronces, perecen con Tom.IV.

el tiempo; menos podrán eximirfe de su voracidad los Inftrumentos escritos en cortezas de arboles, ò en la debilidad de un pergamino.

113 En España sobre la general opoficion que el tiempo tiene contra la permanencia, y fuera de la comun contradicion que las Persecuciones Gentilicas declararon contra los Lia bros (in Libros quoque favitum, como decia Tacito in Vit. Agricol. cap.2.) huvo la razon especial, de haver sido mucho mayores los combates : porque luego que se acabó la furia de los Emperadores, vino fobre ella la peste de los Barbaros, Vandalos, Alanos, y Suevos; y quando los Godos quisieron ocurrir à este mal, le fueron aumentando, hasta que llegaron à dominarlo todo. Fueran en fin algo tolerables estos daños, si no los huviera sobrepujado el cautiverio de los Saracenos, que con su fiereza, con la inhumanidad de los Almohades, y sobre todo con una dominacion tan prolongada, nos dán mas que admirar lo poco que ha quedado, que lo mucho que nos quitaron. Por tanto ni los Godos pudieron recibir mucho de los primeros Siglos, ni nofotros de los Muzarabes.

114 Otra causa para que

no haya noticia de la continuacion de algunas Sillas primitivas, fue la decadencia de sus Pueblos; y haverse trasladado las Cathedras à otros mas ilustres : porque como cada dia se iba dilatando el Evangelio, era preciso que se llegasse à introducir en las Ciudades comarcanas de mas nombre, donde no havian hecho afsiento los Apostolicos: y de este modo la Silla que al principio fe pufo en un Lugar menos famoso, dejó de continuar, ò bien por haverse aminorado la Ciudad, ò porque estendida la Christiandad, y acabas las Perfecuciones, fe trasladó con la Paz à otra Poblacion cercana de mas nombre: v.g. à S. Eufrasio le correspondia la solicitud de las Ciudades cofinantes Castulo, Tucci, y Cordoba: propagada alli la Christiandad por si y por sus Ministros, no solo se hicieron Sillas, fino tambien fe trasladó con el tiempo à alguna de ellas la que estaba en Andujar, como se infiere por la antiquissima noticia de estas Cathedras (aun en tiempo en que duraban las Persecuciones) de modo que cada uno pudo recibir en si à un proximo Suceffor de S. Eufrasio, segun la antiguedad que nos ofrecen. Continuando pues estas, no te-

nemos que estrañar la falta de noticia de los Obispos de Iliturgi, quando se ofrece grave fundamento sobre que perseveraron bajo el nombre de Castulonenses, Tuccitanos, ò Cordubenses.

115 Lo mismo digo de Bergi, porque estando esta Ciudad cercana à Abdera, segun comun sentir, y perseverando esta Silla, parece que los Sucesfores de S. Tesisonte se establecieron aqui, por ser Pueblo mas samoso que Bergi. Carteya (si fue la de S. Esicio) passó à Malaga, ò à Asido, por ser estas comarcanas con aquella, y perseverar su noticia quando falta la de Carteya.

116 Otras Sillas primitivas perseveran hasta hoy, por haverse mantenido su grandeza, como Abila, y Guadix: de lo que infiero, que la falta de noticia en la sucession de las tres primeras fue por descaecimiento de sus Pueblos; pues los que perseveraron con honor, no perdieron la Silla; como fe vió tambien en Eliberi, y Urci, cuyos Prelados no perdieron el nombre mientras se mantuvieron con él las Poblaciones, que fue por todo el tiempo de los Godos.

miento, vér que en la entra da del Siglo IV. hallamos en el

Con-

Concilio de Eliberi mencionada la Silla de Salaria (hoy Sahiote en el Adelantamiento de Cazorla) de quien no tenemos mas noticia que la de aquel Concilio; fin duda porque el Pueblo no continuó en grandeza. Pues si en tiempo tan immediato à la Paz de la Iglesia, se extinguió este Obispado; que mucho, que no perseverasse la memoria de algunos mas remotos? Strangel and the certains

118 Por folicitud de los Prelados primitivos de Guadix fe propagó la Christiandad à Baza, como ofrece la cercanía de una y otra Ciudad: pero sin perder Guadix su Dignidad, se introdujo la Silla Pontificia en Baza (llamada entonces Bafti) porque assi una como otra tenian excelencia de Pueblo, en que se mantuvieron.

Lo mismo sucedió con Urci y Carthagena, ambas confinantes, ambas grandes Ciudades, y ambas con el honor de Sillas

Pontificias.

- 119 Lo mismo con Italica y Sevilla: en aquella hallamos à S. Geroncio, contemporaneo de los Apostoles, que siguiendo el mismo genio de los fiete Apostolicos, no estableció su Silla en la Ciudad matriz, sino en la que fuesse mepara que radicada y estendida

la Fé en algunos Pueblos, se fuelle introduciendo suavemente en los mas Capitales. Entre todos los Obispados. ningunos mas immediatos que Italica y Sevilla, pues no tenian mas separación que una legua: y assi de aquella, que es la mas antigua ( segun las memorias mas autenticas que nos han quedado) debemos feñalar la propagacion para la Silla de esta. Mantuvieronla ambas, por la dignidad y excelencia de una y otra: pero como Sevilla era matriz en lo Civil, fue su Obispo Metropo-

litano del de Italica.

120 Este modo de discurrir en la propagacion de las Sillas por las Iglesias mas antiguas comarcanas, se funda en la práctica primitiva sobre el territorio de los Patriarcados, que fiempre se atribuyeron à cada uno las Iglesias confinantes con él, porque por confinar, havia descendido de alli la propagacion del Evangelio. Añadese lo que expressó S. Gregorio Magno, sobre el modo que se debe observar quando de nuevo se introduce la Christiandad en algun Reyno. En este lance se deben poner las Sillas Pontificias con immediacion; pues aunque quando ennos frequentada de Pretores, tra un Obispo solo, puede ordenar à otro, sin mas compane-

ñero (por no haverle) despues que se aumente el numero es preciso que se junten tres, ò quatro para la Confagracion; y si estuvieran las Iglesias muy feparadas, se pudieran seguir graves inconvenientes. Por tanto previno S. Gregorio al Difcipulo que envió à Inglaterra, que fundase las Sillas sin notable diftancia:(1) y por lo mismo debemos reconocer, que cada uno de los Apostolicos introduciria Sacerdotes en los Pueblos que tenia mas cerca; cuidando todos de la immediacion de las Sillas, por quanto fi estuvieran distantes, sería muy dificil el juntarfe à confagrar Pastores, no solo por la molestia del camino, fino por el rigor de las Persecuciones.

121 En esta conformidad, como no tenemos noticia de que Santiago dejasse mas Obispo, que el perpetuado por la Tradicion de la Santa Iglesia de Braga, es preciso decir, que S. Pedro de Rates por si solo ordenaria otro Obispo en Ciudad comarcana, v. g. Tuy; y de este modo se iria propagando la Christiandad y Sillas Pontificias por Galicia y por la parte Septentrional de Lusitania. Para la parte Meridional, y centro de esta Provincia, nos osrecen las Memorias de Ebora à S. Mancio, como se dijo en el Tomo antecedente.

122 Por la parte Oriental (donde estaban los Vettones) tenemos à S. Segundo en Abila, Ciudad de los Vettones. confinante con los Vaceos. En la Carpetania, à S. Eugenio primero de Toledo. En el Ebroà S. Rufo , dejado por S. Pablo en Tortosa, confinante con la Celtiberia, con la Edetania, y lo que hoy llamamos Cataluña. Navarra nos ofrece la prefencia de S. Saturnino, que introdujo alli la Fé, y la Dignidad Episcopal, como todo queda prevenido en el Tomo III.

(1) In Anglorum Ecclesia in qua adhuc solus tu Episcopus inverniris, ordinare Episcopum non aliter nisi sine Episcopis potes... Sed fraternitatem tuam ita volumus in Anglia Episcopos ordinare, ut ipsi sibi Episcopi longo intervallo minimè disjungantur: quatenus nulla sit necessitas, ut in ordinatione alicujus Episcopi convenire non possint. Pastorum quoque aliquorum prasentia valde est utilis, ut facillime debeant convenire. Cum igitur Dco auctore ita suerint Episcopi etiam in propinquis sibi locis ordinati, per omnia Episcoporum ordinatio sine aggregatis tribus vel quatuor Episcopis sieri non debet. Epist. 31. lib. 12. in Resp. ad octavam interrogationem.

123 Teniendo pues Prelados Apostolicos repartidos por todas las Provincias desde el Siglo I. à estos debemos atribuir la propagacion de las Si-Ilas Pontificias en el modo propuesto: porque careciendo de instrumentos propios de cada Iglesia, y de aquel tiempo; no fe ofrece modo mas verofimil, y autorizable con práctica de otras partes, que el recurso à la immediacion de unas, y otras Iglesias. Favorece à esto mismo el efecto de la propagacion de Obispados, que se halla en el Siglo III. viendo que en los extremos diametrales mas remotos de España havia Sillas, quales fon Offonoba, comparada con Tarragona, y Gerona: Leon comparado con Malaga,

y con Urci: Lisboa, y el Pacense con Tortofa, y Barcelona. Unos extremos tan distantes entre si, tan separados de las Sillas de los siete Apostolicos, y tan cercanos en el tiempo, muestran la brevedad con que se fueron propagando las Cathedras Pontificias de una Ciudad à otra; y esto sin duda fue por medio de los primitivos Obispos, pues antecedió à la Paz de la Iglesia. Con las guerras que se siguieron despues huvo algunas novedades, extinguiendose unos Pueblos, y engrandeciendose otros: y assi huvo necessidad de erigir nuevas Sillas, como se verá en el progresso de este libro, y quando se trate de cada una en par-

### CAPITULO IV.

Del Origen de las Provincias Eclesiasticas en España.

# S. I.

Para diversidad de Provincias Eclesiasticas no se necessitante.

Metropolis estables, ni precedencia de un Obispo à otro por fuero de su Iglesia. Quando empezó en España, y fuera de ella, el honor de precedencia en los Metropolitanos?

A Laumento de Obifpos se siguió la distincion de Provincias Eclesias-Tom. IV. ticas; porque en toda bien ofdenada Republica, conviene que haya límites en el Gobier-E 3 no de todos los Ministros, como se explicará al empezar à tratar de las Divisiones de Obispados. Antes es necessario exponer, si desde el principio de la Iglesia, y quando yá estaba propagada la Dignidad Sacerdotal, guardaron nuestros Prelados alguna diferencia, que no solo distinguiesse el territorio de uno, y otro, sino tambien de las Provincias.

125 Ya digimos en el Tomo I. que desde el tiempo del Emperador Augusto, y determinadamente desde el año 27. antes del Nacimiento de Christo, se dividieron las Españas en tres Provincias, que eran la Tarraconense, Betica, y Lusitania. Digimos tambien, que aquella particion se mantuvo fin aumento de numero, ò nueva Division, hasta el Imperio de Constantino Magno, en que fubdividiendose la Tarraconense en otras dos, ( que fueron la Carthaginense, y la Galicia) quedó repartido el Continente en cinco Provincias. No dudamos ahora del origen de Provincias antiguas en la linea Civil, que se deja explicado, sino precisamente contrahido à la linea Eclesiastica; y es punto tan obscuro, y capital, que creo no ocurre otro que le exceda en quantas dudas se mezclan en la historia de la Iglesia de España.

126 Toda la dificultad se reduce à los Siglos anteriores al Concilio Niceno: sobre los quales se dividen tan diametralmente los Autores, que unos no quieren admitir mas que una Provincia, y otros andan tan liberales, que no folo reconocen Provincias, y Metropolis estables, sino toda la Ley de Gerarchia Eclefiastica en Obispos, Arzobispos, y Primado. Ni à unos, ni à otros se puede subscribir en general: porque estos solo se guiaron por passion, sin apoyos autenticos: aquellos por severidad de juicio, con empeño de no deferir à la contraria affercion. Y creo que si à estos ultimos se les huviera propuesto la razon de diversidad de Provincias, desnuda de las exorbitancias con que la quisieron revestir sus Affertores, la huvieran abrazado, ò desconocido menos, fegun nos prometen sus talentos; pues son no menos, que los eruditissimos Mendoza, Mondejar, y otros. La cosa es bien remota, y no clara; donde no ie han de esperar demostraciones: pero en el modo possible nos podrémos acercar à la verdad, buscandola sin estudio de partes, y reflexionando leriamente en istrumentos autenticos antiguos, (tales quales nos han quedado) y juntamen-

te en las pruebas, que alegan unos, y otros. En lo que yo descubro hallo razones mas preponderantes en favor de que huvo en España Provincias Eclesiasticas antes del Concilio Niceno, que para infistir en lo contrario: pues para los argumentos que se alegan contra la distincion de Provincias, hay firmes foluciones, que dejan en su vigor à los de la otra parte, con tal que se propongan como deben, fin recurso, ni mezcla de instrumentos apocrifos, ni pretensiones, que no pueden ser autorizables.

127 Para esto se ha de suponer, que el affunto de fi huvo en España division de Provincias Eclefiasticas, (esto es, si huvo distintos Gefes, que gobernassen su respectivo territorio con algun fuero sobre los Obispos de la tal Provincia) no pende de que esta Dignidad de Primado, primera Silla, ò Metropolitano, (que en la presente materia significan lo mismo) estuviesse sija en determinada Iglesia: pues esto, ò no lo huvo en los primeros Siglos, ò fi lo huvo, faltan instrumentos autenticos que lo digan. Este principio es por quien principalmente se ocasionó la divition de Autores: pues unos han querido engrandecer sus Iglesias con prerrogativas, que +1113

no han podido probar : otros han negado mas de lo que firmemente pueden rebatir. Que para admitir diversidad de Provincias no le necessita que la dignidad Metropolitica esté fija en determinada Iglesia, consta con evidencia de hecho en las Provincias de Africa, donde (exceptuando à Carthago) fueron desultorios, ò volantes. los Primados, esto es, anejos unicamente à la Iglefia del Obispo mas antiguo, que hoy era el de una Silla ilustre, y mañana podia fer el de la infima. Con esta prevencion se desvanece, quanto se puede oponer à la diversidad de Provincias, tomado por Capitulo de no constar en España el fuero de Metropoli en determinada Iglesia: pues no hace falta acá, aquello fin lo qual hallamos en otras partes variedad de Provincias Eclefiasticas.

funto, de que los Metropolitanos que lo fuessen en aquel
tiempo, tuviessen la misma expression de Metropolitanos, que
despues tuvieron: pues aun en
aquellos Prelados, de cuyas
Iglesias sabemos que sueron
Primeras Sillas, no se halla en
los principios, mas que el dictado de Obispo de tal Iglesia, ò
Ciudad, como se dijo en el
Tomo I, pag. 132. Ni se neces-

fita, que tuviessen unos mismos fueros, con toda la extenfion, o expressiones, que hoy se hallan: pues como esto estriva en Disciplina Eclesiastica, que no es invariable, como la Fé sino antes bien mira à lo que se debe practicar segun las circunstancias, de tiempo, de Regiones, &c. de aí es, que los mismos hechos nos muestran variedades en esto: y por tanto lo de hoy no es regla convincente de los figlos passados. Este es otro principio para la opoficion de los Autores: pues algunos han querido insistir en unas razones de Metropolis, circunstanciadas con las mismas calidades, y prerrogativas, que tuvieron despues : y viendo otros mas juiciofos, que aquello no fue assi, negaron no solo la parte, fino el todo.

la falta del dictado de Metropolitano, y el no hallarse Metropolis estables, no basta para excluír que huviesse distincion de Provincias Eclesiasticas. Lo mismo digo del suero de precedencia: porque el preceder el Obispo Metropolitano à todos los de su Provincia, (en Concilios Nacionales, ò suera de su proprio territorio) no es imprescindible del concepto de Metropolitano, sino proprio de Disciplina Eclesiasti-

ca de Siglos posteriores. Consta esto por la primitiva práctica, de que los Obispos tuviessen su precedencia, segun la antiguedad de Ordenacion; como le dice en el Concilio Milevitano, donde en el Canon 14. fe establece como Regla observada por los Mayores y Predecessores, que los menos antiguos cedan à los mas antiguos el lugar; guardando el derecho de Primacía en los Metropolitanos de Numidia, y Mauritania: esto es, que en concurrencia de todas las Provincias ningun Obispo se antepuliesse à los Metropolitanos de estas dos Provincias, aunque se diesse lance, que suesse mas antiguo en Ordenacion otro Obispo Metropolitano de diversa Provincia, pues esto quiere decir, que todos observen el orden de Antiguedad, salvo el derecho de la Primacia de Numidia, y Mauritania. Las palabras son: Unusquisque nostrum Ordinem sibi decretum à Deo cognoscat: & posteriores antes rioribus deferant : nec eis inconfultis aliquid agere prasumant... Universi Episcopi dixerunt : His ordo & à Patribus, & à Majoribus est servatus, à nobis Deo propitio servabitur, salvo etiam jure primatus Numidia, O Mau. ritaniæ.

130 En este Canon se int

cluyen dos cosas: una, que el orden primitivo era precederfe los Obispos segun la antiguedad de cada uno: otra, que los Metropolitanos de Numidia, y Mauritania fuessen essentos de esta Regla, precediendo à los de las otras Provincias, (que fe refieren alli en el Canon ultimo)por causa de ser las primeras, y assi por mas antiguas refundieron este honor en sus Prelados. Esta práctica de mirar à fola la antiguedad, fue comunissima en los primeros Siglos, de modo, que sin atender al honor de las Ciudades Capitales, precedia en cada Provincia el Obispo mas antiguo: y en concurrencia de diferentes Provincias precedia el mas antiguo de la una al mas antiguo de la otra. En Africa folo havia lugar à precedencia de una Provincia con otra:pues en lo respectivo al Metropolitano dentro de su territorio, era regla, que folo presidiesse el mas antiguo; pero à vista de que en el Canon se dice, que algunos inconfideradamente precedian à otros, no siendo mas antiguos, y aun passaban à hacer algunas cofas sin confulta de los primeros; consta que aun en Africa no siempre se guardo el orden de que el Metropolitano precediesse: Hunc ordinem jubeat Sanctitas vestra, melius vestris interlocutionibus roborare. Aurelius Epifcopus dixit : Non decuerat quidem, ut hec repeteremus, nisi forte existerent inconsideratæ mentes quorumdam, que ad bec statuenda nostros acuerent sensus. A vista de esto recurrieron à la Regla primitiva, de que todos guardassen el orden de antiguedad. (como tambien leemos en el Concil.IV. de Toledo, y en el XVI.) (1)

131 Los Obispos de otras Regiones fueron tan tenaces en esta observancia, que aun siendo Prelados de las Iglesias Matrices deferian el honor de precedencia al mas antiguo. Confta esto expressamente en España, como se ve en el Concil. de Eliberi, y aun en el primero de Toledo, segun se entienden comunmente sus firmas : y de Francia previno lo mismo Pedro de la Marca, en la Dissert. de Primados n. 80. donde dice, que frequentissimamente subscribian los Metropolitanos en-

(1 Secundum ordinationis sua tempora resideant. Concil. IV., Tol. tit.4. Dum.... unusquisque nostrorum ex more secundum ordinationis sua tempus in locis debitis resideret. Tol. XVI. in Exorgio.

tre los demas Obispos, sin atender al orden de Dignidad, fino folo de Ordenación, como fe vé en los Concilios de las Galias, donde fue esto tan general, y duró tanto tiempo despues de introducida la variedad de Provincias, y Metropolis, que S. Gregorio I. morejo, y corrigió esta práctica, intimando à Syagrio, Augustodunense : que tuviesse su lugar immediato al Lugdunense, siguiendose despues de él los demas Obispos Sufraganeos, como consta por la Epist. 114. del lib. 7. Y añade Marca, que esta práctica se empezó à hacer con estudio, y esméro, desde que prevaleció en Francia el titulo de Arzobispo, al medio del Siglo octavo: de modo, que la precedencia del Metropolitano fue efecto de grado de Dignidad, y de Disciplina Eclesiastica: pero el que un Obispo precediesse à otro por antiguedad de Ordenacion, fue practica de la misma Antiguedad en lo comun, à excepcion de algunas Sillas que fueron reconocidas siempre por primeras: en las que no gozaron este honor déide su origen, se fue introduciendo la Primacía con el tiempo. En España(de quien folo hablarémos) se halla decretada la precedencia del Metropolitano en el Concilio I.

Bracarense, del año 561. en el Can. 6. donde se dice : Placuit. ut conservato Metropolitani primatu ceteri Episcoporum secundum sua Ordinationis tempus. alius alio sedendi deferat locum. Esta es la primera vez que se decretó en España el privilegio del Metropolitano: y la primera en que le hallo practicado en concurrencia de diversos Metropolitanos, es en el Concil. II. Bracarense, donde concurriendo con el de Braga el Metropolitano de Lugo Nitigio, (recien elevado à elte fuero) firmó primero, que Andrés, Obispo Iriense; no obstante que este era mas antiguo, que el de Lugo: pues Andrés, y no Nitigio, consta que era Obispo en tiempo del primer Concilio Bracarense.

132 Sobre esto se ha de notar, que aunque la primera mencion del fuero Metropolitico en preceder à los demas, no se halla en otro de los Concilios de España hasta este de Braga I. con todo esso antes de ahora se verificó, que el Metropolitano precediesse à los que no lo eran; como consta no folo por los Concilios Tarraconense, Gerundense, Toletano II. y Barcinonense, sino porque en este mismo Canon se dice, que conservada la primacía del Metropolitano, se sentaltaffen los demas por antiguedad de Ordenacion : y en esto se publica, que ya estaba en practica la precedencia del Metropolitano; pues de otra fuerte, no digeran conservada la Primacia del Metropolitano, fino ufaran de otra expression propia del Privilegio, que entonces le concedian. Guardabase pues antes del Concilio Bracarense, el que el Obispo de la Iglefia Metropolitana precediesse à todos los de su Provincia, aunque fuesse menos antiguo que otros: y assi lo hallamos practicado en los Concilios anteriores citados; donde no nos consta, que fuesfe mas antiguo el Obispo de la Matriz, y le hallamos siempre presidiendo: ni es creíble, que en tantas ocasiones tocasse la fuerte de mayor antiguedad precisamente al Obispo de la Capital: y assi por este tiempo, que era ya Siglo VI. estaba el fuero de Metropolitano, y el honor de precedencia, anejo à la Matriz establemente: y por esso dice el Canon Bracarense(posterior à los otros Concilios, dentro del mismo Siglo) que confervada la precedencia del Metropolitano (aunque no fuesse mas antiguo) fe sentassen los demas por orden de antiguedad : y quando le vén precisados à decretar

esto, es señal que duraba en España por entonces la inconsideracion de que se quejaron los Padres Africanos en el Concilio citado Milevitano del año 416. sobre que no se guardaba el orden de antiguedad de Ordenacion. Y se debe notar, que tampoco el Canon Africano propone el privilegio de precedencia de los dos Metropolitanos, como concedido entonces; sino como mas antiguo, y assi dice, quede salvo.

133 El tiempo en que esto se introdujo en España, no sue antes del Siglo V. pues en el Concilio I. de Toledo del año 400. no se atendió à honor de Iglesia determinada, en lo que. puede inferirse de las firmas: y como al principio del Siglo VI. hallamos ya à los Metropolitanos precediendo; folo podemos decir, que en el Siglo V. se empezó à practicar el que tuviessen este honor de preceder à todos por fuero de tal Iglesia: pues ya por entonces estaba introducido (à lo menos) en algunas Provincias) el que la Metropoli no fuelle defultoria, como se dirá luego. En el Concilio II. de Toledo hallamos à su Prelado precediendo à todos, aunque fuessen mas antignos, como lo era Nebridio, Obispo de Egara, que affistió al I. de Tarragona en

el 516. Entonces no era Obispo Montano, porque folo lo fue nueve años, fegun exprefsa S. Ildefonso: y como vivia en el 527. (en que presidió el II. de Toledo ) se convence, que era menos antiguo que Nebridio: y con todo esto no solo precedió à Nebridio, sino à otro mas antiguo que firmó antes que el Egarense. En el II. de Braga firmó tambien el Metropolitano de Lugo, antes que sus Sufraganeos, sin mirar à la antiguedad, como se dijo. Y advierto, que no firmaron juntos los dos Metropolitanos, (de modo que no mediassen Sufraganeos) sino formando dos classes: una empezada por el Metropolitano de Braga, feguido de los de su Partido: otra del de Lugo; pero precediendo à los suyos. El de Braga fue delante, assi por ser mas antiguo, que el de Lugo, como porque su Metropoli era tambien mas antigua: y assi en esto fucedió lo prevenido en Africa, de que los Metropolitanos de Numidia, y Mauritania precediessen à los demas, por quanto sus Provincias eran las mas antiguas. En Galicia se verificó esto mismo, no porque Braga fuesse Provincia mas antigua, (pues ni antes, ni defpues de los Suevos huvo alli dos Provincias, como se dirá

en su lugar) sino por mayor antiguedad de las Metropolis. Fuera de este lance de Galicia, no se atendió mas en España, ni à antiguedad de Provincias. (pues tres fon mas antiguas que las otras ) ni à antiguedad de Metropolis: y assi desde el Concilio III. de Tol. (del año 589.) no tuvieron los Metropolitanos entre si mas orden, que el de la antiguedad de Ordenacion, sin respecto à las Sillas, sino precisamente à las Personas, hasta que la Santa Iglesia de Toledo sue privilegiada en esto, (como se dirá en fu lugar) quedandose los demas Prelados con la alternacion de antiguedad, pero precediendo siempre à los que no eran Obispos de Metropoli; como sin excepcion se practicó desde el Concilio II. de Toledo: en lo que se vé, que en España se introdujo el orden de precedencia por honor, antes que en las Galias, segun propone lo respectivo à estas el Ilustrissimo Marca.

134 De todo esto se infiere, quanto tardó en introducirse la práctica de la precedencia por honor en los Metropolitanos: pues aun en Africa (que sue la Iglesia mas observante de la precedencia por antiguedad de ordenacion) no siempre se practicó, que precediesse el mas antiguo, y por tanto necessitaron formar Canon, en que esto se mandasse: y constando, que ya havia diferencia de Provincias Eclefiasticas; se vé lo inutil que es el medio tomado por punto de precedencia, para inferir la falta de Provincias y Metropolitanos. En Francia en el Siglo VII. se vé precisado S.Gregorio à intimar al Obispo citado Augustodunense (enviandole el Palio) que solo cediesse el lugar al Lugdunense, y precediesse à todos los demas Obispos; los quales debian confervar entre si el orden de antiguedad: fin que aun por entonces se tuviesse esmero, en que el Metropolitano precediesse al que no lo era, como se deja prevenido. Y como consta, que havia diferencia de Provincias Eclesiasticas, se infiere lo propuesto, que por falta de honor de precedencia en el Metropolitano, no se puede probar que no huviesse Provincias. Lo mismo se verifica en España: pues mas de cinquenta años despues del Niceno (en que ya le admiten Provincias Eclefiafticas) ' se halla el orden de subscribir por antiguedad de ordenacion en el Concilio I. de Zaragoza, fi es verdad lo que comunmente se dice, sobre que el Obispo de Merida (à quien nom-

bran Idacio) assistió à este Concilio: pues no obstante que su Iglesia era Metropolitana (como se verá) subscribe el ultimo. En el Concilio I. de Toledo tampoco fe atendió mas que à la antiguedad de las personas, segun suelen entenderse las firmas: y aun los que admiten la Metropoli de Carthagena en la Subscripcion de Hector en el Concilio Tarraconense. deben confessar, que mas de 115. años despues del Toledano I. duraba el firmar fegun antiguedad, como se vé en Hector, que subscribe alli despues de un Sufraganeo: y no se puede decir, que la Carthaginense no era entonces Provincia Eclesiastica. Por tanto fe convence, que por las Subfcripciones del Concilio de Eliberi no se prueba bien, que por entonces no havia Provincias y Metropolitanos en Espana: fino folo, que no fe havia introducido el fuero de honor de precedencia, infiftiendo aun mucho despues los Padres en la primitiva práctica, de que folo los distinguiesse aquel grado de antelacion, con que Dios dispuso, que uno fuesse Obispo antes que el otro, como declara el Canon Africano cita-

135 Fundase esto en que en aquellos primeros Siglos es-

taban distantissimos los Padres de quanto sonasse à afectacion de honores, cuidando principalmente de conciliar las honras, mas con la humildad y santidad de acciones, que con pompa exterior: y assi vemos, que ni quisieron admitir el dictado de Arzobispo, o Principe de los Sacerdotes, que usurpaban algunos; contentandose con aquella Primacía, que tenian por medio de la mayor antiguedad, pues en esta no tenia entrada la ambicion. Por tanto aunque el Gefe de una Provincia (que en los primeros Siglos era el mas antiguo) subscribiesse fuera de ella, despues de otro mas antiguo, que no fuesse Metropolitano; en esto no defraudaba à fu Iglesia (como algunos arguyen) pues entonces no tenia la Iglesia, por tal Iglesia, este suero; sino solo la persona: y à esta tampoco la ofendia, el que firmasse primero, el que era primero en ordenacion: y si tal vez se anteponia el que no era mas antiguo, como fignifica el Canon citado del I. de Braga, lo dissimulaba el amor de la humildad en el otro : y esto es lo que el Concilio procuró remediar , pues el que se guarde orden, es proprio de la Gerarquia Eclesiastica.

136 Siguese pues, que pa-

ra admitir diferentes Provincias y Metropolis, no fe debe recurrir, à que los Obispos de las Iglefias, Capitales en lo Civil, subscribiessen en primer lugar respecto de los de Ciudades inferiores : pues para que la Provincia de la Betica v.g. lo fuesse tambien en lo Eclefiastico, basta, que los Obispos de aquel termino reconociessen à uno por su Gese; el qual los convocasse y pre sidiesse en los puntos que pedian concurrencia; con cuyo acuerdo se hiciessen las ordenaciones y elecciones; y que para esto se atendiesse à las Iglesias y Prelados de este Territorio, y no de fuera. Puesto esto se halla verdadera Provincia en lo Eclefiastico. Y quien no ve, que todo se compone, con que ofreciendose un Concilio Nacional, fubscriba este Prelado despues de otro, que sea mas antiguo, aunque no sea cabeza de su respectiva Provincia? Yo, à lo menos, no descubro impedimento en Siglos en que no hallamos decretada la precedencia del Metropolitano por fuero de tal Iglesia : y tales fon los anteriores al Emperador Constantino, y Concilio Antiocheno del 341. en cuyo Canon 9. parece haverse decretado primera vez, el que el Obispo de la Metropoli Civil

preceda en honor à los de la Provincia: Episcopos, qui sunt in unaquaque Provincia scire oportet, Episcopum qui præest Metropoli etiam curam suscipere totius Provincia, eo quod in Metropolim concurrunt omnes undequaque qui habent negotia: unde visum est eum quoque honore pracedere Oc. Aqui se vé, como el honor de la precedencia del Metropolitano se atribuye à tal Iglesia, de modo que por arencion à esta, y no à la antiguedad de la persona, deba preceder à todos el Obifpo de la Ciudad matriz, v. g. el de Tarragona à todos los de su Provincia. Pero ni antes de este Concilio, ni aun despues de él, se halla introducido esto desde luego en todas las Provincias igualmente; y assi no debemos insistir, ni en el empeño de Metropoli aneja à determinada Iglesia, ni en el fuero de precedencia por Dignidad, y no por antiguedad, para el fin de establecer Provincias Eclesiasticas en los primeros Siglos, porque lo uno está muy independiente de lo otro.

\*\*\* \*\*\* \*\*\* \*\*\* S. II.

En Africa huvo diversidad de Provincias Eclesiasticas en los primeros Siglos. Pero aunque no las huviesse, no se convence nada contra España, por la mayor antiguedad de Christiandad en estos Reynos.

137 L moderno Academico Lusitano Pereyra da Sylva discurre de las Provincias Primitivas de Espana del mismo modo que juzgó de las de Africa, diciendo, que aunque aquella Region comprehendia varias Provincias Civiles; en lo Eclesiastico no fue en los primeros Siglos mas que una. Assi en su Dissert. Exegetica Nota 4. n. 25. Si esto fuera assi, mucha fuerza perdieran los argumentos, que pudieran hacerse para España. Pero aunque es verdad, que fue de este sentir Carlos de S. Pablo, alli citado (fin que obfte la nota de Holstenio sobre el punto) digo que en esto se deslizó aquel Autor : pues Africa, no folo en lo Civil, fino en lo Eclesiastico, constó en tiempo de S. Cypriano (esto es, al medio del Siglo III.) de tres Provincias. Pruebase esto por el Concilio del Santo, que refiere N. P. S. Augustin, diciendo, que

que concurrieron muchos Obispos de la Provincia de Africa cesto es de la Proconsular, como se dijo en el Tomo I.) de la Numidia, y de la Mauritania. (1) Estas tres Provincias eran tales en lo Eclesiastico, v no se expressan alli segun el orden Civil : porque desde el año 42. (en el Consulado de Largo con Claudio Augusto) fue dividida en dos Provincias la Mauritania, una la Cefariense, y otra la Tingitana, como consta por Dion lib. 60. Pero por quanto en tiempo de S.Cypriano no se havia introducido en lo Eclesiastico el que fuessen dos; por esso, hablando de Mauritania como una, prueba no deberse recurrir à lo Civil, fino à lo Eclesiastico.

tra esto oponen (en el tomo 4. de Noris col. 58.) los Presbyteros Veronenses, alegando las palabras en que S. Cypriano, dice, que su Provincia era, muy dilatada, por abrazar la, Numidia, y las dos Mauritanias coherentes: no obsta, digo: porque aqui no se toma la voz *Provincia* por termino de jurisdicion Metro-

politica, fino del Primado. en quanto Primado, por quanto el Obispo de Carthago tuvo la prerrogativa de estenderse à todas las Provincias, como Primado de los Primados de Africa, esto es, superior à todo Metropolitano. Y aun de aqui probamos nuestro assunto:pues el Primado en quanto tal fupone diferentes Provincias Eclesiasticas, por causa del fuero fobre Metropolitanos, y poder ordenar Obispos en qualquiera Provincia: y assi para explicar S. Cypriano la gran extension geographica de su jurisdicion en quanto tal Primado, nombró las Mauritanias en plural, recurriendo à division Civil: pero en el Concilio citado se pone Mauritania en singular, para que se vea, que alli se habla de razon de Provincia en lo Eclesiastico. Lo que quita toda duda, para admitir las tres Provincias de Africa, es el Concilio Arelatense, del Consulado de Volusiano y Anniano, esto es, del año 314.donde firman Legados de la Provincia Proconsular, de la Numidia, y de la Mauritania. Assi se halla en la Coleccion de Binnio; don-

(1) Cum in unum Carthagine convenissent Kalendis Septembris Episcopi plurimi, ex Provincia Africa, Numidia, Mauritania, cum Presbyteris & Diaconibus &c. Aug. lib. 2. de Bapt. contra Donatist. cap.2.

de se añaden los Legados de la Provincia Bizacena (Eburio, y Adelphio) Esta Provincia es menos antigua que las otras, à vista de que en tiempo de S. Cypriano, no se hallaron en su Concilio, mas que las tres Provincias, y assi se debe reducir su introduccion (si las firmas son legitimas) al confin del Si-

glo III. y el IV.

139 Para nuestro assunto basta, que antes del Concilio Niceno se hallen diversas Provincias, sin insistir, en que fuessen tres, ò quatro; ni en el tiempo de su primera introduccion, ya por no ser de mi intento, como por la obscuridad de la materia: pues aun fobre el origen de la Christiandad en Africa (que es lo que tiene mas conexion con lo que fe vá à establecer) no se halla cosa cierta. Sabemos por N. P. S. Agustin (1) y por testimonios de Pontifices, (2) que de Roma passó à Africa el Evangelio, por medio de Varones Eclesiasticos, no por medio de - Tom.IV. og anisumil. good

Apostoles. Sabemos, que esta Region no fue la ultima en el orden de creer : pues fuera de otras pruebas, lo expressa assi mi Santo Padre: (3) pero no dice, quando empezó à creer? Schelstrate en la Disset. I. de Eccles. Afric. c. 2. recurre al Siglo II. Lo que mas hace para mi assunto, es, que hablando Tertuliano (al principio del III. de las Naciones, que por entone ces havian ya abrazado la Fé, dice, que muchas Gentes de las Mauritanias, y todas las de las Españas, confessaban el nombre de Jesu-Christo: Maurorum multi fines : Hispaniarum omnes termini Oc. Adverf. Fud. cap.7. En lo que se vé, quanto mayor era la propagacion de la Fé en España, que en la parte de Africa, llamada de los Moros, ó Mauritania. Siendo pues mas antigua la Christiandad de España, que la de Africa, y hallando en nuestros Reynos tantos Obispos en el Siglo I. y mas Christianos en el fin del Siglo II. que en las Mauc-in , era i rzofo , que el mu-

(1) Romanæ Ecclesiæ, in qua semper Apostolicæ Gathedræ visguit principatus, & ceteris terris, unde Evangelium ad ipsam Afriquam venit & Epist. 43. (al. 167.) num. 7. (2) Innocent. I. Epist. ad Decentium. Gregor. Magn. lib. 7. epist. 32. (3) Nonnullæ barbaræ nationes etiam post Africam crediderunt: unde certum sit, Africam in ordine credendi non esse novisimam. Aug. Epist. contra Donatistas Ad Gatholicos cap. 15. tom. 9. Edit. Paris. antea tom. 7.

ritanias; no es buena confequencia contra las Provincias Eolefiasticas de España, el egemplar de Africa: pues aun dado cafo, que en esta no fuesfe Provincia feparada la Mauritania, por no tener tanto numero, ò extension de Christiandad ( y por configuiente, ni de Sacerdotes) como las Provincias de España (fegun lo que testifica Tertuliano) en estas havia lugar, à componer Provincias diferentes, por pedir mas Paftores los mayores Rebaños. omo e zamand and

140 De aqui (aunque de passo) se deducen dos cosas: la primera, que sin razon escribió el citado Pereyra, que en España no se necessitaba mas que una Provincia en lo Eclesiastico, antes de Constantino, à vista (dice) de los Obispados que tenia, que no consta fuessen muchos. Contra esto milita, que por Tertuliano vemos, que todas las Provincias de Efpaña havian ya abrazado la Fé: y siendo estas de tanta dilatación, era forzofo, que el mucho numero de Christianos se mantuviesse por muchos Sacerdotes: por quanto los Obispos de la Berica v. g. no podian ocurrir à las cosas v. g. de Galicia, por la mucha distancia, y rigor de las Perfecuciones: y pues dirémos. A antimo Carl assi la Christiandad que desde

el Siglo I. fue creciendo, y que al fin del II. se hallaba propagada por todas las Provincias; pedia forzosamente un numero de Obispos, suficiente para constituir Provincias; y bastando tres para cada una, y juntandose la necessidad, que la distancia anadia (por las dificultades y perjuicios de recurrir à Metropolitano de fuera de la Provincia Civil, que podia distar frequentemente mas de 150. leguas ) basta esto para reconocer differentes Provincias. Pero antes de la Paz de la Iglesia nos consta expressamente suficiente numero de Obispados: pues folo en el Concilio de Eliberi (tenido antes de Constantino) se hallaron diez y nueve Obispos, que los mas eran de los contornos de la Andalucia : sin que se hallassen en tal Concilio otros varios Prelados, cuyas Sillas nos conftan antecedentemente, como Tarragona, Tortofa, Lisboa, Braga, Italica, Aftorga, y otras de los contornos de Merida y Leon, supuestas por S. Cypriano, en la Carta de que se tratará, sobre el caso de Marcial y Basilides: y assi no hay fundamento para negar tres Provincias, quando constan mas de 25. Obispados, como del-

141 La otra cosa, que in-

fic-

fiero, es, que lo que suele decirle, fobre que la Iglesia de Es paña tuvo la práctica de la de Africa, en dar la Primacía al mas antiguo; no se debe entender de modo que España lo recibiesse de Africa: pues por la mayor antiguedad de Obifpados en España, es mas natural, que Africa imitaffe à este Reyno. Esto es en suposicion, que uno lo tomasse del otro : à lo que yo no me inclino: fino à que la misma razon natural parece dicta, que el mas antiguo Obispo preceda al menos antiguo, mientras no se ilustre alguno con fuero particular de honor de precedencia, ò ya por privilegio de la Cabeza de la Iglesia, ò por consentimiento de los milmos Obispos, en que siempre se supone alguna prerrogativa superior en una Iglesia, mas que en otra, como expressa S. Leon IX. en su Epist. 4. por las siguientes palabras: Episcoporum ordo unus est, quamvis alij præferantur aliis, sive pro eo quod primas Civitates & magis nominatas secundum potentiam, aut leges feculi retinent, sive quod à Sanctis Patribus pro aliqua reverentia capitalisticon Provincia di co-

functitutis aliquod privilegium dignitatis possident. Y assi mientras no se pruebe privilegio, prevalece para la precedencia, el lugar que dió Dios à cada Obilpo por lu Confagracion, como se alegó en el Canon del num. 129. En cuya suposicion el recurrir à Africa, por el egemplo de que el Obispo mas antiguo precediesse, solo se puede admitir, por quanto aquella Region fue la que perseveró en tal estylo, aun despues que en las demas Naciones se contrajo la precedencia, y fuero de Metropoli, à determinadas Iglefias: tanto que el Papa Leon IX. trató de fingular en esto à la Iglesia Africana. (1) Con razon pues se recurre à Africa en bufca de este egemplo: pero no para que España, ni otra Region, tomasse aquella practica de Africa.

Con esto queda desvanecido el argumento, de que no havia en España Provincias Eclesiasticas, por recurso à paridad en Africa: constando que alli tambien havia diferentes Metropolis, ò Provincias: y que aun sin esso pudieran establecerse en España, por la ma-

<sup>(1)</sup> Sed de Africa Primatibus aliter intelligendum est; quia in singulis ejus Provinciis antiquitus Primates instituebantur, non secundum potentiam alicujus Civitatis, sed secundum tempus sue ordinationis. Epist. 4.

yor extensión de Christiandad.

S. III.

Pruebanse tres Provincias en la Iglesia de España antes de Constantino. Dase razon de la Consulta de los Obispos de España à S. Cypriano, en la Causa de Basilides, y Marcial.

142 T AS tres Provincias Civiles , Tarraconense, Betica, y Lusitania, de que constaba España antes de Constantino, componian otras tantas Provincias Eclefiasticas. Pruebase por la Carta 68. de S. Cypriano à les Obispos è Iglesias de España, que le consultaron en la Causa de Basilides, y Marcial, quando por faltar estos à la Confession de la Fé, fueron depuestos de sus Sillas, y nombrados otros. Entonces, por haver recurrido à Roma Bafilides, y logrado del Papa, que fueffe restituido à su Iglesia, escribieron los Espanoles à S. Cypriano: y este en fu respuesta, aprobando lo que havian hecho, refiere, como la ordenacion de Sabino (electo en lugar del depuesto Basilides, Obispo de Astorga) estaba hecha fegun la debida práctica i por quanto para ello se havian juntado los Obispos im-

mediatos de la Provincia en que estaba la vacante: y que estos con presencia de la Plebe (por quanto el Pueblo conoce la vida y costumbres, que dan buen testimonio al que ha de ser electo) eligieron y confagraron à Sabino, con accesson por escrito de los Obispos ausentes, pues todos los de la Provincia debian concurrir, ò enviar fu parecer, fegun la antigua práctica, incorporada defpues en el Canon 4. del Niceno, y en los tres Canones primeros de la Coleccion de San Martin Dumiense. Todo esto se hizo assi en España en este caso: y calificandolo S. Cypriano con apoyo de las Divinas Letras, y Disciplina Eclefiastica, concluye, que el recurso à Roma no podia frustrat un hecho tan juridico; pues Basilides informó mal al Papa (que era S. Estevan I.) callandole la verdad, que el Pontifice no fabía, por canfa de la mucha distancia : y assi no aprovechaba al depuesto la accion en que añadió al delito de la apostasia de la Fé, el de engañar al Papa. Ad eam plebem, cui prapositus ordinatur Episcopi ejusdem Provincia proximi quique conveniant ... quod apud vos factum videmus in Sabini College noftri ordinatione... Nec rescindere ordinationem

nem jure perfectam potest, quod Basilides ... Romam pergens, Stephanum Collegam noftrum, longe positum , O gesta rei , ac tacita veritatis ignarum fefellit,

143 La Iglesia de Astorga (donde se señala la Silla de Bafilides) pertenecia entonces à la Provincia Tarraconense. Aqui concurrieron los Obispos comarcanos de la misma Provincia, y no de otra, como declara el Santo. Luego el termino de la Provincia Civil era termino de la Provincia en la linea Eclesiastica: porque à no fer assi, sino que toda la Nacion fuesse una sola Provincia para las funciones de la Iglesia, no digera el Santo, que se juntaron los Obispos cercanos de la misma Provincia en que estaba la vacante, sino precisamente los comarcanos: pues fiendo todo el Reyno una Provincia fola, qualquiera Silla havia de caer en la Provincia. Luego añadiendo, que concurrieron los comarcanos de la misma Provincia en que estaba la vacante, muestra, que unas Sillas tocaban à una Provincia, otras à otra : y por tanto el límite Civil, era tambien límite para lo Eclesiastico.

144 Si dices, que de aqui se infiere que qualquiera Provincia de la linea Civil sea tam-

Tom. IV.

bien Provincia en lo Eclefiastico; digo, que mientras no conste lo contrario, por falta de suficiente numero de Sillas, ù otro comprincipio, lo tengo. por regla general: y assi conftandonos en España tres Provincias Civiles, fin principio que pruebe haver fido una fola Provincia en lo Eclesiastico; y hallando à lo menos, ocho Obispados para cada una, se deben reconocer otras tantas Provincias Eclesiasticas. S. Cvpriano dice, que en España se verificó, el que los Obispos comarcanos à la Iglesia vacante, dentro de una misma Provincia, se juntaron à la eleccion, y consagracion de Sabino, concurriendo los demas por escrito. Quod apud vos factum videmus... ut de universæ fraternitatis suffragio, o de Episcoporum qui in presentia convenerant, quique de eo ad vos litteras fecerant , judicio, Episcopatus ei deferretur, O manus ei in locum Basilidis imponeretur. Tenemos pues Obifpos confagrantes en Astorga, que eran cercanos à esta Silla, y tres à lo menos. Estos debieron ser de Lugo, Orense, Tuy, Braga, ò Palencia, por pedirlo assi la mayor immediacion, y la antiguedad, y excelencia de estos Pueblos. Tenemos otros ausentes, que accedieron F 3 por

por escrito: y estos pudieron fer muchos, por la gran dilatación de la Provincia Tarraconense, de que despues se compusieron tres, y no pequeñas. Luego no hay inductivo para que la Tarraconense no suesse Provincia en lo Eclesiastico, del mismo modo que lo era en lo Civil.

145 En la Lusitania sucedió tambien lo mismo: pues la otra vacante por Marcial fue la Iglesia de Merida, (Capital de Lusitania) como consta en nuestras Historias, y reconoce en la de esta Ciudad su Historiador Moreno de Bargas lib.2. cap. 4. S. Cypriano aprueba el hecho de las dos elecciones. por unos milmos principios: y assi los Obispos comarcanos de Merida, y del termino de la misma Provincia, se juntaron en numero de tres, (à lo menos) concurriendo los demas por escrito. Los comarcanos debieron ser el Pacense, el de Coria, Ebora, y Lisboa, cuyas Ciudades se hallan antecedentemente con grandeza, y à vista de que luego hallamos. (en el Concil. de Eliberi)à Offonoba con Obispo, siendo Ciudad mas retirada, junto al Cabo de S. Vicente, y no mas ilustre que las referidas; no hav principio para negar Sillas en estas, y le hay para admitirlas,

à vista de su grandeza, y de lo que S. Cypriano dice en el assunto. Lo mismo favorece à las Ciudades de Coimbra, Abila, Salamanca, y otras que se hallan con Obispo en tiempo de los Suevos, que algunas eran antiguas: y assi hay lugar para reconocer Sillas en Obifpos ausentes, y por tanto no hay motivo, para que la fentencia de S. Cypriano no se entienda en proprio, y rigorofo fentido, de que estas dos Provincias eran tales en fueros de la Iglesia, como en los Civiles. De la Betica no hay razon de dudar : por fer la que nos ofrece mas numero de Sillas, desde los siete primitivos Obispos.

146 Antes de salir de este punto, y para mas confirmacion de lo propuesto, te quiero prevenir, que de aqui toman su principal apoyo los que no admiten en España mas que una Provincia: y aun quieren, que no gozasse de Metropolitano; por quanto si le huviera, no recurrieran estos Obispos de España al Primado de Africa, sino al Gese de su Provincia. Assi Mendoza sobre el Can. 58. del Eliber, lib. 3. cap. 42. à quien siguieron otros.

147 Cierto, que es cosa de estrañar, que hombres de tan distinguidos talentos, y erudidicion, se alucinassen con este

pen-

no-

pensamiento, tan ineficaz para el affunto, como fe muestra por diversos principios. El 1. que despues de Constantino (quando ya admite este Escritor, lib. 1. cap. 10. que se havian erigido Metropolis estables) escribieron los Obispos de España à S. Ambrosio, y otros Obispos estraños, sobre puntos de la Causa de los Priscilianistas, sin finalizarlos hasta que llegassen las respuestas, como consta por la Sentencia Difinitiva del Concil. I. de Toledo. Luego el recurrir en negocios muy graves à Prelados sobresalientes en fantidad, y letras, no prueba, que no huviesse Metropolitanos, y Provincias: pues por el tiempo de S. Ambrosio, y S. Simpliciano, ya se suponen en España; y con todo esso los confultan, juntos nuestros Obispos en Concilio, en que ciertamente tenian Gefe, que los huviesse congregado à rodos, y que los presidiesse : y alli mismo se cita en el Canon I. una determinacion hecha por los Obispos Lusitanos, que por tanto se suponen congregados dentro del proprio limite de su Provincia: en lo que essencialmente se envuelve reconocimiento de Prelado, à quien toque tal fuero Metropolitico. En el Concilio Carthaginense III. se dice tambien, que sobre

los Donatistas se consulte al Pontifice, y à S. Simpliciano, (Can. 48.) y nadie dirá, que no tenia Africa Primado.

148 El 2. principio es, que la materia en que consultaron à S. Cypriano, fue sobre deposicion de Obispos, la qual no se hacia por el Primado solo de la Provincia, sino por algunos Obispos juntos con él en Synodo: como se vé, assi en esta Carta de S. Cypriano, (donde fe dice que los Obispos comarcanos se juntaron à la nueva eleccion) como tambien en el Indice de Canones de que usaba la Iglesia antigua de España, ( que darémos à su tiempo ) en cuyo lib.3. tit.18. y 19. fe alegan los Canones de algunos Concilios primitivos, fobre que la deposicion de Obispos, ò sus Causas, se hagan por diversos Obispos: y en caso de discordia, se recurra al Metropolitano confinante, el qual con otros de sus Comprovinciales, determine la Causa, como se practicó en España en tiempo de S. Isidoro, segun dirémos en la Provincia antigua Carthaginense. A vista de esto, es malo el argumento, de que no havia Metropolitano en España: pues ni de la confulta, ni del hecho, se infiere, que esto lo debia hacer el Gefe folo de la refpectiva Provincia, fino el Synodo: y este no se prueba que no le huviesse entonces, sino antes bien de la Carta del Santo se insiere lo contrario; pues dice, que se juntaron los Obis-

pos.

149 Fuera de esto, el recurrir à Africa no fue porque en España no huviesse Tribunal suficiente en que se substanciasse la Causa. Consta assi claramente, porque la deposicion de Basilides, y Marcial, y la eleccion de sus dos successores, fue hecha en España segun pedian los Canones; como consta por S. Cypriano, que aprobando en toda su Carta la deposicion, dice, antes del medio, (y en mi Apendice I. num. 1.) que la eleccion de los succeffores fue Canonica, y que el recurso à Roma no rescindia lo que estaba egecutado segun Ley, en deponer à uno, y elegir à otro : Nec rescindere ordimationem JURE perfectam poteft, Oc. Aqui se vé claramente, que los Obispos de España se portaron en esta Causa, segun pedia toda la Disciplina Eclesiastica de aquel tiempo: y que en Tribunal legitimo se depufieron los culpados, y se eligieron otros, guardado el orden que pedia el Derecho: por lo que S. Cypriano lo dá por bien hecho; y exorta à que no sean admitides à sus Sillas los

depuestos, como concluye al fin. Pues si los Obispos de España no recurren à Africa en busca de Tribunal, en que se actúe la Causa, sino toda se supone ya sentenciada, y S. Cypriano lo dá todo por bien hecho; que principio hay en esto, para inferir, que no havia Metropolitano en España, (si se dice, que tocaba à este la Sentencia) ò Juez, y Tribunal, ante quien segun Derecho se tratasse la Causa?

150 Yo confiesso, que mas razon hallo, para decir, que havia Gefe, y Tribunal legitimo, segun pide la Gerarquia Eclesiastica de superior, è inferior, que no lo contrario: pues donde la Causa, tan grave, se fentenció fegun Ley, y se procedió en ella juridicamente (como aprueba, y aun alaba, S. Cypriano) precifamente huvo Tribunal Superior, ante quien se tratassen las Causas de los Obispos. Y no siendo esto cosa de rodas las Provincias, fino de algunas; no hay motivo para decir, que no havia Tribunal en cada una : y esto no puede ser, sin que se reconozcan en ellas Presidentes. Pero si se insistiera en la opinion de Mendoza; no folamente careciera España de Provincias en aquel tiempo, sino que ni aun fuera Provincia por si fola. Consta esto, por quanto no admite, que huviesse un Metropolitano, ò Gefe, para todo el continente : porque si le huviera, (dice Can. 58.) se huviera terminado acá la Causa, y no huvieran recurrido à Provincia agena, con viage tan prolijo, como el de recurrir à Carthago. Luego España no componia, ni aun una Provincia Éclesiastica : porque donde no hay Metropolitano, no hay Provincia, fegun el Canon que cita, sobre que en cada Provincia se reconozca un Prelado, à quien todos acudan. Acá no le havia, en su sentencia: luego ò el Obispo de Carthago era Metropolitano de España, (que es un gran defacierto ) ò no componia todo el Reyno ni una fola Provincia. Basta esto, por no ser necessario deducir mas absurdos, que se siguen.

151 El motivo de recurrir los Españoles à Africa, sue por lo extraordinario del caso; no precisamente en quanto à la deposicion, y eleccion de otros, (pues esto se hizo sirmemente, y sin consulta de asuera) sino por la Carta del Papa, en que con mal informe obtuvieron el que se les restituyessen las Sillas: y al vér los Obispos de España (siempre rendidissimos al Sucessor de Pedro) el Rescripto Pontificio, que Basilides

obtuvo; y por otra parte, que aquello no era arreglado; entonces, como era tan notoria la sabiduria de Cypriano, le consultaron sobre el expediente: y esto, como muestra la respuesta en su principio, sue para consuelo suyo, sobre si estaba bien hecho lo egecutado, y tener un arrimo tan poderoso, como el parecer de un tan docto Prelado. Y ni aun parece, que la Confulta fue à S.Cypriano folo, fino à los Obispos de la Proconfular : pues la refpuesta del Santo vino en nombre de Concilio de Obispos: en lo que se vé la maduréz con que procedian los Prelados de España, buscando tanto apoyo à su resolucion : ò la de S. Cypriano, que por si convocó à algunos Obispos, para que la respuesta fuesse mas autorizada, y como pedia la materia, por ser Causa de Obispos; esto es, que no la juzgaba el Primado por si folo, fino junto con otros Sufraganeos.

152 Omito los egemplares de Consultas hechas à N. P. S. Agustin; y à San Geronymo, que no era ni aun Obispo: porque de que un Prelado acuda à otro, pidiendo su dictamen, ni aun visos se descubren de que el uno sea Metropolitano del otro. Luego declararémos el motivo con que se alu-

cinaron en esto los Contra-

S. IV.

Otras pruebas sobre la diversidad de Provincias Eclesiasticas, desatando lo demas que se alega en contra, y mostrando que en España tuvo fuero de Metropolitano el mas antiguo Obispo.

Tra prueba, de que havia Provincias, y Metropolitanos en España antes de Constantino, se toma del Concilio de Eliberi, donde se dice; (Canon 58.) que en qualquiera parte se examinen las Letras comunicatorias, pero especialmente en la Ciudad, donde se halle el Metropolitano, que entonces se llamaba Obispo de Primera Silla: Placuit, ubicumque, O maxime in eo loco, in quo prima Cathedra constitutus est Episcopus, ut interrogentur hi, qui communicatorias litteras tradunt, an omnia recte babeant, & suo testimonio comprobent. De aqui se infiere, que en cada Provincia havia una Primera Silla: porque el examen de Letras comunicatorias era en los que passaban de una Provincia à otra, y no precisamente de un Obispado à otro; porque en este caso no era necessario, que los Pa-

dres recurriellen à la Primera Silla: y assi hablan del transito de una Provincia à otra: y por tanto, ò ha de ser reputando à España una Provincia sola, otra à Francia, otra à Africa, &c. (tomando la Provincia por Nacion) ò suponiendo dentro del continente diferentes Provincias, como realmente las havia en lo Civil. Si se admite esto ultimo, se concluye, que en cada Provincia de las tres de España, havia un Metropolitano, ò Primera Silla, fegun propone el Canon. Y que no fe deba recurrir al otro extremo, de que en toda la Region no huviesse mas que una Provincia, y una Cathedra primera, se puede deducir de la materia.

Dice, que el examinar las Cartas se haga principalmente en el sitio donde está el Metropolitano. Si no le admite mas que uno en toda la Nacion; ò es determinacion, que rara vez se ha de practicar, ò es un sumo gravamen el obligar à que los forasteros acudan à la Metropoli: y ni uno, ni otro se debe defender. Consta esto: porque frequentemente podia suceder, que el que traía la Carta comunicatoria saliesse de Barcelona, ù otra Iglesia de las de Cathaluña: y que la Primera Silla estuviesse en Ebora,

Offo-

Ossonoba,&c. ò que saliesse de Malaga, Urci, Carthagena, y el Metropolitano refidiesse en Lugo, pues suponemos que solo tocaba el fuero al Obispo mas antiguo, y no de Iglefia determinada. En estos casos (que serian frequentissimos) se obligaba al forastero al molestissimo gravamen de andar casi docientas leguas en bufca del Prelado que debia examinarle. Y si no quieres que camine tanto, debes quitar el Canon en que se encarga esto; pues parece superfluo, si no se dán los passos que principalmente encarga. Siguese pues, que esto se debe entender de cada una de las tres Provincias en particular:en cuyo fentido fale bien, que el examen se haga en la Metropoli respectiva, como en lugar principal, donde reside el Gefe: pues siendo este ambito mas reducido, es mas prudencial decir, que se encaminen à él.

el Obispo mas antiguo dentro de cada Provincia, era el que tenia suero de Metropolitano, para las funciones que ocurriessen, assi en el examen de las Letras comunicatorias, como en confirmar elecciones de Prelados, y convocarlos à Concilio. Suponemoslo assi, ya por no hallar sundamento en con-

trario; como por lo que se descubre en su apoyo en este mismo Concilio; donde el Obispo de Guadix, que nunca ha sido Iglesia Metropolitana por fuero estable, presidió à todos los demas: y assi la antiguedad de Ordenacion le dió la precedencia. En el Canon citado se infinúa lo mismo: pues si la Metropoli fuera determinada, pudieran usar determinada expression : mas siendo defultoria, no se pudo expresfar con mayor propriedad. De lo dicho num. 129. se infiere el positivo fundamento, que los obligó à esto : y por lo que se dirà en el num. 177. veras comprobacion legitima, propria de la Iglesia de España.

155 En el Canon 19. del Eliberitano expressan los Padres Provincia respectiva à cada Clerigo, y Obispo; y Provincias en comun, de la Region. Y para que esto se entienda precisamente de lo Civil, y no tambien de limite Eclefiaftico, no hay fundamento, fino antes bien inductivo, para que se contrayga à lo sagrado: porque la misma calidad de las Personas obliga à que la razon expressada de Provincia se mida por sus leyes: y assi será Provincia Eclefiastica la que sirva de límite à los Eclefiafticos. Esto se halla

aisi

assi en el citado Canon 19. en que se manda, que ningun Sacerdote negocie de Provincia en Provincia, sino que en caso de necessidad, y en materias honestas, lo haga dentro de su Provincia: Episcopi, Presbyteri, & Diaconi, de locis suis negotiandi causa non discedant, nec circumeuntes Provincias, quaftuosas nundinas sectentur.... O si voluerint negotiari, intra Provinciam negotientur. Para explicar una, y varias Provincias Eclesiasticas, no pudieron usar de otras mejores voces.

156 Otra poderosa razon trascendental se toma de la regla general, de que las Provincias Eclesiasticas se miden por los limites, y numero de las Civiles, mientras no se halle fundamento, que por razon especial perfuada firmemente lo contrario, fegun lo dicho tom. 1. num, 9. y en España es tan cierto esto, que no hay egemplar de Provincia Eclesiastica, que no suponga disposicion de Principe Civil: y al punto, que se introdugeron las cinco de Constantino Magno, se fueron estableciendo otras cinco Eclefiasticas. No haviendo pues fundamento que persuada el que las tres Provincias, que precedieron à la Paz de la Iglesia, no fueron otras tres en lo Eclesiastico; se debe estár à la regla general. Que no hay nada en contra, se muestra por lo dicho, y por lo que se vá à decir.

157 El fundamento principal de Mendoza, para negar el orden de Gerarchia Eclesiastica, de Obispos inferiores, y fuperiores, con señalamiento de límites; es, que esto pedia Concilio general, en que se tratasse, y se conviniesse sobre la materia: y no folo la dificultad de los caminos, fino la prohibicion de los Emperadores, no permite admitir eftos Concilios. Quan superficial sea este reparo, consta por este mismo Concilio de Eliberi, donde concurrieron de Sillas distantissimas, y de cada Provincia, fin que lo estorvasse, ni la fatiga del camino, ni el Decreto Imperial de los Gentiles. Demas de esto, el mismo Autor reconoce, (lib.1.cap.10.) que las Sillas estaban divididas por sus límites. De esto no alega prueba, ni Concilio: pero se debe admitir, por quanto lo contrario no sería Orden, sino confusion, y continuo seminario de pleytos, sobre si es tuya, ò mia, esta Parroquia: y assi ninguna cosa tiene mas necessidad de Congresso de Obispos, para que convengan fobre jurisdiciones, que aquella en que se interessa la Silla de cada uno. Pues si los Decretos Imperiales, y dificultades del camino, no impidieron una junta, en que se arreglassen los terminos de cada Obispado en particular; quien impediria otra sobre assunto mas breve, de que cada Provincia tenga en lo Eclesiastico los límites de que goza en lo Civil; y que todos los Obispos de este termino reconozcan por su Metropolita-

no al mas antiguo?

158 Admite tambien este Escritor (como debe) que ya havia aquel orden de Gerarquia, de que el mas antiguo presidiese, como dice 1.3. c. 42. Pues quando trataron esto, ;quien impidió, que no hiciefsen lo mismo para cada una de las tres Provincias? Si para toda España se les permite un Gefe ;; que impedimento hay para cada Provincia? Y si se dice lo mismo de cada una de las tres en particular; que falta, para admitir tres Provincias Eclefiasticas, y tres Metropolitanos? Omito lo que dice, sobre que en el mismo Concilio de Eliberi no quisieron tratar de Metropolitanos, ò Primados de cada Provincia, por quanto eran (dice) tan moderados y tan santos, que sin leyes de Primados, ni sus juicios, se conservaban en la esfera de su oficio. Omitolo, porque de

aqui se siguiera, que no necesfitaban Cabeza, ni aquel orden de Gerarquia, que este Escritor admite : sin lo qual todo fuera confusion. Ni la santidad se opone à la distincion de superior è inferior : pues los Coros de los Angeles fon bien fantos, y tienen Gerarquias. Estos antiguos Prelados eran bien contenidos; pero eran hombres, y huvo, que juzgar à muchos, por haverse portado como tales. Ni podian desprenderse de la Regla del Canon, en que se manda, que fuera de lo respectivo à la propria Diocesi, no haga cosa alguna el Obispo, sin acuerdo del que preside en la Provincia: pues esta es Regla primitiva desde el principio de la Iglesia, como consta por el Antioqueno, que fegun la Version de que usa aqui Mendoza, dice: Nibil amplius prater eum ceteros Episcopos agere, secundum antiquam à Patribus nostris Regulam constitutam. Y en la que usa Cabasucio, ut vult qui ab initio obtinuit Patrum Canon. Oc 20 CMS III. All

159 Añade este doctissimo Escritor (lib.1. cap.10.) que el que desienda Metropolitanos en España en tiempo del Concilio de Eliberi, muestre donde estaban sus Sillas, y quienes eran sus Susraganeos &c. Aqui

se vé la mente de este Autor, sobre que solo fue contra las Provincias y Metropolis, circunstanciadas con razon de Primera Silla permanente, con fuero de Precedencia por honor peculiar, y que este solo sentenciasse las causas; ò que acudiessen à un Primado de todas las Provincias por apelacion, como han pretendido algunos, ignorando la disciplina antígua de la Iglesia de España; y ofendiendo la seriedad con que deben ser tratados estos puntos, sin tema de passion, sino con ingenuo amor à la verdad. Por tanto dige, que assi este, como los eruditos Autores sus Sequaces, no huvieran perseverado en negar Metropolitanos y Provincias en España, si el assunto se les huviera propuesto sin los empenos de tales accidentes:pues en la substancia aqui propuesta no fe incluyen los inconvenientes que alegan, como se vé al presente: porque para establecer Provincias, no es necessario moltrar qual era la primera Silla; ni esto es possible en Metropolis defultorias y vagas. Los Sufraganeos bien se pueden mostrar: pues son todos los Obispados, que caen dentro de los límites de la Provincia Civil: los quales reconocieron por Metropolitano al

Decano entre todos, como fe mantuvo en Africa,

160 Si alguno reparare, en que en el Concilio Arelatenfe, y en el Niceno, firmaron algunos Españoles, con titulo de Provincia de España, y no Provincias: digo, que en esto no excluyeron, el que huviesse Provincias : pues tomaron aquella voz por lo mismo que Nacion, bastandoles semejante diferencia en concurrencia de Obispos de diversas Naciones. Que esta voz se tome algunas veces por Nacion, se muestra (fin falir de la materia) por quanto el Obispo de Rems firmó en el Arelatense con titulo de Ex Provincia Galliarum (fegun las Ediciones de Binio ) en lo que fignificó la Nacion, y no la Provincia propria, que era la Belgica, una de las quatro primitivas. Lo mismo se vé en la Epistola de S. Leon II. dirigida à los Obispos de España, pues pide que se firme el Sexto Synodo General per universos vestra Provincia Prasules, entendiendo por Provincia la Nacion, como consta, de que aqui no habla con ningun Metropolitano en particular, fino con todos los Obispos de España en general: Dilectifsimis Fratribus universis Ecclesiarum Christi Prasulibus per Hispaniam constitutis. Y siendo innegable, que España estaba entonces dividida en muchas Provincias, se vé claro, que tomó la voz *Provincia* por Nacion. Vease tambien la Epistola de *Benedicto* II. dirigida sobre el mismo assunto à Pedro, Notario Regionario, donde dice Hispanam Provinciam, tomando la Provincia por Nacion: y lo mismo en otros mil egemplos.

## CAPITULO V.

Del tiempo en que se introdugeron en España Metropolis estables.

## Sulo IV. sa que va chaia. a de nachdada I luca cuando em-

Muestrase que no fue antes del Concilio Antioqueno del año 341. y que huvo especial dificultad en unas Provincias, mas que en otras.

TRO punto obscurissimo, y de gran filencio en los Autores, es el del Origen de la Metropoli estable y permanente en cada una de las cinco Provincias. Que despues de Constantino Magno sueron cinco en lo Eclesiastico, del mismo modo que en el orden Civil, consta por la Decretal del Pontifice Siricio, dirigida à Eumerio, Obispo de Tarragona (de quien

tratamos en el Tomo I.num.8.)
Esta Carta se escribió en el año
385. y en ella le encarga el Papa, que la comunique à todos
los Obispos, no solo de su Diocesi (esto es, de su Provincia)
sino tambien à todos los Carthagineses, Beticos, Lustranos, y Gallegos, ò ya que no
à todos, à lo menos à los que
confinaban con él en aquellas
Provincias. (1) Aqui se vé, que
todos estos Obispos se distin-

(1) Hac que ad tua consulta rescripsimus, in omnium Coepiscoporum nostrorum perferri facias notionem: Onon solum eonum que
in tua sunt Diocesi constituti, sed etiam ad universos Carthaginenses, ac Beticos, Lusitanos, atque Gallaicos, vel eos qui vicinis tibi
collimant binc inde Provinciis. Cap. 15.

guian por classes de las mencionadas Provincias, gozando de proprios Metropolitanos, pues de esta voz usa el Papa en la misma Decretal tit.8. Las mismas cinco Provincias fe suponen y mencionan en el Concilio I. de Braga, hablando del tiempo de S. Leon (esto es del medio del Siglo V.)como confta por el num. 2. de la Edicion de Aguirre. De modo que no puede negarfe, que al medio del Siglo IV. en que ya estaba publicada y practicada la Division Civil Constantiniana, no huviesse tambien igual numero de Provincias Eclesiasticas, ya por no haver fundamento que se oponga, y ya por hallarse pruebas tan immediatas.

Lo que dudamos es, quando empezo en España à usarse el fuero de Metropoli estable y permanente, sin recurso à mayor antiguedad de la perfona, fino precifamente mirada la excelencia de la Silla? El motivo de dudar es por no tener Concilios Provinciales anteriores al Siglo VI. por quienes pudieramos juzgar por caufas proprias. Y si en lo primitivo se anejó la Metropoli Eclesiastica à la mayor antiguedad de las personas, como le deja dicho; parece muy natural, que aun despus de aumentado el numero de Provincias, se mantuviesse la antigua Disciplina, à lo menos por algun tiempo, por ser cosa muy conforme al amor de las practicas antiguas el intento de la confervacion, que retarda el desprenderse de ellas. Por otro lado, quando empiezan los Concilios Provinciales, hallamos à los Prelados de las Capitales precediendo como Metropolitanos à sus Comprovinciales, fin respecto à mayor antiguedad.; Pues quando empezaron sus Iglesias à gozar de este fuero?

162 Digo, que no fue antes de Constantino M. como refulta por lo dicho en el Capitulo antecedente; y por la práctica del Concilio de Eliberi, assi en las Subscripciones, como por el Canon citado num. 153. de lo que se insiere que no eran por entonces esta-

bles las Metropolis.

163 Tampoco puede admitirse antes del año 341. en que se tuvo el Concilio Antioqueno, y en el qual se halla la primera expression de que el Obispo de la Metropoli Civil preceda en quanto tal (esto es por suero proprio de su Iglesia) à todos los demas de la Provincia, como se dijo en el num. 136. donde propusimos sus palabras. Y si antes havia sido Metropolitano en cada Provincia

cia de España el mas antiguo, parece preciso conceder, que no se desprenderian de esta práctica antes de encontrarlo decretado; especialmente viendo, como vemos, que aun despues de este Concilio no todas las Naciones admitieron el uso de este Canon, pues Africa se quedó como estaba. España le Ilegó à recibir y practicar, pero esto no pudo ser antes del año puesto: ni aun en el espacio immediato muy cercano, pues algun tiempo se necessitó para que llegasse acá la declaracion, y mas para reducirla à práctica formal y general: porque en el Concilio I. de Toledo del año 400. vemos, que se trato sobre que todas las Provincias observassen uniformemente el Concilio Niceno: y fi esto sucedió con un Concilio general tan famolo, y que eltaba publicado antes en Espaha;; quanto mas tiempo le necelsitaria para un Concilio mas moderno, qual era el Antioqueno? Por tanto hasta algun tiempo despues del 341. no parece se puede conceder, que las Iglesias de España reconociessen por Metropolis permanentes à las Ciudades Matrices en lo Civil.

fe tuvo noticia de este Canon Antioqueno, no pudieron nues-Tom. IV. trasProvincias reducirle à práctica igualmente. Sabefe que le tuvieron presente, por el Indice de los Canones antiguos, en cuyo lib. 1. tit.49. le hallamos ingerido: pero como no todas las Provincias eran de igual antiguedad, tampoco pudieron ser iguales en desprenderse del uso primitivo. La Tarraconense, la Betica, y Lufitania, como eran anteriores à Constantino Magno, tenian Capitales reconocidas por tales desde Augusto; y estas eran Tarragona, Sevilla, y Merida: pues aunque Sevilla ha renido alguna competencia en los Efcritores Cordobeses, sobre qual de ellas fue Metropoli Civil, parece mas fundado el sentenciar por Sevilla, à causa de que en Cordoba no se descubre nada que muestre haver sido Matriz en la linea Eclesiastica, y en Sevilla sí: y como por otra parte hallamos que la Primera Silla de Tarragona y Merida se puso en las Metropolis Civiles, arreglado con lo Politico lo Sagrado; viendo esto mismo en Sevilla, se conoce que ella fola fue la Matriz Civil.

165 En estas tres Provincias es mas facil señalar la introduccion del Canon Antioqueno; porque no solo tuvieron sirmes y conocidas Capitales, fino tambien permanecieron con ellas: y aunque se quiera decir, que se passó algun tiempo en anular las Metropolis desultorias, con todo esso como estas tres Ciudades perseveraron en su auge, sue mas facil que arraygassen su fuero, y por esso nos ofrecen mas continuadas pruebas.

166 No assi las otras dos Provincias Carthaginense, y Gallega. Estas empezaron en el Siglo IV. desmembradas de la Tarraconense, como se dijo en el Tomo I. Hasta el medio de aquel Siglo no pudieron tener Metropolitano separado; v este debió ser el Obispo mas antiguo, segun se havia practicado hasta entonces en las tres Provincias primitivas. Por tanto aunque la Carthaginense tuvo Metropoli Civil (que fue la denominante Carthagena) no se puede probar que antes del Antioqueno fuesse Metropolitano estable su Prelado, por no constar este suero por entonces aun en las tres Provincias mas antiguas. A la entrada del Siglo V. ya pudiera haver prevalecido la razon de Metropoli Eclesistica permanente en determinada Iglesia; porque aunque fuesse algo larga la vida de aquel Obispo que por mas antiguo era Gefe de la Provincia, quando le empezó à practicar

el Canon Antioqueno; es muy verosimil que à la entrada del Siglo V. estuviessen ya en estado de que cediesse el mas antiguo, y se reconociesse por Metropolitano al de una Iglesia estable.

167 Por este tiempo nos hallamos con la novedad de la entrada de los Barbaros, que lo turbaron todo. Juntose un mal fobre otro, destruyendo Ios Vandalos à la antigua Capital Carthagena, en tiempo en que si huviera perseverado, pudiera haver prevalecido con el honor de Metropoli permanente: con que antes, por eftár tan reciente la Metropoli de esta nueva Provincia, aneja al Obifpo mas antiguo, y ahora por las guerras y destruccion de la Ciudad Matriz, huvo especial dificultad en la Carthaginense, para introducir el fuero Metropolitano en Iglesia determinada.

168 En Galicia fucedió lo mismo. Segregada de la Tarraconense, como la precedente, empezó como las demás, à tener por Metropolitano al mas antiguo. Para desprenderse de esta práctica en el tiempo en que se huviesse de establecer Silla determinada, huvo la especial discultad de hallarse con dos samossissimas Ciudades, capaces de levantarse con

el

el honor de Metropoli, ambas Cabezas de Partido, ilustradas por los Romanos con el fuero de Conventos Juridicos, como eran Braga y Lugo. Hallabanse con la possession originaria de no deferir una à otra mas que por la suerte de la mayor antiguedad de los Prelados. Al tiempo en que como en la Carthaginense se pudieran haver acomodado à la práctica de las demás Provincias (por la entrada del Siglo V.) huvo las turbaciones y embarazos de las guerras de los Vandalos y Suevos, que no les permitian el juntarfe à Concilios: con que por esta parte sue preciso que se retardasse el reconocimiento de la Metropoli estable, mas que en las tres Provincias primitivas, como se acabara de explicar en lo siguiente.

Ofrecense las pruebas que militan à favor de cada Provincia en particular.

A L punto que se pu-blicó en España el Canon en que el Concilio Antioqueno declaró por Gefe de la Procincia al Obispo que presidia en la Metropoli Civil; es sumamente verosimil que se redugesse à práctica en la Tarra-

conense, Betica, y Lusitania. por la especial calidad de estas Provincias. El tiempo de la publicacion de aquel Canon fue anterior al Siglo V. pues dentro del espacio del IV. se hallan pruebas de haver sido Metropolitanos los Obispos de las Capitales Civiles en la confor-

midad que se sigue.

170 En Merida, Matriz de la Lusitania, leemos fuero Metropolitico cerca del año 380. porque por este tiempo dice Sulpicio Severo en el lib. 2. de fu Historia, que luego que llegó à noticia del Obispo de Cordoba Hygino (ò Agidino) la pestilencia de la heregia de Prisciliano, dió cuenta al Obispo de Merida (que se llamaba Idacio, segun comun sentir) del mal que no folo amenazaba à Lufitania, fino que ya parece havia descargado sobre algunos que seguian à Prisciliano, y à poco tiempo le eligieron por Obispo de la misma Provincia. El de Merida empezó prontamente à processar, aunque con el poco acuerdo de exasperar mas de lo justo à dos Obispos; lo que fue causa de que encendiendose mas el fuego que pretendió apagar, se necessitó recurrir à un Concilio tenido en Zaragoza cerca del año 380, Este es el hecho.

Obispo de Merida era Metropolitano, pues acude à él, y
no à otro, el Obispo de Cordoba. Idacio empezó à proceder contra los reos; suero que
no corresponde sobre Obispos
à Prelado que no sea Cabeza
de Provincia. Y assi del modo
que la Ciudad era Metropoli,
lo era tambien la Silla.

. 172 Que esto no convino al Obispo de Merida por mayor antiguedad, fino por fuero estable de su Iglesia, consta lo primero, porque Idacio fue uno de los que concurrieron alConcilio de Zaragoza, fegun admiten comunmente los Autores: y su firma se halla en ultimo lugar: la de Itacio (si quieres recurrir à esta voz) en el feptimo: con que por ninguno de estos dos nombres se prueba la mayor antiguedad : antes bien de aqui infiero, que por entonces se mantenian en el antiguo uso de firmar por orden de ordenacion. Lo fegundo, porque la Iglesia de Merida profigue dando pruebas de Metropolitana en tiempo pofterior, como se lee en la Olympiada 306. del Chronicon de Idacio ( que es el año 445.) donde vemos, que descubiertos en Astorga unos hereges Priscilianistas (que alli se nombran Maniqueos, por ser abor-

to de estos y de los Gnosticos) dirigieron los Obispos que los processaron, lo actuado al Obispo de Merida (que se llamaba Antonino) à fin, como se prefume, de que estuviesse prevenido en su Provincia: y de hecho à los quatro años defcubrió Antonino en Merida à uno de los hereges que huyeron de Astorga, y le hizo salir de su Provincia, como refiere Idacio. En esto se confirma que el Emeritense era Metropolitano, por suponer este fuero el recurrir à él los Obispos de diversa Provincia (qual era la de Galicia, como antes la Betica de donde era Hygino) y él era quien tenia jurisdicion sobre los límites de toda la Lusitania, como se vió en la accion de echar al reo fuera de la Provincia.

173 Todo esto muestra Metropoli permanente en tal Iglesia, pues siempre recurren à su Prelado para lo que mira à esta Provincia, y él processaba en materias comunes, sin que conste su mayor antiguedad de ordenacion, antes bien la variedad de sucessos en diversas personas no ofrece la combinacion forzola de que siempre fuesse assi por precisa calidad de mas antiguo. Por otra parte vemos, que esto convino determinadamente à la Capital Civil,

vil, que profiguió despues como Metropoli estable, y à quienes solas se concedió este fuero en el Antioqueno : luego aunque immediatamente no se halle prueba, por falta de instrumentos; con razon decimos, que es sumamente verosimil, haverse reducido à practica aquel Canon, luego que se publicó en España, esto es, no mucho despues de haverse hecho. Sobre esto cae la verosimilitud; porque desde el año 341. hasta cerca del 380. no descubro instrumento. Pero desde el año 380. ya no debes recurrir à congeturas, constando por la prueba señalada, que la Metropoli Civil de Lusitania era tambien Eclesiastica, fin muestra que no califique ser estable. Y como para esta, y las otras dos Provincias primitivas, huvo un mismo inductivo, sin diferencia; se infiere, que todas tres fueron Metropolis permanentes despues ò al medio del figlo señalado.

174 En la Tarraconense hallo rambien prueba positiva antes del año 385, pues por Carta de S. Siricio sirmada en once de Febrero de aquel año, consta, que el Prelado de Tarragona escribió al Pontisse S. Damaso, consultandole sobre diversos puntos de gobierno: y no solo por esto, sino tambien Tom. IV.

por la respuesta del Papa, se vé, que esta Capital era la Metropoli Eclesiastica, diciendole el Santissimo, que intíme à todos los Obispos de su Provincia aquella Decretal, y à los demas de España; zelando sobre la observancia de los Canones. Todo esto muestra solicitud, y excelencia de Cabeza en el Tarraconense, pues se desea informar en Causas generales, y él és quien las debe intimar à sus Comprovinciales. Por otra parte vemos, que el Obispo de la Metropoli Civil es quien se ésmera en esto: y assi no se halla fundamento para negar que le competa por fuero de tal Iglesia: antes bien, poco despues hallamos que este Prelado egerce firmemente fuero Metropolitico en el año 456. en que el Obispo de Zaragoza recurrió à él, con fin de que contuviesse los excessos del Obispo de Calahorra, que fin dar cuenta à Ascanio (que era el de Tarragona) ordenaba Obispos en diversos lugares. Assi consta por la Carra de los Obispos Tarraconenses à Hilario, escrira cerca del año 464. donde se reduce esta accion al espacio de siete, ù ocho años antecedentes, y por tanto la señalo cerca del 456. Añadese, que à la entrada del Siglo siguiente se descubre ya este Prelado presidiendo Concilios: y estas continuadas pruebas de ser Metropolitano, manifiestan ser suero de su Iglesia; ya porque no siempre havia de tocarle la mayor antiguedad de Ordenacion, como porque el ver, que siempre corresponde esto al Obispo de la Metropoli Civil, apoya que esta misma era la Metropoli Eclesiastica.

- 175 La Betica ofrece prueba de su antigua Metropoli en Sevilla por medio del Siglo V. pues el Papa S. Simplicio, que gobernó la Iglesia desde el año 467. constituyó Vicario suyo à Zenon, Obispo de Sevilla, remunerando la pureza, integridad, y zelo, con que en tiempos tan calamitofos havia gobernado su Diocesi, de un modo tan notable, que no se conocia que huviessen passado por ella los males que passaron, como digimos Tomo I. pag. 139. y en el III. pag. 221. Este hecho Pontificio supone que era Metropoli Sevilla, por no darse Vicariatos de tal linea à Obispos que no sean Cabeza de Provincia, como fe dijo en el Tom. I. pag. 141. y como la razon que favorece à Merida milita tambien por las otras dos Metropolis Civiles; de ai es, que aunque por falta de instrumentos no descubramos tan antiguos alegatos en

una como en otra, se debe reducir la estabilidad de la Metropoli Eclesiastica en todas
tres à un mismo tiempo; esto
es, cerca del año 370. pues por
entonces ya pudo estar publicado el Antioqueno, y lo estaba, en vista de los alegados
fundamentos.

- 176 En las dos restantes Provincias no huvo la misma razon, por la diferencia señalada desde el num. 166. La Carthaginense tuvo Metropoli estable en el Siglo quinto, sin que yo descubra principio por donde anticiparla. Esta debemos prefijarla en Toledo, porque Carthagena, que era la que pudiera haverla confeguido, no ofrece prueba alguna: antes bien la hallamos destruida en el tiempo en que pudiera afianzarse en ella. Por otra parte vemos à Toledo ennoblecida con algunos Concilios desde el fin del Siglo quarto; sobresaliente no solo por su acomodada situacion, sino aun por lo material de la Ciudad, Cabeza de la Carpetania, y mas eminente que las Iglesias de la Celtiberia. Vemos tambien, que à la entrada del Siglo fexto no folo era tenida por Metropoli permanente, por fuero de tal Iglesia, fino tambien reconocido aquel fuero de Metropoli por mucho mas

antiguo, intitulandose Metropolitano su Obispo, no solo
por costumbre, sino por antigua costumbre, como se lee en
la Carta de Montano, escrita
cerca del año 527. Y siendo
entonces constante el referido
fuero por costumbre antigua,
debemos retroceder al Siglo
precedente, para decir que ya
en él estaba reconocida Toledo
por Metropoli firme, y permanente. De esto se tratará
largamente en la Provincia

Carthaginense. obor no org-177 La Provincia Bracarense, ò Gallega, no tuvo Metropoli permanente hasta despues del año 433, porque en este año sabemos por el Chronicon de Idacio, que el Obispo de Lugo era Metropolitano; pues dice, que en aquel territorio se hicieron dos Ordenaciones de Obispos contra la voluntad de Agrestio, que era Obispo de Lugo. Esto supone fuero Metropolitico, pues folo de este modo se pudiera notar, que la accion se hiciesse contra la voluntad de Agrestio, estrivando el desorden en no arreglarfe al Metropolitano, que es à quien le tocaba por Derecho. Por otra parte no se halla que Lugo fuesse Metropoli permanente antes del medio del Siglo VI. y assi no queda otro recurso que el de la Metropoli vaga, aneja di mayor antiguedad de las perfonas, la qual entonces corres, pondió al Obispo de Lugo, Muerto éste antes del año 447, passó la dignidad al Obispo de Braga, que era entonces Balconio, y se hallaba con mas de treinta años de antiguedad de ordenacion, (como se vá à mostrar) lo que me persuado que le atrajo el suero de ser Metropolitano.

178 Antes del año 416. era Obispo de Braga Balconio, segun consta por la Carta de Avito, mencionada por Genadio, por el Autor de los Fastos Idacianos, y aun por el Chronicon antiguo, que publicó Ruinart fobre Victor Vitense; la qual Carta pusieron los Theologos Lovanienses en el fin del Tomo X. de N. P. S. Agustin, y los Benedictinos en el VII. despues de la Obra de Civitate Dei. Esta Carta se escribió en aquel citado año desde Jerusalén; y assi parece que algo antes era Obispo Balconio. Por el año 447. todavia gobernaba la Silla Bracarense, segun se expressa en el Concilio I. de esta Iglesia, donde retrocediendo al tiempo de S. Leon, dice que los Obispos de España que se juntaron à Concilio general contra los Priscilianistas de orden del mismo Santo, remitie-

G 4

ron

ron la Regla de la Fé al citado Balconio, que era entonces Prelado Bracarense: Ad Balco-· nium tune bujus Bracarenfis Ec-· clefie Prafulem direxerunt, como se lec en el num. 2. de la Edicion del Card. Aguirre tom. 2. pag. 293. Esta acción no fue antes del año 447, en que S. Leon mandó se juntasse aquel Concilio: y afsi contando defde el 416. hallamos en Balconio mas de treinta años de ordenacion; tiempo muy correspondiente à que fuelle el Prelado mas antiguo, y que por tanto perteneciesse à su Iglesia la Metropoli, muerto el Obifpo Agrestio, à quien 14. años antes vimos con este fuero.

179 El que los Obispos de las quatro Provincias recurrief-Ien à Balconio, Obispo de Galicia, (que es la expression de que usa el Apendice del Concilio I. de Toledo ) enderezandole la Regla de la Fé, que se proponia à los Obispos de Galicia, muestra, que este era el Metropolitano: porque à ningun inferior se le toma por medio para accion general à toda una Provincia. Desde este tiempo no se halla egemplar de que Braga no fueffe Metropoli comun, y unica de Galicia: y assi es muy creible que en alguno de los Concilios que huvo por entonces, quedaffe

reconocida esta Iglesia por primera Silla permanente, al modo que las demas Provincias tenian estable la Metropoli.Por el año 537. vemos que el Bracarente Profuturo confultó como Metropolitano al Papa S. Silverio, respondiendole Vigilio, su Successor, en el año siguiente. Por el 561. hallamos que congregado en Braga el Concilio I. se intitula Metropolitana de Galicia: y no hallando cosa en contra, sino en pró, en todo lo que se descubre desde el medio del Siglo quinto, debe reducirse à este tiempo el origen de la Metropoli estable de Galicia.

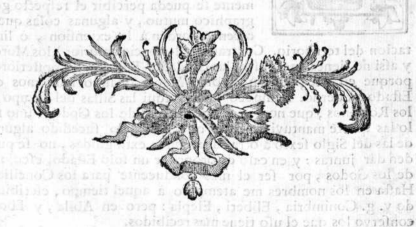
180 Pascual Quesnél sue de sentir que entonces tuvo aquella Provincia dos Metropolis. Pero todo lo que alega fe diffuelve con el modo propuesto de admitir Metropolitano al Lucense en fuerza de mayor antiguedad, de cuya practica no se havia desprendido por entonces la Provincia. Demas de esto se convence ser falso el modo con que quiere afianzarlo, diciendo que los dos Obispos Idacio, y Ceponio, mencionados por S. Leon, y à quienes escribió Santo Toribio, eran Metropolitanos; en cuva conformidad dá à Idacio la Silla de Lugo, y la de Braga à Ceponio. Pero nada de esto

pue-

puede subsistir, porque Idacio era Obispo al mismo tiempo que presidia en Lugo el referido Agrestio ; esto es, por el año 433, en el qual tenia ya Idacio feis años. de Obispado : y assi no pudo ser su Silla la de Lugo. Ceponio tampoco lo era en Braga al tiempo que S. Leon le mencionó en su Carta: porque antes, y despues del Concilio general, que de orden del Santo celebraron las quatro Provincias, presidia Balconio en Braga, como se deja dicho, ferentes. Luego las menciones, y recur- De la Provincia Narbonense sos que se hicieron à estos dos se tratará en su sitio.

orras anos obligan a proporta de Mana general de los Obitendos que nuve ca tiempo de los Godos, para que ocultas

Prelados, (Idacio, y Ceponio) no prueban que fuellen Metropolitanos, fino que eran muy sobresalientes en letras, ò en reputacion de actividad, y virtud. Lo demas que alega Quesnél se explicará en la Provincia de Galicia, al tratar si tuvo dos Metropolis antes del Siglo fexto. Solo advierto de passo, que no equivoques à este ultimo Idacio con aquel que se propuso en Merida : porque como verás en el Apendice del Idacio Ilustrado fueron muy di-



de La ditración de al rimos Obil todos antiquos (e halia conte Meridan percents arrealo a lo que me parece nua grobio del



De her Werrobolis eleabl

## TRATADOIII.

DE LAS DIVISIONES ANTIGUAS

de Provincias en quanto à la reparticion de Obispados.

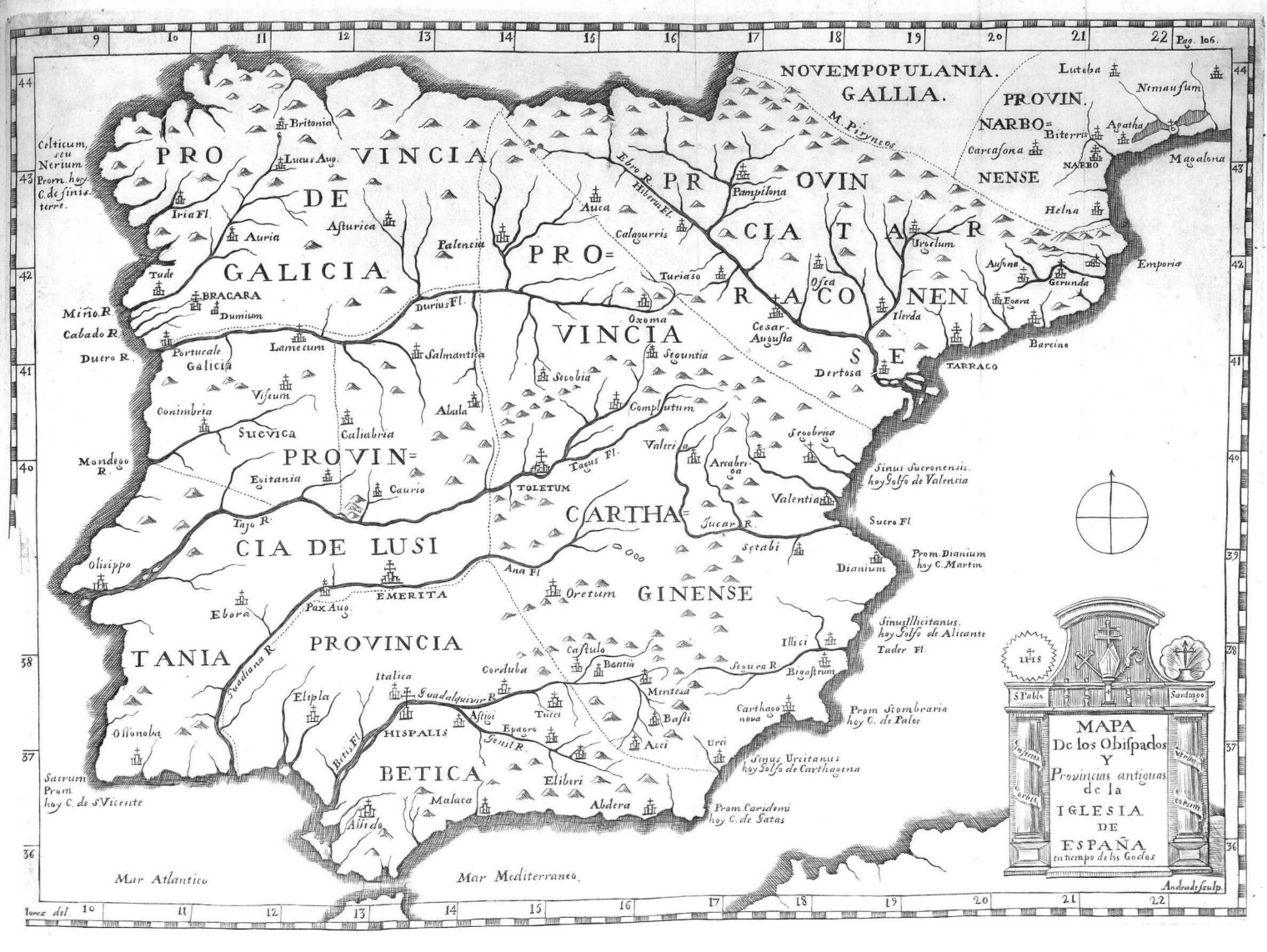
Prevencion sobre el Mapa de los Obispados antiguos.



AS muchas veces que en el discurso de las Divisiones de Provincias se necessita recurrir à los confines de unas Sillas con otras; nos obligan à proponer un Mapa general de los Obispados que huvo en tiempo de los Godos, para que ocularmente se pueda percibir el respecto geographico mutuo, y algunas cosas que se dicen en orden à la extension, ò limi-

tacion del territorio. Contrahese al espacio antersor à los Moros; y assi no tienes que buscar las Ciudades Episcopales posteriores, porque estas se pondrán en otro Mapa, quando hablemos del Estado moderno. Tampoco pongo aqui las Sillas del tiempo de los Romanos, que no perseveraron en el de los Godos; sino solo las que se mantuvieron: porque haviendo sucedido algunas de las del Siglo sexto à otras anteriores extinguidas, no se pueden dár juntas: y en caso de proponer un solo Estado, escojo el de los Godos, por ser el mas conducente para los Concilios. Hasta en los nombres me atempero à aquel tiempo, escribiendo v. g. Conimbria, Eliberi, Elepla: pero en Abila, y Ebora conservo los que el uso tiene mas recibidos.

La fituación de algunos Obifpados antiguos fe halla controvertida: pero me arreglo à lo que me parece mas probable. Tales son Arcabrica, Bigastrum, Caliabria, Elepla, Mentesa, Pa-





ce, y Segobriga. Si con la vista de muchos lográremos alguna urgente observacion, que deba prevalecer à la situacion que representa el Mapa, servirá para el particular que espero dár de cada Obispado en su lugar. Este solo se ordena à declarar la situacion de unos, y otros, y la separacion de las Provincias, que vá notada por medio de unos puntos. En las de Galicia, y Lusitania se deben distinguir dos Estados; y por tanto dentro de esta hallarás GALICIA SUEVICA: lo que indica, que lo incluído dentro de aquellos puntos desde el Duero perteneció à Galicia en tiempo de los Suevos; pero antes, y despues de aquellos Reyes era de Lusitania, por dividirse esta de Galicia por el Duero.

Election Survey Lating, Car Oc.

En punto de los Grados de Latitud no he querido alterar, aunque tengo vehemente sos servan las verdaderas dimensiones. El corregir esto puntualmente en todas las Ciudades, y acabar con las diversidades que se hallan aun entre Mathematicos Españoles, pide una providencia mas alta, que la mia: pues creo no se podrá lograr, mientras el Monarca no señale sugetos que recorriendolo todo, y usando de unos mismos instrumentos, observen, y nos dén lo que resulte. Por ahora me arreglo à los Mapas comunes, aunque juzgo con no malos sundamentos, que desde el Estrecho à Santandér hay yerro en lo comun de medio Grado, como en parte observarás, notando lo que se halla en los Mapas, y cotejandolo con lo que se propuso en el cap. 1. sobre las Latitudes de las Costas del Estrecho.

Fuera de esto corrijo algunas cosas, que me consta estar erradas en los Mapas Franceses. Añado algunos Rios, y quito los que he sabido que no hay, reservando la correcion de otros, para quando se proponga el Mapa particular de cada Silla. Finalmente añado los nombres antiguos, y modernos de los Pro-

montorios, Golfos, y Rios mas principales, para que se tenga pronta la reduccion.

\*\*\*

(1) Peat crups some genut bomb and habitar Jugo unive

an first trees, Separens flavor tempora C terrainos

## CAPITULO PRIMERO.

Segobriga, Si con la viña de muchos lognáremos alguna

De los límites de cada Metropoli, y Obispado, segun la linea Civil.

TAN malo es el deforden y confusion en las cosas, que desde que Dios crió al Mundo, dividió las unas de las otras, prefijandolas el límite, y la esfera que debian guardar : no folo en la particular razon de cada especie, sino en la encadenacion de unas con otras. En el concepto geographico dividió las Naciones por Mares, Montes, y Rios: en el Civil distribuyó las Familias por diversas Provincias, estableciendo terminos para su habitación, (1) no solo en la primera division historiada desde el cap. 10. del Genesis, sino en la de la tierra prometida, referida desde el cap. 13. de Josué. Los Gentiles miraron por tan sagrado el fuero de los límites, que señalaron un Dios para presidencia de los Terminos, añadiendo mil execraciones para quien los traspassasse, y estableciendo leyes muy convenientes en

fu conservacion. En la linea Politica tuvieron los Romanos un orden tan admirable, que causa admiracion vér aquella harmonía que observaban en los cargos, afsi Sacerdotales, como de las Prefecturas, y Magistrados, prefijado à cada uno el límite de lo que tocaba à su empleo. Las Provincias estaban divididas con singular acuerdo entre muchos Miniftros: y era tanta la opolicion que tenian con el desorden, que aun à la Ciudad sola de Roma la tenian distribuida en Regiones, y cada una de estas (que llegaron à catorce ) en Vicos, o Varrios; en cada Varrio quatro Gefes, que llamaban Vico Magistri, dos Curadores, y dos Denunciadores, &c. como podrás vér en Panvinio en las Obras Urbs Roma, Civitas Romana, y Imperium Romanum.

2 Si las Republicas animadas por sola la razon natural

cui-

(1) Fecit ex uno omne genus hominum inhabitare super univerfam faciem terra, definiens statuta tempora, O terminos habitationis corum. S. Pablo cap. 17. Act. Apost. vers. 26.

ent.

cuidaron tanto de evitar el desorden, que dirémos del gobierno de la Iglesia Catholica ilustrada con luz muy superior? Reluce en ella no folo aquella harmoniofa distribucion que envuelve la Gerarquia Eclefiastica por su diversidad de Ordenes, y subordinacion de unos grados à otros; sino tambien la reparticion de los límites, en que se debe contener cada Ministro. Dos son las classes que por ahora nos ofrecen assunto: la primera sobre la Division de Metropolis; la segunda de los Obispados entre si. Ya digimos, que al punto que se propagaron en España las Sillas Pontificias, se empezaron à arreglar los Metropolitanos à los limites que les ofrecian las Provincias Civiles, para el efecto de las juntas, y disposiciones que pendian de diferentes terminos Provinciales. Cada Obispo tendria tambien su Esfera; porque como la Provincia particular estaba dividida entre estos, era preciso que cada uno supiesse el ambito de fu gobernacion. Pero como huvo diferentes particiones de Provincias, y los Obispados estuvieron tambien sugetos à las variedades que los tiempos y las guerras ocasionaron en los Pueblos donde estaban colocadas las Sillas, fue precifo

que se alterassen los límites en una y otra linea. Toda la atencion de este Tratado es sobre los terminos que tuvieron antiguamente las Provincias de España en lo Eclesiastico; examinando los Sustraganeos que pertenecieron à cada Metropolitano, y las variedades que huvo en esto, en quanto pende de principios generales por Divisiones de Principes; pues lo particular de cada uno (si algo se rastrea) toca al Tratado particular de las Metropolis.

3 Que desde los principios huvo limites conocidos, no folo en cada Provincia, fino aun en cada Obispado, consta por el Concilio II. de Sevilla; del año 619. donde vemos, que Theodulpho, Obispo de Malaga, reclamó por algunos terminos de su Diocesi, que con motivo de las guerras anteriores ( creo que de los Vandalos, Silingos, Suevos, y Godos) havian sido desmembrados de su jurifdicion, y'se hallaban posseidos por las Iglesias confinantes, Ecija, Granada, y Cabra. La sentencia se redujo, à que qualquiera Parroquia se restituyesse à aquella Silla que en lo antiguo constasse haverse estendido alli, no obstante la prolongada possession que desde la hostilidad se hallasse en otra Iglefia; por quanto en este

lan-

lance urge la Ley del Postliminio. Assi en la Accion I. En la fegunda reclamó el Obispo de Ecija, S. Fulgencio, contra Honorio de Cordoba, sobre la possession de otra Parroquia; y toda la sentencia estrivó en los antiguos límites, de modo que fuelle perpetuo possessor aquel à cuya jurisdicion correspondia por marcacion antigua: Si Basilicam VETERIBUS SIG-NIS limes prefixus monstraverit. Esto nos dá à entender, que se mantenian en tiempo de los Godos los terminos, que mucho antes de las hostilidades de los Barbaros tenia cada Silla, pues de otra suerte no infistieran en ellos, ni enviáran (como enviaron) Inspectores que examinassen los límites antiguos.

4 Mas de un Siglo antes de la irrupcion de los Barbaros hallamos en el Concilio de Eliberi un notable numero de Obispos (los mas de la Betica) entre quienes estaba devidida la parte Meridional de España: y esta misma division de Sillas supone la division de limites; porque sin ella no es possible pacifica administracion en los

Prelados.

5 Quales fuessen estos en los primeros Siglos, es punto muy obscuro, si se busca razon intrinseca, tomada de la

linea Eclesiastica : porque ni la distancia de los tiempos, ni los infortunios de las Persecuciones y las Guerras, nos han permitido documentos proprios de cada Iglesia, ni aun de las mismas Provincias. Los Concilios eran los que pudieran dár luz en los límites de estas. si fueran Provinciales: pero los tres mas antiguos que tenemos del Siglo IV. todos fon Nacionales.

6 No obstante por los efectos, y por lo que sabemos de la linea Civil, se pueden medir los terminos de las Provincias Eclefiasticas. Los efectos son los límites que en Siglos posteriores notamos en los Concilios Provinciales, los quales todos muestran una puntual correspondencia entre la linea Eclesiastica y Civil: y à vista de esto debemos resolver, que el límite del Metropolitano v. g. de Sevilla, fue el mismo que el del Pretor de la Betica; abrazando en su jurisdicion todos aquellos Obispos cuyas Sillas estaban incluidas dentro de los terminos de la linea Civil, mientras no conste ciertamente la excepcion. Y como en el Tomo I. se explicó ya la extension de las tres Provincias primitivas, y aqui fe ofrece Mapa; no es necessario volverlo à repetir, bul anilla an anband

Que

7 Que la Geographia Eclefiastica se midió con atemperacion à la Civil, consta por el efecto de no haver en España Provincia en esta linea, que no lo fuesse tambien en la primera, como se prueba por los cinco Metropolitanos que se figuieron à la Division de las cinco Provincias de Constantino. Lo mismo en la Galicia del tiempo de los Suevos; donde vemos estendidos los límites Eclesiasticos del mismo modo que estaban los Civiles. Defpues que se extingió el Reyno de los Suevos, se volvió à reducir à las lineas en que cine on à la Provincia los Romanos. Lo mismo las Metropolis; pues estas se establecieron en la Iglesia que era Capital en lo Politico, como se dijo de las tres Provincias mas antiguas: y aun en las otras dos tambien se colocaron con el mismo respecto de ser las Ciudades mas sobresalientes en su tiempo. La extension de la Carthaginense nos ofrece nueva comprobacion, à vista de pertenecer à fu Metropoli las Sillas confinantes con los antiguos límites orientales de la Betica;en una separación tan delicada, que muestra bien haverse guiado puntualmente las Metropolis por la linea de Plinio y Ptolomeo, como se prueba en el cortissimo espacio que havia entre Urci y Abdera; Acci y Eliberi; Castulo y Tucci.

8 Los Obispados siguieron à las Metropolis en arreglarse à los límites Civiles, porque los Romanos no folo eran efmerados en la particion de las Provincias entre si, fino tambien en la distribucion de cada una, dividiendola entre varios Legados del Pretor (si era muy grande el ambito) Conventos Juridicos en los Pueblos mas fobresalientes, y Jueces Duum viros en las Colonias y Municipios. Estos forzosamente tenian señalados terminos de la jurisdicion de cada uno, como refiere Plinio en los Conventos; cada Cabeza de Partido, y aun cada Municipio, havia de saber donde se estendia su terreno. Hallando pues los Principes Eclesiasticos bien repartido todo esto, no necessitaron para la jurisdicion de cada Obispo mas assignacion, que la de observar los límites Civiles: v. g. el Obispado de Basti confinaba con Acci, y con Mentesa: pues para saber lo que tocaba al Bastitano, bastaba la division que havia en lo Civil para estas tres Ciudades confinantes. A este modo vemos que se arregló la Iglesia à lo supuesto en la razon politica y geographica, para dar precedencia à un Obispo sobre otros (como se dijo en el Tomo I.) midiendo la excelencia de una Iglesia por la que con el tiempo y favor de los Principes puede engrandecer de nuevo à una Ciudad. Si en esto se atempera una linea à la otra, ¿quanto mas en la precisa razon de extension material?

9 De hecho en el Concilio IV. de Toledo se recurre al Limite Civil de Provincias y Ciudades para dirimir controversias Eclesiasticas, diciendo quesi la possession de treinta años es de Parroquia, que esté fuera de la Provincia, no deberá valer, à fin que no se confundan los límites Provinciales con pretexto de defender las Diocesis. (1) Si la Parroquia se hallare dentro de la Provincia del que possee, los treinta años le dán jurisdicion legitima sobre ella; pero no fobre el territorio circunstante del Convento; y por tanto las Parroquias que de nuevo se edificaren alli pertenecerán no al Obispo à quien toca la primera, sino à aquel cuyo es el territorio. (2) V.g. si el Obispo de Segovia tiene possession tricenal pacifica fobre Illescas, no se debe admitir instancia contra él, por hallarse esta Parroquia dentro de la Carthaginense : pero si de nuevo se erigen en su contorno otras Iglesias. no deberán pertenecer al de Segovia, fino al Obispo de Toledo, cuyo es el Convento Civil del territorio. Aqui se vé arreglado el límite Diocefano por el material politico de la Silla; pues la expression del Convento del territorio se entiende aqui de la jurisdicion Civil de la Ciudad en quanto Cabeza de Partido. Y como antes del establecimiento de las Cathedras Pontificias tenian va las Ciudades prefijados fus límites, no se necessitaron Concilios para repartir à cada Obispo terminos, sino obligar à

(1) Quicumque Episcopus alterius Episcopi diœcesim per 30. annos sine aliqua interpellatione possederit, quia secundum jus legis, ejus jam videtur esse diœcesis, admittenda non est contra eum actio reposcendi: sed hoc intra unam provinciam; extra verò nullo modo, ne dum diœcesis defenditur, provinciarum termini confundantur. Tit. 34. (2) Sicut diœcesim alienam tricennalis possessio tollit, ita territorij conventum non adimit. Ideoque Basilica qua nova condite suerint, ad eum proculdubio Episcopum pertinebunt, cujus conventus esse constiterit. Tit. 35.

todos à guardar los que havia. Assi se declaró en el Carthaginense II. donde no insistieron los Prelados mas que en decir. que la Ley de Dios prohibe aperecer lo ageno, y que por tanto ninguno trapassasse los límites de su Diocesi: Roboranda est Ecclesiastica disciplina, ne quisquam Episcoporum alterius Plebes, vel Diæcesim sua importunitate pulsare debeat .... Flacet, secundum divina legis O Sancti Evangelij auctoritatem, ut nemo nostrum alienos limites transgrediatur. Esto se dijo en el año 390. ( segun Pagi) en el Canon 11. Volvióse à leer en el Concilio II. de Sevilla, pero sin mas exposicion en una y ofra parte, que el recur-

se dicen Decretales de los Pa-Siricio, no las encontrarás en tica, con tanta inconstancia de Tom. IV.

mis libros : fiendo hoy cofa explorada entre los Sabios, que no tienen la antiguedad que las han deferido: y para los Españoles debe ser indisputable su novedad, pues en el Indice de las Decretales queusaba nuestra Iglesia en el Siglo VII. no fe halla ninguna anterior à S. Damaso; lo que es prueba que no conocieron tales Decretales, y que no las havia en aquel Siglo.

Desde Constantino Magno se hallan introducidas otras mas generales por la mayor extension de la materia, y por el féquito con que se han adoptado. Pero ni aun por entonces se actuó nada en el punto de Parroquias y Obispados, ni de To à los límites de cada Silla: y lo que huvo despues se debe no hallandose en la antiguedad insistir en mas que en lo que mas Actas, ni Documentos fo- autenticamente consta por los bre distribucion Eclesiastica pe- Concilios Provinciales. Estos culiar, y fiendo fuficientes los fon los Indices legitimos : y Civiles, y aun autorizados por por esso el señor Loysa cuido los Canones; debemos infistir de formar Catalogos al fin de en ellos para las Provincias y cada uno, en que se viessen las Obispados antiguos. Sillas Sufraganeas. Despues de 10 En muchos Escritores la entrada de los Moros se apli-Españoles encontrarás citadas caron muchos Escritores à realgunas Reparticiones de Pro- ferir los límites antiguos de vincias, y Parroquias atribui- Provincias: pero folo los que das à los primeros Siglos : pe- se conformen con las Subscripro por estar sacadas de las que ciones de Concilios, nos deben dar la ley; porque algunos Capas anteriores à S. Damaso, y talogos se formaron tan sin crivoces, y reducciones de lo antiguo à lo moderno tan ridiculas, que en lugar de darnos luz, aumentaron la obscuridad, como notarás de aqui adelante,

II Antes de entrar en cada Division, y Catalogo, quisiera te hicieras cargo del estado infeliz en que por la invasion de los Moros quedó nuestra Nacion: pues las mas de estas noticias, y todas las que necessitamos impugnar, son partos de aquel tiempo. Y no digo que insistas en los funestissimos trabajos que padeció en los primeros impetus del furor de los Barbaros, fino que paffes algunos Siglos adelante, quando ya empezaba à respirar, enfanchando los limites de la Christiandad, y alejando la jurifdicion de los Mahometanos. En todo aquel tiempo que huvo desde el Siglo VIII. al XIII. es condonable la falta de erudicion, que prevaleció entre nuestra Gente, porque el continuo sobresalto en que la hacia estar un poderoso enemigo que tenia dentro de su cafa, y el ardor continuo en restaurar su dominio y Christiandad, los obligaba à poner toda la fuerza y atencion en las Armas. Las Guerras continuadas por tan dilatados Siglos no daban lugar al ocio de las Letras: no se conocian las Universidades: los Libros como pedian ser copiados, por salta de la Imprenta, estaban reducidos à las plumas de los Monasterios, por quanto los demas cuidaban de la Lanza y de la Espada.

12 El estado en que la entrada de los Moros cogió à nuestra Nacion fue por sus pecados de mucha distraccion aun en los Eclefiasticos, que eran los que debian florecer en los Estudios, y hasta el Siglo XII. continuaron en ilicitos comercios. Añadiendose à la primera diffolucion la dificultad posterior de dedicarse à las letras, fue creciendo de dia en dia la ignorancia; y quando iban empezando à abrir los ojos, se hallaron preocupados de ignorancias proprias y diversas patrañas de los Moros, con quienes havian comerciado muchos Siglos; y para no adoptar aquellas cosas en que se havian criado, era necessaria una critica y ciencia supegrior à la que podia darles aquel Epanoles encontrard, og meit s

13 De aqui nació, que los que empezaron à escribir de cosas ya passadas, nos dieron por su ignorancia y sencilléz unas noticias, que aclaradas mas las cosas es preciso impugnar, porque nosotros, y no

ellos,

ellos, tenemos commodidad de consultar las fuentes. Algunos no contentandose con escribir lo que podian darnos en su nombre, se propassaron à iterpolar lo que escribieron otros: este con buena sé, segun lo que havia oído, ò como lo entendió: y aquel con otros fines menos recess. En toda edad ha havido varios Genios. En la de los Apostoles no faltaron fingidores de Escrituras apocryfas, que intentaron atribuir no menos que al Espiritu Santo. Despues del Siglo XV. quando empezaban à fobrefalir las Ciencias y la Critica, huvo peste de papeles fingidos. Pues si en tiempo de tanta claridad huvo quien levantasse turbiones tan obscuros, ¿ que mucho que en Siglos tan sin luz huviesse quien à cada passo tropezasse? Yo no estraño lo que erraron, por falta de mas ciencia; ni aun lo que fingieron, porque en fin eran hombres : pero tampoco quisiera que quien participe de aquella poca luz, los imite en la credulidad, ignorancia, ò preocupacions porque ya no hay disculpa para esto; assi como nunca la huvo para la malicia, si se ca prefereia (uya, y de fu

Niero Confiame, Orros muchos adoptaren to milimo, apir-

SHEW AND

mezcló alguna en el principio. 14 Digo esto, no solo à fin de que te desprendas de qualquiera passion, sino tambien para que procures distinguir de Escritos y Escrituras. Hay algunos que en viendo que esto está escrito en pergamino, en tal Archivo, en tal libro de Becerro (ò Tumbos, como los llaman en Galicia y otras partes) juzgan que ya es pecado el rebatirlo: si es del Siglo XII ó XIII. no hallan voces con que ponderar su antiguedad : si la letra es Gothica, ò Longobarda, parece que es caracter de verdad. Pero aunque se junte todo, no basta para la decifion : porque aunque suele haver algunos Manuscritos preciosos, que son como unas minas de oro, hay tambien pergaminos escritos con letra Gothica en el Siglo XI.y XII.cuyo mayor mineral folo dá piedras falfas. Por tanto unos y otros necessitan de contraste: porque el que quiso falsear, sabía escribir en letra de su tiempo, y en las membranas ò pieles que tenian: y assi no basta un principio folo, fino los comprincipios, como verás en la materia de los Capitulos figuientes. 25 db affed a boo pados. El uno es de Narbomezcló alguna en el principio.

## eb el a olohon Ci A PIT UELLO III. Salaminino en

De la Division de Provincias Eclesiasticas atribuida al tiempo de Constantino Magno.

# gun lo que havia oido con el cui pergamino o ca tal

Muestrase que es apocrysa, y sacada del Escrito del Moro Rasis. Tiempo à que se debereducir la obra de aquel Moro, y que en ella no se puso la Iglesia de Toledo por Sufraganea.

15 T A primera Division de Metropolis que hallamos en nueftras Historias con atribucion à Principe Civil, es la de Constantino Magno. Esta se lee en la Chronica de España, que llaman General, compuesta por el Rey D. Alfonso el Sabio, en cuyo cap. 3, 143. dice , que à los treinta ,, años de Constantino, que se , cumplieron en la Era de 376. , años, avino assi, que el Em-, perador Constantino aguifó , sus huestes, è vino à España , à libralla de algunas gentes , que se decien los Barbaros, ", que la renien apremiada:::: è " como avie fabor de adelan-,, tar la Christiandad, partió ,, toda España en seis Arzobis-, pados. El uno es de Narbo-, na &c.

16 Lo mismo se halla en

un Processo antiguo que se guarda en Toledo (y pondrémos despues) donde se añade, que esto fue en el año quarto del Imperio de Constantino, en que hallandose en España convocó à todos los Obispos, y feñaló terminos para cada uno, dejandolos repartidos entre seis Arzobispos, el primero de los quales fue Narbona & c. El Autor del fragmento atribuido à Dextro aneja esto à un Concilio que de orden de Constantino dice fe tuvo en Toledo, presidido por su Prelado Natal, para reftaurar los límites ya perdidos de las Sillas antiguas. El Gerundense recurre al Concilio de Eliberi, que dice le tuvo de orden de Santa Helena, en presencia suya, y de su Nieto Constante. Otros muchos adoptaron lo mismo, aplican-

allos s' refremes commodidad

candofe al Autor que quisie-

17 Desde aqui se empieza à vér la verdad de lo que se ha prevenido; dando mas que admirar el modo con que lo han feguido los Modernos, (eftando tan mal tramado el cuento) que la sencilléz de los antiguos. Desde que escribió Morales es aun mas de estrañar que haya cundido tanto; pues se opuso derechamente à la Venida de Constantino à España, y à la Division de Obispados

que se le atribuye.

18 Si empezamos à examinar la Venida, se halla totalmente destituida de autoridad; no expressando tal cosa los Autores de la Historia Romana, ni aun los mismos de quienes el Rey D. Alfonso dice que se valió, incluidos los que por ser Españoles, debieran haverse explayado mas en este assunto, como fueron Paulo Orofio, S. Ilidoro, D. Lucas de Tuy, y el Arzobispo D.Rodrigo, Ninguno de estos expressaron tal cola, fiendo assi que se pusieron à tratar de aquel Emperador, y no es perfualible que ocultatien en el filencio una cofa tan memorable, y honorifica, si la huvieran leido, ò reputado por autentica: porque un Concilio general de toda la Nacion, tenido para in-Tem. IV.

terés de todas las Iglesias, autorizado con la presencia de tal Emperador, en un tiempo en que se empezaba à respirar de los ahogos de Perfecuciones tan funestas, era punto tan sobresaliente, que de ningun modo le pudiera omitir el Efpañol que escribiesse de aquel

Emperador.

19 D. Francisco de Padilla tratando en su Centuria 4. cap. 46. de la Venida, y accion de Constantino, se hace cargo de este gran silencio de Escritores, y dice, que pues lo expressó la Historia General, havria algun Autor, que lo digefse. Esta es una respuesta que no alcanza, pues no basta que lo diga un qualquiera, para que le sigamos: es necessario ver si tiene autoridad para prevalecer contra el filencio de todos los Patricios, y Estrangeros, que escribieron en tiempo coetaneo, y posterior: pues de otra suerte será tan barbaro el que adopte, como el primer inventor. Aqui vés un buen egemplo de lo que fe ha prevenido fobre la ceguedad de seguir sin examen lo que está manuscrito, o con letra de molde, como suele decirse: pues como manifiesta este Escritor, basta que uno lo diga, aunque tenga contra si à todos los demas anteriores, y aunque el

dicho envuelva desaciertos, como sucede en este, no solo por lo que mira à la Venida de Constantino à España, sino por el fin que expressa de librarla de los Barbaros que dice la tenian oprimida. Revuelve Autores en busca de que Barbaros dominaban à España en tiempo de Constantino. Y si no necessitas que se halle en otra historia mas que en esta, procura componer lo que refiere, de que sossegada España, se fue à Roma à celebrar las fiestas Tricenales; y mira fi hallas apoyo de que no estuviesse entonces en Constantinopla; ò que fegun las guerras que tenia en el Oriente, pudiesse aguisar fus Huestes para España; y esto con tal celeridad que viniendo en su año treinta, se volviessen en el mismo, dejando pacificada à España, convocado, v concluido un Concilio Nacional, de modo que se hallasse en Roma celebrando por Julio las Fiestas Tricenales, tenidas fegun los Fastos Idacianos en el dia ocho de las Kalendas de Agosto, (que fue el 25. de Julio) y juntandolo todo, creo te verás precifado à confessar, que no merece credito el que con tanta ligereza escribió lo que adoptó la Historia General.

nento de que esta División de

Obifpados es cofa imaginada en un Siglo muy falto de noticias, fe toma por el mismo tenor, en que à la Iglesia de Narbona la pone en primer lugar entre las Provincias de España en tiempo de Constantino Magno. Este es un desacierto de los mayores que pueden cometerse en la Historia, porque en mas de docientos años despues de aquel Emperador no perteneció à España la Galia Narbonense, como con evidencia de hecho se mostrará en su sitio. Luego todos los instrumentos que atribuyan à España la Narbona en tiempo de Constantino M. no pueden ser tenidos por autenticos: y tal fue aquel de donde tomó esta especie la Historia General; porque el Rey D. Alfonfo no añadió de suyo lo que mira à Narbona, (como juzgó Padilla) hallólo atribuido à Constantino en aquel alguno de quien antes defendia Padilla que tomó la venida. Es cierto que se lee Autor anterior que lo efcribiesse; aunque esto no favorece al que admite que D. Alfonfo añadió de fuyo la Narbona: porque si escribe esto sin egemplar alguno que le abone, y teniendo contra si à la verdad, bien pudo referir de fuyo la Venida. Pero lo cierro es, que donde hallo lo

uno está lo otro: y assi queda todo desautorizado por su ori-

gen. debugaha zamay par 66 21 El primero que escribió esta Division, juntando con las Provincias de España la Narbonense en el Imperio de Constantino M. fue Abubenque Mahomat Rasis; de quien, por la frequencia con que suele citarle en nuestros Escritores, conviene decir algo. Este fue Historiador del Miramamolin Dalharab, para cuya inftruccion, y de cuyo mandato escribió el Moro Rasis la Historia, y Descripcion de España, que en su nombre anda manuscrita en los Gabinetes de los Eruditos, pues hasta ahora no ha visto la luz publica. Como escribió para Principe Africano, y él aunque Español era Moro, usó del idioma Arabigo para formar su Historia. Hasta hoy no se sabe donde para ningun Ms. en esta lengua: en el año 1239. le havia en Toledo, como se infiere de lo que se dirà num. 26. En el Siglo siguiente consta hallarse tambien en Portugal; porque en tiempo del Rey D. Dionylio, y de su orden, refiere Barbosa Machado en la Bibliotheca Lusitana V. Diniz, que se tradujo en la lengua vulgar. Re-Iende en la Carta à Quevedo S. Rases Maurus, dice que le

tradujo un Arquitecto, tambien Moro, llamado Mahomet, avudado del Licenciado Gil Perez. Ambrofio de Morales dice en el libro 12. cap. 68. que tuvo otro egemplar en Castellano, discurriendo que de aquella traduccion Portuguesa vendria à nuestra lengua, y añadiendo que le parecia su libro mas antiguo que el de Portugal. En el discurso preliminar al lib. 11. pag. ¶. 11. expressa que se escribió el Original que tenia, en el año 1312. Los egemplares que yo he vifto todos están en Castellano, y no con total conformidad entre unos, y otros. En la Santa Iglesia de Toledo hay tres Copias; la una muy cercana al año 1312. que refiere Morales, fegun su antiguedad : pero no es aquella la que tuvo Morales. Hallase en el Cajon 31. num. 23. Las otras dos eftan en la Coleccion del Señor Perez, copiada la una del Ms. que havia en el Colegio de S. Cathalina de la misma Ciudad; y en la otra se previene estar tomada de la que usó Morales, que es harto diferente de la primera, é incompleta. Otra he visto formada de lo que resulta de estas dos, la qual sue de D. Luis de Salazar, y se guarda en el Monasterio de Monserrate de Madrid. Otras

H4

que

que es como compendio en algunas cosas, y no fiel en la materia, pues incluye lo que no fe halla en ninguna; y los nombres de los Reyes tampoco son los que Rasis uso, sino los que nosotros les damos. La Academia Valenciana ha prevenido que imprimirá el Eferito de este Moro con Notas marginales del Señor Perez, Obispo de Segorbe; y entonces fabrán todos el juicio que fe debe formar.

22 Sobre el tiempo en que Rasis escribió han errado algunos, por no faber reducir los Años de los Arabes, ò por no haver manejado el mismo libro. El hecho es que al fin de él se dice expressamente, que quando el Miramamolin recibio el Escrito andaba la Era de los Moros en trecientos è sesenta è seis años, y assi estaba concluído en el año 977. con quien concurrió en su mayor espacio la Hegira 366. pues empezó en Martes 29.de Agofto de 976.

23 La calidad de la Obra folo merece aprecio en lo Geographico, (acomodado al estado de aquel tiempo, aunque muy desfigurado de lo antiguo) y en lo que mira à las cofas de los Moros. Lo nuestro en lo anterior, y posterior à los Romanos está lleno de fabulas, è ignorancias, pudiendo servir de muestra el punto de que vamos tratando, pues este es el primero que atribuyó à Constantino la Division de Obispados de España, incluyendo la Provincia Narbonenfe; y este es de quien lo tomó la Historia General, como se infiere, no folo por la mayor antiguedad de Rasis, sino por hallarfe en la Obra de D. Alfonso el mismo orden, (ò deforden) que en la del Moro: uno, y otro empiezan por Narbona, y siguen por Braga, por la Tarraconense, Carthaginense, Emeritense, y Hispalense. Teniendo pues conformidad entre uno y otro, es precifo decir, que el moderno lo tomó del antiguo. Ni se pueden atribuir mas que à un Barbaro las cosas que se incluyen en esta Division. Mal Texto para puntos de Christianos! Mal testigo para el Siglo quarto el que vivió seiscientos años despues, fin alegar testimonio coetaneo, ó intermedio!

24 Para que se proceda mejor conviene ofrecer lo que se lee en Rasis: " Constantino ,, (dice) puso muchos Obispos " en muchas Cibdades, que los " non havia antes: et digeron-,, le que España era buena tier-", ra, et bien poblada, et havia ,, muchos Christianos, et non

, ha-

, havia Obispos : et él tomó ", consejo, que faría? et rovo "por bien partir à España en " seis Obispos, et que sin em-"bargo et sin miedo mostras-" sen la Fé de Jesu Christo: et ,, mandolos venir ante el : et "dió al primero que fuesse "Obispo de Narbona: et dió-"le con ella seis Cibdades, " que hoviesse de vér et casti-"gar quanto en fecho de las ,, animas. Et las Cibdades han "nombre la 1. Pentis, et la " otra Tolofa, et la otra Maga-" lona; et la otra Tenmesue, et "la otra Taragona, et Carca-"xona. Et Carcaxona há una " Iglesia que es muy honrada " entre los Christianos, à que " llaman S. Maria Gloriofa: et " en esta Santa Maria ha siete "Ostelos de plata; et un dia ", del año ván à ella los Chris-,, tianos, & facen hí muy gran ", fiesta como quier que por el ", año ván allá muchos. Et de ,, esta Iglesia à Barcelona ha " diez dias de andadura. Et la " otra es la Caba: & la otra es " la Ilia.

" Et al segundo Obispo dió "à Braga, è otrofi muy gran-", des et buenas Cibdades, et " la primera es Domian, et el "Puerto de Portogal, & Co-"ria, et Oviedo, et Estorga, " et Bretaña, et Santiago, et " la Iglesia de Oro, et dióle à

"Liubra, et Isfa, et Tara. ,, El al tercero dió à Tara-"gona, er à Barcelona, et Ca-", ña, et Morada, & Alviera, et ,, Oriela, et Lerida, et Torto-", fa , et Zaragoza , et Huesta, " et Bedelona, et Galahorra.

", Et al otro dió à Carthage-"na. Et al otro à Toledo, et "Caritro, et Estumbra, et Se-" cumbria, et Alcuefa, et à "Guadalfajara, et Valencia, et "Murcia, et Liria, et Caste-", llana, et Montogia, et Baza, ,, et Begena.

" Et al quinto dió à Merida» ", et à Bexa, et à Lixbona, et " à Gobtania, et à Cogumbra, ,, et la Mora, et Enoria, et Co-", ria , et Lampa. s slovel on ...

"Et al fexto dió à Sevilla, ", et à Italia, et à Xerez Sadu-"ña, et à Niebla, et à Mala-", ga, et à Libita, et à Ecija, ", et Cabra. Et ansi partió Ce-", far Constantino à España por ", feis Obifpos. of number and

"Et Constantino tovo por " bien que la Fé de Jesu-Chris-" to oviesse Senor por si, et "fue él à morir à Constanti-", nopla: et llamôse Rey et Se-" nor de Constantinopla: anti ,, como los otros fe havian lla-" mado de Roma. Et pues or-,, deno, que todos los Chrif-"tianos obedeciessen al Señor ,, de Roma, aquel que era Se-" nor de los Christianos Cleri,, gos, et que ellos decian que , era Santo por el poder que , él havia de su Apostol Pe-"dro, et que Jesu-Christo , diera à Pedro. Et los que hi , fe ficieron Christianos en-" tonce, non ha home en el , mundo que los pudiesse con-,, tar , ni dar cuenta. Et ovie-"ron Reyes, et Principes et "Grandes: et tanto le confin-", tió Dios, que nunca cosa co-"menzaba, à que non diesse " cabo à su voluntad. Et pues " que todo esto puso, fizo el , tantas de buenas cosas, que , ya non pudiessen ser desfe-,, chas, et parecerán por fiem-,, pre jamás. Et murió. Et rey-"nó treinta años: et vivió por , toda su vida sesenta y cinco , años. in X a romaile le aro ...

25 Assi se halla la Copia antigua de Toledo, en que sin duda hay defecto en lo que mira à Carthagena, y Toledo: pues fegun fe colocan con feparacion estas Sillas, resultan fiete Metropolis, y no seis; lo que es contra la mente del Autor, que expressamente se cine à seis Provincias, y acaba en el fexto Obispado. Segun propone Refende esta Division de Rasis, sale cabal el numero de los seis; pues de Carthagena y Toledo no forma diferentes Metropolis, sino una: Quarto (dice) Carthaginem , Loream,

Baftam, Toletum, Albaram, Oxomam, Saguntiam, Valentiam. Valeriam , Castulonem , Mentefam , Oretum , Secobrigam , @ quinque alias, quarum nomina non intellexi. Assi en la Carta à Quevedo pag. 1020. del tomo 2. de la España ilustrada. Pero esto es muy diferente de lo que consta por el Texto alegado de la Copia de Toledo, la qual fin duda es muy immediata al principio del Siglo XIV. en que se hizo la Version en Castellano. Tambien lo contradice derechamente el egemplar de Rasis, que fue del Señor Serna, y para hoy en el Estudio del Señor D. Juan Antonio Samaniego, Confegero de Castilla, su descendiente: donde se lee:,, El quarto dió à Toledo; el quinto dió à Merida; el fexto à Sevilla.

26 Convencese esto mismo; porque en el Siglo XIII, al punto que el Rey Don Jayme de Aragon conquistó à Valencia, reclamó el Arzobispo de Toledo, que esta Iglesia pertenecia por derecho antiguo à su Provincia. Huvo Pleyto sobre esto; y entre los muchos libros que se hicieron reconocer para este sin, uno sue el de Rasis, que no estaba todavia traducido; pero valiendose de un Judio, y un Moro, declararon contenerse alli (Y

en otros Arabes Anonymos) la Division hecha por Constantino; y que Valencia estaba atribuida à Toledo. Assi consta por los Mss. en pergamino de la Santa Iglesia de Toledo, cuva clausula publicó el señor Loaysa, pag. 131. y dice assi: Postmodum quatuor libros Arabicos in judicio nobis exhibitos inspeximus, & fecimus legi in libris illis per unum Judaum, O alium Saracenum: O ipsi legentes in dictis libris, scil. in libro RASIS, qui multos libros fecerat de Physica, ut Saracenus dicebat, O in libro Abiba Cacahabi, qui peritus fuerat in lege eorum; O in duobus aliis libris, quorum Auctores non erant; dixerunt nobis, quod in dictis libris continebatur, quod inter sex divisiones dictas, factas à Constantino Imperatore in Hispania, erat Civitas Valencia sub Civitate Toleto. En fuerza de esto consta, que en el Texto Arabigo de Rasis se hallaba como Metropoli Toledo, y no debajo de ninguna Iglesia.

Y à la verdad, ¿ que fundamento se puede imaginar, para que un Moro, Escritor del Siglo X. pusiesse por sufraganea à Toledo, quando al entrar ellos en España, hallaron à esta Ciudad Corte de los Reyes, Capital de todos sus dominios, y Metropoli donde todas las

Provincias concurrian à sus Concilios Nacionales? Si por hallar que Narbona estaba entonces unida con España, creyó que lo mismo havia sucedido en tiempo de Constantino; como es possible, que hallando tambien à Toledo unica Capital de su Provincia, y Reyno, la hiciesse sufraganea? Entre los Escritores modernos no deja de haver duda sobre la antiguedad de la Metropoli Toledana, (como fe propondrá en el tomo figuiente) pero para que el Moro Rasis pusiesse resolutoriamente à Toledo por sufraganea, no se descubre el mas minimo fundamento: antes bien tratando de ella en la Descripcion de España, dice, ,, que fue siempre Camara de "todos los Reyes: è todos la "escogieron por mejor para ", su morada; porque era à su "voluntad en todas las cosas: , è fue una de las buenas Cib-", dades de quatro que fundo "Hercoles en España: è des-" pues siempre los Cesares la ", tovieron por Camara. Quien dice que siempre sue Camara de Cefares, y Reyes, no tiene fundamento para que hallandola unica Capital de su Provincia la defraudasse del fuero de Metropoli. Ni se puede probar, que tuvo algun Inftrumento, de que nosotros carecemos: pues fabemos que aquellos de que uso, eran posteriores à la union de Narbona con Toledo, como consta por dàr à aquella el primer lugar entre la Division de las seis Sillas: y en el tiempo, y Documentos en que Narbona se coloca por Provincia de España, no se podia leer Toledo sufra-

ganea.

27 Teniendo pues, como tenemos, Copias del Escrito de Rasis, donde se lee esta Iglesia como Cabeza de Provincia, y constando que en el texto Arabigo que se mantenia en el Siglo XIII. se leia tambien como Metropoli de Valencia, &c. se infiere, que el egemplar de que uso Refende estaba con algun vicio, como lo está tambien el que hemos exhibido de Toledo, donde dice, que Carthagena fue una de las Iglesias Capitales. Esto es temible, que sea inversion de las Copias; pues segun el numero de solas leis Metropolis, y que à Toledo no le pudo negar esta razon; seinfiere, que à Carthagena no la corresponde plaza entre las Capitales Eclefiasticas. (pues en tal caso no serian seis, sino siete) Demas de esto, es dificil perfuadirnos, que el Moro del Siglo X. tuviesse noticia de la Silla de Carthagena: porque ni entonces, ni en el

espacio de quatrocientos años anteriores existia tal Obispado: y assi en ningun Concilio posterior al año 516. resuena su mencion: ni nofotros tenemos noticia autentica de mas Prelados de Carthagena, que de uno, ù dos, ambos auteriores al Siglo septimo: luego es muy dificil perfuadir, que un Barbaro, que escribió en tiempo mas obscuro, y en fuerza de Instrumentos del espacio en que no havia tal Obispado, le pusiesse por Metropoli, ni aun supiesse que le havia havido. Junta à esto el numero de las seis precisas Capitales, y verás que es mucho mas verofimil, que si la mencionó, fue atribuyendola à Toledo; ò expresfando que esta era Cabeza de la Provincia Carthaginense; lo que en alguna Copia se redujo à Carthagena; ò se antepuso esta voz, que segun los fundamentos alegados debia estar pospuesta.

28 Prevenido esto assi, à sin que no alucine à alguno el texto que propone Resende; se vé el desprecio que merece la Division de Obispados atribuida à Constantino; por no tener mas sundamento que el haverlo escrito assi el Moro Rasis, ignorantissimo de las cosas antiguas de los Christianos, y que en este mismo punto ex-

pli-

plicó su barbarie, poniendo à Narbona incorporada con Efpaña en tiempo de Constantino Magno. Vió por una parte (ò pudo vér) que en el Imperio de este Principe se dividió España en cinco Provincias (como fe deja dicho en el Tomo I. ) Por otra parte halló, que quando los Moros fe apoderaron de Efpaña, estaba incorporada con ella la Galia Narbonense: no contando à Narbona, folo havia cinco Provincias en nuestro Continente: creyó pues, que Narbona entraba à componer el numero de seis. Imaginó que desde el principio havria fido assi: y confundiendo lo Civil con lo Eclesiastico, y equivocando el tiempo de los Godos con el de los Romanos; formó el conjunto monstruoso de la Galia y España en tiempo de Constantino, atribuyendole por lo Civil lo Eclefiaftico, y reduciendo à su Imperio Sillas que de cierto fabemos no haver existido por entonces, como luego dirémos; firviendo ahora la mencion para que se conozca, que precifamente habló fegun el estado posterior que tenian las Sillas en tiempo de los Godos.

29 Aquel libro de Rasis, no obstante que se hallaba en Arabigo, sue estendiendose por los nuestros, que con el frequente trato con los Moros tenian conocimiento de la lengua. Como los Siglos no eran de cultura, se sue adoptando la especie sin examen: introdujose entre los Mss. de Toledo, y del Rey D. Alfonso el Sabio: llegó con mas Padrinos à nosotros: pero como la noticia fue barbara en su origen, opuesta à lo que de cierto nos consta por principios autenticos; no debe subsistir, por mas Patronos que la fuessen adoptando, pues aqui parece que urge aquella regla del Derecho: Quod ab initio non subfiftit, progressu temporis non convale scit.

30 Gaspar Effazo, en las Antiguedades de Portugal, cap. 65. quiso dar à esta especie mayor antiguedad que la de Rasis; reduciendola no menos, que à Juan, Obispo de Gerona, Lusitano, natural de Scalabis (hoy Santaren) Autor de mil años antes de escribir Estazo. Pero equivocandofe por la identidad del nombre y Silla, erró novecientos años: porque el Juan Lusitano, Obispo de Gerona, floreció en el Siglo VI. y es el que llamamos Bislarense, por haver sido Abad de Vallclara : pero no fue este el que escribió lo que Estazo le atribuye; fino otro Obispo de Gerona, llamado tambien Juan

(que

(que es el que comunmente se entiende por el Gerundense) que floreció en el Siglo XV. novecientos años despues del Biclarense, haviendo muerto en Roma en el año 1484. Este escribió una Historia de las cosas de España, tan llena de defaciertos, que casi se hace increible que escribiesse tales cosas un Prelado Español. Siguiendo à Rasis, y à otros, que le havian copiado, atribuyó à Constantino la Division de Obispados de que vamos hablando: pero ni su dicho tiene mas autoridad que la de Rasis, ni yo lo he mencionado, mas que por ocurrir à la equivocacion de Estazo, à fin que no passe à otros la confusion de los dos Juanes Gerundenses.

## onam on S. II.

Otras pruebas de la falsedad de la Division de Obispados atribuida à Constantino; y en que sentido pueda intrepretarse verdadera?

31 EL señor Loaysa pone en la pag. 131. y en la 143. de sus Concilios, esta misma Division, atribuída à Constantino Magno, citando en su favor un Manuscrito de la Santa Iglesia de Toledo. Tampoco esto puede aumen-

tar la autoridad del Instrumento de que vamos tratando; no folo porque yo he visto el Ms. citado por Loaysa, que no tiene mas antiguedad que la del Siglo XIII. (haviendose escrito en el año 1253. como se lee al fin del Codice 5. del Cajon 21.) sino porque expressamente se pone en el la noticia, como extrahida del Escrito de Rasis, como se vió en la clausula propuesta en el num.26. Y porque este fragmento es tambien conducente para descubrir lo apocryfo de la tal Division, quiero ofrecerle aqui segun le pone en la pag. 143. out dille

32 Divisio Provinciarum secundum Imperatorem, boc modo: Casar Constantinus anno quarto Imperij sui sex Archiepiscopos ut dividerent Hispaniam in fex partes, feu Provincias jussit: ita quod unusquisque baberet terminos suos, quos nullo modo quis excedere attentaret.

Narbona subsint, Piteus, Tolosa, Gazlora, Albi, Magalona, Nemis, Carcafona.

Bracaræ subsint Duma, Portucal, Tude, Auria, Iria, Lu-

co, Britonia, Aftorica.

Tarracona Barcinona, Egara, Gerunda, Empuria, Ausona, Lerita, Istofa, Tortofa, Cafaraugusta, Osca, Pampilona, Calaforra, Tyrasona, Auca.

Toleto Subsint, Secobia, Ar-

ca-

cabrica, Segoncia, Valentia, Urgi, Bagastri, Diania, Segorve, Complutum, Oxoma, Valeria, Oretum , Sativa , Beacia , Illici, Mentesa, Acci, Basta, Palen-

Merida subsint , Pace, Oxonoba, Olisipona, Egitania, Caliabria, Lamego, Viseo, Salmantica, Goria, Elbora, Abela,

Numantia.

Spali subsint , Italica , Asidona, Elepa, Malaga, Elberris, Aftigi , Corduba , Egabro , Tuc-

Por todo este contexto se infiere la ficcion del Instrumento: pues empezando por el tiempo que feñala, se convence que ni el aqui propuesto, ni el que expressa la Historia General, dán lugar al sucesso. El año aqui expressado, es el quarto del Imperio de Constantino: y en este no se pudo hacer Division de Obispados, porque aquel ano fue anterior à la Victoria de Maxencio, y à la Paz de la Iglesia; y antes de esta Paz, y de aquella Victoria, no pudo Constantino hacer lo que se le atribuye, porque no era Christiano. Ni se puede decir, que por aquel año quarto se entienda el Confulado IV. Lo primero, porque el Instrumento recurre expreslamente al año quarto del Imperio, lo que es muy diferente

del cómputo del Consulado IV. Lo segundo, porque este Consulado corresponde al año 315. de la Era vulgar, en el qual es falsissimo, que Conftantino dividiesse la España en feis Arzobispados, constando, que por entonces (y algunos años deípues) no havia mas que tres Provincias; pues la Carthaginense y Bracarense no fe dividieron de la Tarraconense hasta 17. años despues, esto es, por el año 332, como se deja dicho en el Tomo I. num. 142. Luego es falso, que Constantino hiciesse esta Division en el año quarto de su Imperio, de qualquier modo que

se entienda este año.

34 La Historia General recurre al año treinta de Constantino, en la Era 376, que corresponde al año 338. y en este año repugna aquella accion, por haver muerto Conftantino en el año antecedente, 337. Luego omitiendo la poca fé que merecen los Instrumentos (de donde se saca esta noticia)por la inconstancia y oposicion de uno à otro ; consta su falsedad en lo mismo que afirman. Entre los Patronos que tiene esta opinion, hay tambien otra notable opolicion; pues unos dicen, que se hizo en un Concilio de Toledo; otros que en el de Eliberi: la

que es prueba de que procedieron arbitrariamente sin documento firme, y guiados de malas congeturas: porque en Toledo no se puede afirmar Concilio alguno hasta despues de Constantino; ni reynaba este Principe, quando se con-

gregó el de Eliberi.

35 Fuera de lo que mira al tiempo en que se dice hecha la Division de Obispados, se muestra tambien, que no puede reducirse à Constantino, insistiendo en los nombres de las Sillas que expressa. Para esto basta el referir algunas, omitiendo el examen de todas, ya por la barbarie de los nombres, y ya porque pocas baftan para conocer la ficcion del Instrumento. A Braga la dá por Sufraganea à Dumio : y ni en tiempo de Constantino, ni en docientos años despues, huvo tal Obispado; haviendose erigido en honor de S. Martin Dumiense, despues del medio del Siglo VI. En el texto de Rasis, segun se halla en Toledo, y en Resende, se añade tambien à Oviedo; que ni en tiempo de los Romanos, ni en el de los Godos, era Silla, ni quando lo fue, tuvo sugecion à Braga. De Porto, y de Britonia es tambien autorizable, que no existieron en tiempo de los Romanos, como se dirá adelante. En Tarragona pone el texto de Loay sa a Ictofa, Silla imaginaria, segun dirémos en la Division de Vamba. En Toledo expressan à Compluto. y Beacia, que tampoco fueron Obispados en tiempo de los Romanos. En Merida à Caliabria, que no fue Silla hasta el tiempo de los Godos. Añade aqui el texto de Loaysa à Numancia, la qual si se entiende de la antigua, nunca fue Obifpado; y si se toma por Zamora, no lo fue en tiempo de Constantino, ni antes de los Moros, como todo constará en sus proprios lugares.

36 De aqui podrás inferir, que todo esto es ciertamente posterior al estado que tenian las cosas en España, no solo despues de los Romanos, sino tambien de los Godos: y que todo ello publica haverse dispuesto este Instrumento segun el aspecto que la Iglesia de España tuvo despues del Siglo VIII. En lo que mira à Rasis parece que se arregló al estado de la noticia que havia en su Siglo X. Las copias de otros Escritores posteriores miraron à su tiempo; porque como los nombres estaban desfigurados de lo antiguo en el texto de Rasis, cada uno ponia la reduccion que imaginaba, ò que tenian las cosas en su Siglo, como se vé en Compluto, que la traduccion de Rasis nombra Guadalfajara, y lo mismo en los que anadieron à Numancia. En la Historia General se proponen estas cosas de tal modo, que con razon pronunció de ella Vaseo (sobre el año 338.) Agroti veteris somnia pleraque omnia mihi videntur. Con que, sobre los desaciertos que Rasis cometió, en unir à Narbona con España en tiempo de Consantino, y reducir à su Imperio Sillas que no huvo entonces; se juntaron los de otros posteriores, que ignorando el estado primitivo le aplicaron lo moderno con las corrupciones de nombres y reducciones de su tiempo.

Segun el parentesco que se halla en este punto con el de la Division atribuida à Vamba, me inclino à que el Escrito de Rasis (si no es singido) prevaleció y se mezcló en el Siglo XIII. con las sicciones que en la entrada del XII. aplicaron à la de Vamba.

37 Concluyo, que ni por el Escrito de Rasis, ni por el del Rey D. Alsonso, ni por el Ms. de Toledo, ni por muchos Autores que patrocinen la Division de Obispados atribuida à Constantino Magno, de ningun modo merece ser admitida; sino antes bien reputada Tom. IV.

entre las mas apocryfas, por fu mal original, por fu barbarie, por fer desconocida de toda la antiguedad, y por la contradiccion que tiene con otros
Documentos legitimos.

38 Lo unico que se debe admitir en este punto es, que en tiempo de Constantino M, se hizo la Division de Provincias Civiles en España, à que luego se arregló lo Eclesiastico. Incluída la parte de Africa Tingitana, sueron seis: y omitida esta (por no haver tocado acá en lo Eclesiastico, como se dijo en el Tomo I.) sueron cinco, la Tarraconense, Carthaginense, Betica, Lusiana, y Bracarense.

39 Que al punto que se dividieron en cinco las Provincias, segun la Ley Civil, se atemperó al mismo numero lo Canonico, se deja ya propuesto. Entendida la Division de Constantino en el sentido de que por su disposicion se dividieron las Españas en las dichasProvincias, y que los Obifpados se dividieron tambien con atribucion al nuevo numero de Metropolitanos; en este fentido es legitimo y autentico, que Constantino M. hizo nueva Division de Obispados en España, como tambien en otras partes. Pero decir, que esta Particion la hizo el Empe-

ra-

rador estando en estos Reynos, ó que esto sue convocando á los Obispos à Concilio, ó bien al de Eliberi, ò alguno de Toledo, esto es apocryfo. Que entonces estaba atribuída à España la Galia Narbonense; ò que existian las Sillas mencionadas de Dumio, Oviedo, Compluto &c. esto es falsisimo. Que la Division de Constantino no incluía en su original estos vicios, tampoco puede afirmarse : pues sobre no alegarse texto donde carezca de ellos, tiene contra si aun à los mismos Patronos que la siguen, los quales todos la reconocen revestida de las mencionadas calidades, à que no puede deserirse crédito.

Provincias, y cinco Metropolitanos, puede y debe llamarfe Constantiniana en el sentido expuesto. La de seis, en
que se incluía la Narbonense,
solo debe intitularse Gothica,
no Romana; porque solo en
tiempo de los Godos, y despues de la muerte de Liuva
(hermano de Leovigildo) se incorporó la Iglesia de Narbona
con los cinco Metropolitanos
de estos Reynos, como declararémos en su sitio.

## CAPITULO III.

De la Division de Obispados y Metropolis del tiempo y dominio de los Suevos.

## schemenna §. 7 I.

Proponese lo actuado en el Concilio intitulado de Lugo, y muestrase no ser originales estas Actas.

Emas de la Division de Obispados atribuída al Emperador Constantino, se tiene comunmente por autentica otra que se atribuye à un Concilio de Lugo, celebrado en el tiempo de los Suevos. Pero esta no sue general à todo el Continente, sino solo

para el Dominio de los Suevos, que abrazaba la Galicia, Asturias, y parte de Lusitania. Atribuyese esta Division à un Concilio de Lugo, en que, demas de otras cosas, se erigió una nueva Metropoli, se arreglaron los límites que debia tener cada Obispado, y se fun-

daron de nuevo algunas Sillas. Este Concilio se ha perdido, ó à lo menos no se ha descubierto hasta hoy, mas que el fragmento de una parte historial, que se halla en una Copia, y estuvo tambien oculta hasta el fin del Siglo XVI. en que la publicó D. Garcia de Loayfa en su Obra de Concilios, impressa en Madrid en el 1593. Del Concilio se halla mencion en el Pleyto que el Arzobispo de Santiago tuvo con el de Braga en tiempo de Inocencio III.cuva Sentencia ponemos en el Apendice II. Antes le mencionó el Chronicon Iriense, y creo que esta es la memoria mas antigua. D. Lucas de Tuy habla del mismo Synodo, despues de la Era 704. S. Post Vandalos. Juan Vasco trata del fragmento que permanece, como que existia en el Archivo de la Santa Iglesia de Braga. Loaysa dice, que le recibió del Señor Obispo de Lugo D. Juan Ruiz : y que en fuerza de su autoridad se movió à darle al público. Ambrosio de Morales le menciona como existente en Lugo: pero folo copió la primera clausula (lib.11.cap. 59.) En los demas Autores no tanto se le dá nombre de Escritura, como principalmente de Concilio, suponiendo como cosa inconcusa la Division de Obispados, y lo demas, que en ella se menciona. El moderno Lusitano Pereyra de Sylva admitiendo la legitimidad de la substancia, añade, que la Escritura en que se halla, no es original. Antes de hablar sobre esto, es preciso exibir la Escritura, que segun la publicó Loaysa pag. 128. (de quien la han tomado los demas) es assi:

42 Tempore Suevorum, fub Era 607. die Kalendarum Januarij, Theodomirus, Princeps idem Suevorum, Concilium in Civitate Luco fieri pracepit, ad confirmandam fidem Catholicam, vel pro diversis Ecclesia causis. Postquam peregerunt quidquid se Concilio ingerebat, direxit idem Rex Epistolam suam ad Episcopos, qui ibidem erant congregati, continentem hac: Cu-" pio Sanctissimi Patres, ut " provida utilitate decernatis "in Provincia Regni nostri: ,, quia in tota Gallæciæ Regio-" ne spatiosæ satis Diœceses à "paucis Episcopis tenentur: "ita ut aliquantæ Ecclesiæ per ", fingulos annos vix possint à "fuo Episcopo visitari. Insu-", per tantæ Provinciæ unus ,, tantummodo Metropolitanus "Episcopus est, & de extre-,, mis quibusque Parochiis lon-,, gum est singulis annis adCon-, cilium convenire. Dum hanc

Epij-

Epistolam Episcopi legerunt, elegerunt in Synodo, ut Sedes Lucensis esset Metropolitana, sicut Bracara; quia ibi erat terminus de consinitimis Episcopis, o ad ipsum locum Lucensem grandis semper crat conjunctio Suevorum. Etiam in ipso Concilio alias Sedes elegerunt, ubi Episcopi ordinarentur: sicque post bac pro unaquaque Cathedra Diæceses o Paroshias diviserunt, ne inter Episcopos contentio aliquatenus sieret: id est.

43 Ad Cathedram Bracatensis Ecclesia, qua in vicino sunt, Centumcellas, Coetos, Lenetos, Aquaste, Milia, Ciliolis ad postam, Ailio, Garandonis, Tauis, Ciliotao, Getanio, Oculis, Cerecis, Petroneto, Equirie ad Saltum; item pagi Pannonias, Ledera, Vergancia, Astiastico, Tureco, Cuneco, Cherobio, Berese, Palanticio, Celo, Supelegio, & Senesquio.

Ad Sedem Portugalensem in Castronovo Ecclesias qua in vicino sunt, Villanova, Betaonia, Visca, Mentuno, Torebia, Baubaste, Benzoaste, Lumbo, Nescis, Flapolet, Curmiano, Caguesto, Leporeto, Melga, Tangobia, Villagomedea, Tauvase: item pagi, Labrencio, Aliobio, Vallacia, Truluco, Cepis, Flandolas, & Palentiaca.

Ad Lameco, Lamecum, Tuentica, Atavoca, Cantabiano, Omnia, & Camianos.

Ad Conimbriensem, Conesbrei, Eminio, Lutbine, Insula, Antunane, & Portucale Castrum antiquum.

Ad Vefense, Veseo, Rodomiro, Submontio, Subverbeno, Cosonia, Ovellione, Totela, & Caliabrica, qua apud Gothos postea Sedes fuit.

Ad Dumio familia Servo-

rum.

Ad Egitaniensem tota Egitania, Mene, Cipio, & Francos.

vitas cum adjacentia sua, quam tenent Comites XI. una cum Cairoga, Lemos, & Cavarcos.

Ad Auriensem Palla, Auna, Verugio, Bebalos, Ceporos, Tennes Pinca, Sassavio, Verecanoe, Senabia, & Calapages majores.

Ad Asturiensem Astorica, Legio, Bergido, Petra, Speranti, Comanea, Ventosa, Maurellos superiorum & inferiorum, Senvire, Francelloe, & Pesicoe.

Ad Iriensem Mortacio, Saliniense, Centenoe, Celonoe, Me-

diensie , Pestamarcos.

Ad Tudensem Esclesias in vicino, Turedo, Tabolela, Locoparre, Aureas, Tabulela, Longetude, Caristano, Martiliana, Turonio, Celessantes, Turuea: item pagi Aunone, Sacria, Erbilone, Gauda, Obinia, & Cortese.

Ad

Ad Sedem Britonnorum Ecclesia qua sunt intra Britonnes, una cum Monasterio Maximi: O

que in Afturiis Sunt.

45 Lo historial de este Inftrumento es que despues de convertidos los Suevos à la Fé, por los milagros de S. Martin Turonense, y predicacion de S. Martin Dumiense, mandó el Rey Theodomiro, que se tuviesse un Concilio en la Ciudad de Lugo, con fin de que se confirmasse la Religion Catholica, y otras cosas necessarias de la Iglesia. Concluído el Concilio envió el Rey à los Padres una Carta, en que les proponia, que siendo tan dilatado su Reyno, no havia correspondiente numero de Obispos; que esto traía consigo el grave inconveniente, de que siendo muy dilatadas las Diocesis, no podian los Pastores visitar anualmente sus Ovejas. Juntamente, que no haviendo en tan dilatado espacio mas que una Metropoli, era grave molestia para algunos Obispos el concurrir à Concilio cada año, pot la mucha distancia.

46 Estas razones hicieron mucha fuerza à los Padres, porque esectivamente se estendia Galicia en aquel tiempo desde el Mar Cantabrico hasta las cercanías del Tajo, dejando dentro à Coimbra, y à Ida-Tom. IV.

ña. En vista de ellas resolvieron, que de alli adelante se aumentasse una Metropoli en Lugo, por causa de ser esta Ciudad la mas proporcionada à la concurrencia de los Obifpos Sufraganeos de la parte del Norte, y juntamente por ser Pueblo muy famoso en lo Civil, donde acudia gran concurso de Suevos. Para evitar el perjuicio que ocasionaba à los Prelados la gran dilatacion de sus Sillas, resolvieron que se erigiessen de nuevo algunos Obispados, señalando los límites que debian tener todos, para que ninguno tuviesse altercaciones. Este es el hécho, segun nos le propone la Escri-

47 Que su materia no sue assumble assumble congregar el Synodo, y que tampoco no es el mismo Concilio, consta por lo que dice de haverse congregado para distinto sin, y que concluido todo lo que pertenecía al Concilio, se propuso, y trató lo referido: suego ni es Concilio, ni parte, ó fragmento de Concilio, sino solo una Escritura, ò Actas de lo que refultó.

48 Que tampoco es instrumento Original lo notó ya Pereyra al fin de las Memorias del Obispado de la Guarda, en la Dissertacion Exegetica, Nota

III. num. 18. y consta, por quanto en los terminos, que atribuye à Viseo, una de sus Parroquias es Caliabria, fobre quien anade, que despues passó à Obispado en tiempo de los Godos. En esto se vé claro, que la tal Escritura no es del tiempo de los Suevos, ni original, ni extractada en aquel tiempo: pues los Suevos no podian decir, que Caliabria, Parroquial en sus dias, fue Obispado en los de los Godos, como de fuyo consta, por haver sido estos posteriores à aquellos. Por tanto se admiró con razon el P. Tañez (en el tomo 2. de su Era y Fechas de España pag. 502.) que Morales digesse (lib. 11. cap. 59.) que esta era la Escritura mas antigua de quantas en España se han conservado: pues no es del tiempo y Era que en ella se refiere con atribucion à los Suevos, como se muestra por lo mismo en que se recurre à ellos, Tempore Sueverum. Esta primera clausula declara ser formada la Escritura despues del Reynado de los Suevos: porque quando actualmente dominaban, no se empezaban assi los instrumentos, ni se empieza ninguno con semejante expression, quando dura el Tiempo de los Soberanos que le forman; pues lo de in illo tempore siempre es claufula de quien escribe despues: y solo remitiendose à un imperio, ò linea de Reyes ya acabada, se dice con propriedad en tiempo de tal imperio, ò tal linea: v.g. en tiempo de los Romanos, en tiempo de los Godos, de los Moros, &c.

49 Lo mismo consta por las voces de que usa el instrumento, que son de tiempo passado, no presente: alli (dice) era el termino: havia gran concurso de Suevos : y si la Escritura fuera del tiempo de estos, digera, aqui es ; aqui bay: revnando tal Rey de los Suevos. &c. y no en tiempo de los Suevos. Luego esta Escritura no es del Siglo à que se aneja. Y se debe anadir, que ni es del tiempo de los Godos, fino pofterior à estos, como se prueba, por el modo con que habla de Caliabria, diciendo que fue Silla en el Reynado de los Godos : y si esto se huviera escrito, quando actualmente dominaban los Godos, se pusiera que ya era Obispado, ò que es Silla, pues se mantuvo como tal en todo su Dominio. Pero usar de tiempo ya passado, y decir fue Silla en tiempo de los Godos, es prueba, que esto se escribió, quando ya ni era Obifpado, ni havia tales Godos.

50 Escrito esto, halle el mif-

mismo concepto y resolucion en el P. Contador de Argote en sus Memorias del Azobispado de Braga tomo 2. lib. 4. cap. 7. pag.755. donde concluye, que al tiempo en que se escribia este Documento, havia ya perdido Caliabria la dignidad Pontificia: y configuientemente no se escribió el tal fragmento gobernando los Suevos, ni aun los Godos, fino en tiempo de los Reyes de Asturias. Assi este Autor num. 1254. Yañez llama à esta Escritura mezclada, y muy posterior, como se lee en su pag. 502. Antes de proponer yo lo que siento sobre su antiguedad y credito, quiero ofrecer la Chronologia y variedad que hay fobre el año del Concilio de Lugo: y porque esta tiene conexion con los de Braga, es preciso anteponer la de unos y otros. En el Tomo I. ofreci una Dissertacion acerca del Concilo Lucense: esta es la que se sigue; omitido el nombre de Dissertacion, por dàr mas encadenada la materia.



g edicion de ens Corento - y

S. II.

Del tiempo à que se debe reducir el Concilio de Lugo, y el primero y segundo Bracarense. Que Reyes dominaban entonces en Galicia?

51 C'Obre el tiempo en que Je tuvo el Concilio de Lugo, cuya parte se dice esta Escritura, discurren muy variamente los Autores. Lo unico en que parece que deben convenir, es, que este Concilio fue posterior al I. de Braga, y anterior al II. Que fue despues del primero de Braga, consta por lo dicho tom. 2. pag. 149. sobre que el Concilio I. de Braga fue el primero que se tuvo en Galicia, despues que los Suevos abjuraron la heregia, fin que haya lugar à que se admita otro Concilio en los años immediatos anteriores à este que anda con nombre de Bracarense I. Luego el Concilio de Lugo fue aespues del primero de Braga. Confirmase, porque en el de Lugo se dice erigida esta Iglesia en Metropolitana, y que se aumentaron Obifpados : luego esto fue despues del Bracarense I. porque si huviera sido antes, se hallàran ya en él los dos Metropolitanos, y mas Sillas de las que conconcurrieron, como se vé en el segundo de Braga; donde vemos dos Metropolítanos, y diez Obispados suera de las Matrices, y de Dumio; no haviendo en el primero mas que un Metropolitano, y siete Sufraganeos. Infierese pues, que el Concilio, en que se pone el aumento de Prelados, sue posterior al I. de Braga, y anterior al II. y que por tanto se hallan mas Obispos, y dos Metropolitanos en el segundo, y

no en el primero.

52 Veamos ahora, quando se celebraron los de Braga? Baronio y Ferreras reducen el Bracarense I. al año 563. Era 601. Pero esto tiene contra si à los Codices antiguos Mss. de los Concilios, en quienes prevalece la Era 599. como unanime se halla en tres Codices, fegun lo dicho tomo 2. pag. 199. y no es licito apartarnos de tan venerables monumentos, quando no fe convence cosa en contra, como sucede aqui. Demas de esto, aquel Concilio fe tuvo en el año tercero de Theodomiro, ò Ariamiro: y folo à la Era 599. (año 561.)favorece el año III.delRev Theodomiro, fegun lo dicho en el tomo 2. part. 2. cap. 1. de la Chronologia de los Suevos. Vaseo queriendo dar por errados los numeros de los libros

de Concilios, recurre al año 536. Pero yerra: porque ni entonces reynaba Theodomiro: ni eran Catholicos los Suevos: ni havia entrado en Españas. Martin Dumiense, que fue uno de los que concurrieron al Concilio, y el principal instrumento para la conversion de los Suevos. Pagi infifte en el año 560. pero este Autor disminuye en esto, y en las pruebas que alega, el numero de un año: y pues dice, que se debe estar à la Era que señala Loaysa, que es la 599. año 561. no alcanzo, con que razon insiste en el 560. Constando pues por los Codices Mss. la Era 599. fe debe anejar el Concilio I. de Braga al año 561. despues del qual fue el Concilio de Lugo.

53 El Concilio II. Bracarense se celebró en la Era 610. año II. del Rey Miro, como afirman constantemente los Codices antiguos, y fe vio tom. 2. La Era 610. es el año 572. y por tanto Vaseo, que recurrió al año 564. se aparto de la fé que merecen los Codices contestes. Ferreras señala la Era 609. año 571. y dia 15. de Diciembre, que es el 18. de las Kalendas de Enero, "como " se vé (dice) en los Codices " por quienes hizo Loayfa la " edicion de este Concilio, y

,, no

, no à 1 de Junio del año si-"guiente, como estampó A-"guirre. En el num. 13. añade, que Pagi puso este Concilio en el año 572.,, pero noso-, tros (dice) seguimos las no-,, tas de las Eras indubitables "à los Españoles. Este Escritor no miró bien los Codices antiguos, ni à Loaysa, ni à Aguirre. No à los Codices: porque estos señalan la Era 610. como consta por D. Juan Bautista Perez, y Loaysa, alegados tomo 2. pag. 199. y expressamente dice el señor Loaysa, que todos los Codices convienen no solo en la Era, sino en el dia 1. de Junio, como se vé en el lugar citado; y en su libro de Concilios al principio pag. X. y despues en la 165. donde pone este Concilio, expressando en el texto, die Galendarum Juniarum : y assi es contra los Codices, y contra Loaysa decir, que en aquellos por quienes hizo fu edicion este Escritor, se ponia el dia 15. de Diciembre de la Era 609. y no el 1. de Junio de la 610. Es tambien contra Aguirre : pues este figuió à Loayfa, fin mas variedad en el texto, que escribir Kalendarum en lugar de Calendarum. El caso es, que assi Loaysa, como Aguirre, pusieron en el margen el dia 18. de las Kalen-

das de Enero, que se hallaba en impressiones anteriores; y aquello de que se descartaron. crevó Ferreras que era lo que se debia anteponer, sin reparar en la leccion principal, que es la del texto; ni en que expressamente afirmó Loaysa, que todos los Codices convenian en el 1. de Junio: ni en que todos señalan constantemente la Era 610. y supuesta esta Era (como se debe suponer) faltó Ferreras en decir. que sigue las Notas de las Eras. indubitables à los Españoles. pues ni en los Manuscritos, ni en lo impresso se lee otra Era que la DCX. (610.) y él figue la 609. y por tanto se apartó de Loaysa, y de los Codices en aquello que figue. Aguirre en sus Notas à este Concilio num.36. dice, que se celebró en el año 572. ex consensu omnium.

54 De aqui resulta, que el Concilio de Lugo se debe senalar despues del 561. en que se tuvo el I. de Braga: y antes del 572. en que sue el II. Pero en que ano determinado, no es facil establecerlo. Vaseo le pone cerca del ano 564. à lo que dice Padilla, que es error manissesto: porque en la cabeza de la Escritura de que vamos hablando, se expressa la Era DCVII. que es el ano 569.

cinco años despues del que pufo Vaseo. Loaysa quitó la fuerza à este argumento; pues propuso en sus Notas la duda de si debia leerse Era DCVII. ò Era DC. septimo Kal. Januarij. De este modo cessa toda la instancia de Padilla; pero se aumenta la duda, por añadirse variedad de extremos, y no haver firmeza en la Era. El Autor de aquella Nota dice, que le agrada mas la Era DC. pero que sigue la DCVII. por autoridad de Morales y Vaseo. En este ultimo no hallo yo la Era DCVII. fino la DCII. pues expressa el año 564, que en su sentencia corresponde à la Era 602. como afirma en el Cap. 22. Lo mas autorizable me parece, infistir en la Era DCVII. conforme están los numeros: porque el numero de las Kalendas no se acostumbraba juntar con el de la Era, sino separarle, por interpolicion de otra clausula, ò explicarle por letras. El hecho es, que como este instrumento no es del tiempo de los Suevos, ni aun de los Godos, no debemos cuidar mucho de su fecha, ni aun de la autoridad de las materias, por lo que se dirá, sobre no ier verdad que en Lugo se decretasse la ereccion de Metropoli y nuevas Sillas. Prescindiendo del sitio, se puede ad-

mitir la Era señalada DCVII. año 569. porque el aumento de Obispados fue mas cerca del Concilio II. Bracarense, que del I. como se infiere de que el Obispo de Astorga precede en el Bracarense II. al de Britonia, no obstante que este sue de los nuevos, y aquel fue consagrado despues del I. Bracarense, como se dirá num. 114. Si el de Astorga empezó à ser Obispo despues del Concilio I. de Braga, y con todo esso tenia mas atiguedad que el nuevo Prelado de Britonia, es precifo admitir algun notable efpacio despues del primer Concilio Bracarense, en cuyo tiempo vacasse Astorga, y recibiesse sucessor, que no obstante su poca antiguedad precediesse al de la Silla nuevamente erigida. Esto prueba que la ereccion de los nuevos Obispados distó mas del Concilio I. que del II. lo que viene bien con el año 569. distante ocho años del primero de Braga, y solo tres del segundo.

55 Sobre el Rey que hizo congregar este, y los dos Concilios Bracarenses, vease lo dicho tom. 2. desde la pag. 144. El Autor de los Anales de Galicia, D. Francisco de la Huerta y Vega, dice en su tomo I que el Concilio I. de Braga se tuyo en tiempo de Ariamiro,

fu-

fucessor de Theodomiro I. hijo de Carriarico : el Synodo de Lugo, reynando Theodomiro II. y el fegundo de Braga en tiempo de Miro. El fundamento para esto se reduce, à que en el Concilio I. de Braga se lee Ariamiro, y en el de Lugo Theodomiro: de lo que infiere, que entre Theodomiro I. v Miro, huvo dos Reyes, (Ariamiro, y Theodomiro II.) y que S. Isidoro procedió con equivocacion, quando no reconoce mas que un Theodomiro, y omite à Ariamiro: y concluye, que seguirá el orden de los Concilios como testigos autenticos. Segun esto S. Isidoro no tuvo presente el orden de los Concilios, ò no le quiso seguir, si havia alli dos Theodomiros, y un Ariamiro. Ni uno ni otro parece debe decirse : porque S. Isidoro floreció immediatamente à los citados Concilios, y estos se introdugeron en el cuerpo de los Canones de que usó nuestra Iglesia en tiempo de S. Isidoro: y mas puros egemplares havia en el Siglo VII. de las Actas de los Concilios Bracarenfes, que en los Siglos posteriores, en que se fueron variando algunos nombres: y assi no hay principio para sospechar que el Santo no tuviesse presentes copias de estos Concilios, tan buenas, ò mejo-

res que las de hoy. Teniendolas, y no mencionando à Ariamiro, no hallo fundamento para que nosotros le pongamos en la série de los Suevos Catholicos: pues el Santo tomó esto por assunto, y se hallaba muy immediato à los sucessos, y con todo esso no propone tal nombre, ni mas que un Theodomiro.

56 Si miramos à la material escritura, se halla otro Rey mas en los Codices de Concilios: pues en el Hispalense, y en el Toledano, se lee Argemiro en el Bracarense I. como prevenimos con Loaysa en el tom. 2. pag. 199. y aun el señor, Perez expressó à solo este nombre. Si se mira à las antiguas impressiones, se halla Ariamiro en el II. Bracarense. Luego ni en lo manuscrito, ni en lo impresso hay uniformidad que autorice aquella opinion: y por tanto los nombres de los Reyes expressados en aquellos Concilios no fon testigos autenticos de la fucession. Junta à esto el estar en contra S. Isidoro, y no haver otra Memoria tan antigua: y parece que debemos resolver à favor de lo que expressa el Santo : diciendo, que assi como el nombre de Ariamiro se vició por algun Copiante en Argemiro, y en lugar de Miro puso otro à Aria-

Ariamiro; assi tambien Theodomiro degeneró en Ariamiro, ò tuvo ambos nombres este Rey, como se previno en el tomo 2. En favor de esto milita la Chronologia: pues mirado lo que refulta de San Isidoro, corresponde el Concilio I. de Braga à Theodomiro, esto es al Rey en cuyo tiempo fe convirtió el Reyno de los Suevos. Este Concilio se atribuye en algunos Codices à Ariamiro: luego la Chronologia indica ser un mismo Rey el de estos nombres, pues no havia dos Reyes en un mismo dia: y como en otra parte se lee, que Miro se llamó tambien Theodomiro, es señal que los Suevos ulaban de nombre, y fobrenombre: en cuya conformidad fueron de un mismo Rey los nombres Theodomiro y Ariamiro, ò Argemiro: y assi pudo S. Isidoro usar del primer nombre; y de los otros las Actas del Concilio. El hecho es, que la variedad de nombres en este lance, no causa distincion de Reyes, porque el Concilio citado perteneció à folo uno, no à diversos : luego el que las Actas pongan diferentes nombres, solo prueba, que todos convinieron à un Rey, ò que se mezcló vicio de copiantes, corrompiendo el Theodomiro en Ariamiro y Argemiro.

57 Para admitir dos Theodomiros no hallo fundamento. si se dice que S. Isidoro procedio con equivocacion, porque el Primero consta por el Santo. no el Segundo: y si se equivocó, negarémos el primero, diciendo que no huvo tal Rev. fino el que este Autor llama Theodomiro II. antecessor de Miro, con el qual equivocó S. Isidoro el que propuso. Pero nunca se verifican por el Santo dos Theodomiros. Y que no huvo mas que uno, consta por el Biclarense, que sencillamente introduce al Rey Miro despues de Theodomiro (como S. Ilidoro) sin dictado que determine el numero ò calidad del predecessor. Si huviera dos Theodomiros, debia haver explicado à qual de ellos fucedió Miro, diciendo que era Theodomiro el II. ò el Mozo; al modo que en el sucessor de Justiniano no se contentó con el nombre de Justino, y la Chronologia; sino anadió el Junior, para distinguirle de otro Justino que havia precedido: luego no usando de distincion alguna en Theodomiro, es prueba (fegun su genio esmerado) que no huvo otro con quien equivocarfe. Lo mismo digo de las Actas del Concilio de Lugo, y de S. Isidoro, que ponen à Theodomiro del modo que a

LOS.

los Reyes unicos en su nombre: y assi es prueba que no conocieron mas que uno: porque si huviera dos, no supieramos de qual de ellos hablaban, pues no dán distintivo. Eftos fon los textos mas antiguos que tenemos, para hablar con fundamento de los ultimos Reves de los Suevos: y como no hay alufion para dos Theodomiros, es preciso que insistamos en uno, sin poder afirmar otro Ariamiro, distinto personalmente, sino solo en el nombre: porque si se mira à la escritura material de los Codices, se deberá poner otro Rey Argemiro, lo que es ridiculez, por no haver tocado el Concilio de Braga mas que à un Rey; y assi estas son erratas materiales, ó sobrenombres del unico Theodomiro que hallamos en el Biclarense y en San Isidoro.

58 El Cl. Ruinart comentando las Obras del Turonense (lib. 1. de Miraculis S. Martini eap. 11.) anduvo tan lejos de admitir dos Theodomiros, que ni aun quiso reconocer à Carriarico, y dijo, que aunque los mas de los Mss. ponian este nombre, no huvo tal Rey, y que fue el mismo que Theodomiro, ò Ariamiro, Padre de Miro: añadiendo que Miro fue el hijo del Rey Suevo, sanado por S. Martin, como infiere del lib. 4. cap.7. de la Historia del Turonense, donde dice: Mira Rex in Civitate illa in qua decessor ejus Basilicam S. Martini adificaverat. Pero con su licencia digo, que no permite estas identidades la Chronologia puesta en el Tomo II. segun la qual Carriarico fue diverso de Theodomiro, y este sue el sanado, no Miro: fin que pruebe lo contrario el texto del Turonense; porque la palabra decessor no cae precisamente sobre el Padre de Miro, fino fobre el Abuelo; y assi cessa del todo el argumento. Vease el Tomo II. prat.2.c.1.

## S. III.

Muestrase no ser cierto, que en Lugo se tuviesse Concilio para division de Obispados, y aumento de Metropoli. Motivo de equivocacion sobre la introduccion de este Concilio. c to reacte duting . "

59 T A mas importante Differtacion es vér, si huvo tal Concilio, ò que credito merece la Eferitura propuesta, en el nombre que la quisieres dar de Aclas, è Concilio? Ya vimos que ni es original, ni de la antiguedad, que algunos han juzgado. Para ayeriguar fu autoridad debe-

mos feparar lo que fin ella confta por diversos principios.

Que Lugo fue Metropoli en tiempo de los Suevos, consta por el Concilio II. Bracarenfe, donde concurrió su Metropolitano Nitigisio, ò Nitigio, con Martin Bracarense; Anno secundo Regis Mironis die Kalendarum Juniarum cum Gallecie Provincia Episcopi,tam ex Bracarensi, quam ex Lucensi Synodo, cum suis Metropolitanis pracepto præfati Regis simul in Metropolitana Bracarensi Episcopi convenissent, id est, Martinus, Nitigifius, Remisol, Andreas, Lucretius , Adorius , Witimer, Sardinarius, Viator, Avila, Polemius, Maylocus Oc. Estas palabras se han de necessitar muchas veces. En ellas se vé claro, que el Obispo de Lugo era Metropolitano en aquel tiempo.

60 Que la ereccion de la Metropoli de Lugo se hizo en algun Concilio, tampoco parece que se puede dudar, por pedirlo assi la gravedad de la materia, y el interés comun de diversas Iglesias; porque haciendo dos Metropolis de lo que antes no componia mas que una, forzosamente se alteraba la razon de Susraganeos, y los límites de Braga; y para arreglar esto era necessario consultar y contratar con

los Prelados; lo que de fuvo pide que se junten: y mucho mas si, como dice el Instrumento, se erigieron entonces nuevas Sillas, y se arreglaron los límites de las Diocesis. Esto no se pudo hacer sin Concilio: porque para dár à unos, havian de quitar à otros: y no concurriendo todos à la dispoficion, fuera un Seminario de quejas y de pleytos. Por todo esto juzgo indubitable, que la Metropoli de Lugo, y la nueva distribucion de Sufraganeos, se efectuó en un Concilio.

61 Que los Obispados que se assignaron al Metropolitano de Lugo fueron (como dicen las Actas) el de Orense, Astorga, Iria, Tuy, y Britonia, tampoco pende del citado Inftrumento: pues assi está autenticado en las Subscripciones del Concilio II. de Braga, donde despues del Metropolitano de Lugo firman los Prelados de las tales Iglesias; al modo que los Sufraganeos atribuidos à Braga, subscriben despues de fu Prelado en aquel mismo Synodo.

62 Que en el Concilio en que esto se escetuó, erigieron de nuevo algunas Sillas, se infiere (sin recurrir à esta Escritura) por quanto en el Concilio anterior (primero de Braga) no huyo mas que ocho

Pre-

Prelados, incluido el Metropolitano : y en el figuiente (segundo Bracarense ) se hallan cinco Sillas mas : doce en los Obispos que subscriben, y otro el Dumiense, que no firma à parte, por quanto S. Martin Metropolitano de Braga retenia la Dignidad de Dume : y assi en este Concilio havia ya trece Obispados en Galicia, lo que no huvo antes, y por tanto se aumentaron Sillas en el espacio intermedio de los dos Concilios Bracarenses. El Doctor Ferreras escribió (sobre el año 569.) que los Padres del Concilio de Lugo erigieron à esta Iglesia Metropolitana (en atencion à la Súplica del Rey) señalando Sufraganeos, y terminos à las Diocesis, para que no huviesse pleytos, ni discordias entre los Obispos, sin que por entonces se determinassen à erigir nuevas Sillas, pues consta (dice) que las mas que señalaron à una y otra Metropoli, ya estaban antes erigidas. Esto carece de la formalidad, que se necessita para prueba de lo antecedente: pues para muestra de que ahora no erigieron ningun nuevo Obispado, era necessario probar, que todas las Diocesis que señalaron à cada Metropolitano, estaban antes erigidas. Pero decir solo que las mas; no prueba

que algunas no se erigiessen ahora, como es forzoso confessar, al ver, que nunca huvo en Galicia mas que los trece Obifpados, y que folo la mayor parte, o los mas, precedieron al Concilio de Lugo. Por tanto no siendo probable, que todas trece Sillas se hallaban erigidas antes de este Concilio, ù del primero de Braga, queda lugar à que algunas se estableciessen de nuevo antes del fegundo Bracarenfe. Lo mismo se califica por lo que se dirá de cada Silla en particular, mostrando, que algunas son posteriores al primero de Braga. Luego constando ya todas por el tiempo del segundo, esto es, antes del año 572. se infiere, que es verdad lo que dice la Escritura en orden à que algunos Obispados se erigieron de nuevo, despues del I. y antes del Concilio II. Bracarense.

63 Que todo esto se hizo en Concilio congregado en Lugo, no lo tengo por cierto, ni creo que se puede probar con Instrumento diverso del presente: y me inclino mucho mas à que no huvo tal Concilio en lo anterior à ser Lugo Metropoli, por lo que se dirá. El motivo para no tener por cierto que esto se hiciesse en Concilio de Lugo, es que Mo-

rales lib. II. cap. 59. cita à Itacio (distinto del Idacio Lemicense) diciendo, que en su Chronica no hay mencion de tal Concilio de Lugo, y que aquel Auntor pone la Division de las Diocesis del Dominio de los Suevos en el Concilio I. de Braga. Mariana refiere lo mismo en el lib.5. cap.9. poniendo las dos opiniones ( que deja al arbitrio de cada uno) inclinandose à que la particion de las Diocesis se hizo en el primero de Braga, y que en el de Lugo se confirmó. Para esto no hallo yo prueba autentica:mas por ello se insiere, no ser cierto, que se empezasse à decretar en Lugo; pues vemos testimonios que lo aplican à Braga, y à esto es à lo que yo me inclino, infiriendolo de que en esta misma Escritura, de que hablamos, se supone y expressa, que quando se hizo Lugo Metropoli, y se erigieron nuevas Sillas, dando à cada una fus Parroquias, fe hallaban los Padres juntos en Concilio. Esta junta no es probable que fueffe en Lugo, sino en Braga: lo primero, porque por la Carta del Rey vemos que los Concilios anuales se tenian en la Metropoli, siendo el motivo para aumentar otro Metropolitano, el impedir la moleftia de que todos concurriessen à ella ca-

da año desde las partes mas remotas; lo que supone que las juntas se tenian en Braga, pues de otra suerte se podia convocar el Concilio à una Ciudad del medio, y se obiaba el trabajo, fin aumentar Metropoli : y assi es señal, que el Concilio se celebraba en la Iglesia Metropolitana. Lo segundo, porque la Ciudad de Lugo era la Silla ultima de Galicia por la parte Boreal, antes de erigir la Britoniense; de modo que solo para el Obispo de Iria y el de Aftorga tenia proporcion acomodada, fiendo molestissima para los mas, en especial para el de Coimbra, Visco, Lamego, Dumio, y aun Braga, que dista unas quarenta leguas. Luego no es creíble que antes de ser Lugo Metropoli convocasse el Bracarense à los Padres para tener alli Concilio. Juntase, que no hay prueba autentica de que esto fuesse en Lugo : y por tanto tienen mas urgencia las razo-

64 Pero supuesto que este Decreto de hacer à Lugo Metropoli, y erigir nuevas Sillas, se formó en Braga; no por esto se sigue, que se hizo en el Concilio Bracarense I. pues tenemos sus Actas, y no hay en ellas mencion, ni cosa que aluda à tales providencias. En la

mif-

misma Escritura del Lucense se dice, que cada año se juntaban à Concilio: y assi en uno de estos (despues del primero de Braga del año 561.) se erigió Lugo Metropoli, aumentando Obispados: porque ya digimos, como parece preciso admitir, que esto se hiciesse en Synodo; y que sue antes del

segundo Bracarense.

65 De aqui infiero, que en lo contenido en la Escritura Lucense no hay cosa cierta, fuera de lo que se prueba por otros Documentos. Añado, que en quanto al principal assunto de haverse tenido en Lugo el Concilio de la Division de las Sillas, tampoco tiene bastante autoridad, no folo por lo que se acaba de decir, sino por ser Instrumento formado muchos Siglos despues del tiempo de los Suevos, lo que le hace à lo menos fospechoso, por causa de una grave ocasion que huvo para su introduccion, y por el genio que reynó en Siglos posteriores à los Godos, fobre interpolar Documentos antiguos, y fingir otros nuevos, como notó Mariana en el Tratado de la Venida de Santiago à España, y propondrémos luego, num. 170.

defrauda la fé de este Instrumento, es preciso proponer Tom. IV.

como se introdujo por equivocacion, ò mala inteligencia de un termino. La ocasion de haver escrito que huvo Concilio en Lugo, nació de que S. Martin Dumiense y Bracarense, formó una Coleccion de Carones, dedicada ò dirigida à Nitigio, Metropolitano de Lugo, y à todo el Concilio de la Iglesia Lucense, como se lee en la cabeza de dicha Coleccion: Nitigesio Episcopo, vel universo Concilio Lucensis Ecclesia Martinus Episcopus. Al leer Concilio de la Iglesia de Lugo, fue naturalisfimo el pensar, que los Obifpos se hallaban alli en actual Synodo: y de hecho por estas palabras fe movió Morales à probar (lib.11. cap.59) que huvo tal Concilio en Lugo, actualmente congregado, quando S. Martin envió sus Canones à Nitigio. Vafeo se valió de lo mismo; siguiendolos otros muchos: y este parece el unico inductivo para el primero, que despues de los Godos compulo esta Escritura, como Apendice del Concilio de Lugo: y realmente tuvo bastante motivo para equivocarfe.

67 Pero que por la clausula propuesta de S. Martin, no se entienda Concilio en este sentido (de Padres actualmente congregados en determinado lugar para tratar puntos de la

K Doc-

Doctrina, ò Disciplina Eclefiastica) lo tengo por indubitable : pues alli la voz Concilio precisamente significa el conjunto de Obispos de particular territorio que forman un cuerpo, ò comunidad con su Metropolitano. Provino este nombre, y esta significacion, de que quando Galicia se dividió en dos Metropolis, por la mucha extension que tenía aquel Reyno en el Dominio de los Suevos, no fe hizo division en dos Provincias (como fuele fuceder donde hay diversos Metropolitanos) sino antes bien se mantuvo, y se intituló una Provincia en particular, como consta por las palabras expres-Tas del Concilio II. Bracarense, puestas en el num. 59. Alli se vén ya los dos Metropolitanos: y con todo esso se dice, que todos los Obispos eran de una Provincia. Y es que Galicia nunca tuvo Division Civil en diversas Provincias; por lo que los Padres se abstuvieron de estas voces, aun despues de estar dividido el Reyno en dos Metropolis; y escogieron los nombres de Synodos, o Concilios, llamando à unos, Obifpos del Synodo de Braga, y à otros del Synodo o Concilio de Lugo: porque la particion precisamente se redujo, à que para obiar la molestia de los lar-

gos caminos en la concurrenz cia de los Synodos, fuessen unos à Braga, y otros à Lugo, cada uno como à propria Metropoli, no como à diversa Provincia. Y el dar nombre de Concilos à estos dos Partidos provino con gran propriedad del uso de los Romanos; pues como afirma S. Isidoro, de alli se tomó el nombre de Concilio : Concilij nomen tractum eft ex more Romano. 6. Etym. cap. 16. El uso de los Romanos fue llamar Conventos à las Cabezas de Partido, en que subdividian las Provincias, por quanto alli debian concurrir los Pueblos que atribuían à cada una: y este concurrir se dice en latin convenire, y por tanto todo el territorio se nombraba Convento, que es lo mismo que Concilio. Viendo pues los Prelados de Galicia, que su determinación no era aumentar Provincia, fino dividir la que havia en dos Partidos, escogieron muy oportunamente el nombre de Convento, ò Concilio, llamando à unos Obifpos del Concilio de Lugo, y 2 otros del Bracarenfe. Y aun el Breviario antiguo de Braga ulo en la Vida de San Martin (dia 20. de Marzo ) el mismo nombre Romano de Convento, diciendo, que Nitigio era Metropolitano del Convento Lucenfe.

- 68 Que este es el sentido verdadero de la voz Concilio en este caso, consta por las palabras dadas del Concilio de Braga: pues hallandose en esta Ciudad, dicen, que concurrieron los Obispos de la Provincia de Galicia, assi los del Synodo de Braga, como los del Lucense: luego la palabra Synodo, ò Concilio, es lo mismo que el distrito ò jurisdicion de Lugo, y de Braga, al modo que aun hoy se usa en lo civil de la palabra funta, para explicar el ambito de tales y tales Pueblos unidos en un cuerpo, v. g. en la Montaña la gran funta de Cudeyo: la qual se llama assi aun quando sus miembros no esten actualmente congregados à decidir negocios, fino folo porque quando se lléguen à juntar, han de ser de aquel determinado territorio. A este modo el distrito de Obispos que tocaban à Lugo, se llamaba Concilio Lucense, aun quando no estuviessen juntos, porque folo estos y no otros havian de concurrir à Lugo, quando su Metropolitano los llamasse à Concilio. Por tanto al subscribir en el fegundo de Braga (que fue general de ambas Metropolis) los del Partido de Lugo usaron de este titulo: Ex Synodo Lucensi, como se vé en Loaysa, y pre-

vino D. Juan Bautista Perez : y en esto solo quisieron declarar, que estos eran los de la jurisdicion de la Metropoli de Lugo; pero no que actualmente le hallaban celebrando Synodo en Lugo, porque esto es repugnante, quando fabemos que están en Braga unidos en Concilio. Pues si quando están en Braga, se dice con verdad Obispos del Concilio de Lugo, claro está, que el oír Concilio de Lugo no es lo mismo que Obispos actualmente congregados en Lugo: y por tanto estos terminos folo fignifican en la prefente materia Obispos de la jurisdicion de Lugo, que quando llegue el lance de ser convocados por su Metropolitano, han de concurrir à tal Ciudad, libres de la antigua práctica de ir de lejas tierras à Braga, pues solo por evitar este trabajo se aumentó la Metropoli, para que tuviessen en ella sus Concilios.

69 Esta misma inteligencia hallo que dió el Papa Inocencio III. à la voz Concilio,
quando hablando en nombre
del Arzobispo de Santiago D.
Pedro(en el Pleyto que este tuvo con el de Braga) dice en la
Carta que escribió al de Santiago, lo mismo que llevamos
expuesto: Mandaverat Ren
(Theodomirus) propter dilatioK2

nem Provincia, ut fex Episcopatuum sui Regni Pontifices facerent Concilium apud Lucum, O fex alij apud Bracaram: O ideo dicebantur sex ad unum Concilium, & fex ad aliud pertinere : & de utroque Concilio apud Bracaram, quasi de utraque Concilij assignatione, venisfe. Cujusmodi significationem nominis approbari dicebas ex Epistola, quam Martinus Bracarensis ex certa scientia dirigit ad Episcopos LUCENSIS CONCI-LIf, non quod tune celebraretur ibi id Concilium, cum idem Martinus legatur illi Concilio adfuisse; sed ad Episcopos, qui tenebantur ex pradicto Regis mandato temporibus suis illuc ad Concilium convenire. Aqui se vé claramente, que Concilio Lucense denota precisamente el territorio, de que debian ser los Obispos que à sus tiempos concurriessen à Synodo en la Ciudad de Lugo: y se explica, que en esta fignificacion debe entenderse la Inscripcion de los Canones de S. Martin dirigidos à Nitigio y à todos los Obifpos del Concilio de Lugo, esto es, à todos los Prelados de la jurisdicion y territorio de Nitigio: pero no de modo que por ello fe entienda actual celebracion de Synodo en Lugo, non quod tunc celebraretur ibi id Concilium; pues aqui significa lo mismo, que en el II. de Braga; donde Synodo Lucense no denota Obispos congregados en Lugo (siendo cierto que se hallaban en Braga) sino Obispos del territorio de Lago.

70 Aunque este sucesso de la Provincia de Galicia es cofa. en que dificultosamente se halla paridad, con todo effo fobre la inteligencia que damos à la voz Concilio, se encuentra alguna confirmacion en Africa: pues en el Carthaginense III. Can. 2. se dice, que cada Provincia envie al Synodo Nacional tres Legados del cuerpo de sus Concilios : De Conciliis suis ternos Legatos : y aqui la voz Concilios no denota Juntas actuales en determinado lugar, fino el distrito de donde se roman los Prelados que deben concurrir à su Metropoli, quando ocurra Synodo Provincial. Lo mismo en el Can.17. de la Coleccion Africana, donde para dar à la Mauritania Sitifense Metropoli diversa de la Numidia, se dice en el texto latino, que la Sitifense se divide de la Funta de Numidia: Ex cujus Cœtu separatur, y la Version griega puso Ex cujus Synodo, de modo que desde entonces los Obispos se decian unos de un Synodo, y otros de otro (al modo que firmaron

en Braga los del Synodo de Lugo)denotando en aquella voz Catu, y Synodo, el distrito de los que debian concurrir à los Concilios de Numidia, y à los de la Sitifense : pues todos tepian marcado territorio, cuyos limites no se podian traspassar en assunto de Juntas Provinciales; y assi vemos que N. P. S. Augustin culpó la Tractoria, en que Victorino convocó à Synodo de Numidia à los Obifpos de las Mauritanias; à quienes no debió convocar, por quanto estos tenian Primados separados, (Epist. 59. al 217.) y no formaban sus Concilios con la Numidia, ni en la Numidia, sino à parte. Solo hállo la diferencia, que en Africa se intitulaban Provincias diferentes, porque toda Metropoli suponia diversidad en razon de Provincia civil: pero en Galicia, como no havia mas que una, nunca se intitularon los O bispos contradistinguiendo Provincias, fino Synodos; dando à entender en esto, que las dos Metropolis precisamente eran particion de distrito, para el fin de evitar molestia en la concurrencia de Concilios.

71 A vista de esto se enerva toda la suerza del principio, por el qual se ha admitido que huviesse en Lugo el Concisio de que vamos tratando; esto Tom. IV.

es, Concilio en que se hiciesse Metropolitana esta Iglesia, y en que se dividiessen los terminos de los Obispados. Esto no fue en Lugo, no folo por lo arriba dicho, fino porque el fundamento en que estrivaron Vaseo y Morales para admitir tal Concilio, no prueba tal cosa; pues la Dedicatoria de S. Martin à Nitigio y à todos les Obispos del Concilio Lucense, no supone (como se ha juzgado) que estos Prelados se hallaban actualmente residentes en Lugo, fino precifamente denota. que aquella Coleccion de Canones, que remitiò à Nitigio, no era folo para el, sino para que la intimasse à todos los Obifpos de su distrito, que se entendian por Obispos del Synodo Lucense, como rubricaron quando estaban en Braga, congregados al segundo Concilio.

cir, que S. Martin envió su Coleccion de Canones à Nitigio, quando tenia juntos en su Iglesia de Lugo à los Obispos de su jurisdicion, no se puede entender esto del Concilio de que vamos hablando, sino de otro distinto y posterior. La razon es, porque el Synodo de que tratamos, es de aquel en que Lugo se hizo Metropoli; y este no estaba actualmente congregado quando S. Martin K. 2.

remitió sus Canones à Nitigio, sino antes bien ya se havia tenido. Consta por las mismas Actas; donde leemos, que el Concilio Lucense se junto para causas de la Fé, &c. antes de ser Lugo Metropoli: y que despues de concluir aquellas causas, se leyó la Carta del Rey, en que pedia se aumentasse una Iglesia Metropolitana, como le hizo acabado el Concilio: luego es indubitable, que al tiempo de convocar aquel Synodo no era Lugo Metropoli, ni su Obispo era mas que uno de tantos, sufraganeo de Braga, y que no prefidia el Concilio, constando que Andrés Obispo de Iria era mas antiguo. Quando S. Martin dedico à Nitigio sus Canones, ya Lugo era Metropoli: pues por esso le remitió la Obra, para que como Metropolitano la intimasse à todos los Obispos de su jurisdicion: luego el Concilio que pudo haver para intimar aquellos Canones ya suponia el otro en que Lugo se instituyó Metropoli. Ni antes de esto necessitaba S. Martin valerse de Nitigio : lo uno, porque folo el Bracarense era el Metropolitano de toda la Provincia: lo otro, porque ya que este no se hallasse presidiendo el Synodo en que Lugo se hizo Metropo-

li (que no es creible) se huviera valido del Obispo que presidia el tal Concilio; y este no pudo ser Nitigio, sino Andrés. Luego aunque S. Martin enviasse su Coleccion al Lucense, quando este se hallaba en Synodo con sus sufraganeos; no fue este Concilio aquel en que Lugo se hizo Metropoli, (que es del que tratamos) sino otro posterior, en que Nitigio como Cabeza de su territorio convocasse à los que ya no concurrian anualmente à Braga; y que por tanto recurrio à èl S. Martin, para que los intimasse los Canones.

73 Suponemos que en Lugo se tendrian algunos Concilios despues de su Metropoli, pues este sue el unico fin de su ereccion: pero de estos, ni de fus Actas, no ha quedado veftigio en escritos autenticos, que yo sepa. Y assi no me levantes falso testimonio, pensando que yo escribo, que en Lugo no se tuvo ningun Concilio: antes bien digo, que aunque no tengamos Actas de ninguno, reconozco que su Metropolitano celebraria algunos, pues assi lo pide el zelo de la Disciplina Eclesiastica, que tan gloriosamente empezó à respirar por aquella Provincia, y que este fue el fin para que le erigio la Metropoli. Lo que

di-

Canones le 10 VI at le original-

digo es, que la Escritura, ò Actas de que hablamos, no fon Concilio, ni parte, o Apendice de Synodo congregado en Lugo: y que si Nitigio celebraba Concilio actual, quando S. Martin le remitió la Coleccion de Canones, no fue este el Concilio en que Lugo se erigió Metropoli, fino otro pofterior. Y digo mas, que el dedicar S. Martin fu Coleccion à Nitigio y à todos los Obispos del Concilio Lucense, no prueba que huviesse entonces Concilio en Lugo, fino folo que esta Iglefia tenia territorio proprio de Obispos, por lo que se ha dicho. Iten, que alguno, viendo en instrumentos autenticos los terminos de Synodo y Concilio Lucense, los entendió en el fignificado comun, y no en el especial que tienen en tales Documentos; y que con este fundamento, y por aquella equivocacion se introdujo el Concilio de Lugo, de que se vá tratando, y se le aplicó la Escritura, o Actas, que impugnamos, por no fer originales, ni veridicas.

-Old Stakes \*\*

- dos los actalizaciones de foit-

De la Coleccion de Canones de S. Martin Bracarense. Pruebase que no se hizo en Lugo, ni merece por su formacion nombre de Concilio. No se levó esta Coleccion en los dos Concilios primeros de Braga, ni fue la primera, que se bizo en el Mundo. Quán-

do se publicó?

74 DEl principio antece-dente fe han feguido tambien otras equivocaciones, diciendo, que en el Concilio Lucense hizo S. Martin la Coleccion de Canones: y que en algunos Codices fe intitula Synodo Lucense por haverse ordenado alli. Iten, que por haverse refumido en Braga para correccion de las costumbres, fue tenida por tercer Concilio Bracarense, como escribe Loayfa pag. x. tratando de los Codices Mss.

5 75 Esta: es una materia de notable importancia, cuya gravedad no permite ser passada en filencio. Para esto hemos de suponer, que antes del Concilio Calcedonense estaba ya formada la Colección de Cano-\*\*\* \*\*\* \*\* nes, que se menciona, y confirma en el Canon I. del cita--do Concilio.(1) Como aquellos consucos repetitu? solvé offenge 1908 de 2519 : K4 I ag Ca-

(I) Regulas Sanctorum Patrum per singula nunc usque Concilia constitutas proprium robur obtinere decrevimus. Calced. can. 1.

Canones se formaron originalmente en Griego, fue preciso traducirlos en Latin para ulo de las partes del Occidente. S. Martin Bracarense, como era Oriental, y docto en la lengua Griega, advirtió que algunas cosas de aquellas no estaban traducidas con toda propriedad: que otras se hallaban obscuras, y tal vez diminutas, por incuria de los Copiantes. Viendo esto se aplicó à tomar el gloriofo trabajo de hacer una exacta Coleccion de mayor propriedad de voces, claridad de conceptos, y perfeccion de fentencias; disponiendola en congruente methodo por medio de distinguir las classes de Obispos, Synodos, Clerigos, y Legos: y reduciendolo todo à ochenta y quatro Capitulos. Esto parece sue lo que S. Isidoro llama Regla de Fé, y de Santa religion, hecha por S. Martin: esto lo que el Santo dedicó à Nitigio, y à todos los Obispos de su Jurisdicion: y esto lo que decimos que no fue hecho en Concilio congregado en Lugo.

76 Lo I. porque ni consta, ni es verosimil, que S. Martin, siendo Metropolitano de Braga, assistiesse à Concilio celebrado en Lugo: pues el hacer Metropoli à esta Iglesia sue pa- Canones; y que para que usal-

Obispos que la assignaron, no para todos los del dominio de los Suevos, como se vé, en que quando se ofreció juntarlos à todos, fueron convocados à Braga: y assi no fue S. Martin à Lugo, sino los de Lugo vinieron à Braga. Lo 2. porque la Coleccion de los 84. Canones pedia mas tiempo y desembarazo, que el que podia tener mientras presidia el Concilio: pues gastaban muy pocos dias en los Synodos, (como fe notó en el tomo 2.) y los Canones eran muchos, con precision de cotejar el texto Griego y Latino, añadir, explicar, coordinar, y acomodar: y todo esto es mas proprio para el Gavinete de su Estudio, que para el hospedage de Lugo. Lo 3. porque si S. Martin estuviera presidiendo el Concilio, no era necessario que para publicar sus Canones escribiesse à Nitigio, sino él mismo, como Metropolitano mas antiguo, huviera intimado los Estatutos: y no huviera hablado con folos los Obispos de la jurisdicion de Lugo, fino con todos los de la Provincia de Galicia, pues era general à todos la materia. Por tanto se supone que el Santo havia ya propuesto à sus Sufraganeos estos ra concurrencia precisa de los sen de ellos los del Partido de

Lugo, se los remitió desde Braga à Nitigio: y mientras no se ofrezca prueba autentica, de ningun modo afirmaré, que S. Martin, Metropolitano de Braga, se hallasse en Concilio de Lugo, ni que hiciesse la coleccion de sus Canones estando en tal Iglesia. Veamos ahora, si aquella Coleccion se puede intitular Synodo Lucen-

se, ò Bracarense.

77 Que se publicó en Lugo no se puede negar con fundamento, pues à este fin la remitió S. Martin al Metropolitano; y no es creible, que tuviesse omission en materia tan grave. Bien pudo remitir copia à cada Obispo, è intimarla por escrito, pero parece mas conforme, que se hiciesse en alguno de los Concilios anuales, para cuya celebracion fe erigió la Metropoli: y solo en este sentido se puede decir Synodo Lucense la publicacion de aquellos Canones. Juan Vazquez del Marmol nota (en el reconocimiento del Codice Vigilano) que esta Coleccion se intitula en unas partes Capitula ex Orientalium Patrum Synodis à Martino Bracarensi Episcopo collecta, apud Lucense Concilium, y en otras ad Lucenfe Concilium. Si se lee ad Lucense, debe entenderse por ello, que S. Martin dirigió su obra à los

Obispos del territorio de Lugo. La primera leccion apud Lucense solo puede admitisse, entendiendola de la publicacion, no de la formacion; por lo que queda dicho.

78 Los que llaman à esta Coleccion Synodo Bracarense se deben entender en el mismo sentido; por ser muy verosimil que la publicacion se hiciesse en algun Synodo. El Codice que huvo en el Escorial, con titulo de Lucense, parece que la reputó por tercer Concilio de Braga; pues poniendola (como los demas Codices ) entre los Synodos que hoy tenemos con numero de II. y III. Bracarense, dà à este ultimo el titulo de quarto: lo que prueba, que el Colector reputó à los Canones precedentes por Concilio III. pues no média otra cosa entre el II. y el que llama quarto. No assi en otros Codices, que aunque ponen esta Coleccion despues del segundo Bracarense, no la reputan por Concilio, pues ponen al figuiente con titulo de tercero; y esto no por numeros, (como nota el mencionado Vazquez) sino por letras, en que es mas dificil el errar.

79 Sobre esto me parece mas autorizable, decir, que en rigor la Coleccion de S. Martin no se debe decir Concilio

le-

fegundo, ò rercero Bracarenfe, ni Lucense, porque considerada.por si fola, en la conformidad que la tenemos, no fue Concilio, ni fe la ha graduado como tal en su titulo, sino solo en lo que supone el Codico Lucense, quando llama quarto Bracarense al que nosotros tercero: y esto no tiene mas autoridad que la voluntad del Colector, contra quien militan no folo los demas Codices, sino vér que aun en aquel Lucense no se ponen estos Canones con titulo de Concilio, fino como se ha dicho Capitula ex Orientalium Patrum Synodis, Oc.

80 La razon para decir, que no fue Concilio es, porque ni tiene preambulo Conciliar, ni numero, ò concurso de Obispos, ni fecha, ni subscripciones, fino precisamente el titulo que se acaba de citar, y la dedicatoria de S. Martin à Nitigisio, qual corresponde à una Carta familiar, que darémos -despues: todo lo qual no tiene indicio alguno de ser Synodo. Assi lo sintió el referido Marmol en la razon individual que tomó del Codice Lucense de orden de Phelipe II. por medio de su Secretario Antonio Gracian Aldrete, en el año 1573. concluida à 4.de Marzo. Aquel infigne Codice, que era el mas antiguo del Efcorial, parece fe quemó en el incendio del año 1671. Memoria que no puede renovarse sin dolor, pero que debia excitar la de los Minic tros del Rey, para ocurrir à semejantes daños en lo que nos ha quedado; representando à fu Magestad, que mandasse hacer Copias autenticas de lo mas precioso; las quales se pusiessen en la Real Bibliotheca que careciesse de los Originales, à fin que no folo cooperassen al bien publico de los Eruditos, fino que se assegurasse un Thesoro, que perdido por algun azar inevitable, no se pueda resarcir con todos los caudales de las Indias. A este modo sucedió en el Codice Lucense, pues folo nos ha quedado en Espana el Indice del referido Autor; y ni aun esto gozáramos, si no fuera por el Extracto que hizo. Dice pues, al hablar de esta Coleccion, que no la reputaba por Concilio: Ego tamen (falva melius sentientis correctione) potius judicarem ex titulo supra scripto, partem esse Bracarensis Concilij secundi, atque sub eo contineri; prout bic, O in excusis, O in Vigilano, ubi sequens appellatur tertium. Quod adjuvatur ex eo, quod nulla forma Concilij servata prescribitur, non preambula, nec data, non subscriptiones, aut numerus Epif-

co-

coporum, non denique Concilij nomen præfert, sed nudorum tantum Capitulorum , collectorum ex antiquis Synodis Orientalium Patrum, ut apertissime bic dicitur.

81 Dice, que no es Concilio, fino parte del fegundo Bracarense. Yo no admito ni aun esto; porque si fuera parte del Concilio II. nadie le huviera reputado por tercero, sino por segundo: y el hecho es, que en tiempo de los Godos no estuvo reputada la Coleccion de Canones por Concilio, como consta por el Indice de los antiguos Canones de España, donde se cita muchas veces aquella Colección, pero con el preciso titulo, In excerptis Martini: y assi à lo que no tuvieron por Concilio no fe debe aplicar nombre de fegundo, ni tercero; ni parte del segundo, pues ya fuera segundo. El que se ponga despues de aquel Concilio, y antes del tercero, folo prueba que aquella Coleccion se hizo despues del fegundo Bracarenfe; y por esso la colocan à parte, como cosa diversa, y tan diversa, que el Codice Lucense la supuso tercero, quando al siguiente le graduó de quarto. Lo que se sigue de aqui es lo que nos movió à decir todo esto, que la Coleccion de Ca-

nones de S. Martin, no fe hizo, ni se publicó en el Concilio Lucense, de que vamos hablando, porque este sue antes del segundo Bracarense; y aquella fue despues, como se convence por lo dicho.

82 Siguese tambien, que estos Canones recogidos por S. Martin no fueron los Capitulos que se leyeron en el Concilio II. Bracarense: porque si se recogieron despues de aquel Concilio, ; cómo se havian de leer antes de hacerfe ? Lo que fe propuso alli fue la Coleccion antigua, que sirvió de fundamento, à S. Martin. La razon es, porque antes del Concilio II. hallamos en el primero de Braga, Codice de Canones G& nerales, y Provinciales, como se lee alli : Relecti ex CODICE coram Concilio tam generalium Synodorum Canones, quam localium. Este Codice, que precedió al Concilio I. Bracarenfe, no era el de S. Martin, (que no se hizo hasta despues del segundo Concilio ) y aquel fue el que se leyó delante de los Padres del Concilio I. en todo lo que miraba à la Disciplina Clerical, como alli se refiere. Despues de renovada esta noticia, y leída tambien la Decretal del Pontifice Vigilio dirigida à Profuturo, Metropolitano de Braga, passaron à decretar

lo que determinaron, que fe redujo à XXII. Canones. Estos mismos se volvieron à leer en el fegundo de Braga, pero no el Codice general; porque lo releido en este Synodo fue lo que se decretó, y firmó en el primero, (como consta por la propuésta que hizo à los Padres S. Martin) y esto se redujo à los XXII. Canones. De lo que se insiere, que no se leyó entonces la Coleccion de S. Martin, porque esta es de ochenta y quatro Capitulos, y no fue decretada, ni firmada en el primer Concilio, en cuyo tiempo no se havia compuesto. Por tanto los Capitulos, y Codice de Concilios leídos en el Synodo I. Bracarense, sueron los que se hallaban en la Coleccion antigua que precedió à la de S. Martin, en que el Santo advirtió que havia voces obscuras, improprias, y con algunos defectos; por lo que se movió à componer otra, corregida, y arreglada à la pureza de los textos en su origen.

83 De aqui se infiere, que la Colección de Canones usada en nuestros Reynos desde

entonces, seria la mas pura, y correcta de todo lo que havia en el Occidente; pues à este fin se aplicó S. Martin Bracarense à componerla. Poco despues se hizo otra mas completa, por el Santissimo Doctor S. Isidoro. Despues de S. Isido. ro cuidaron nuestros Obispos de ingerir en su Codice los Canones decretados en los diez y nueve años posteriores à la muerte de S. Isidoro, como se lee en el Concilio IX. de Toledo: (1) y assi por todos estos principios se prueba, que nuestra Coleccion sería de lo mas puro, y completo del Occidente.

84 El Doctor Huerta imprimió en sus Anales de Galicia tom. I. lib. 4. cap. 16. que esta Coleccion de S. Martin sue la primera, que assi en Oriente, como en Poniente, vió el Orbe. Bien me alegrára dár à España esta gloria, si pudiera probarse: pero por el mismo S. Martin hallamos lo contrario, haviendo antes del Santo, no solo el texto Griego, sino la Version Latina en que notó la impropriedad, y desectos que corrigió en la suya; pues sa-

(1) Decrevimus, ut Capitula que in priscis Canonibus minime habebantur inserta, pari promulgarentur sententia, & antiquis jungerentur Regulis perenni jugitate mansura, & omni reverentia conservanda. Tolet. IX. in Exord.

bemos que no inventó obra nueva, fino unicamente se aplicó à perficionar la Coleccion que antes havia, como consta por sus palabras. (1) En suerza de esto, se vé, que no solo precedió en el Oriente el Codice Griego, fino en el Occidente otra version latina: la qual sin falir de España se halla mencionada (antes que S. Martin escribiesse) en el Concilio I. Bracarense, como se deja dicho. Precedió tambien la de Dionysio Exiguo. En Africa huvo otra mucho antes de S. Martin: lo mismo en Italia, como verás en el Tratado De Veteribus Canonum Collectionibus del Arzobispo Marca. De modo que por la Coleccion de San Martin folo puede atri-

buirse à España la gloria de haver precedido à los Rheginones en mas de tres Siglos: à los Burcardos en mas de quatro: à los Ivones en mas de cinco: y à los Gracianos en seis; porque Rheginon, Abad de Prum en la Diocesi de Treveris, floreció segun Trithemio por el año 910. Burcardo, Obispo de Vormes por el 1020. Ivon Carnotense (Obispo de Chartres en la Galia Senonense, ò Lugdunense quarta) por el 1090. fegun el mismo Trithemio: y Gracian, Monge Benedictino en Bolonia, despues del 1120. ò fegun algunos por el 1150.

85 S. Martin formó, ò publicó fu Colección con la anticipación infinuada, pues murió en Marzo del año 589. se-

gun

(1) Domino beatifsimo, atque Apostolica Sedis honore suspiciendo in Christo fratri, Nitigesio Episcopo, vel universo Concilio Lucensis Ecclesia Martinus Episcopus. Sancti Canones qui in partibus Orientis ab antiquis Patribus constituti sunt, Graco prius sermone conscripti sunt, postea autem succedenti tempore in Latina lingua translati sunt. Et quia difficile est, ut simplicius aliquid ex alia lingua transferatur in alteram, simulque O' illud accidit, ut in tantis temporibus Scriptores aut non intelligentes, aut dormitantes, multa pratermittant; O propterea in ipsos Canones aliqua apud simpliciores videantur obscura ; ideò visum est, ut cum omni diligentia, O ea qua per translatores obscurius dicta sunt, O ea qua per Scriptores funt immutata, simplicius, & emendatius restaurarem : boc simul observans, ut illa que ad Episcopos vel universum pertinent Clerum, una parte conscripta sint: similiter O que ad laicos pertinent, simul sint adunata; ut de quo capitulo aliquis scire voluerit, possit celerius invenire. S. Martin Brac.

gun el Breviario Bracarense, ò diez años antes, segun el Turonense, y assi se debe reducir al espacio anterior que huvo entre este año y el de 573. porque no solo fue despues de ser Lugo Metropoli, sino despues del Concilio II. Bracarense, (tenido en el 572.) porque este es el primero que consta despues de la Metropoli Lucense, y no se hizo entonces la publicacion; pues en tal caso no hablara S. Martin con folos los Obispos de Lugo, sino con todos los que actualmente se hallaban congregados en el II. de Braga: y assi fue despues, como la colocan los libros Conciliares; pero antes del 579. cerca del qual mu--rió el Santo, como probarémos en su sitio.

S. V.

Motivos que muestran no bacer fé la Escritura en que estriva el Concilio de Lugo.

Emos dicho, que la Escritura intitulada Concilio de Lugo, no es autenticable en quanto à la parte de que esta Iglesia se erigiesse Metropoli en Concilio celebrado en ella: y que aunque huviesse Concilio actual en Lugo, quando S. Martin dirigió su Colección de Cano-

nes à Nitigio, no se prueba esto por las palabras del Santo; ni sue este Synodo aquel en que se hizo Lugo Metropoli, sino otro posterior: y assi en quanto à esto, y por esto no se prueba, que sea legitimo el Instrumento. En quanto à las demas partes, que no constan por otro lado, digo, que tampoco merece credito.

87 Lo 1. porque el forma. dor distó muchos Siglos del sucesso, como se probó al mostrar, que no es Escritura original, sino del tiempo de los Reyes de Asturias; pues aun la mencion del Concilio de Lugo no antecede al fin del figlo nono, en que se lee en el Chronicon Iriense: y desde el año 570. en que murió el Rey Theodomiro, hasta el fin del Siglo IX. ván mas de trecientos años: espacio muy dilatado para afirmar lo de antes del 570. fin alegar testigo, y teniendo contra sí razones poderosas, que es donde está la fuerza de esta classe de argumentos: pues en lo que no haya cosa urgente en contra, no alego el silencio de Autores, o instrumentos mas antiguos: pero si à la falta de testimonios, se juntan otras cosas de peso, no obliga el dicho de Escritor muy posterior à que le demos credito : y assi sucede aqui,

por

por lo que se ha propuesto, y lo que se expondrá: y aun por fola la distancia del Siglo en que se formó esta Escritura, confessó el P. Bivar, que no hace plena fé, sobre que huviesse havido tal Concilio en Lugo: Certè Collector longe recentioris seculi fuit, quam opporteret, ut de celebrato Concilio fidem faceret indubitatam. Assi lo pronunció sobre Maximo pag.452. n. 90. no obstante que anduvo tan franco en esta materia, que admitió hasta quatro Concilios en Lugo en tiempo de S. Martin Bracarense: pero la fuerza de la razon del contexto de la misma Escritura le obligó à decir, que no merecia fé, por la distancia de tiempos.

88 Lo 2. por la incertidumbre con que procede en señalar el principal motivo del Concilio; diciendo que fue para confirmar la Fé Catholica, o para diversas causas de la Iglesia. Este modo disyunctivo, de uno, ù otro, es de quien ignora el motivo determinado; por lo que se và con tiento, y para no errarlo, recurrió à esto, ò aquello. Bien se, que en tiempo de los Godos solia tomarfe la particula vel copulativamente; como se declarará en otra parte: pero ni este Escritor fue de aquellos tiempos, ni el modo superficial con que toca el principal assunto del Concilio indíca que cuidó mucho de esto. Lo principal que debia proponer, es lo que se actuó en el Concilio: y pues de esto no hizo caso, y toda la atencion la enderezó à los terminos de los Obispados, es temible, que el fin de haver formado este instrumento, sue el de la extension de alguna Silla, como dire despues.

89 Lo 3. porque en tiempo de los Suevos no se formó instrumento Conciliar, en que se determinasse à cada Obispo el numero de Parroquias que havia de gozar, qual se singulariza en estas Actas. Infierese esto, no solo de que el producido no es del tiempo de los Suevos, fino de que si se huviera escrito la Division de los trece Obispados, parece moralmentel impossible, que semejante Escritura se huviesse defaparecido: porque instrumento comun à todas las Iglesias en materia de limites, pedia que se transcribiesse para cada Iglesia, à fin que cada una supiesse lo que era suyo por sentencia conciliar, y que ninguna traspassasse sus terminos. Pues fiendo trece las Sillas; como es possible que en ninguna se hallasse? especialmente siendo aquellas Iglesias

las

las que estuvieron menos tiempo en poder de los Moros, por lo que tuvieron mas oportunidad, para conservar sus monumentos. Y no hallandose, ni aun mencion autentica de que huviesse tal Division de Parroquias en Concilio de Lugo ¿por que razon se ha de creer à un instrumento, que por si no hace sé?

90 Demas de esto la Escritura de que hablamos folo fe hallo en Lugo; sin que haya rastro de ella en tantos libros de Concilios de Suevos, y de Godos, como se guardan en el Escorial y en Toledo; pues D. Juan Bautista Perez, que los manejó gloriosamente, no mencionó tal Concilio de Lugo, ni tal Division de Obispados escriturada en Synodo, ni aun el Itacio de Oviedo, segun previene Morales lib.11. cap.59.y es de notar que aquel·libro se escribió al principio del Siglo XII. como se dirá despues: y aunque pone la division de Sillas de los Suevos, dice que se hizo en el I. de Braga. Y vér que solo en Lugo se halló tal instrumento; y no en el insigne Codice de Concilios de la tal Iglesia, (que se intitula Codex Lucensis, el mas antiguo de los del Escorial) es prueba, que se formó despues de haverse escrito el libro de Concilios,

y separadamente, como cosa diversa.

91 Añadese, que la Iglesia mas dotada en la tal Escritura, es la de Lugo, como despues se verá: luego el hallarse solamente en este Archivo, hace lospechosa su invencion. Si digeres, que Vaseo alega tambien este instrumento como existente en Braga; respondo que esto no fue assi desde el principio: porque en el Siglo XII. todavia no se hallaba en aguel Archivo, como consta por la sentencia de Inocencio III. en el pleyto de esta Iglesia con la de Santiago, donde refpondiendo el Bracarense à los alegatos de su competidor, y estableciendo su intento, recurrió para probarle al Concilio Lucense de que hablamos, citandole como hallado en el libro de que usaba el Arzobispo de Santiago; In eodem quaterno (dice el Papa, hablando con el Compostelano, y exponiendo los alegatos del de Braga) quem contra Bracarensem produxisti, Lucense Concilium est inventum. Aqui vemos, que este instrumento se halló en quaderno de instrumentos exhibidos por el Arzobispo de Santiago; y por tanto no le havia antes en el Archivo de Braga, que estaria bien registrado para el pleyto. Desde que se descubrió en el Quaderno citado, passó à Braga, porque savorecia mucho à su pretension: y assi el unico Archivo sue el de Lugo: naciendo alli por la alusion propuesta de la voz Synodo Lucense, y por la extension de Parroquias, que pretendió su formador, como dirémos.

92 Lo 4. porque la Carta del Rey solo fue pidiendo el aumento de una Metropoli, y de algunas Sillas, sin mencionar discordia entre Prelados sobre limites. El Colector de estas Actas dejando en el tintero el fin principal para que se juntó el Concilio, y la declaración de que Sillas fueron las erigidas entonces, (porque esto es muy obscuro, y no hacía à su intento) puso toda su atencion en lo que el Rey no la puso, cuidando solo de senalar Parroquias. Lo mismo sucede en la segunda Escritura, que publicó Bivar con titulo de quarto Concilio de Lugo (de que se tratará despues) donde todo el affunto es contra discordias de Obispos imaginadas, y fobre dotaciones y jurisdiciones de Lugo: y esto hace sospechar, que el inductivo para introducir esta Escritura fue la extension de limites abmominario a babase 1 st

93 Lo 5. porque no con-

vienen los testimonios de los que tratan sobre esta Division de Obispados y Parroquias. Lobera en la segunda parte de las Grandezas de Leon, cap. 18. dice, que en este Concilio de Lugo se mencionó el Obispado de Leon, feñalando los terminos de su distrito, y que se hallo alli Adulfo, su Obispo. Nada de esto se encuentra en el Concilio fegun la Escritura de la Iglesia de Lugo : antes bien ponen por primera Parroquia de Astorga à Leon ; y aunque el formador de la Division de Obispados atribuída à Vamba, quiso ocurrir à esto, despues veremos con que modo lo hizo. En donde se halla lo que escribe Lobera, es en D. Lucas de Tuy, que pone por fin de la assistencia del Obispo de Leon al Concilio de Lugo, el confirmar la Division de los tales Obispados de Galicia y sus Parroquias. Pero esto no concuerda con lo que dice la Efcritura de Lugo, sobre que el fin para que concurrieron los Obispos sue para causas de la Fé, o Disciplina Eclesiastica: y que concluído el Concilio se trató de la division de los Obifpados: y assi el motivo de los Obispos que assistieron, no fue el de los limites, sino otro, à que como Apendice y consequencia, se siguió el tratar de

de las Sillas. En lo que se vé, que cada uno aplico à este Synodo Lucense lo que le dictó fu devocion: el primero que formó la Escritura no mencionó à Leon, sino como Parroquia : el Tudense expressa hasta el nombre del Obispo, con todos los linderos de su Silla, propassandose à decir, que sue Iglesia dotada por los Romanos, con lo demas, que se ve-

ra despues. The burneles of the

94 Otra discordia de testimonios es la que refulta por el Chronicon Irienfe, que hablando de la dotacion de su Iglefia por el Rey Suevo, dice que la dió las Parroquias que alli señala, que son treinta y una; añadiendo, y otras, que suenan en los Canones, En la Escritura de que hablamos solo se atribuyen à Iria feis Parroquias. Luego es prueba, que cada uno revistió las Actas de la Division de los Suevos, fegun su interés respectivos por lo que no pueden ser tenidas por autenticas. Y advierte, que la congles 6. VI. mencion que en el Chronicon -100 20 01 3. 61 Iriense se halla del Concilio Lu- Proponese, y examinase otra Escense, es poniendole antes del critura, que se halla con nomprimero de Braga ; lo que es bre de nuevo Concilio falso, como se deja dicho : y santa la en Lugo. él Division de Obispados, ni 95 Por la grande afini-dotacion de Parroquias. Solo dad, o hermandad,

cha por el Rey Miro (fin re: currir à Concilio) y esto no lo refiere hasta despues del Bracarense segundo: por lo que se vé, que no convienen las Eccrituras sobre las Dotaciones. Añado, que el P. Contador pone en su tomo 2. de las Me. morias de Braga pag. 849. este Concilio de Lugo, fegun se halla en dicha Iglesia: y es diverfo del modo con que le publicó Loay fa ; pues expressa à la larga los Condados de Lugo, segun se hallan en otra Escritura, de que se va à tratar.

De lo dicho refulta, que no hay sufficiente fundamento para decir, que huviesse en Lugo un Concilio en que se hiciesse Metropoli, y se dividiessen los Obispados: pues la Escritura en que unicamente estriva, no es de bastante autoridad para el affenso: y assi no haviendo otra prueba en su favor, y teniendo tantas contra sí, digo, que no se funda mas que en la equivocacion vá descubierta.

pone la de su Iglesia, como he- que tiene con la Escritura de que

que hablamos, otra que se di ce por unos, Concilio II. de Lugo, y por otros Concilio quarto; no debemos omitir fu relacion : pues me perfuado que son ambas de una misma Oficina, y la una aclara mas los fines de la otra. Esta es aquella Escritura, cuya cabeza copió Morales, por ser (como dice) muy linda. (1.11. c.62.) Esta es la que alucinó à tantos sobre los nombres de los Reyes Theodomiro, y Miro. Y efta el unico apoyo que descubrió Bivar, para admitir quarto Concilio en Lugo: y copiada fielmente del Tumbo de pergamino de la Iglesia de Lugo, fol. 610. fegun la recibió Bivar, fol.451. dice assi, arreglada su orthographia à la moderna.

N.I. Deo Omnipotenti Trino & Uno, Patri, O Filio, O Spiritui S. (qui sua Sapientia ineffabili, in Deitate perfecta, exactissime quacumque sunt, tam praterita, quam futura, inspicit, ordinat, atque disponit, ut Dominus) ipforum Calorum Rege inclyto infpirante, seu opitulante : Ego Theodomirus Rew, cognomento Mirus, Gallacia totius provincia Rex, Dei ejusque Genitricis gloriosa Maria, ceterorumque Sanctorum, cupiens famulus esfe, O servulus: coadunato nutu Dei Concilio in Lucensi jam præfatæ

provincie Unbe, omnium Catholiconum Episcoporum; seu Religiosorum virorum (ubi ab ipsis intimata eft ) uno animo cordeque perfecto; auctoritate etiam Sedis Apostolica S. Petri, cujus 3. legationem lati excepimus, ut cuncta que essent tam Sedi contraria , quam etiam Ecclesiis Dei, seu Sedibus, perscrutaremur, O perscrutata corrigeremus, cum consilio omnium Episcoporum, ut Christi membra esfent in pace. Perquirentes 4. vero diligenter ordinem Ecclestasticum, invenimus Diæcesales uniuscujusque Civitatis diva- \* ristos ab auctoritate \* antiqua, ter-Paganorum persecutione. Quod mistudiose perquirentes cum ejus- nos dem Provincia Pontificibus, in eodem Concilio Lucensi adunatis, ut potuimus, per veritatem antiquam unicuique Civitati suam tribuimus diffinitionem, seu portionem, as per Villarum, cacuminaque montium, seu antiquorum Castrorum, vel archarum confinica (assi lo trae Bivar) eis terminos ingessimus, ne Ecclesia contra Ecclesiam disceptans, alterius terminos invaderet; atque eos propriis subscriptionibus adnotavimus. Concilio etiam Bra- 6. caræ congregato secundo, simili modo, veritate reperta, confirmatum est; præsidente in eadem Urbe Martino Episcopo. Concessimus etiam Ecclesia Lucensi Sanc

Sancte Marie sicut potuimus per veritatem exquirere ab antiquis , undecim Comitatus , scilicet, Seinos, Cavarcos, & Cairoga, Oc. quos Comitatus undecim propriis nominibus designa-7. vimus : Nitigio ejusalem Givitatis Episcopo concedente, qui jam in Archiepiscopatum, communi Concilio totius Provincia Gallasia eidem Ecclesia Lucensi fuerat electus. Comitatus vero tali tenore fortiuntur. Comitatus pri-8. mus Flamofis oritar , abl intrat flumen Naira in Mineo, &c. fecundus vero Comitatus oritur, wabi ingreditur flumen Rovem in Mineo, Oc. Tertius Comitatus dicitur Naviensis, oritur in campo furco, &c. Quartus Comitatus Sarrienfis dicitur, levat fe in Penam majorem, Oc. Quintus Comitatus Paramiensis nuncupatur, incipit, ubi intrat Sarria in Neira, Oc. Sextus dicitur Pallarensis; oritur, ubi ingreditur. flumen Argundi in Saliceda, Oc. Septimus Comitatus Decensis nuncupatur, originem suam in monte Summo, Oc. Octavus Comitatus Durriensis dicitur, levat fe in monte Summo, Oc. Nonus Comitatus dicitur Uliensis, incipit à monte de Espino, Oc. Decimus Comitatus Nallarensis dicitum, incipit, Oc. Undecimus Comitatus Monte Negrensis dicitur, O incipit, Oc.

Has itaque determinationes

Comitatuum, seu diffinitiones, à me Nitigio nutu Dei Lucensis Sedis Episcopo diligentissime exquisitas, per antiquorum virorum scientiam, scu scripturarum seriem vetustarum repertas studiosissime; post peractam Bracarenfiam (assi dice) Synodum secundam, ibidem in diebus gloriosissimi Domini Mironis Regis, fub Bra DCX. in presentia ipsius Regis, O omnium Catholicorum Magnatum totius Provincie Gallecie; adfantibus Epifcopis ipfius Provincia universis. tam in Bracarensi cautione, quam etiam ex Lucensis Ecclesia dominatione, diffinitum, atque laudatum eft, O ab ipfo Rege Clementissimo canfirmatum:ne inter Ecclesiam Lucensem, O ceteras sibi vicinas, aliqua oriretur disceptatio, aut zizanie superseminatio: sed sicut in Concilio Lucensi uni- 10 cuique Civitati sue traddita Sunt Parochiæ per determinationes antiquorum Castrorum, O fluminum, ita perseverent; ut velint omnia membra Christi esse in pace in unitate Fidei Catholica. Episcopi omnes, qui affuerunt, his gestis subscripserunt: 11 Martinus Bracarensis Sedis Metropolitanus subscripsi. Lucretius Colibriensis Ecclesia Episcopus subscripfi. Sardinarius Lamecensis Ecclesia Episcopus subscripsi. Ego ipse Nitigius Lucensis Ecclesia Metropolitanus bis gefgestis subscripsi. Andreas Iriensis Ecclesia Episcopus subscripsi. Avila Tudensis Episcopus Ecclesiae subscripsi. Polimus Austuriensis Episcopus Ecclesiae subscripsi. Remisol Visconsis Ecclesiae Episcopus bis gestis subscripsi. Adorius Egitaniae Ecclesiae Episcopus subscripsi. Viator Manetensis Ecclesiae Episcopus subscripsi. Maclus Britoniensis Ecclesiae Episcopus subscripsi. Maclus Britoniensis Ecclesiae Episcopus subscripsi.

96 Esta Escritura es claramente un Commentario formado para Apendice de la primera: pues no constando en aquella mas que los once Condados en comun , le pareciò preciso al Formador, que aquello pedia una mas individual demarcacion; y esto en Escritura à parte, pues si se ingeria en la primera, (como se halla en el tom. 2. de las Mem. de Braga, p. 851.) fería muy notable el que viessen tanta dilatacion en la Iglesia de Lugo, y se haria mas sospechoso que esto fue el origen de todo, como se dirá en la de Vamba sobre el Lugo de Asturias. Pero el que formó esta segunda Escritura se alucinó mucho mas que en la primera : y con la voluntaria expression de que los nombres Theodomiro y Miro fueron proprios de un Rey, ha hecho alucinar à muchos. No es nuestro empeño injuriar Tom.IV.

à nadie, sino ocurrir à que no se tenga por honra lo que es apocryso, como sucede en esto: pues la Santa Iglesia de Lugo tiene tantas glorias verdaderas, que la hace no poca injuria, quien la quiera desdorar con lisona jas de instrumentos supuestos.

97 Que esta Escritura no fea ni autentica, ni del tiempo de los Suevos, ya lo notó el P. Yanez en su Obra de Era y Fechas de España: pues en su tomo 2. p. 445. previene que Lugo no se crigió Metropolitana por licencia, ò confirmacion Pontificia; y à lo que se lee aqui num. 3. dice, que es addicion de algun devoto. En la p. 502. añade, que esta Relacion es permixta, y muy tarda respecto de los Suevos:,, por-", que en esta tambien se de-, marcan terminos, variados ,, por autoridad antigua, en la , persecucion de los Paganos ,, (n.4.) y es claufula posterior ,, à la irrupcion de los Moros, ,, y no del tiempo de Nitigio. , Intitula Condados à las Feli-, gresías, o Concejos; y en tiem-" po de los Suevos, como de "los Godos, era otra la figni-"ficacion del titulo de Con-,, des, Condados, y Comiti-", vas, como consta de Casio-"doro. Afsi Yañez.

Registrando mas adentro sus clausulas, hallarás que desa L3 de de la primera es imperfecta esta Escritura, pues se queda sin sentido y remate el primer punto, de ego cupiens, à cuyo participio falta verbo, que haga perfecta la oracion. Lo 2. el Rey es el que empieza la Escritura, y Nitigio es el que la acaba, sin volver à mencionar mas al Rey, fino folo para decir, que la confirmó : y empezando la Escritura en nombre del Rey, y diciendo Nitigio lo de fu confirmacion, no se halla firma del Rev; ni Era del tiempo de la tal Escritura, haviendola del Concilio antecedente de Braga: lo que basta para que no haga fé femejante Instrumento. Lo 3. dice, que en el Concilio II. de Braga se confirmó el assunto: y nadie ha descubierto hasta ahora clausula, ni Actas, en que se tocasse este punto. Lo 4. quien lea el latin de los Concilios de Braga, y el de esta Escritura, verá lo que dista un estylo de otro: puesel de esta se halla lleno de improprias locuciones; muy agenas del tiempo de los Suevos : Comitatus oritur , levat fe Oc. y usa la voz Arzobispado (n.7.) cofa nunca oída en Espana por aquel tiempo, ni usada mucho despues: con otras voces agenas de aquel Siglo, como el Comitatus, que previno

Yanez, Pallares, Monte-Espino Go.

98 Lo 5. dice, que designó antes los Condados por sus proprios nombres, quando ya eftaba Nitigio electo en el Arzobispado: y no hay tal designacion por proprios nombres hasta ahora : por quanto la Escritura precedente folo menciona el numero de los once Condados. Lo 6. dice, que en el Concilio de Lugo se expressaron los terminos de los Obifpados, por cotos de las Villas y Rios (n.10) y no hay mencion de Rios, sino solo en la Division posterior, atribuída à Vamba. Lo 7. dice de Lugo (n.2.) que ya por entonces era Cindad de la Provincia de Galicia: como si Lugo huviera sido antes Ciudad de otra Provincia: declarando en esto, que quando se formó la Escritura, havian empezado las dudas del Lugo de Galicia y el de Afturias: pero nunca Afturias hizo Provincia à parte de Galicia, pues ò fue parte de la Provincia Tarraconense y España Citerior, ò tocó à la Galicia, defde que esta se dividió de aquella.

99 Lo 8. que el Rey recibió Legacía de Roma, expedida, para el fin de que Lugo se erigiesse Metropoli por autoridad Pontissicia, y para que no

16

ne,

fe decretasse nada, que fuesse contrario à la Sede Apostolica, ni à las demás Iglesias. Esto ya dijo Yañez, que era dictado por algun devoto: y en el todo de la claufula se vé, que es posterior à los Moros : porque los Suevos (ni los Godos) no usaron de estos recursos: antes bien los Concilios se juntaban por precepto del Rey, como fe vé en estos de Braga : ni el sumo respeto que España tuvo siempre à la Sede Apostolica (y Galicia lo tenia ya mostrado en su Concil. I. Bracar.) dió lugar à que viniesse Legado à impedir perjuicios de la Silla Romana; no fiendo imaginable cosa en que entonces pudiesse ser perjudicada. Lo 9. pervirtió el orden de las Subscripciones contra la disciplina de aquel tiempo: pues à Obispos Sufraganeos de Braga los puso despues del Lucense)quales son Remisol, Adorio, y Viator) y à Nitigio le puso entre Sufraganeos de Braga, debiendo ponerle, ò antes de todos, o despues de los de Braga, sirviendo de cabeza à los de su Partido, como se vé en el Concil. II. Bracarense, que se havia ya celebrado por estos mismos Obispos.

otro yerro, pues Lucrecio firma como mas antiguo que Remi-

fol; y lo contrario consta expressamente por el Concil. H. de Braga: donde en el Exordio se ponen primero los dos Metropolitanos, y luego los demas por sus antiguedades: y assi en él, como en las Subscripciones, precede Remisol à Lucrecio. Esto basta para que se conozca, que el que dicto esta Escritura, no era ni de tiempo de Nitigio, ni del Rey Miro, fino posterior à los Moros, como previno Yañez: y por tanto no puede dar fé al Instrumento, que no solo está destituido de testimonio del tiempo de los Suevos, sino forjado con muy poca harmonía, y no poca disonancia de terminos, como podrá conocer (fobre lo dicho ) el que le quiera examinar con mas escrupulo: especialmente acudiendo al Tomo I. de los Anales de Galicia pag. 406. donde se pone con diverta leccion de la publicada por Bivar, y toda entera: en parte con diversidad material, y en todo con muestras mas extensas del ningun credito que merece, pues en lo mas no se puede formar una buena oracion latina de fentido perfecto, y tan llena de folecismos, que muestra bien la barbarie del Siglo en que se hizo: usque in flumine, pro ipso flumine, per flumine, ad flumine, per illa Serra, super monte Calvo, ad illo Castro, ad primo monte, ad illa ponte Oc. de modo que solo ignorando el latin, que se usaba en el Siglo VI. ò ignorando latin, fe podrá atribuir à tal Siglo semejante Escritura: y entre las cosas que incluyó Bivar en el &c. del fegundo Condado se lee en Huerta per illam antiquam Veredam, voz barbara para los Latinos, y familiar à nuestra lengua vulgar: pues el Latino conoció Veredus, y Veredarius, pero Vereda, no creo que hay egemplar de haver sido conocida por los Latinos, ni la mencionan fus Diccionarios, afsi como ninguno usó de las infelices frases, y concordancias ( ò discordancias) de que todo este Instrumento está manchado.

101 Yo me inclino à que esta Escritura se introdujo cerca del tiempo en que se inventó la Division que se atribuye à Vamba: ya por lo que apunté sobre los Cotos de Rios; y ya por lo del Lugo de Asturias, como tambien por lo que insiste en obiar discordias de Obispos y de Iglesias; frasses conformes con las de la otra pieza.

otra en favor de la Iglesia de Braga: pues viendo algun apas-

fionado lo que se escribia de Lugo, no quiso que suesse Braga menos en sus límites : y assi forjó otra Escritura, en que dice, que no folo Lugo, fino Braga, excedian à las demás Diocesis en límites, poniendose muy despacio à contar los respectivos à esta Iglesia. Y añade, que la razon de Metropoli en Lugo no eximia à los Obispos Sufraganeos de la autoridad, dignidad y reverencia del Bracarense: intentando con esto abrir rumbo al empeño de la Primacía. Pero toda la Escritura está tan mal tramada, que no parecia digna de que la sacasse à luz en nuestros dias el P. Contador de Argote en su tom. 2. de las Memor. de Braga pag. 857. no folo por los defaciertos de su texto latino, sino por la sentencia que traduce en Portugués (y yo en Castellano) Martin Arzobispo de toda la Provincia de Galicia: pues ya notó este Autor, que era obra muy moderna, posterior à los Godos, aquella en que Nitigio se intitula Arzobispo (p.757.) y bien podia conocer, que tanto repugnaba entonces este dictado al Prelado de Braga, como al de Lugo.

Que la Metropoli aumentada en Galicia fue la de Lugo de este Reyo, llamado Lucus

Au-

Augusti, y no en Lugo de Asturias, se mostrará en su sitio.

### ga, es punto mas obleuro. Loavia (1. IIV . ? ubicripcio.

Qué Iglesias se hicieron Episcopales en tiempo de los Suevos? Galicia en su mayor extension nunca tuvo mas que trece Obispados.

To3 T. S no poco de admirar el filencio que se halla en los Autores sobre la investigación de los Obispados que se dicen erigidos de nuevo en el Concilio de Lugo; siendo tan importante para la averiguacion de la antiguedad de las Iglesias, y hallandose recibida comunmente por legitima la Escritura en que esto se refiere. Ya diximos, que por lo que toca à la claufula de ereccion de algunas nuevas Sillas, folo teniamos que oponer el filencio, que en punto tan capital observó el Colector de las Actas del Concilio. Ello es punto bien obscuro : pero pondré primero lo que se puede probar, para que sirva de luz à lo que pende de verosimilitud, y congeturas.

Rey Suevo Theodomiro se erigieron algunos Obispados, como expressan las Actas referidas, no parece que se puede

negar, por lo dicho num. 62. Que estos no passaron de cinco. se prueba; por quanto antes de este tiempo hallamos ocho Obispados en aquella Provincia, como sevé por el Concilio I. de Braga: y como nunca llegaron mas que à trece, se sigue, que no pudieron erigirse de nuevo, mas que cinco. Que en Galicia nunca passaron de trece los Obispos, consta por el Concilio II. de Braga, que fue el que se tuvo despues de las Sillas aumentadas, y donde concurrieron los Prelados de una y otra Metropoli, con todos fus Sufraganeos; y no compusieron en todos mas que trece, segun lo prevenido nume 62. fobre Dume. Lo mismo califica el Colector de las Actas de este Concilio de Lugo: pues no feñaló terminos mas que à trece Iglesias. Lo mismo en fin refulta por convinacion de las Subscripciones de los Concilios de España: pues no hay conocida otra alguna Iglefia, que fuera de las trece fueffe Episcopal en tiempo de los Suevos, y tocasse à Galicia: y assi el leerse en el Catalogo de Loayfa (que pondrémos defpues ) catorce Cathedrales, es yerro de Copiantes, que escribieron à Vetica; la qual jamás fuena en Concilios, ni en los demas Catalogos, ni aun entre los Geographos, que tratan de Galicia. De lo que refulta, que sin apoyo autentico dijo Quesnel (en las Notas à S. Leon, que Aguirre transcribió en su t. 2. p. 204. n. 61.) que quince à lo menos sueron los Obispos de Galicia, quando à lo mas solo se prueban trece.

105 De estos consta, que no se erigieron de nuevo los de Braga, y Lugo: porque mucho antes hallamos mencion de tales Sillas, como se vió en el Tratado precedente n. 177. Tampoco fueron las de Iria y Dume: pues fus Obispos Andrés y Martin assistieron al I. de Braga, donde se hallan sus nombres, y en el II. la exprefsion de las Iglesias referidas. Tampoco fue Astorga de las nuevas: porque en el Siglo antecedente consta que era Episcopal, como se lee en el Chronicon de Idacio. Tenemos pues, que de los ocho Obispados, cuyos Prelados assistieron alBra carenfe I. los cinco fueron de las Iglesias señaladas, y assi no fueron estas Sillas de las nuevas.

- 106 Quales fueron las tres

verro de Copiantes, que efect-

bieron'd Perion la qual Jamis

lucha en Concellos, m en lus

demas Catalogos, at and east

restantes, que existian en tiempo del primer Concilio de Braga, es punto mas obscuro. Loaysa (sobre las Subscripciones de aquel Synodo pag. 123.) dijo, que Lucencio (cuya firma se halla en el quarto lugar) fue Obispo de Coimbra, deduciendolo de que en el Concilio II. de Braga firma por aquella Iglesia Lucencio, ò Lucecio. y previene pag. 172. que assi se debe leer , y no Lucrecio. Padilla sintió lo mismo, y antes de uno y otro lo dijo assi Morales. Dado esto, se deberá añadir à las Iglesias precedentes la de Coimbra : pero parece que no puede sublistir aquella prueba; porque si Lucencio del Concilio I. fuera el mismo que Lucecio del II. parece que havia de ser mas antiguo que Remisol, el qual no se halla entre los Obispos del Bracarenfe I. y fiendo mas antiguo Lucencio, que Remifol, havia de firmar primero, por estar assi mandado en el I. de Braga, Canon 6. y no sucede assi.

Para esto es necessario poner por delante el orden de Subscripciones de uno y otro

lab oquate as suO appl of

Concilio. Andreas of the burn

Rey Suevo Theodomina is and Pirica algunas Obifpades, cofaces prefian las Arias referidas, no parece que le puede

**OBISPOS** 

## OBISPOS DEL CONCILIO I. BRACARENSE.

- al ado I. Lucrecio. ha a sobal
- 2. Ilderico.
- 3. Andres. V cilis
- 4. Lucencio. 10 aglis
- Martin. zerona Antol manning
- 6. Timotheo. I lot and A
- 7. Cotto. ) slasimud hisrall
- 8. Maliofo. 1 (condice dibnests)

wenir sellers belefins a los nom-De estos solo se sabe, que Lucrecio era de Braga, Andrés de Iria, y Martin de Dume. uno, v otro Concilio, como

### OBISPOS DEL CONCILIO II. BRACARENSE.

Por la Metropoli de Lugo.

- 1. Nitigio, Lucense.
- 2. Andrés, Iriense.
- 3. Witimer, Auriense.
- 4. Avila, Tudense.
- 5. Polemio Afturiense.
- 6. Mailoc, Britoniense.

1. Martin, Bracarense. 2. Remifol, Visense. 3. Lucecio, Conimbricense. 4. Adorio, Egitaniense.

5. Sardinario, Lamecenfe.

del riorene darlos Sueves, i De

6. Viator, Magnetense.

denitro i lintano d'erevra en las 107 Aqui vés, que de los del primer Concilio, solo Andrés, y Martin, alcanzaron el legundo: pues Lucencio, y Lucecio, tienen alguna diferencia: y annque sean uno mismo, consta, que Remisol no assistió al primero, y assi si no era Obispo entonces, y lo era Lucecio, havia de ser este mas antiguo, y por configuiente,

tes bien, para infistir en ello porque desatando este argumento (que es el unico, que se me ofrece en contra ) quedará mas acrifolada la fentencia, y fe abre puerra para la antiguedad de otras dos Sillas. Digo pues, que Lucecio del segundo Concilio es el mismo Lucencio del primero; porque el de el II. se llama tambien Lucencio firmar primero. Sucede lo con- en algunos Codices, fin difetrario: luego parece, que el rencia alguna del que assistió Lucecio del Concilio II. es di- al I. como se lee en el margen verso del I. we de Loaysa pag. 171. y en el 108 He puesto assi esta inf- texto de la pag. 172. Y explitancia, no para oponerme à cando su Iglesia de Coimbra que Lucencio fuesse Obispo de en el segundo Concilio, sirve Coimbra, y el mismo que as- esto de prueba, para saber, que fistio al II. Bracarense, sino an- fue Conimbricense el Lucena

cio que assistió al primero: pues por el mismo motivo convienen los Autores, en que Andrés del I. fue Iriense, y Martin Dumiense ( que luego ascendió à Braga) solo por convenir estas Iglesias à los nombres de los que assistieron à uno, y otro Concilio, como se manifiesta en las expressiones del II. Luego verificandofe lo mismo en Lucencio, se le debe reconocer por Conimbricense: y por tanto esta Iglefia no es de las añadidas de nuevo, pues se halló su Prelado en el I. de Braga, que antecedió al de el aumento de las Sillas.

109 De aqui se sigue, que tampoco la de Viseo se debe contar entre las añadidas, fino entre las antiguas; porque Remisol era Obispo antes del Concilio I. Bracarense, como consta por llevar la antiguedad à Lucencio, y ser el mas antiguo de todos los de su Metropoli. Por tanto se infiere, que el no assistir al I. Concilio, fue guna parte se verifica mejor, por enfermedad, ù otra ausen- que en esta del Mediodia de su cia precisa: pues si no fuera Reyno: porque solo por la par-Obispo en aquel tiempo, y te de Idana prevalecia mas la mas antiguo que el de Coim- extension, (no existiendo antes bra, no huviera llevado la pre- esta Silla) à vista de que desde

po del Concilio I. de Braga ha- Idana fuera Episcopal, no ha-

dos : los ocho que constan por las firmas de otros tantos Prelados: y el restante sue este de Viseo, que no assistió al Concilio. Y configuientemente las Sillas aumentadas no fueron mas que quatro, pues nunca compusieron en todas, mas que trece: ni parece que se descubre fundamento mas que para reconocer quatro de Origen del tiempo de los Suevos. De estas pertenecieron tres à la Metropoli de Braga: y una à

la de Lugo.

III De las de Braga una fue Egitania, hoy Idana. Assi lo reconoce el moderno Academico Lusitano Peregra en las Memorias que escribió sobre esta Iglesia, (part. 1. cap. 6.) en fuerza de que hasta este tiempo de los Suevos no fe halla mencion alguna de tal Silla, Añado, que el motivo propuelto en la Carra del Rey Theodomiro sobre el aumento de Obispados; (esto es, la gran dilatacion de la Diocesis) en nincedencia à este. Viseo à Merida no havia nin-110 Siguese, que en tiem- gun Obispo en medio : y si ya via en Galicia nueve Obispa- yia (por esta parte)motivo pa-

ra la propuesta del Rey. Conftando pues, que se deben admitir Sillas nuevas despues del primer Concilio de Braga, ninguna mejor, que Idana; en suerza de su situacion, y el sin de ocurrir à la gran dilatacion de las Diocesis, como conocerás por la vista del Mapa. Juntase, que esta Ciudad no compite en nombre con otras: y assi no prueba tanta antiguedad en excelencia.

112 La segunda Silla del tiempo de los Suevos es Porto, cuyo Obispo Viator sirma con titulo de Magnetense en el II. de Braga, por lo que se dirà en su sitio. De esta desiende el citado Pereyra, que no antecedió al Concilio de Lugo; (Differt. Exegetica Nota 3.) y aunque el señor Acuña introduce con los Pseudo-Chronicones Obispos en esta Iglesia desde el Siglo I. y su Addiciodor Cerqueyra Pinto lo pretende esforzar; con todo esso no dá pruebas para que admiramos aquella antiguedad; fiendo mas autorizado lo dicho en el tomo 1. pag. 213. fobre el origen de la voz Portugal.

113 La tercera fue Lamego. Assi el referido Pereyra en la Dissertacion Exegetica, Nota 14. pag. 106. aunque no alega mas razon, que el no hallarse antes mencion de aque-

lla Silla. Yo anado, que en las subscripciones del Concilio II. Bracarense se sigue al de Egitania el Lamecense en penultimo lugar, de suerte que el Egitaniense, Lamecense, y Magnetense, son los tres ultimos, y por tanto Prelados menos antiguos: lo que apoya que estos eran los recien electos. Juntase que Lamego es Ciudad desconocida en tiempo de los Romanos, sin que sepamos de ella, hasta el de los Suevos; y por tanto esta puede decirse erigida de nuevo. porque en caso de duda, no podemos recurrir para antiguedad de Sillas à Ciudades modernas, privando de este honor à las mas famosas, y mas antiguas; quando por otro lado el orden de las firmas favorece à lo expuesto, y aun el motivo que se tuvo de ocurrir à la dilatacion de las Diocelis, prueba que Lamego no era Episcopal, pues si lo fuera, cessaba aquel motivo estando casi en medio de Dume y de Visco, de modo que ni aun hoy fe halla aquella parte con mas Sillas. Pero faltando esta, havia mucho territorio sin Pastor, como se vé en el Mapa: y assi debe decirse una de las nucvas. Told . Office stob

Convento de Lugo fue la Bri-

toniense, que estuvo ácia Mondoñedo, como se mostrará en su lugar. Consta esto, por la gran dilatacion de Diocesis, que en la Carta del Rey se pone por motivo para el aumento de Sillas: pues assi como antes de erigir à Idana era mucho el espacio meridional sin Obispado, tambien havia de ser dilatadissimo el de el Norte, antes del Britoniense, como propone el Mapa. Demas de esto firma aquel Prelado en ultimo lugar, despues de Polemio, Obispo de Astorga; lo que prueba la reciente ordenacion del Britoniense; à vista de que le precede uno que no era Obispo en tiempo del I. de Braga, aunque existia su Silla: en lo que se vé, que Astorga vaco despues del Bracarense I. y con todo esso era mas antiguo su Obispo, que el Britoniense : luego este es de los nuevos, y mas nuevos. Añado, que esta Ciudad no compite en nombre, y excelencia con ninguna de las otras Epifcopales de Galicia: y assi la antiguedad de Silla favorece mas à las otras: pues despues del Siglo I. se fueron colocando las Cathedras Pontificias en los Pueblos mas sobresalientes, como se deja dicho. Mendez Sylva quiso introducir aqui una poblacion antiquissima: pero

reconociendola destruida antes del Rey Miro, dice que la reedificó este Rey. Si esto sue assi, es cosa muy consiguiente, que la elevasse aquel Principe à dignidad Pontificia: y por tanto hay mas congruencia para que empezasse en tiempo de los Suevos.

115 El M. Yepes en la Centuria I. de su Chronica tomo I. fol. 240. dice, ser cosa cierta que Orense fue uno de los Obis. pados que se erigieron de nuevo en tiempo de los Suevos. No dá pruebas, ni parece que las hay, sino para lo contrario: porque en el Concilio II. Bracarense vemos al Obispo de esta Iglesia con una antiguedad tan notable, que precede à los de Tuy, y Astorga: y quien antecede à estos no parece de los nuevamente confagrados, constando que Astorga era Silla de las antiguas, y lo mifmo debe confessarse en Tuy, como luego dirémos. Favorece al intento la antiguedad, y excelencia de la Ciudad de Orense, que no permite ser privada de este honor, por los que andan tan liberales, que le establecen en Pueblos de mucho menor nombre, y mas modernos.

nes se conoce que Tuy no sue Silla erigida nuevamente; vien-

do

do que su Obispo precede al de Astorga, cuya Iglesia era de las antiguas : y aunque su Prelado no tenia muchos años de ordenacion, (por lo que se dijo num. 114.) con todo esso sue anterior al aumento de Sillas, como se infiere de que precede al Britoniense, que es el unico que entre los del Partido de Lugo puede decirfe nuevo, por firmar en ultimo lugar;por no ser conocida antes su Ciudad, y por lo que se dirá en el num. fig. Precediendo pues el de Tuy al de Aftorga, Prelado mas antiguo que el Britoniense, debemos reconocer à Tuy por una de las Iglesias antiguas. Juntamente, la grandeza, antiguedad, y fama de la Ciudad pide que no la neguemos este honor, quando no hay fundamento convincente, como no le hay : antes bien no faltan Autores, que reconocen à Tuy por Silla de Ceponio, Obispo de Galicia al medio del Siglo V. como diremos en el Apendice III. S. 4. Y aun atendiendo al fin de establecer nuevas Sillas, por evitar la dilatacion de las Diocesis, se infiere que no debieron recurrir à Tuy, siendo su situacion muy inmediata à Braga : y assi debieron atender à Pueblos mas distantes de las Sillas antiguas, como se dijo, y se ve-

rificó, en el Britoniense.

117 Otra razon general para Tuy, y Orense, es que no fe pueden admitir erigidos de nuevo mas que quatro Obifpados; à vista de constar nueve antes del Concilio I. Bracarense, y no haver sido nunca mas que trece. Estos quatro nuevos no se deben atribuír à Ciudades antiguas, y famosas, despojandolas de Silla, y poniendola en Pueblos no conocidos antes. Luego teniendo fuera de los nueve Obispados antiguos quatro Ciudades, cuyo nombre no puede competir con Tuy, &c. es mas autorizado el recurrir à estas quatro? para el affunto de ser las Sillas nuevas. Añade à esto, vér que en el Concilio II. Bracarenfe firman en ultimo lugar los Prelados de las quatro Iglesias señaladas , Egitania , Lamego, Magneto, y Britonia; y juntandolo todo, tendras por mas autorizable, que folo estos pueden decirse nuevos.

118 El feñor Loaysa quiso señalar una Iglesia mas en los Prelados que concurrieron al I. de Braga: y dijo, que Cotto era Obispo de Ampurias, alegando, que assi consta por las firmas del Concilio II. Bracarense. Yo me admiro mucho, de cómo se estamparon en aquella Obra de Loaysa estas,

y otras cofas femejantes: pues ni entre las subscripciones del Concilio segundo hay tal Cotto, ni tal Iglesia de Ampurias, ni cofa que tenga alufion à uno, u à otro. Fuera de esto la Silla de Ampurias era de la Provincia Tarraconense, no de la Gallega: y assi para reconocerle assistente en Braga, eran necessarias unas pruebas convincentes de uniformidad en los Codices, ù otros comprincipios urgentes. Pero no haviendo en el Concilio II. ni aun alusion à tal Cotto, y tal Iglesia, no alcanzo, con que razon escribió esto Loaysa, y lo copió Aguirre, sin añadir alguna Nota. El P. Fr. Juan Marieta, hablando de este Concilio en su libro 20. cap.21. puso à Cotto por Obispo de Lugo.

Esto es menos descaminado: pero queda en linea de voluntario, mientras no se autorice.

119 Tambien debo advertir, que es diminuto el Catalos go que despues del Concilio II. Bracarense forma el señor Loaysa, previniendo que en aquel tiempo havia doce Sillas Cathedrales en Galica. El numero total eran trece, como fe deja dicho: pero las firmas no fueron en aquel Concilio mas que doce, por quanto S. Martin retenia la Dignidad Episcopal del Monasterio Dumiense, que havia fido fundacion fuya, y por su honor gozó Cathedra Pontificia. Conviene que se prevenga assi, para que ninguno se equivoque en el numero. isup gionori ofto zomana

## CAPITULO IV.

De la Division de los Obispados de Lusitania hecha por el Rey Godo Recesvintho.

fiones de Provincias Ecletiasticas de estos Reynos, que se hallan comunmente en los Autores, atribuyendolas à diferentes Principes, solo ésta, del medio del Siglo Septimo, es la que excluye dudas sobre su sér autentico. Hi-

zose reynando Recesointho en España, y siendo Metropolitano de Merida Oroncio, que presidió los Concilios VII. y VIII. de Toledo en los años 646. y 653. y muriò unos tres años despues, à vista de que en el año 656. en que se tuvo el Concilio X. de Toledo, estaba vacante esta Iglesia. De lo que se deduce, que esta Division se hizo entre el año 649, en que empezó à reynar Recesvintho, v el 656. en que havia fallecido Oroncio. Consta esto por el unico Instrumento, en que se ha mantenido la noticia de efte hecho, que es el Concilio de Merida; en cuyo tit.8. se refiere, ,, como era cola noto-,, ria casi à todos, que à instan-", cia , y representacion del ", mencionado Oroncio , ha-,, via mandado Recesvintho, ,, que se arreglassen los termi-"nos de los Obispados de la " Provincia Lulitana, y fus "Parrochias, al methodo y "norma antigua de sus Cano-, nes, como efectivamente se " cumplió por Decreto de , Concilio , y forma judicial, " à que el Rey añadió su Real " Confirmacion. Omnibus penè cognitum manet , quomodo divina gratia, que cor Serenissimi, atque Clementissimi domini nostri, & Principis Recesointhi Regis in manu tenet, O ubi vult, illud vertet, suggerente sanctæ memorie fanctissimo viro Orontio Episcopo, animum ejus ad pietatem moverit, ut terminos bujus Provincia Lusitanica cum Juis Episcopis, corumque Paroebils, juxta priorum Canonum Sententias, ad nomen Provintia, O Metropolitanambane se-Tom. IV.

dem reduceret & reflauraret. His ergo juxta camdem Regulam decreto Synodico, judicij formala, Orfue elementia confirmatione ad banc Metropolim reductis. Ge.

121 Las Actas de aquella nueva Divilion de Provincia, y Concilio en que esto se dice aqui efectuado, no han parecido hasta ahora: pero es constante el hecho, hallandose autenticado en el expressado Synodo de Merida, donde se refiere esto como cosa por entonces notoria, haviendo paffado entre el tiempo de la tal Division y del Concilio en que esto se contiene, mas de diez años: como fe vé, cotejando los computos, pues la Division fe hizo antes del 656. y este ultimo Concilio Emeritense se tuvo en el 666, en que salen mas de los diez años.

contra lo que algunos han estacrito) que no al punto que se extinguió el Reyno de los Suevos, recobró la Provincia Lustanica su extension primitiva: pues lo contrario consta en este Concilio, donde se aneja la restauración de sus antiguos límites al tiempo de Recesvintho, esto es, despues de la Era 687. ò año 649. en que empezó à reynar: y haviendo mediado entre este tiempo, y el del sin

de los Suevos, mas de sesenta y quatro años (por lo expuesto en el tomo 2. part. 2. cap. 1.) se infiere que en todo este espacio posterior à la extincion de aquel Reyno, se mantuvo la Provincia de Galicia en possession de la dilatacion que tenia en tiempo de los Suevos.

123 Viendo el Metropolitano Oroncio, que su Provincia Lusitanica se hallaba defraudada de la extension de sus antiguos límites, (en que llegaba hasta ei Duero) y que el Imperio de los Suevos, que havia sido causa de aquella usurpacion, se havia ya extinguido tantos años antes; trató con la Persona Real sobre que su Metropoli recobrafle la antigua jurisdicion, que por diversidad de Cetros se havia desmembrado, y ya por unidad de Principe Civil debia restituirse al estado primitivo, de quando la Galicia y Lulitania reconocian un folo Soberano. El Rey favoreció la Causa de esta Iglesia: y mandando congregar un Synodo, se examinaron juridicamente los límites de la Provincia antigua Lufitanica, y segun ellos se promulgó la Conciliar Sentencia, que el Rey con su Real confirmacion autorizó. Consta de lo que se expressa en el Concilio.

124 Quales fuessen los terminos antiguos à quienes fe arregló el estado moderno, restaurando lo alterado por los Suevos ; se deduce de este mismo Concilio, y de las demarcaciones de los Geographos antiguos. Por el Concilio vemos, que assistieron à él, y firmaron como sufraganeos de Merida, tres Obispos de los que en tiempo de los Suevos pertenecieron à Braga: y ocho de los, que nunca se apartaron de Merida. Los constantes fueron

El Pacenfe:
El de Abila.
El de Lisboa.
El de Salamanca.
El de Coria.
El de Osfonoba.
El de Ebora.
El de Caliabria.

125 Por estos se conoce el estado en que se mantuvo la Provincia de Lusitania (cuya Capital era Merida) desde los Suevos hasta el caso presente: en lo que se vé, que solo por la parte del Norte se varió de lo antiguo, pues antes abrazaba hasta el Duero; y desde los Suevos se termino por el Rio Mondego (que es el que bana por Mediodia à Coimbra) y desde la embocadura de este rio

rio en el Mar, se tiraba una linea para el Tajo, que le cortaba entre Abrantes y Alcantara, como se muestra por la Silla de Egitania. Con esta estrechéz se mantuvo esta Provincia por espacio de unos noventa años, que mediaron desde la ereccion de nuevas Sillas por los Suevos, hasta el caso de que ahora se habla. Y aun se puede añadir mucho mas tiempo, pues antes de ser Catholicos los Suevos, polleían aquella parte de Lusitania: y por esso alegó Theodomiro, que se necessitaba erigir mas Obispados, por ser muy dilatado el Dominio, y pocos los Obispos.

126 Las Iglesias que se agregaron à Merida en tiempo de Recesvintho, fueron Egitania, Coimbra, Lamego, y Viseo. Los tres primeros assistie-

ron como fus Sufragancos al Concilio de Merida de 666. No assistió el de Visco, porque esta Iglesia se hallaba actualmente vacante, pues no firma ni por si, ni por Vicario. Y que defde Recesvintho perteneciesse à Merida, consta lo 1. por estár dentro de los límites antiguos de Lusitania, esto es. entre Duero y Tajo. Lo 2. porque Lamego se redujo à Merida, y entre estas dos está la de Viseo, mas cercana de Merida, que Lamego. Lo 3. porque ni el Visense assistió à Braga en el III. Concilio que se signió à esta División de Recesvintho, ni se halla en el Catalogo de la Provincia de Galicia, que mueltra el estado de la Metropoliode Braga posterior à este Concilio de Merida, que segun se halla en Loaysa p. 134. essindmino . d

### BRACARÆ METROPOLI SUBDITÆ.

Bracara. del Sarana del Bracara. del Bracara. del Bracara. del Bracara. del Bracara del Sarana del Bracara del Golfon del Bracara del Golfon del Bracara del Bracara del Bracara del Galica del Galica del Golfon del Golfon

127 Este Catalogo es posterior à la Division en que estamos: y por él se vé la alteracion que causó en Galicia la accion de Recesvintho: pues Anade alli effe Caralogo va Numantia, diciencisinIque es Zamona: lo que cogul, por lo que fe dirá en fainotinB

129 MantuvasirothAla conformidad da Mercecoli de Mercecoli de

7. Vilco.

desde los Suevos Theodomiro y Miro, era estado proprio desla Provincia de Guicid el Gatalogo de las trece Sillas, (de que ya se ha tratado) Pero dessa

de Recefvintho quitaron à Galicia quatro, Egitania, Coimbra, Lamego, y Visco, como se vé por la lista precedente. El haverlas tenido fue correspondiente à las conquistas de los Suevos, que solo por la parte de estos Pueblos desmembraron lo que en tiempo de los Romanos era de la Lufitania, y lo incorporaron con fu Reyno. Por tanto fue congruente, que extinguido el gobierno de estos Principes, se restituyesse Lusitania à su fér primitivo, recobrando la Sun diligan Avillage a

jurisdicion de aquellas quatro Sillas.

rada la Provincia de Merida, porque gozó de las Sillas nue-vamente erigidas por los Suevos, Egitania, y Lamego, que nunca tuvo en tiempos anteriores: y afsi desde entonces, esto es, antes del año 656. sue el estado de la Provincia de Merida, el que se expressa en el Catalogo Ovetense, que se halla en Loaysa p. 134. en la forma siguiente:

# MERITÆ METROPOLI SUBDITÆ ( à tempore Recessionthi)

- Merita. A sh called

should 2. Pace. sum pup alsin

3. Olixibona

4. Exonoba. 3119 Il Toir

ene fogun fainaiga Egitadia.

6. Conimbria

7. Viseo.

8. Lamego.

ono 9. Caliabria.

- In. Elbora.

-iV v 12 Abela.

-oil 13. Salmantica. 1 .0)

Añade alli este Catalogo à lo decretado sobre e Numantia, diciendo, que es sentencia del Synode Zamora: lo que omito i, por lo Rey, sin que conste que se dirá en su situado. I

formidad la Metropoli de Merida todo el tiempo restante de los Godos, como se insiere por continuar en los Concilios la memoria de estas Sillas, y porque en el Concilio Emeritense se significa mantenerse en pazo

lo decretado sobre esto por la sentencia del Synodo, y del Rey, sin que conste protestacion ni réplica, sino antes bien comprobacion de todo por el estado de los Obispos de Galicia congregados al Concilio III. Bracarense, año 674, que ninguno sue de los aqui expressados, sino solo de los pertenecientes à Braga, segun el Catalogo antecedente. Despues

se trasladada à la Iglesia de Santiago de Galicia, la razon de Metropoli Emeritense, se alteró la extension de esta Provincia, por ocasion de un dilatado pleyto que huvo entre los dos Prelados de Braga, y de Santiago, sobre la possession de los quatro sufraganeos, agregados por Recesvintho à Merida: pues alegando cada uno poderofas razones, fe redugeron en tiempo de Innoc. III. à una amigable composicion, partiendo la diferencia, de modo que Braga recobraffe los dos, y Santiago los otros dos. A esta se aplicaron las Iglesias de Lamego y Egitania: y Braga se quedó con Coimbra y Viseo, en fuerza de Privilegios que Braga, y no Santiago, obtuvo sobre Viseo,

y para resarcir con Coimbra el Obispado Iriense, que no obstante haver sido de Braga, (antes de la Metropoli de Lugo) se aplicó à Compostella. Esta sentencia la hallarás en el Apendice II. por ser un compendio puntual de todo lo alegado por estas quatro Sillas con notable agudeza, en que se envuelven muchas buenas noticias.

Hoy con la diversidad de Principes Civiles se halla variado todo lo antecedente, como se verá en el Estado actual de las Provincias. Por ahora solo se trata del antiguo; y esto en quanto à sola la linea de alteracion de límites de Metropolis, para que se vea à quien tocó en lo antiguo cada Iglesia.

## CAPITULO V.

De la Division de Obispados atribuida al tiempo del Rey Vamba.

### 5. I.

## Autores que no han aprobado esta Division.

dos de que se riene noticia, ninguna tan individual y universal, como la que anda en Tom. IV.

nombre del Rey Vamba. Solo esta abrazó à todas las Provincias de España, incluyendo la Galia Narbonense: y como sue su assunto general, ha sido tambien

bien generalmente recibida, y adoptada de Escritores, Espanoles y Estrangeros, que sin examen se han ido figuiendo unos à otros, por espacio de mas de seiscientos años. Esta universalidad y ancianidad, ha aumentado la dificultad de un moderno particular examens porque ya no folo hay que li-- diar con el mismo Instrumento, sino con el numeroso Escuadron de los que le han usado. Años há, que me hallaba persuadido, à que la Escritura en que se conserva la Division de Vamba, ni es original, ni del tiempo de los Godos: pero viendo la generalidad con que sin escrupulo alguno usan de ella aun los Criticos modernos, tampoco se me ofreció duda en la substancia. Por tanto dando por supuesto que huvo tal Division, me puse à trabajar sobre todo lo que juzgué interpolado; por fer no pocas las claufulas que efectivamente manifiestan no ser del tiempo à que las quisseron reducir, ni dignas de fé aun entre los que empiezan à faludar nuestras Historias. Ví luego un Pliego impresso, en que se trataba esta Division de atribuida à Vamba: y recurriendo à la fuente de quien me persuadí dimanaba esta especie, logré noticia de algunos que no fintieron bien del presente Instrumento, conviene à saber, D. Antonio Augustin, y D. Juan Bautista Perez, Varones Consulares en la Republica de los Doctos, y Patricios de la Nacion de España.

131 No obstante que lei esto en la Carta 25. (que al fin de la Censura de Historias fabulosas dió al Publico D. Gregorio Mayans) no me desimpressionó de mi concepto el vér que el Señor Perez manifestó à D. Antonio Augustin muchas señales de ser cosa nueva y fingida: porque no individualizandose ninguna, las aplicaba yo à lo que juzgaba interpolado, ò ingerido de nuevo. El Ilustrissimo D. Antonio Augustin graduó à este Instrumento por cosa de Moros, dudando y deseando saber, si le hallaba en el Escrito de Rasis, como la Division atribuida à Constantino. Yo no pude inclinarme à nada de esto : porque la individual y molesta proligidad con que está fabricada la Division de Vamba, no da motivo à recurrir à ningun Moro, pues este pudo equivocar mucho nuestras cosas, pero no ponerse tan despacio à fingir un Documento de tanta impertinencia y fatiga, como es fenalar los límites de unas ochenta Iglesias. A lo menos

vo no descubro qué fin , ò qué interés pudo inducir à un enemigo de la Iglesia, para marcar por su arbitrio los confines de cada Obispo Christiano en nuestros Reynos. Y assi aunque esto se podia exponer, de que el Cl. Varon D. Antonio Augustin solo quiso reducirlo à tiempo, y no à mano, de los Moros; con todo esso en cosa tan recibida, y sin pruebas que preponderassen à lo opuesto, no me quise contentar con sola la autoridad extrinseca de la duda.

132 Acudí en fin à quien considere que me podia dár digna respuesta, por ser tambien origen de mi duda. Escribí à D. Gregorio Mayans : y no folo me declaró su mente, sobre reputar esta Pieza por fingida, fino que me franqueó liberalmente un libro original de su hermano D. Juan Antonio Mayans, compuelto de varios Apuntamientos ocurrentes fegun varia leccion, pero tan eruditos, oportunos, y reconditos, que muestran bien lo mucho que de alli puede manar al Publico, si se riega su estudio con la importante, debida proteccion, por ser uno de los primeros que en España pueden abonar al que dijo

### Sint Macenates, non deerunt Flacce Marones:

A vista de esto quedé no solo fin preocupacion, fino del todo persuadido, à que el Instrumento, de que hablamos, no es del tíempo de Vamba, ni del Reynado de los Godos : v que por mas estendido y recibido que se halle, debe prevalecer la verdad : porque por lo mismo que es interés en que se trata de todas las Iglesias, hay mas obligacion de examinarle: y si se halla reo de formacion apocrypha, no debe ser graduado de autentico. No hay cola mas opuesta al bien co-

mun civil, que falfear los Inftrumentos publicos, aunque fea en pertenencias de una Aldéa, ó una fola Familia. ¿ Pues que ferá en materia Eclefiastica, y en punto general à todas las Iglesias? Un Cuerpo tan sagrado tiene, por lo mismo que es sagrado, mas derecho, à que de ningun modo haya violacion de sus papeles.

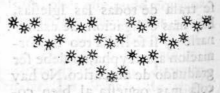
133 En el caso presente creo que está muy descubierta la verdad: y assi es de interés del Publico ofrecerle todos los principales fundamentos, que

M4 cn

en su conjunto persuaden la ficcion. Varios Autores havian va declaradose contra ella; pero parece que les sucedió lo que à mí, de culpar varias partes, sin condenar al todo. El Maestro Bivar notó (sobre el año 559. de su Maximo, pag. 449.) que en este Documento se incluían cosas destituídas aun de verosimilitud: In quibus O sequentibus multa dicuntur similitudine veni destituta. En las Adiciones à S. Braulio pag. 82. se admira de las muchas mentiras que se amontonaron: Bone Deus, quot sunt in his coagmentata mendacia! El Infigne D. Nicolas Antonio previno en su Censura de Historias fabulosas lib. 10. cap. 5. que esta Division estaba destituida de legitimos y antiguos testimonios. El Maestro Gandara, Escritor de mi Sagrada Religion, adelantó mas que otros, y llegó à conocer y proferir, que el Itacio publicado por Loaysa, ni es Concilio, ni parte de Concilio, antes bien, dice, le tengo por supuesto; con todo lo demas que referiremos delpues. El P. D. Geronymo Contador de Argote, Clerigo Regular, Academico Lufitano, impugna derechamente esta Efcritura, en el tom. 2. de las Memorias del Arzobispado de

Braga, lib. 4. cap. 7. Difc. 22pag.759. como se irá notando. Entre los antiguos, y primeros. de todos, se deben citar por esto, D. Antonio Augustin, y el Señor Perez, Obispo de Segorve. Algunos otros modernos no sintieron bien de la tal Division, en orden à varias individualidades:pero venció los estudios de todos el mencionado D. Juan Antonio Mayans (à quien defiero totalmente la palma) probando con argumentos invencibles la falsedad, y suposicion de esta pieza en el todo de ella : sin que haya recurso à graduar el Instrumento de precisamente interpolado, pues sus reflexiones muestran que no huvo tal Division en tiempo del Rey Vamba. Supongo que te hallarás preocupado por la comunissima opinion: y assi te pido, que no des la sentencia, hasta que veas todo lo que se alega, porque no cada prueba en particular,

fino el conjunto, es el que mueve al Juez.



### S. II.

Pruebase, que la Division atribuida à Vamba carece de todo apoyo autentico en los Antiguos, y que positivamente estuvo desconocida. No se hizo en el Concilio XI. de Toledo, ni pudo convenir à otro, segun aquello en que convienen los mismos que la asirman.

234 LL primer urgentisfimo reparo, que Táco del Escrito de D. Juan Antonio Mayans, es ver que este Instrumento no ha sido conocido de los Escritores posteriores à Vamba, en espacio de mas de quinientos años. La fuerza de este argumento confifte en la calidad del hecho, v circunstancias de los Escritores. El hecho fue (fegun se refiere) uno de los mas sobresalientes y notables de quantos pueden ocurrir en la Historia Eclesiastica de un Reyno: porque se supone, que havia una general discordia entre todos los Obispos de España, sobre los mutuos límites de sus Sillas, invadiendo unos à otros la jurisdicion de las Parroquias : que el Rey por remediar estos disturvios, se aplico à concordatlos : y que enterandose bien de las Chronicas

antiguas, à fin de conocer los terminos que cada Iglefia tuvo, juntó à todos los Prelados. y feñaló à cada uno lo que era fuyo, con general aclamacion. Las circunstancias de los Escritores fon haver fido todos Efpañoles, el uno coetaneo, los otros no muy distantes, y que se pusieron à tratar de las cosas de Vamba, mencionando expressamente el Concilio congregado en su tiempo. S. Julian, Metropolitano de Toledo, se puso muy despacio à historiar los sucessos de este Rey en la Rebelion de Pablo. que fue lo que juzgó mas digno de atencion. Isidoro Pacense, que floreció en el Siglo immediato, hizo expressa mencion del Concilio de Vamba. Los Chronicones antiguos, el de D. Alfonso III. ( que anduvo en nombre de Sebastian, Obispo de Salamanca) el de el Monge Silense, y el Emilianense, todos tratan de las cosas de este Rey. El Arzobispo de Toledo D. Rodrigo hizo tambien mencion del Concilio tenido en su Reynado : y no folo no refiere ninguno de eftos Autores punto de Division de Obispados, pero ni ofrecen el mas minimo fundamento para ello : ni hasta aora se ha descubierto Instrumento anterior al Siglo XII. en que se ha-

Hafta

lle

lle alusion para tal cosa; Pues como es possible, que un punto tan sobresaliente, trascendental à todas las Iglesias de España, y que se dice Iris de tantas dissensiones entre todos los Prelados, no se conservasse en ninguna Memoria, siendo tantos los que hablaron de este Rey, y aun del Concilio Provincial que congregó en Toledo? Si este se mantiene, siendo particular de una Provincia, y si se halla expressado en las Historias; como no hablan palabra de lo mas principal, de la Paz de la Iglesia, y de la Divifion sobre todas las Diocesis? Cómo un Instrumento general de todas y de cada Iglesia, no fe halla ni en la memoria de los Historiadores?

135 Y si en los quatrocientos años posteriores à Vamba no hay mencion de tal hecho; qué fé merecerá el primero que se puso à escribirlo, sin ofrecer fianza? De qué Instrumento, ò Escritor lo sacaria, no hallandose en aquellos que existen y escribieron las cosas de este Rey, y su Concilio? Si lo supo por Revelacion del Cielo, debia haverlo dicho, para conciliar autoridad, y que por ello diessemos gracias à Dios, por haver manifestado lo que en mas de quatrocientos años se mantuvo en oculto. Si

no tuvo Revelacion, ni Autor. ò Documento de quien poder sacarlo; claro está, que por sí folo no hace fé, no pudiendo ser testigo de lo sucedido quatro Siglos antes, pues no puede decir que lo vió; ni alega que lo leyó, ù oyó de unos à otros; porque hasta ahora no se ha escrito, que semejante especie venga por Tradicion del Siglo fiete al doce. Luego por todos capitulos queda indigno de credito semejante Escritor.

136 Es verdad, que algunos Concilios y Documentos antiguos se han perdido: pero esto solo puede decirse de aquello que por alguna memoria consta que lo huvo. Aqui no folo no hay noticia del fucesso, sino que hay fundamento para decir, que si se huviesfe hecho tal Division, no se huviera perdido. La razon es, porque cada Iglesia era interessada en tener copia del Instrumento de que penden los límites de su Diocesi, y de sus Confinantes: y siendo setenta y nueve ù ochenta las Sillas que se dicen arregladas, era moralmente impossible, que se perdiesse del todo, y que ni en una siquiera se mantuviesse copia, como se han mantenido de otros Concilios mas antiguos, aun sin ser Generales. Hafta

Hasta ahora no se ha visto en Archivo, ni Bibliotheca, Escritura alguna de tal Division, que se pueda decir anterior al Siglo XII. y assi no hay fundamento para admitir que la huvo en el Siglo VII.

137 Los Fautores de los falfos Chronicones pretendieron enervar este argumento, recurriendo con su fingido Luitprando al Archivo de Merida. Pero fobre esto no podemos hablar, hasta que afinen y concuerden sus sentencias: porque el Luitprando de D. Thomás Tamayo no halló mas que la cabeza del Concilio, y advierte al margen el mencionado Autor (en el Fragmento ultimo) que en ningun Codice havia mas. El Luitprando de Ramirez del Prado anduvo mas liberal, pues lo dió todo con fus linderos y arrabales : y assi

gan.

138 El P. Geronymo Roman de la Higuera, conociendo que era innegable el filencio de todos los Antiguos fobre este Concilio General de División de Sillas, procuró en las Notas de Luitprando (que imprimió D. Lorenzo Ramirez) suplir aquel desecto con decir, pag. 358. que esto provino, de que en aquel Concilio no se hizo Canon alguno en punto

esperarémos à que se compon-

de reformacion de costumbres, fino precifamente la Division de límites. Pero si miramos à lo que se halla en D. Lucas de Tuy (que fue el primero que publicó esta especie) es falso, que no hiciessen Canones; pues se ponen dos, uno contra la Simonía, y otro fobre que los Clerigos viviessen segun la Regla de S. Isidoro de honestate Clericorum, como verás aqui num. 312. y aun en los Adversarios de Luitprando se ponen con methodo conciliar, de Canon I. y Canon II. como fe lee en la Edicion Antuerpiense de Ramirez pag. 505. Y fuera de esto, aunque no huviesse Canones; por ventura no merece mencion un Concilio General de quien provino la tranquilidad de todas las Iglesias?; No es mayor inductivo el interés de lo que debe guardar cada Prelado de feis Provincias, que el Canon providencial de sola una ? Y si en ningun antiguo testimonio se halla apoyo à tal Concilio; que fundamento havrá, para colocarle entre el once y doce de Toledo, como intima alli Higuera, especialmente no teniendo, en su opinion, ningun Canon respectivo à costumbres? 14h siziron ovur

gote pone, en el lugar citado, un oportunissimo argumento,

que

que muestra hallarse positivamente desconocida de las Iglesias de España la Division de Vamba al fin del Siglo XI. porque congregados nuestros Obispos en el Concilio de Hufillos (tierra de Palencia) à refolver las competencias que tenian los de Osma y Burgos sobre limites de sus Diocesis, expressan, que no se sabian: Confinia eorum O termini incerti babebantur, como se lee en Loaysa (que publicó este Concilio, sacado de la Santa Iglefia de Burgos) pag. 145. Hallabanse alli juntos muchos Obispos, Abades, y Señores del Reyno: y confessando todos que no tenian noticia de los terminos antiguos de las citadas Sillas, es prueba que positivamente se hallaba desconocida la Division de Vamba: pues si entonces la huviera, ningun lance mejor para que usassen de ella, ò à lo menos la mencionassen: mas no solo no la citan, pero ni aun señalando los límites de Osma, se rozan con ningun nombre de los expressados en la Escritura de Vamba: y es que por entonces no se havia formado todavia. Y ni el que la compuso parece tuvo noticia del citado Concilio, pues no folo no mencionó ningun lugar de los alli expreflados, lino que en Olma fue

donde mas se manifiesta su fica cion, como verás en el num. 220. De este Concilio, y límites de Osma tratarémos en su fitio con individualidad, porque he logrado un Mapa importantissimo, por quien se averiguan cosas muy notables. que sin él se hallan ò mal entendidas, ò ignoradas.

140 Lo mas notable es, que aun despues de haverse formado la Escritura de Vamba, se mantuvo en su rincon apocryfo cien años, hasta que D. Lucas de Tuy la ingirió en sus Escritos. Consta esto por el gran Pleyto que al fin del Siglo XII. huvo entre los Arzobispos de Santiago y Braga sobre los quatro Obispados Egitaniense, Conimbricense, Lamecense, y Visense; en cuyos alegatos se portaron las dos poderosas partes con tan delicado esméro, que el mismo Papa Inocencio III. (en cuyo tiempo se redugeron à composicion) los graduó de prudenter ac subtiliter allegata, como veras en el Apendice II. num. 18. No haviendo pues dejado por mover el Arzobispo de Santia. go ninguno de quantos Instrumentos podian favorecer à su Derecho Metropolitico Emeritense, no hizo la mas minima mencion de la Division de Vamba, en quien indubitable.

men-

mente se assignan à esta Metropoli las quatro Sillas de que se disputaba. Esto sue antes de D. Lucas de Tuy, y despues de estár ya fabricada la Division: y assi consta, que se mantuvo oculta mucho años, segun lo que se propondrá sobre su

Origen of the Improsphoracon

141 Demas de la falta de noticias, y politivo desconocimiento, en que se halló esta Pieza antes del Siglo XIII. hay contra fu legalidad, que ni aun los mismos que se declararon por fus Garantes, han podido convenir en el año en que se hizo; y mirado aquello en que se hallan unanimes, se vé que no huvo tal Division en tiempo del Rey Vamba. Esta Chronologia es una de las cofas en que mas se manifiesta, que los Autores fee han ido amontonando unos fobre otros, fin examen, y à ciegas; pues uno de los grandes Partidos es recurrir à que se hizo en el Concilio XI. de Toledo; fiendo tal la preocupación, que han îlegado à citar para su apoyo, aun à los mismos que expressamente lo impugnaron, ò no hicieton mencion de semejante cofa. El señor Loaysa alega sobre este assunto à todos los Historiadores Españoles, expressando à solos quatro, D. Rodrigo, la Chronica general, el Tudenfe,

y Vasco. Baronio, sobre el año 675. adoptó la abioluta de todos. Y para que se vea la falta de examen aun fobre los expressados; si acudes à D. Rodrigo, no hallarás ni aun mencion de tal Division de Sillas, como consta por su lib. 3. cap. 11. donde trata del Concilio XI. de Toledo, congregado por Vamba. Vaseo renere el hecho, pero no le figue, antes bien concluye que no se hizo en este Concilio XI. alegando una razon tan poderola, que Morales se vió precisado à seguirla lib.12. cap.50. como dirémos. El Tudense dice que se hizo en Concilio de Toledo. pero no en el XI. sino en un Concilio General; y el XI. fue puro Provincial. La Chronica General, que se alega en favor, se puede tambien alegar para lo opuesto, pues confundió dos Concilios en uno, el Provincial XI. y el General distinto: Ayuntó (dice) el Rey Vamba el onceno Concilio en Toledo. E fueron i llegados todos los Arzobifpos è Obispos de la tierra, è los Personeros de los que non podieron venir. Poco havia que profundizar para conocer que Concilio, à que concurrieron todos los Arzobispos, Oc. no era el XI. de Toledo, pues este fue de un solo Arzobispo, 16.Obispos, y dos Vicarios de Sufra-

-01

gancos de Toledo, como que era puramente Provincial.

142 La equivocación provino de leer en el Tudense, que esto se hizo en Concilio de Toledo: y como del tiempo del Rey Vamba no ha quedado mas que el XI. lo aplicaron à este, sin mas consulta de Actas, ni examea de si fue Concilio General. Con esto se vé, que no todos los Historiadores Españoles escribieron, que la Division de Vamba se hizo en el Concilio XI. pues de los quatro que se ponen por muestra, el uno no mencionó el fucesfo, otro impugnó el affunto, otro recurrió à Concilio General. (que es diverso del XI.) y otro que nombró al XI. dio armas para impugnar este recurso, afirmando que fue en Synodo de todos los Arzobispos y Obispos, lo que no se verifica del undecimo, pues confiessa Loayla, (y es innegable) que fue Solamente Provincial.

dos los antiguos dice que el Concilio de Vamba fue general (esto es de todos los Obispos de España y la Galia Narbonense) es Isidoro Pacense: pero ò se sió de la imaginación, ò tuvo algun mal ordenado Codice: porque habla del Concilio XI. de Toledo, (sin duda alguna) esto es del congregado

en la Sede de la Virgen Maria, año quarto de Vamba, Era DCCXIII. despues de diez y ocho años en que no fe havia tenido ningun otro Concilio: y todo esto es proprio del Concilio XI. como no podrá negar el que lea fus Actas. Pero este no fue General de todos los Obispos de España y de la Galia, sino Provincial de sola la Provincia Carthaginense, como consta expressamente por el mismo Concilio, donde en el Exordio se dice : Collectis in unum Carthaginensis Provincia Sacerdotibus. Lo mismo consta por las Subscripciones : pues los 16. Obispos, y los dos Vicarios, todos fueron Sufraganeos de Toledo, como verás en Loaysa, donde los nombres de las Sillas están sin alguna variedad que las extrayga de la Carthaginense: y à vista de esto estraño mucho, que en la Nota de las Firmas escribiesse Omnes ferè Episcopi sunt ex Metropoli Toletana: pues segun sus Actas no hay duda en que sobra el ferè, no haviendo Obifpo, ni Vicario, que sea de otra Metropoli.

144 Morales tampoco tuvo razon en decir (lib. 12. c. 49.) que algunos Obispos fueron de otras Metropolis y no de la de Toledo: pues aun miradas las firmas como él las pone, de

10-

solo uno pudo decir que era de otra Metropoli, mas no de algunos: y aquello consistió en no estár claro el Codice por quien se guió , leyendo Astoricense donde dice Arcavicense. Todos pues fon legitimos Sufraganeos de Toledo: y assi se equivoco el Pacenfe en juzgar que fue General; como le lucedió alli mismo en decir que S.Ildefonso assistió à este Concilio de Vamba. (lo que adoptó Sandoval en sus cinco Obispos, pag. 359.) Esta es patente equivocacion: pues S. Ildefonfo murió ocho años y nueve meses y medio antes de celebrarse este Concilio; ni assistió à ninguno, siendo Metropolitano, pues folo en quanto Abad se lee Ildefonso en el Concilio octavo : este fue General: y assi parece que el Pacenfe equivocó lo Nacional de algun Concilio anterior, con el Provincial del XI. de Toledo. Y con todo esso no hizo la mas minima mencion de que entonces se hiciesse la Division de Obispados.

145 Que esta no se hizo en el Concilio XI. consta por la razon insinuada de Vaseo, y seguida por Morales. Este Con-

cilio fue meramente Provincial, como se deja dicho: luego en él no se pudo formar el arreglamiento de los Obifpados de todas las Provincias: porque ya fe havia decretado en el Concilio IV. de Toledo, que causas de la Fé, ù de otra qualquiera especie que fuesse general à todas las Iglesias, se debian tratar en Synodo General de España, y de la Galia. (1) Pues quien duda, que el arreglar los límites de todos los Obispados de España es causa general? Especialmente diciendose en la misma Escritura atribuída à Vamba, que eran gravissimas las contiendas, que tenian entre si los Prelados: en cuya suposicion, fi cada uno no exhibia fus razones, sería nuevo seminario de discordias, el que sin ser oídos fuessen sentenciados. Por tanto el orden judicial, y la reduccion à composicion amigable, pedia que todos se juntasfen. De hecho, los instrumentos, que se alegan, convienen en que concurrieron todos los Arzobispos, y Obispos. Assi el Tudense, assi el Itacio de Loaysa, assi la Chronica General, alsi el Luitprando de Ramirez, don-

(1) Si causa Fidei est, aut qualibet alia Ecclesia communis, generalis totius Hispania & Gallia Synodus convocetur, & c. Tol.IV.

donde se pone la Escritura completa con firmas de Prelados. Luego esto no se puede contraher à un Concilio puramente Provincial, como sue el XI. Toledano.

146 Mas. En el Itacio de Loayfa fe lee pag. 144. que la Division se hizo en la Iglesia de S. Leocadia : el Concilio XI. no se tuvo en esta Iglesia, sino en la Sede de la Madre Virgen, como se repite en las Actas del Concilio: y por tanto lo uno no se puede reducir à lo otro. Ni recutrió al fitio del Concilio XI, el que inventó la Escritura de Division, que Imprimió Ramirez; no obstante que para el Concilio General sobre el assunto, no le bastó una Iglesia, pues sin motivo alguno incommodó à los Padres, haciendolos passar de la Iglesia Pretoriense de S. Pedro y S. Pablo, à la de S. Leocadia. El mysterio (si no me engaño) contistió, en que D. Thomás Tamayo imprimió en el año 1635. el retazo de este Concilio general, en que se dice celebrado en la Iglesia Pretorienfe: y viendo luego que esto se oponia à lo impresso por Loaysa (donde se recurre à la de S. Leocadia) quisieron remendarlo cinco años despues en la Edicion Antuerpiense de Luitprando, que hizo Ramirez.

con sus Notas, y las del P. Higuera. El modo sue hacer à los Padres que se passassen de una à otra Iglesia, y para esto escribieron que se abrió el Concilio en una, y se cerró en otra. Esto no convino al Concilio XI. y assi no se puede recurrir à este para el esecto de introducir en el la Division de que se habla: ni el variar Iglesias tiene apoyo en los demas Concilios de España, y assi aquella imaginacion es voluntaria.

147 Si miramos al tiempo en que se dice hecha la Divifion de Vamba, no folo no hay principio que autorice los inftrumentos, fino antes bien fe vé su mala trama. El Itacio de Loayla pone la Era DCCX. (pag. 144.) que es el año 672. En este año no pudo ser, porque fue el primero del Reynado de Vamba: y consta por el Concilio XI. que hasta su año quarto no se congregó ningun Concilio en espacio de 18. años. El P. Higuera (en la nota al Chronicon de Luitprando (pag. 358) lo quiso remendar, diciendo, que al X. le faltaba un rasguillo, con el qual formaba XV. Esto tiene contra si, que si al X. se añade rasguillo, fignifica XL. como reconocen los que han manejado Privilegios y Escrituras antiguas : Y

alsi

assi no hay fundamento para entendecle por quince: y aun entendido assi ( que es el año 677.) tiene contra si, que no folo el Chronicon de Luitprando de Tamayo, fino el de Ramirez, ponen ella Division en el año quinto de Vamba por Noviembre: y esto no corresponde al año 677. sino al 676. en que le pone la edicion de Ramirez pag. 351. La de Tamayo fenala la misma Era 715. (año 677.) pero esto no conviene al año V. del Rey, que se propone alli: pues en Noviembre de esta Era 715. (año 677.) corria el año sexto, como se probó en el tomo 2. Y omitidas estas y otras inconexiones (pues en una Plana y en un mismo Autor, se lee año V. y año VI.) no puede recurmirle al año 677. del P. Higuera; porque todos convienen en que Vamba reynó cinco años despues de la Division, como se va à decir; y en tal caso llegara fu reynado al 681. en que cierra los cinco años el P. Higuera : lo qual es falso, pues en 15. de Octubre del 680. ya reynaba Ervigio, como fe dijo en el tomo 2. Por tanto no fe puede infiftir en la Era DCCX. entendida llanamente, ni añadiendo à la X. el rasguillo que la haga XV. ni de modo que denote XL convocadix of the

148 En los Adversarios de Luitprando pusieron Tamayo y Ramírez la Era 713. (año 675.) lo que tampoco puede verificarle: pues esta fue la del Concilio XI. (como consta por lo dicho tomo 2. pag.202.) tenido en el dia siete de Noviembre. Este sue el primero del tiempo de este Rey, sabiendole que no huvo otro antes en espacio de 18. años: y assi no precedió ninguno antes del dia 7. de Noviembre del año 675. ni dentro de este mismo año, y despues de este dia pudo ser el Concilio General, de que se habla : porque aunque tampoco convienen en el dia, (fi fue el 12. fi el 15.) no falen de Noviembre: y en este se hallaba congregado el XI. Toledano desde el dia 7. en adelante: y en un mismo mes ( y aun) en unos mismos dias) no podemos admitir dos Concilios, fin que para esto se alegassen textos ineluctables. Por tanto no se puede recurrir à este ano, que es la Era 713. Ni à la 714. porque el que imprimió elta (que es Ramirez) la junto en una parte con el año 3. de Vamba, en otra con el quinto, y con el fexto; y aun con la Era 713. Y assi no merece fe instrumento de tan rara inconstancia.

N que

Zow. IV.

QUID

que convienen los que escriben fobre el año del Concilio general que atribuyen à Vamba: y es, que despues de esta Division vivió cinco años. Assi consta por los Codices de Oviedo y de Toledo, impressos en Loaysa, donde se lee pag. 144. Vixit autem plus bic Rex Vamba annis V. Por el plus creo debe substituirse pius, y el vixit se ha de entender de los años que sobrevivió en el Throno; porque assi se expresfa en el Codice Gothico de Oviedo impresso en el tomo 2. de la España Ilustrada pag. 833. Post bac Vamba regnavit annos V. v en los Adversarios de Luitprando de la Edicion Antuerpiense de Ramirez pag. 509. Vixit pradictus Rex Vamba annos V. ad annum Fra 718. O mortuus est, postquam aegit aliquot annos sanctissime in Monachatu Ordinis SS. Benedicti, O'c. En todo se vé claramente. que hablan de cinco años del Reynado, que acabó en la Era 718. como aqui fe expressa, (y fue el año 680. en 14. de Octubre) y no del tiempo en que vivió esectivamente; pues en el Monasterio vivió, segun el Tudense 12. años, y en la opinion de D. Alfonso III. de D Rodrigo, Arzobispo de Toledo, vi de Sanchez de Arebalo, Obifpo de Palencia, vivió siete

años, como figue tambien Sandoval en los cinco Obispos pag. 356. De modo que ni los cinco años se pueden entender de lo que vivió despues de Rey, ni los Codices tienen variedad en concederle V. años despues de formar la Division.

150 Supuesto esto, digo que no huvo tal Concilio: porque haviendo renunciado Vamba en 14. de Octubre del 680. se debia anejar aquella accion al año 675. que es el unico à quien sobrevivió los cinco años de Reynado en que todos fus Patronos convienen: y en este no se tuvo tal Concilio General, como se ha mostrado, en fuerza de que hasta el dia 7. de Noviembre consta por el Concilio XI. que no huvo otro Synodo: y desde este dia en adelante se celebró el Concilio Provincial de los Carthaginenses, sin que haya lugar à que en este mismo año y mes, se admita otro, por ser cofa sin egemplar; y demás de esto se lee en el titulo ultimo del mencionado Synodo, que el Rey los concedió el volverse à juntar en los años siguientes, por lo que le dán gracias: y los que expressan esto en linea de Concilio Provincial, mejor lo hicieran en la de un Nacional, que por entonces debia estar convocado, si se

ha-

havia de celebrar en aquel mes. Por tanto no se puede admitir tal Division, en vista de lo que sus Codices afirman.

151 El mysterio parece que estrivó, en que los Formadores de estas Actas estuvieron persuadidos, à que la Division se hizo en el Concilio XI. de Toledo, que es à quien el Rey sobrevivió einco años; y por esso concuerdan en este numero: pero mostrado que no hay lugar para tal cosa en el año en que concuerdan, se insiere, que se fundan en falso. Y si en lo que convienen, no merecen credito; que dirémos de lo demas en que tanto discuerdan?

## S. III.

Dáse noticia del Codice intitulado Itacio, de quien se sacó la Division de Vamba: y empiezase à mostrar que no merece credito.

pios que concurrieron à dar credito à la Divifion de Vamba, fue verla contenida en un libro, tenido por muy antiguo, con titulo de Itacio, escrito en letras Gothicas, que se llama Ovetense, por haverse conservado en la Santa Iglesia de Oviedo. Como la

Antiguedad merece por si credito; quanto mas antiguo se ha juzgado el tal Codice, tanta mas autoridad le fueron defiriendo. Es punto muy trafcendental à varias cosas, y raiz de la que se vá examinando: por tanto es conveniente prevenir lo principal del affunto, para que se vea, que tan lejos está, que el Ithacio, Idacio, o Itacio, autorice la Division de Vamba, que antes bien es una de las principales pruebas de ser pieza posterior à este Rey en mas de quatrocientos años. Yo no he passado à Oviedo: pero tengo la fortuna de hallarme con un Manuscrito de Morales, en que dá puntual noticia de todo, y del cotejo que hizo de este libro con otros tres: uno de Garcilaso de la Vega, que llama el de Batres, y fue de Hernan Perez de Guzmán, Abuelo de Garcilafo: ,, otro de Florian de Ocam-" po: y otro de la Libreria del "Colegio de aqui de Alcalá "de Henares, (son palabras ,, de Morales) harto antiguo, ,, el qual Florian havia bien re-"buelto, y en lo que junto ,, de los Privilegios lo llama "Memoria libri antiqui Com-,, plutensis. (hoy no existe)

153 Sobre el titulo de Itacio ya previno Morales lib. 11. cap. 57, que no se ha de pen-

2 far

far que sea lo mismo que el Itacio ( o Idacio Lemicense) de cuyo Chronicon hacemos tanta memoria en estos libros, y será el primer Monumento que entre los de la Historia de España te daré en el Apendice. El Idacio Lemicense floreció despues del medio del Siglo V. y Ilega su Chronicon hasta la Olympiada 312. año II. esto es, año 469. en que acaba. Y como este precede al tiempo de Vamba en docientos años, es cofa indubitable, no poder reducirse à tal Idacio las cosas de este Rey: yassi el titulo del Codice de Oviedo, en que Te pone la particion de Sillas formada en su Reynado, de ningun modo proviene de lo escrito por Idacio Lemicense. Y lo mas notable es, que segun la Tabla que propone Morales de lo contenido en el libro de Oviedo, no se halla en todo él, la Chronica, ó Chronicon del verdadero Idacio: y assi ni aun se puede decir, que le provino este titulo por ha-Ilarfe alli aquel Autor, el qual segun orden del tiempo debia ocupar el primer lugar entre los Historiadores que tenemos.

154 Otra circunstancia es, que el Itacio no se prefija, mas ture en el Tratado de la Divifion de Vamba: como fe vé en

el mencionado Indice, ò Tabula (que es el nombre que usa en Castellano) Dividese en dos ordenes, uno mas individual que el otro : en el primero dice: " La primera cosa que tie-,, ne fon estas palabras : Pe-", lagius de Obero etsi indig-,, nus Episcopus propria manu " scripsit hæc genealogia : v ,, luego figuen unas genealo-", gias de Reyes Godos, y Re-"yes de Castilla, con unos " circulos (tengelos yo en esta forma, que es mejor que la impressa por Morales lib. 12. cap. 29. por ser mas artificiosa, y aun 

", nealogias de la Sagrada Ef-" critura, hasta nuestra Señora ,, y Santa Ana. = Luego figuen ,, los titulos de los libros por ,, esta orden: Incipit numerus ", Sedium Hispaniensium. Es la ,, division de Wamba. Este li-"bro dijo Pelagio ser del Au-,, tor Itacio. Vocatus est liber ,, iste Ithatium ( fon palabras del

,, Luego figuen muchas ge-

,, Obi/po) ab illo qui eum scrip-", fit nomen accepit &c.

,, Otra Tabula de lo que hay ", en aquel libro de Oviedo.

"El retrato de la Cruz An-", gelical de Oviedo.

, Una cifra antigua del Rey ,, D. Alonfo, que decia Ade-,, fond principis fum.

,, Genealogias de Reyes Go-

,, dos

,, dos (las citadas de los circuno lon de S. Hida

,, los.)

"Itacij Chronicon (aqui ana-,, de al margen es la division de "Bamba, que llama Itacio,

" Sebastiani Salmanticensis

"Episcopi Chronicon.

"Vullæ Chronicon. (al margen de diversa mano, como tambien la nota antecedente, Wisegothorum dice: y efto confirma lo dicho tom. 2. num. 205.)

155 Aqui se vé, que el titulo de Itacio corresponde unicamente al punto de que hablamos; de modo que en todo lo contenido, ni hay obra del Idacio legitimo, ni se aplicó este nombre mas que à la Division de Sillas del Rey Vamba. Lodel Indice, citado en el primer orden, incipit numerus Sedium lo imprimió Loaysa pag. 133. y fig. Lo de Itacij Chrovicon, es propriamente el Itacio, y Escritura de que vamos hablando. En este se halla la Historia de los Vandalos, Suevos, y Godos, como expressa Loayfa pag. 135. y consta por los citados Indices de Morales, en cuyo primer orden se añade à lo del numero de las Sillas, incipit liber de nominibus Suevorum, Vandalorum, Alanorum, & Gothorum ab Era trecentesima quinta, y al margen le pone, que es lo de S. Ilidoto. En el Indice de Batres le Zom. IV.

pone despues del Prefacio (que hallarás aqui , num. 159.) Chronica Vandalorum = Suevorum cronica =Gotorum historia = Suplementum D. Ildefonsi = Numerus Sedium Hispania. Esto ultimo es el affunto sobre que apela el Itacio: y la historia de los Godos, incluido Vamba, es constante no ser del verdadero Idacio, que fue dos Siglos antes.

Lo de los Vandalos, Suevos y Godos, fegun se halla en el Itacio Oventense, tampoco es de S. isidoro, ut jacet: porque como notó D. Nicolàs Antonio (lib.3. Bibl. Vet.num.95.) no se halla en S. Isidoro lo que se cita de este Itacio. El moderno Academico Lusitano Pereyra (en las Memorias del Obispado de la Guarda part. 1. tit. 2. num. 51.) probo no fer esta obra de S. Isidoro, por quanto en el Santo no se lee en la historia de los Suevos el Concilio de Braga, ni el de Lugo, que citan Morales, y Brito, del Itacio Ovetense. Y concluye Pereyra, que el Itacio, Autor de esta Chronica, ò no es distinto del que escribió el Codice de Oviedo, ó es algun nuevo Escritor de los que con Dextro, Maximo Oc. eftuvieron esperando el Siglo de la credulidad, para representar sus noticias en el Theatro del N 3 Muna

Mundo, y captar la benevolencia de los ignorantes y poco cautelosos. Este Itacio (digo yo) no es distinto del que escribió el Codice de Oviedo; y precedió al Siglo en que aparecieron los falsos Chronicones en quinientos años, como se verá.

156 Lo cierto es, que las historias de Vandalos, Suevos, y Godos, escritas brevemente por S. Isidoro, se trasladaron al Itacio de Oviedo, como confta por el Prologo, que se pondrá: pero no le copiaron con la fidelidad necessaria, sino interpolando todo lo que quiso el Escritor; como se vé por lo que declara Morales lib. 11. cap.57. donde hablando de este Itacio dice: " Tenemos fuya , una breve coronica de los , Suevos Vandalos , y Godos. , Mas lo de los Suevos, y fe-, ñaladamente lo de este Rey , Theodomiro, y fus Sucesso-, res, escribió con alguna par-, ticularidad: todo lo demás , es cosa muy breve y de nin-, gun provecho. Aqui se incluye la interpolacion de todo lo de las Sillas de Galicia que se ponen en tiempo de Theodomiro, como leerás en el Tudense, donde se halla tambien la fucession de los Vandalos y Suevos, tan breve, que se reduce à los nombres. Estas particularidades de Theodomiro no fon de S. Isidoro, como ni que en el Concilio I. de Braga se hiciesse la division de Obispados, que Morales refiere de este Itacio, y assi son notorias interpolaciones del que lo copió en el Itacio, como hizo en los demas Instrumentos, que se irán mencionando.

Con que tenemos, que el punto intitulado Itacij Chronicon en el Ovetense, ni es de Idacio Lemicense, ni de S. Isidoro, fino una mezcla de lo que escribió el Santo sobre Vandalos, Suevos, y Godos, y unas Adiciones de cosas no escritas por Autores del tiempo de los Godos: la primera Adicion es lo que mira al Suevo Theodomiro, y Division de Sillas en Galicia, aplicada al Concilio I. Bracarense: la segunda es la Escritura de que vamos tratando, ingerida en la Vida de Vamba. Assi lo dice expressamente el Indice citado de Morales, en una Nota añadida por otro fol. 176. In vita Wambæ inserit de suo Pelagius Episcopus ad longum divisionem Episcopatuum quam ait ab eo factam: esta Nota es del que marginó aquel Indice, y mueltra ser erudito, segun las advertencias que hace: pero lo que sirve para lo que se vá tratando, es que tuvo los Manufnuscritos de que habla Mora-

les en este Indice.

157 Sobre todo lo referido de Morales hay la gran comprobacion de una copia de aquel libro de Oviedo, que se halla en la Real Bibliotheca de Madrid, y conviene con lo que se ha propuesto. Alli vemos que despues del numero de las Sillas, se sigue

Liber Itacij incipit. In nomine Dni. N. fefu-Christi incipit liber de nominibus Suevorum & Evandalorum, Alanorum , O Gothorum ab Era CCCV. Vocatus eft liber ifte Itacium: ab illo qui eum scripsit no-

men accepit.

Suevi, & Ewandali & Alani praocupaverunt totas Hispanias. Primus Rex Ewandalorum Gundericus regnavit O'c. Aqui figue el orden de los nombres de los Vandalos al modo que en el tom. 4. de la España ilustrada, pag. 55. Luego pone los nombres de los Suevos, correspondiendo al titulo que contrajo con razon à los nombres, pues solo esto es lo que se saca en limpio; y assi dijo bien Morales, que era cosa muy breve y de ningun provecho. Al llegar à Theodomiro, dice que fue Catholico, que empezo Era DV. y luego ingiere el

las Sillas (que otros reducen al de Lugo) como expressa el Tudense en la pag. 56. del tom.4. de la España ilustrada. Acabado esto dice: Post mortem Theodomiri Mirus suscepit regnum Era DXVII. & fecit celebrare Concilium Bracarense; este es el II. Aqui pone las firmas de los Obispos que assistieron al Concilio, y en la del Lucense dice assi : Lucensis Ecclesia, qua ædificata fuit ab Ewandalis in Afturiis, bis gestis subscripsi. Añade la del Legionense.: Ataulfus Legionensis Ecclesia Epifcopus his geftis subscripfi.

Post hos Gothi Oc. aqui pone la sucession de los Godos en el tenor del Chronicon de Vulsa, que exibimos en el Tomo II. y al llegar al Rey Vamba ingiere la Division de Obispados, que darémos despues. Al punto que acaba la Divifion, propone por remate

Itacij liber finitur.

158 Este es el libro que tanto ruido mete con nombre de El Itacio Ovetense: la autoridad que merece por sus sentencias, se conocerá al proponerlas: ahora folo intentamos dar noticia de lo que es este Itacio, en lo que rigorofamente se encuentra con tal titulo en aquel Codice, que es lo in-Concilio de Braga, en que di- cluído y mencionado aqui ence se hicieron las Divisiones de tre Liber Itacij incipit, y el fi-

nitur. Lo que se sigue à esto es la Historia de Sampiro, con el Concilio de Oviedo, y Relacion del Arca de las Reliquias: el Chronicon de S. Isidoro, con titulo de Corographia Isidori funioris: la breve Historia que escribió el Santo de los Godos, la qual tiene este titulo: Incipit Cronica regum Gotorum à beato Isidoro Hispalensis Ecclesia Episcopo, ab Atanarico rege Gotorum usque ad Catholicum regem Vambanum scripta. Iten la Historia que S. Julian escribió sobre la Rebelion de Pablo contra Vamba, dando al Santo titulo de Julian Pomerio. Varias Cartas de Obifpos del tiempo de los Godos. Las Chronicas de Sebastian, Salmanticense, y Pelayo de Oviedo, con otras cosas que no hacen à mi assunto. Las propuestas conducen, para noticia y examen de la autoridad que merece este Itacio: sobre lo qual te pondré por delante el Prologo que se halla en dicho libro, conforme le copió Morales en el Indice de que vamos hablando. D. Nicolas Antonio le dió en el lib 7. Bibliot. Vet. cap. 3. pero el mio es mas puntual, y copiofo.

Incipit liber Cronicorum ab exordio mundi (no anade Era.) 159 Charifsimi fratres si Cronicam hane quam aspicitis,

bonoque animo, eam legeritis,invenietis quomodo junior Isidorus Pacensis Ecclesia Episcopus, sicut in veteri Testamento O novo, O per Spiritum Sanctum intellexit; ita ab Adam ufque ad Noe, O usque ad Abraham, Moyfem & David , & ufque ad adventum nostri Redemptoris, O. de Judicibus sive & Regibus in Israel, O de Romanis Regibus, five Imperatoribus, & de Wandalis, O Alanis, five & Suevis Hispanis regibus, sicut à majoribus & prædecessoribus suis inquisivit O audivit, plenissime scripsit. Et beatus Isidorus Hispalensis Ecclesia Episcopus de quo nunc Legionensis gaudet Ecclesia, de Regibus Gotorum à primo Athanarico rege ipsorum usque ad Catholicum Bambanum regem Gotorum, prout potuit plenissime exposuit. Et a pradicto rege Bambano usque ad Cathollcum Pelagium Regem Gotorum beatus Julianus Pomerius, Toletanæ Sedis Archiepiscopus, qui Arcam cum Sactorum pignoribus, qua nunc Ovetensis Ecclesia gloriatur, cum Rege Pelagio secum in Afturiis transfulit, O ficut à majoribus O pradecessoribus suis inquisivit de Regibus Gotorum & audivit, prout potuit, plenissime scripsit. Et à Pelagio Rege usque ad Adefonfum casti O' Catholici Regis (assi dice) Gotorum, Sebastianus SalSalamanticensis Ecclesia Episcopus, ficut à majoribus & pradecessoribus suis inquisivit de Gotis regibus, O audivit, plenifsime scripsit. Et ab Adefonso rege Casto usque ad Veremundum regem podagrogum Sampirus Aftoricensis Ecclesia Episcopus, sicut à majoribus & predecessoribus inquisivit O' audivit de Gotis regibus, prout petuit, plenifsime scripsit. Et à Veremundo podagrigo rege usque ad Adefonfum regem, filium Raymundi Comitis & Urraca Regina, Pelagius Ovetensis Ecclesia Episcopus, sicut à majoribus O pradesessoribus suis inquisivit & audivit de Gotis & Aragonensis regibus prout potuit, plenissime Scripfit.

160 Aqui se vé el credito que merece semejante Compilador, que en pocas lineas enfarta tantos yerros. A Isidoro Pacense atribuye el Chronicon primero que folo está conocido por de S. Midoro, fin que fus circunstancias permitan que se atribuya al Pacense : y este Escrito es el que immediatamente se seguia al Prologo propuesto, en el Codice Batrense de Garcilaso, como afirma mi Indice, que propone el principio, de que Dios crió las colas en seis dias ; y vá prosiguiendo por Edades, hasta incluir los Emperadores Roma-

nos: à lo que anade el Marginador, es el mismo Chronico de S. Isidoro Hispalense: y despues : Sed bie Pelagius Ovetensis fallitur, tribuens Isidoro Pacensi Chronicon Isidori Hispalensis, & librum de Vandalis & Suevis. A S. Isidoro solo le concede el libro de los Godos, pero con el notable desacierto de que escribió hasta Vambas siendo assi que murió el Santo treinta y seis años antes del Reynado de Vamba: y desde el año quinto de Suinthila, en que acaba fu historia de los Godos, hasta Vamba, huyo cinco Reyes intermedios, de los quales folo pudo hablar en Profecía, por haver muerto antes.

161 A S. Julian, Metropolitano de Toledo, le atribuye, que escribió desde Vamba hasta D. Pelayo, que es mayor ignorancia: pues el Santo murio en 6. de Marzo del año 690. (Era 728.) como mostrarémos en su Iglesia, corrigiendo lo que anda impresso en los Fastos Toledanos. Desde su muerte hasta el Rey D. Pelayo huvo mas de veinte años : y assi no pudo escribir los sucesfos de estos tiempos y Reyes intermedios, y mucho menos trasladar à Asturias el Arca de las Reliquias, que aqui se le atribuye : porque esta trasla-

cion

cion no se hizo hasta despues de la entrada de los Moros, y segun se lee en el libro de Oviedo en la Historia de la tal traslacion (que tengo manufcrita en el Indice de Morales) fue en la Era DCCLXIII. (763.) año 725. que es 35. años despues de la muerte de S. Julian. Sandoval en la Chronica del Obispo Sebastian puso diez años mas, Era DCCLXXIII. (en la Vida del Rey D. Pelayo) Pellicer no puso Era, porque la Escritura de esta traslacion de la Arca, que imprimió en el lib. 1. de sus Anales pag. 17. se sacó de otro libro de Testamentos y Donaciones Reales de Oviedo, como expressa alli; y de quien dice que D. Pelayo su Obispo la trasladó al libro de que vamos hablando. Pero cola posterior à la entrada de los Moros (como es la traslación de la Arca à Asturias) no pudo convenir à S. Julian, Metropolitano de Toledo. Assi lo notó tambien el Arzobispo D. Rodrigo lib.4. cap.3. donde reduce la accion à Urbano, sucessor de Sinderedo.

162 Pellicer atribuye la traslacion à un sucessor de este Sinderedo, que dice se llamó Julian, distinto del llamado Pomerio: pero esto tiene contra si, no folo que en el Prologo propuesto se nombra expressamente Julian Pomerio, fino principalmente, que en la Sanra Iglesia de Toledo no ha havido ningun Julian despues del successor de Quirico, como consta por los Catalogos impressos assi en Loaysa, como en el fin del tom. r. de S. Isidoro de la Edicion Real, en la España ilustrada, en Aguirre. y en el MS. que yo tengo, copiado autenticamente del Codice Emilianense del Escorial. y en la Série que la Santa Iglesia tiene de sus Prelados en la Sala Capitular, todo lo qual fe exhibirá à su tiempo : y Prelado que no conste por tales Inftrumentos, se debe reputar imaginario. Lo de Pomerio es otra especie, que se explicara en su sitio. El atribuir à este Santo la historia de los Godos hasta D. Pelayo, creo que sue por juzgar obra suya la Chronica de los Visigodos, que intitularon Vulsa Gothorum: de la que hablamos, quando la pusimos entera en el Tomo II.

163 Tambien se ha reputado equivocación, atribuir à Sebastian, Obispo de Salamanca, la Chronica de D. Alfonlo III. que este Rey remitio al mencionado Sebastian: y el nombre de aquel à quien se dirigió el libro, le aplicaron al Autor. Pero de esto trataremos en el Tomo XIII.

r64 A vista de las equivocaciones que se hallan en el libro de que hablamos, desde su primera plana, conocerás lo que se puede esperar en lo interior, en lo que por si pretenda interpolar. Solo lo ageno que se mantenga intacto, tiene toda la autoridad que merezca su legitimo Autor.

## §. IV.

Quién fue Autor del mencionado Itacio? Pruebase que no huvo tal libro hasta el Siglo XII. en que le formó el Obispo de Oviedo D.Pelayo. Genio, y edad de este Prelado, descubierta en Instrumentos ineditos.

EL citado Don Juan Antonio Mayans conoció claramente, que el Obispo de Oviedo D. Pelayo fue Autor del Infrumento de que vamos hablando. Pellicer, en el lugar referido, atribuyó al mismo Obispo el Volumen intitulado Liber Chronicorum ab exordio mundi usque ad Eram MCLXX. de que habla el Prologo que dejamos propuesto. El Cl. D. Nicolás Antonio poniendo por delante esta Era 1170. dice (lib.7. n.49.) que es sospechosa (en suposicion de que se atribuya la materia à D. Pelayo) porque segun Sandoval, y Garibay, no vivia efte Obispo en la Era 1167, que es tres años antes de la que cita el Prologo. En fuerza de esto, y de los desaciertos que se encierran en él, se inclina, à que no es de D. Pelayo aquel Proemio, fino de algun posterior, que quiso epilogar el asfunto del libro. Lo mismo confirma, por quanto alli se habla de D. Pelayo en la misma conformidad que de los otros Escritores ya difuntos : y que à este se le atribuve alli el haver escrito de los Reyes de Aragon; lo que no se halla en Escritos de D. Pelayo: y assi se remite à quien haga el examen, manejando el libro.

166 Segun esto se debe diftinguir entre el Prefacio, y el libro. Pero el argumento tomado por la Era, cessa en la copia que yo tengo (y queda puesta) donde no se lee Era, como se ha prevenido. Demas de esto en mi Indice antepone Morales: Hanc Prafationem sequentem Pelagij Ovetensis Episcopi esse crediderim, qui in unum volumen has omnes quas bic commemorat bistorias congessit. Para esto alega la prueba, de que el Codice de Batres (es una Villa entre Madrid y Toledo, fita junto al Rio Guadarrama) empezaba por la Confagracion del Obispo D. Pelayo: y porque yo tengo este principio

(que

(que es muy importante) le pongo aqui: Pelagius Ovetensis Ecclesia Episcopus fuit consecratus fub Era MCXXXVI. IIII. Kals. Januarij (ano 1098. à 29. de Diciembre) Immediatamente anade el estado en que se hallaba entonces lo material de la Iglesia, con vigas viejas, y Altares pequeños y sin lucimiento: que lo hizo todo puevo, y confagró los Altares, refiriendolos en fingular, y concluye: Vos ergo Fratres Charifsimi, qui ad prædicta Altaria Deum exoratis, O Psalmos canitis, & divina mysteria celebratis, pradictum Episcopum Pelagium die ac nocte in memoriam habeatis, ita ut O vos qui digne oratis à Domino Deo nostro Jesu Christo exaudiri valeatis. Amen. El libro que fue de Florian, dice el Indice, que empezaba con el mismo exordio. Y siguiendose à esto la Prefacion de Incipit liber Chronicorum, parece que todo debe referirse à este mismo.

no empezó por este orden, pues lo primero son las Genealogias citadas: y es que estas eran de mano propria; por lo que las antepuso, sin omitir su nombre. Ya advirtió Morales lib.12. cap.29. que todo el resto del libro es de diversa letra. A vista de esto no necessitamos

tener delante el Libro, para vér por la casta de la letra, si el Prologo, y la materia es de un Autor, constando por Morales, que solo las Genealogias fon de mano del mismo D. Pelayo; y por esso diciendo alli Morales que tuvo el Original, que escribió este Obispo en continuacion del Chronicon de Sampiro, (que es el que llamamos Chronicon de D. Pelayo, que empieza por Bermudo) añade ,,, que escribió , ò man-" dó escribir, donde juntó todo ", lo que antes havian escrito " los tres Obispos Sebastiano, "Isidoro, y Sampiro de la co-" ronica de España, con otras " muchas cosas de tiempo de ,, los Godos, de que atrás ", me he aprovechado: y es el ", libro viejo de la Iglesia de ,, Oviedo, que divertas veces ", he alegado. Dice que escribió, ò mandó escribir, para que se vea, que no le llama Original porque sea de letra del Autor, fino por ser el primer egemplar que se formó. Y en esto se vé, que Morales tuvo por Autor de aquel libro viejo à D. Pelayo, pues dice que ingirió su Chronicon en aquel donde juntó lo que los demas escribieron. Por tanto este conjunto que se halla en el Itacio de Oviedo, y en las otras copias que se hicieron,

tengo por cierto fer Obra de D.Pelayo: de modo que antes de tal Obispo no huviesse tal conjunto, sino algunas de las partes: y que estas en quanto interpoladas tampoco las huvo antes. Todo se necessita probar.

168 Que no huyo antes aquel todo, confra por quanto desde la primera hoja, es letra de D. Pelayo, como confiessa Morales, y el Indice propuesto: y antes del principio del libro, no huvo tal libro. La Prefacion propuelta manifielta lo milmo, por fer dictado fuyo, como se conoce, por quanto de un mismo modo procede en lo que dice de la Confagracion, que en el final del Prologo: y assi haviendolo recopilado todo D. Pelayo, no huvo antes semejante conjunto. Lo mismo se convence por quanto su Iglesia de Oviedo es la mas dotada en esta Pieza: como notó el citado Mayans, y por lo que se va à decir, sobre fer fuyas las interpolaciones. MODINE VALOR

yo no huvo las interpolaciones que tienen en el libro de Oviedo los Documentos anteriores, lo dijo ya Pellicér en sus Anales lib. 1. p. 32. donde habla de la Escritura de la Arca, previniendo,, que la inser-

, to en fu Chronica D. Pelavo, , Obispo de Oviedo, interpo-, landolas cortandola , y aña-, diendola en fu volumen inti-,, tulado Liber Chronicorum ab , exerdio mandi. Lo milino confta expressamente por la edicion, que hizo Sandoval del Chronicon del Obispo Sebaltian, en cuyo principio fe hat lla parte de la Traslacion del Arca de las Reliquias, y al tratar de D. Alfonso el Casto, expressa : Additio Pelagij Epifoopi Overenfis. Profigue la relacion hasta D. Bermudo, donde añade : Hucusque Pelagius. Assi se lee en el Codice de Oviedo, de donde lo tomó Sandoval, como afirma en el titulo, Ex Codice Ovetensi litteris Gothicis exaran to: luego por el mismo libro Original confta, que las Chroe nicas antiguas alli incluidas no están puras, sino interpoladas por D.Pelayo.

Fuera de lo que el mismo Obispo declaró ser adicion (por medio del titulo referido) son tambien interpolaciones suyas otras varias especies donde no interpuso su nombre: v. g. en el Chronicon citado de Sebastian insertó, al hablar del Rey D. Fruela, que este Rey havia trasladado à Oviedo el Obispado de Lugo de Asturias edificado por los Yandalos; y aunque no pre-

viene ser adicion suya, consta que lo es, por quanto no se halla tal especie en otro Escrito mas antiguo que el suyo, antes bien sabemos que en el Chronicon de Sebastian, Obispo de Salamanca, no huvo femejantes clausulas, como se convence por los Codices conservados fuera de Oviedo, v. g. el Gothico Sorienfe, donde faltan las interpolaciones, segun verás quando le publiquémos : luego no hallandose mas que en el libro de D. Pelayo, es prueba que son suyas.

170 El Doctor Ferreras, tratando en el año 983. del Obispo D. Pelayo, dice, ,, que , fue el que empezó à trafto-, car nuestras historias , lle-,, nandolas de conocidos enga-, ños. El P. Mariana en un Prologo MS. que formó à los Chronicones de Sampiro y Pelayo, hablo aun con mayor claridad, diciendo que este D. Pelayo era llamado comunmente El fabulofo: sus palabras son, hablando de Sampiro: Magnæ fidei scriptor. Quod Pelagio Ovetensi desideratur, qui ubi Sampirus finem facit, ipse initio sumpto ad obitum Alfonsi VI. qui Toletum capit , Chronicon perduxit, fabulis fædum. Unde fabulosus vulgo est dictus. En el Tratado de la Venida de

Santiago aludio à esto mismo, con motivo de tratar del libro de Calisto II. (que sioreció en el mismo tiempo de D.Pelayo) diciendo como este Siglo XII. su infeliz en el genio que reynaba, sobre interpolar los Escritos antiguos: Additionibus & centonibus alienis fædum, frequenti ejus sæculi more, quo veterum scripta additionibus locupletandi specie miseris potius modis sæpé fædarunt: cujus licentiæ non unum exemplum extat. Cap. 12.

171 Sobre la determinada materia de que hablamos probó bien Pellicer , (lib. 5. num. 16. de los Anales) que es interpolacion de D.Pelayo: "En ,, el año mil ciento y veinte ", tegía D. Pelayo, Obispo de " Oviedo, su Liber Chronico-,, rum ab exordio mundi, y lle-" gando à encadenar en el or-,, den que llevaba el Chroni-" con de San Julian Pomerio ", el Segundo, desde Vamba à ", Pelayo, interpoló el Reyna-"do de Vamba, INSERTAN-"DO EN SU CONTEXTO "LA DIVISION QUE HI-"ZO DE LOS OBISPADOS ", de España en un Concilio. La prueba de que esto fue obra de D. Pelayo, se toma de lo que Pellicér anade inmediatamente:,, La qual (dice) falta " en el Codice Original (de S.

,, Ju-

no hallandose semejante Division en S. Julian, ni en otro
Escritor antiguo, anterior à D.
Pelayo, es prueba que el unico formador de semejante instrumento, es el citado Obispo, pues à esto savorece la certeza de que su genio y acciones sueron de interpolar, y el
que no se halla tal cosa suera
de su libro, y por tanto recurren quantos la citan, al Itacio
de Oviedo, como suente de
quien manó à los demás.

De lo dicho se insiere, que este Itacio Ovetense no tiene mas antiguedad, que la del Obispo D. Pelayo: y que ni huvo tal Itacio, ni tal Division de Vamba, antes de tal

Obispo.

172 Sobre quando y hasta quando floreció este Prelado (dé cuya edad pende la del libro) hay tambien que notar. Que vivió en tiempo de D. Alfonfo VI. y algo despues, es cola cierta, pues la continuacion de Sampiro, que es el Chronicon proprio de D. Pelayo, llega y acaba en la muerte de este Rey, (à cuyo entierro assistió este con los demas Prelados) en la Era MCXLVII. en I de Julio, al amanecer el Jueves, como alli refiere: y esto fue puntualmente en el año 1109. que tuvo por Cyclo So-

lar 26. Letra Dominical C. Desde el año 1098, en 29, de Diciembre fe hallaba confagrado Obispo de Oviedo, como se dijo num. 166. La duda es, hasta quando vivió? Mariana en el Prologo inedito citado, dice, que vivia cerca del año 1150. Sub Alfonso VII. El titulo de su Libro de las Chronicas, segun le propone Pellicér incluye la Era 1170. que es el año 1132. D. Nicolás Antonio dice en el lugar citado, que tres años antes no vivia ya D. Pelayo; pues en el 1129. se lee por Obispo de Oviedo un D. Alonfo, como refiere Sandoval en la Vida de D. Alonfo VI. fol.146. y Garibay lib. 12. cap. 2. En el año 1124. por Junio vivia D. Pelayo, como se prueba por otra Escritura que pone Sandoval en la Historia de los cinco Reves fol. 134. b. donde firma Pelayo Obispo de Oviedo en la Era 1162, que fue el año 1124. Con que si en el 1129. era ya Obispo de Oviedo D. Alonfo, es prueba que antes faltó su Antecessor, y por tanto no vivia D. Pelayo en el año 1032, en que le cita el Documento de Pellicer, y mucho menos despues del 1140, en que le pone Mariana.

173 No obstante me perfuado, que vivió mucho mas. Sobre esto parece que se han mezclado erratas de años y aun de nombres en la que mira à firmas, y Prelados de esta S. Iglesia: porque Pulgar en el tomo 2. de la Historia de Palencia pag. 147. pone una Donacion firmada de Mantin Obispo de Oviedo en la Era 1161. que es el año 1123. V esto repugna con la de Sandoval, que pone vivo à D. Pelayo en la Era figuiente. El mismo Sandoval pone à un D. Alonso por Obispo de Oviedo, (en el lugar va citado) el qual no se halla reconocido por Prela-1 do de esta Iglesia en el Catalogo que imprimió Gil Gonza-A lez, ni en el de Tamayo en suo Martyrologio à 13. de Octubre. Estos convienen en poners por immediato successor de D. Pelayo à D. Martin, segundo de este nombre : y en esta suposicion yerra Tamayo en poner la muerte de D. Pelayo en el año 1120. y yerra Gil Gonzalez eno poner à D. Martin en la Silla en el 1124; porque D. Martin H. fue electo en Valladolid à 19. de Setiembre del año 1143. Era 11811 como consta por un Chronicon inedito, que tengo de la succession de los Abades del Monasterio de Corias en Afturias, donde se dice: In Ena C. LXXXI. post mil. Episcopus Secundus Martinus electus est in Vialli oleti i redesimo Kal. Octor brise

Y 174 VCon esto concuerda el. tratado que citan Morales, y D. Nicolas Antonio, en nombre de D. Pelayo, intitulado de algunas Ciudades de España. Tengole entre mis Mss. y es el mismo que Fr. Juan Gil de Zamora menciona en fus Adverfarios ineditos ( pero cirados por D. Nicol. Antonio lib. 7. num.; r. Bibl. Vet. ) donde pone por Autor à D. Pelavo , citandole en el libro de sus Chronicas, (esto es, no en el Chronicon que empieza por D. Bermudo, fino en el liber Chronicorum, donde junto las historias) Solo hay la diferencia en los numeros; pues D. Nicol. Antonio propone que desde la creacion del mundo hatta la fundacion de Toledo passaron 4774.años, y en el mio no pone fino 4113. Efte Tratadootiene el nombre de D. Pelayo en el titulo Pelagius Episcopus Ovetensis Ecclesia: v en la recapitulacion de los años que dá à Leon, repite que aquello se escribia en la Era 1180. fin que haya errara en los numeros, pues viene puntual con los computos: Ab adificatione prafata Urbis (de Leon) usque hodie, quod eft Era MCLXXX. funt anni transacti DCCCCXXX. Et abi introitu filiorum Agar in Hispania usque bodie, quod est Era MCLXXX funt anniCCCCXXX. Et

Et à restauratione prasata Urbis asque hodie, quod est Era MCLXXX. sunt anni transacti CLXI. No solo por la constancia en el numero de la Era, sino por la suma de los cómputos, sabemos que el año en que se escribia aquello era la mencionada Era 1180. (año 1142.)

175 A esto corresponde el Chronicon citado, que pone la eleccion de D. Martin II. en el año figuiente à aquel en que dura la ultima memoria de D. Pelayo, que es el año 1142. y segun esto murió D. Pelayo à principios del año 1143, en que por Setiembre fue electo el sucessor. Este Chronicon es de coetaneo, pues no trata mas que de tres Obispos, D. Arias, ò Ariano (que fue el antecessor de D. Pelayo) de quien dice murió en 28. de Junio de la Era MCXXXVI. año 1098. y esto viene puntual con la noticia dada de que D. Pelayo fue confagrado en este mismo año à 29. de Diciembre. Trata tambien de D. Pelayo, diciendo que confagró la Iglesia del Monasterio Cauriense en la Era MCLI. (año 1113.) y despues de algunos Abades pone la eleccion de D.Martin II.fin hacer mencion de la muerte de D. Pelayo, ni de otro algun Obifpo: y assi parece, que no huvo otro ninguno entre estos, Tom. IV.

como se confirma por no estar reconocido otro Prelado en el Catalogo Ovetense. Y supuesto esto es muy autorizada la Chronologia expuesta, por tener à su favor el mismo Escrito de D. Pelayo en el libro de Oviedo, y el Chronicon citado, lo que no vieron los Autores (pues ni uno ni otro está publicado) y assi tienen disculpa. Por tanto no se debe negar à D. Pelayo el Prologo citado arriba con la Era 1170. por titulo de no vivir entonces; pues dura su memoria diez años mas. Ni estrañes que fuelle Obispo 44. años; pues se hallan otros que vivieron y fueron Obispos tantos años, como verás despues en el Apendice de Idacio, Obispo de Galicia, y determinadamente en el primer Arzobispo de Santiago, que lo fue mas de cinquenta años; sobre otros repetidos egemplates, en S. Athanafio, S. Remigio &c.

que el Itacio, ò Codice de Oviedo y sus copias, se han de poner anteriores al medio del Siglo XII. y que quanto hay alli anterior al año 1143. se puede atribuir à D. Pelayo, por ser Autor del libro, segun el modo con que están alli dispuestas las historias. Ni por el Indice que tengo, ni por otro

libro, encuentro, que se incluya en tal Codice noticia posterior al expressado año: y assi el titulo de Chronologia no excluye, que se le reconozca por Autor de lo que en él se encierra, en quanto à estar escrito en el tal libro antes del año 1143. Segun lo que mira à la parte de la Division de Vamba, que es el Itacij Chronicon, se escribió despues del año 1119. por lo que se dirà

num. 317. y 342.

177 Hafta aqui folo hemos tratado del libro en comun, y segun las partes generales que encierra, tocando unicamente las que tienen conexion con el affunto; para que se vea, que lo incluído folamente en aquel Codice, y en copias posteriores, no tiene mas autoridad, que la que merece su Autor: y de este ya has visto en el Prologo la muestra. Mayores ignorancias verás en la misma Escritura atribuída à Vamba, y si te diera lo que se citó arriba de Ciudades, conocieras bien lo fabuloso, que le aplicó Mariana; pero bastará lo que se irá expressando en lo figuiente.

gote impugnando este Instrumento de la Division de Vamba (tom.2. pag. 760.) dice, que ,, ni es Concilio, ni parte dél,

,, ni obra de Itacio, fino un ,, agregado de verdades y ,, mentiras, o ignorancias: las , verdades extrahidas del li-", bro de Itacio, y las menti-,, ras , ò ignorancias dictadas ,, por el que fue fabricador de , tal Quimera. Efte Autor no estuvo bien enterado de la calidad del libro intitulado Itacio, por falta de Instrumentos: y creyó que huvo tal obra,antes del fin del Siglo IX. y antes del Papa Juan VIII. enganado con unas Actas apocryfas de un Concilio Overense, donde por este tiempo se introduce memoria de Sillas E. piscopales antiguas y modernas del tal Siglo, remitiendose à Idacio. De aqui arguye el citado Escritor, sobre que el Inftrumento publicado de la Division de Vamba, no merece el titulo con que se halla en Loayfa, donde se llama Itacio: porque si fuera obra de Idacio, havia de tener los nombres de las Sillas Epifcopales del tiempo de los Romanos, quales eran Celenas, Saxamone, Aquafcalidas, Benis, que son las que atribuye à Idacio el Concilio Ovetenfe. Efta impugnacion procede bien contra la Escritura de Vamba, supuesto que huviesse antes del Concilio de Oviedo tal Itacio, ò Idacio: pero el supuesto es falso; pues

el Itacio mencionado en tales Actas es el libro de Oviedo, en que se halla de mas de la Division de Vamba, y junto con ella , el capitulo citado num. 154. que empieza: Incipit numerus Sedium Hispanensium, y es el Catalogo de Obispados que sacado de Oviedo imprimió Loaysa pag. 133. con el titulo: In nomine Dni nostri fesu-Christi incipit numerus Sedium Hispaniensium Oc. El mismo se halla facado también de Oviedo) en el tom. 2. de la España ilustrada pag. 830. Este es el que se incluye en dicho libro Ovetense: este el que cito el formador de las Actas que se atribuyen al Concilio de Oviedo : y como ya se ha mostrado, que ni en Oviedo, ni en otra parte, huvo tal Itacio hasta el Obispo D.Pelayo, se sigue que todo aquel Instrumento en que se cite; no es, ni pudo ser del Siglo. IX.

TOP S. V. STAND LONG

Ponese el principio de la Division atribuida à Vamba; mostrando la injuria que se bizo à los Prelados de aquel tiempo en el fin con que se dice esectuada.

OTRO modo aun mas urgente, en prueba de que no huvo en tiempo del Rey Vamba la Escritura de Division de Obispados que apareció en su nombre, es ponerla por delante, y que ella misma hable.

ble.
179 El primero que la imprimió Latina fue D. Garcia de Loay a en su Obra de Concilios de España, impressa en Madrid en el 1593. En Cattellano fe dió à luz en la Chronica General de D. Alfonso el Sabio, impressa primera vez en Medina del Campo en el 1541. Despues la ingirió tambien Morales en su lib.12. cap.50. advirtiendo, que será mucho de ello diferente de como se halla en la Chronica General, porque alli (dice) está muy mendoso y corrupto. Sirva para prueba de esto, que à la Sede de Toledo la feñala por límites y Diocefi todas las Asturias fusta los Montes Pyrineos. Por tal muestra conocerás la tela. La Chronica General lo sacó en la substancia de D. Lucas de Tuy, que fue uno de los libros, de que el Rey se valió para la Chronica, como dice en su Prologo. D. Lucas la tomó con buena fe del Itacio de Oviedo, escrito casi cien años antes; pues este se formó cerca del año 1124. y aquel empezó su obra de orden de Doña Berenguela, Madre de S. Fernando, y la acabó en el 1236, en que fue la

Con-

Conquista de Cordoba, que es lo ultimo de su historia: y assi floreció un Siglo despues de D. Pelayo. Demas de esto en el Tudense se halla al pie de la letra lo que Loaysa publicó (sacado del Itacio de Oviedo, y otra copia de Toledo) como conocerá quien lo cotege, y dirémos despues: luego D. Lucas lo sacó del Codice Ovetense.

180 Morales dice, que tuvo los originales de D. Lucas, y Itacio: y que aunque havia algunas diversidades, no las quiso poner, à fin de no ser molesto en cosas tan menudas. Si el Documento fuera verdadero, no te escaseára yo las diversas lecciones que resultan de egemplares diversos, porque en semejantes cosas, aunque parezcan menudas, no falta utilidad. Pero siendo, como es, apocryfo, y no necessitando para mostrar esto, el declarar la inconfrancia de los textos; sigo el parecer de Morales: y me contento con darte la Escritura, segun la publicó el señor Loaysa, con los malos latines que alli se hallan. Divídola en §§. porque es muy dilatada: y en lo mas sobresaliente mezclo las reflexiones, para que la immediacion facilite la memoria del que lea, sin obligarle à citas, ò à la molestia de mis repeticiones. Tampoco la traduzco en Romance: porque para el que sea tan ignorante, que no sepa ni aun Latin, no sirven, ni deleytan estos puntos.

181 Divisio terminorum Diecesium & Parochiarum Hispania à Wamba Rege facta: exlibris M.SS. Ecclesia Toletana, & Ecclesia Ovetensis, cujus titulus (assi dice) est Itacius: in quo historia Regum Vandalorum & Alanorum in Gallacia, & postea Suevorum, & demum Gothorum scribitur.

182 Era DCCIIII. post Rece Svindum Wamba Rex Gothorum regnum novem annos obtinuit. Hie Toleto ea hora qua unetus est in Regem cum quadam evaporatione visa est apis à cunctis qui aderant, ex capite ejus exire, Or ad calos volare. Hoe signum factum est à Dho, ut futuras victorias nuntiar et de inimicis per eum, O dulcedinem pacis quam babuit erga fuos. Aftures O Vascones in finibus Cantabrie crebro rebellantes edomuit, & suo imperio subjugavit : civitatem , que Cartua vocabatur, O Pampilonem ampliavit, quam Wambe Lunam vocavit. Provinciam quoque Gallia, que Hispania citerior dicitur, fibi rebellantem, multis agminibus Francorum interceptis, Subjugavit : O Paulum perfidum GalGallia tyrannum cepit, eique oculos evellere pracepit: O ad urbem Toletanam cum triumpho
magno reversus, discordesque
Pontifices, eo quod alij aliorum
Parochias invadebant, ad concordiam studuit revocare. Fecit
O Chronicas Regum priorum coram se legere, ut facilius posset
terminos Parochiarum dividere,
sicut antiquitas denotaret, O
exigeret juris censura: O jura
propria qualibet Ecclesia possideret; sicut subjecta denotat
Scriptura.

Todo esto es confor-183 me se halla la historia en el Tudense, hasta en el yerro de la Era, que debe ser DCCX. pues en esta sucedió Vamba à Recesvintho, como se dijo en el tomo 2. Incluyense aqui varias cosas, que no son conformes à legitima historia. Baste para nuestro assunto lo que expressa de la Ciudad de Pamplona, diciendo que el Rey la llamó Luna de Vamba. No puede haver mayor puerilidad, exclamó aqui el P. Contador: conftando, que Pamplona fue obra de Pompeyo: y por él se intitulo Pompejopolis (esto es, Ciudad de Pompeyo) lo que variado se mudó en Pampilona, y en Romance Pamplona. Luis Nuñez (ò Nonio) al cap. 90. de su España, trata de ridicula esta etymología: y en lugar del Tom. IV.

nombre antiguo, que aqui se supone Cartua, levo Martua. En Prolomeo se ha llegado à introducir esta voz, pues en la voz Pompelon, se añadió al margen en la edicion de Leon de 1541. Martua dicta. El Card. Baronio (en el año 675.) puso en lugar de Pampilonam, Bambelonam: y segun la idea de los que interpretan Bamba Luna, no se pudo usar la P. sino V. o B. como Luna de Vamba, ò Bamba. D. Juan Antonio Mayans impugnó este punto, diciendo, que en el mismo Catalogo de la Division de Vamba, se usa de la voz Pampilona, y si esto se huviera escrito en tiempo del Rey Vamba, se la huviera dado el nombre que el Rey mando, Vambeluna: con que no usandose de este, sino el que ha prevalecido de Pampilona, es prueba ser esto posterior à Vamba. El mismo Mavans nota el figuiente defacierto, de llamar España Citerior à la Galia Narbonense: siendo assi que aquella parte de la Galia, nunca se llamó España: pues la Citerior sabian bien los Padres de aquel tiempo, que empezaba de la parte de acá del Pyrineo, como notó S. Isidoro lib. 14. Etym. c.4. y en los Concilios Generales à que concurrian los Obispos de la Narbonense, se intitulaban de la Ga

Galia, como se vé en el 3. de Toledo, en el 4. &c. y nunca se dicen de la España. En el Chronicon del Biclarense se vé evidentemente, que el nombre de la España Citerior no se aplicaba à la Galia Narbonense: pues tratando de Liuva, dice, que dió à su hermano Leovigildo el Reyno de la España Citerior: y esto era lo que hay desde los Pyrineos acá; constando por S. Isidoro, que Liuva se contentó con la Galia: luego el llamar España Citerior à la Galia, es de Siglo de diferentes letras que el de Vamba.

184 Tengo tambien que estrañar la discordia tan grande, que introduce entre nuestros Obispos. A esta dissension se reduce el juntar el Concilio General; y à vista de este, parece que era General la discordia.; Pues como en una competencia tan universal, no nos ha quedado rastro alguno en otros instrumentos?; Como en los Concilios immediatos Provinciales hallamos terminadas las tales quales competencias, que ocurrieron ? En el II. de Sevilla compusieron los Padres todo lo que en su Provincia necessitó arreglarse en materia de limites. En el de Merida tenido feis años antes del Reynado de Vamba, se concluyó

lo que por la Division precedente de Provincia, se disputó entre las Parroquias de los Obispos de Idaña y Salamanca. Y si mas competencias ocurrieran, bastaban, como para las feñaladas, las fentencias de los Concilios respectivos Provinviales.; Pues como tan de repente nos hallamos con una discordia General que turba todas las seis Provincias, y que el Rey puede aquietarlo todo en un instante, solo con que le lean las Chronicas?; Que Chronicas fon estas, tan sucintas, que leidas despues de congregado el Concilio, lo facilitan todo: y tan copiosas, que incluyen el Derecho de unos ochenta Obispados sobre los límites de todas sus Parrochias? Donde se nos escondieron estas Chronicas, que siendo Reales, eran tambien Eclesiasticas, con puntuales lindéros de todas las Iglesias? Ni rastro nos ha quedado de semejantes Chronicas en Escritos anteriores, ò cercanos à Vamba.

185 Pero lo que mas me admira es la discordia que sin fundamento alguno nos suponen entre nuestros Prelados, que no pudo componerse en Concilio Provincial respectivo. Sin duda creerá alguno à vista de esto, que las competencias eran de Metropolitano à Me-

tro=

mov

tropolitano, y no de Sufraganeo à Sufraganeo: por quanto para estos bastaba Concilio Provincial, como vimos en Sevilla, y en Merida. Pues de nada hay mas filencio, que de las Metropolis, de cuyas Diocesis no se habla la mas minima palabra. Con que venimos à facar, que la invasion de Parrochias no era por Prelados mayores, fino folo por los Sufraganeos.; Pues estos à que fin acuden à Concilio General, si la causa es de particulares individuos? El legitimo Juez es su Metropolitano, junto con otros Comprovinciales, segun la Disciplina de aquel tiempo. Luego no hay motivo alguno para admitir Concilio general sobre este punto, si se excluven las Diocesis Matrices, como todos las suponen excluídas. em to mos, suremic

farios atribuídos à Luitprando, fe puso à señalar la causa, de por qué no señalaron límites à las Capitales? y dijo (al n. 270. de la edicion de Antuerpia, que falta en la anterior de Tamayo), que esto consistió, en que la , jurisdicion Metropolitana no , solo se estendia à su Diocesi, , sino à todas las demas de su , Provincia, como el calor del , corazon à los miembros. Rara simplicidad, ò simpleza! Por

ventura el Metropolitano no tiene en quanto Obispo determinada Diocesi?; Y si en esta no le señalan límites, no podrá introducirse en agenas Parrochias? Los que mas pueden. suelen abusar mas de su poder. Pero en fin suponiendo, que los Metropolitanos no se mezclaron en usurpar límites agenos; hemos de inclinarnos à lo mismo en los Prelados de la Carthaginense. La razon es. porque estos tuvieron un Concilio entre si, al año 4. de Vamba, que es el XI. de Toledo, el primero que esta Provincia tuvo en tiempo de este Rey , y que de cierto precedió al que fe dice tenido para las Divisiones. Pues si entre estos Obispos huviera las gravissimas contiendas, los gravissimos pleytos, que por qualquier pretexto nos dicen las Actas (publicadas en el Luitprando de Ramirez del Prado por los que quisieron vendernos talConcilio);como hallandose congregados en Tribunal legitimo, no ocurren à tan gravissimas contiendas; al modo que sin menos ruido lo hicieron los Obispos de la Lusitania, y de la Betica? Pues en verdad que facaron al Concilio las discordias de malas voluntades, que havia entre algunos particulares Cabildos; proveyendo (en el Tit. 4.) el

modo de obligarlos à que se reconciliassen mutuamente. Si cuidan tanto de remediar discordias de las Ovejas, ¿ como no acuden à las de los Pastores?

187 Yo confiesso que tengo por injuriosa à los Obispos de aquel tiempo la ficcion con que tan gravemente los ofenden:y no puedo eximir de culpa grave al que sin fundamento alguno, para fines tambien sin fundamento, uso de tales medios. Y lo peor es, que paffaron à publicar los nombres que quisieron dar à 75. Obispos, tan con animo de autorizar su Escritura, que ni una Iglesia encontraron vacante entre 79. que forman con los 4. Vicarios. Y para llenar el numero que imaginaron, añadieron Obispos de Iglesias que jamas concurrieron, ni se oyeron entre nuestros Concilios: y ni aun bastando esto, pulieron dos Obispos à un tiempo en unas mismas Iglesias, como en la Accitana, Malacitana, &c. propassandose à señalar Vicario à un Obispo presente: con unas formulas, que jamas se hallan practicadas en los demas Concilios de estos Reynos: Placet, placet. Vivat multos annos Serenissimus O gloriofifsimus Rex, ac Dis.nofter Flavius Vamba, cuya formula

Placet, placet, se usaba en diversas Provincias; no en España; donde una sola vez que se lee el Placet (en el XII. de Toledo, tit. 4.) es tomado de la Iglesia Africana, cuyos Canones alegan. Y aunque se felicitaba al Principe, nunca con el vivat multos annos.

188 Demas de esto, aunque en las Actas se dice, que el Rey con la leccion de sus Chronicas arregló segun derecho à los Prelados, y que la Escritura fue aprobada por todos; con todo esto el formador del Chronicon de Luitprando, (que dijo tambien, que el Rey hizo la Division) añadio una multitud de Jueces: y para componerlo mejor, dijo, que todos apelaron al Primado Toledano, y en la causa de los Toledanos al Abad Suafilio, con otras cofas que pedian paciencia, si no fuera mejor el despreciarlas.

## S. VI.

Escritura de Vamba por lo respectivo à los Vandalos. Descubrense los yerros de este punto: y que el Lugo de Asturias nunca fue Silla Pontisicia.

PRosigue, è empieza, la Escritura, por lo que mira à los Reyes Vandalos,

Concedimus, O confirmamus; quod ficut Gundericus , Gefericus, Hunerious, Gutamundus, Iforis , & Guimel , Reges Vandalorum Civitatem Lucum fuccessive dotaverunt, teneat pacifice , O quiete terminos, qui inferius subscribentur. Lo que aqui se dice de Lugo en el Codice Toledano, previene Loayla al margen, que en Itacio fe entiende de Lugo de Asturias: y fegun lo puto el Tudenfe, es: Primus Rex Vandalorum Gundericus regnavit in Gallacia O Asturiarum partibus annis 18. Iste edificavit Civitatem in Asturiis, quam vocavit Luceo, Sive Lucum. Quo mortuo frater ejus Gisericus regnavit pro eo. Quo mortuo Hunnericus regnavit pro eo. Quo mortuo Trafemundus regnavit pro co. Quo mortuo Hildericus regnavit pro co. Quo mortuo Gilimer, sub quo cessavit regnumV and alorum, regnavit pro eo. Isti omnes Lucen-Sem Ecclesiam dotaverunt; que auctoritate Romana permanet libera, O numquam fuit subdita ulli Metropoli.

(en las Adiciones à S. Braulio, que puso despues de M. Maximo, pag. 82.) Bone Deus, quot sunt in his coagmentata mendacia! El P. Contador dice, que es una sarta de sabulas y disparates. Morales omitió todo es-

-200

to, porque debió perfuadirle à lo mismo. El caso es, que en Afturias quifieron, que huviefse un Obispado con titulo de Lucense, el qual jamás se oyó hasta ahora en nuestros Concilios, ni historias: y para esto fueron enfartando (fegun la ignorancia de aquel Siglo) tan grandes defaciertos, fin qué, ni para qué: pues la Santa Iglefia de Oviedo tiene tan verdaderas grandezas, que no necessita de recursos à vestidos agenos, y en especial, tramados tan groseramente, como se tegen estos. I office bup to be

10191 Huvo un Lugo en Afturias: pero trecientos años antes de los Vandalos nos h zo mencion de él Ptolomeo: y alsi su edificacion no se debe à los Vandalos: y mucho menos la ereccion y dotacion de su Iglefia, segun aqui la pinta esta Escritura. La razon es, porque no se halla fundamento para afirmar, que los Vandalos residiessen en la parte de este Lugo de Asturias, que segun Morales lib. 13. cap. 18. estuvo media legua mas al mar, que hoy Oviedo, por la parte de Oriente Septentrional: y aun se conserva el nombre de Santa Maria de Lugo. Los Vandalos reynaron en Galicia con los Suevos, segun Idacio y S. Isidoro: pero no consta que los Vanda-

los

los tuviessen lo peor, siendo mas poderofos que los Suevos. A vista de esto, qué fundamento tenemos, para que los Vandalos se estrechen à las montañas de Asturias, y funden una Ciudad en un fitio tan poco favorable, como el que tuvo Lugo, que segun refiere, alli, " Morales, era en una hoya, , junto à un rio de mucho lo-,, do, que no podia dejar de ser ,, mal sano, siendo aun lo alto " de Asturias poco saludable ,, por la humedad. Para lo contrario basta la autoridad de Idacio, que sobre lo dicho añade, que los Vandalos rineron con los Suevos, y fitiaron à estos por los Montes Nervasios, ò Ervasos, que segun se inclina Morales lib. 11. cap. 19. eran las montañas de Arvas, entre Leon y Oviedo: y como los Suevos debian recogerfe y fortalecerse dentro de su tierra, fe figue que estos, y no los Vandalos, tenian la parte de ácia el Mar Cantabrico: y por configuiente las Asturias (si es que las dominaron ) tocaron à los Suevos, no à los Vandalos. O ob sarag al rog. O.sol-

porque folo nos consta, que reynaron en Galicia, en que por entonces no se incluían las Asturias, como probarémos en su sitio. Fuera de este concep-

to geographico, hay testimonios que politivamente excluyen del dominio de los Barbaros à los Cantabros y Asturianos, como se puede vér en Carvallo part. 1. tit. 6. S. 4. Y es muy de notar que esforzando este Escritor quanto pudo las Antiguedades de Asturias, y el Obispado en su Lugo, recurriendo à Itacio, no quiere darle credito en orden à que los Vandalos poblassen esta Ciudad, o la diessen Obispo, por mas que antes le llama Escritor de las cosas de aquellos tiempos, de mucha autoridad. Toda esta autoridad no le hace fuerza, para reconocer que los Vandalos instituyessen Obispado en Asturias, no obstante que añade hallarse lo mismo en otro libro Gothico de Testamentos de la Iglesia de Ovicdo; porque los Vandalos (dice) ", no pudieron dar principio à ,, cosa tan santa, por ser here-" ges : ni à cosa tan grande, " por no haver sido Señores de ", esta tierra, pag.65.

los Vandalos reynassen en Asturias: esto solo puede entenderse de Gunderico, y aun no de todo el espacio de los diez y ocho años de su Reynado, sino precisamente hasta que sitio à los Suevos en los montes Ervasios, Nervasios, ò Cervasios:

por-

porque desde entonces considerando su reputacion muy arriefgada por lo dificil, que era el buen exito de aquella expedicion, à causa de la aspereza de los fitios; y juntamente disuadido por Afterio, Conde de las Españas, dejó la Galicia, y se paísó à la Betica, como refiere Idacio, Olymp. 299. año 4.que fue el año 420. Once años antes entraron los Barbaros en España: dos años batallaron entre si, y al cabo forteando las Provincias, les tocó la Galicia à Vandalos y Suevos: con que por el año 411. entró Gunderico en su Dominio: y folo nueve años se mantuvo en Galicia, desde el 411. hasta el 420. los ocho años restantes desde el 420. al 428. los tuvo en la Betica, y en las Islas Baleares : y en el 428. murió en Sevilla posseido del Diablo, por haver estendido su mano contra aquella Santa Iglesia, como todo consta por Idacio. En este mismo año de 428. le sucedió en el Reyno Gaiserico, Genserico, o Giserico, su hermano: y por el mes de Mayo del 429, dejó à España, y se passo con toda su gente à Africa; sin que volviesse ningun Vandalo à reynar en España, como es cosa constante en las historias. A vista de esto mira qué verdad tendra,

que Gunderico, Geferico, Hunerico, Trasemundo, Isoris, o Hilderico, y Gilimer, dotaron sucessivamente la Ciudad (como dice uno) ò la Iglefia de Lugo, como dice otro? La fucession fue en Africa: la dotacion de Iglesias la conocerás, si lees la Historia de la Persecucion Vandalica de Victor Vitense : y sin esto, basta lo que escribe S. Gregorio Turonense, que Gunderico (à quien el Santo nombra Trasimundo, como previene Ruinart) se empeño con toda casta de tormentos en hacer à toda España Ariana: Totam Hispaniam ut ad perfidiam Ariana Secta consentiret, tormentis ac diversis mortibus impellebat (lib.2.hift. Franc. cap. 2.) y alli refiere la maravillosa constancia de una Doncella, à quien martyrizó. De Geiserico hallarás otras cosas bien potables en el Chronicon de Profpero, sobre otros Españoles à quienes martyrizó. Solo estos dos Reyes vivieron en España: los demas en Africa, tan barbaros en su error, que llegaron à tapiar las Iglesias de los Catholicos. Mira que buenos fundadores para la Iglesia de Lugo! Al primero se le llevó el Diablo, por dar contra la de Sevilla: à los otros por la perfecucion de las Iglesias de Africa: y parece muy creible, que

el robarlas, no sería para do-

tar à la de Lugo.

194 Profigue la Escritura, señalando las possessiones que la dieron: Teneat igitur dicta Lucus (assi lo encadena el Tudense) totas Afturias per Pyreneos montes, O per flumen magnum Ove, & per totum litus maris Oceani usque Biscajam, per Summumrostrum, O per Summumcabrium, per portas de Sancta Agatha, per Pozasalem, per Limbam de Folios, unà cum campo Erbolio, Gordon usque ad illam arborem de Quadros; per Rivulum de Humana. Lunam, Vandabiam usque ad Pyreneos montes, Copanzam Villam, Quexidam, per Coniaquelam, Montosam usque ad flumen Urbetum in Gallecia, Suernam, Vallem longam. Veram, Flamofam, totam Sarriam , Paramum ufque ad flumen Mineum. Tovam Lemos, Vinyso, Verosmo, & Semmanorum, & Froiam usque ad flumen Silum. Totam Lumiam, cum Ecclesiis de Petraio, que edificate sunt, vel fuerint, inter Arnoyum flumen & Silum. A termino montis Buron, O per aquam Zore, usque in fundum Arnoyi, O per ipsum discessum usque in flumen Mineum, Iueza ufque Portelam de Vanati, O Ecslesias de Sallaz, inter Arnoyum & Silum, cum Ecclesiis de Barcoso, Castellam, Cunsancam, Barnantes, Or Avion, Asmam, Carabam, Amancam, sicut dictam Eccle-siam Lucensem Reges Vandali dotaverunt. En el Tudense está esto menos mal apuntado.

195 Esta parte de dotacion, aplicada al Lugo de Afturias, fue uno de los principales inductivos para la formacion de la Escritura, que se atribuye à Vamba: pues alguno juzgando, que eran antiquissimas las dotaciones que al tiempo de escribir esto, tenia Oviedo, y viendo por otra parte, que en ellas se citaba lo que havia sido proprio de la Iglesia de Santa Maria de Lugo; entendió este Lugo de Galicia por el de Asturias : y juntandose à esto la opinion del pueblo, que el Lugo de Asturias havia sido Episcopal, (digolo assi, porque no me persuado, à que de malicia se fingiesse un mal tan grave) lo enfartó todo junto; y reduciendo su antiguedad al tiempo de los Vandalos, formó este ente de razon, sin razon, haciendo un agregado chimerico de dos Lugos, y un Oviedo. En prueba sirve lo que Sandoval escribió (sobre el Monasterio de S. Vicente de Oviedo, al hablar del Rey D. Silo ) donde dice, que las Iglesias puestas en está dotacion atribuída à los Van-

da

" dalos, fon las mismas, y los " mismos terminos, que el li-" bro del Becerro de la Santa " Iglesia de Oviedo (escrito en " letra Gothica, con titulo de " los Testamentos Reales) di-" ce, que el Rey D. Alonso el " Casto dió à la Iglesia de " Oviedo. Vease esto en Aguirre tomo 3. Concilior. pag. 156.

y en Sampiro.

196 Con que tenemos, que el Formador de la Escritura atribuída à Vamba, aplicó al tiempo de los Vandalos, lo que halló en Oviedo, quando esto se escribia, esto es, Siglos despues de D. Alfonso el Casto, como consta por lo dicho en Itacio, y se dirá despues. En estas dotaciones se cita lo que fue antes de la Iglesia de Lugo, como se vé en el P. Contador, en su tomo 2. y esto era proprio del Lugo de Galicia, como prueba alli pag. 681. y consta por Escritura que exhibe, p. 842. que el Rey restauró con equivalentes lo que quitó del Lugo de Galicia para Oviedo: todo lo qual fue interino, pues estaban las demas Sillas destruídas por los Moros: lo que no era assi en tiempo de los Suevos : pero aplicando à estos lo que fue proprio del tiempo de los otros, falió el agregado ran enorme como se ve por la misma clau-

fula de que vamos tratando: porque al Lugo, que entiende de Asturias, le da por Parrochias à las Iglesias de toda la Sarria, de Lemos, y de lo mas meridional de Galicia, que folo estando destruídos los Obispados de Orense, y de Lugo, podian pertenecer à Oviedo. Aplica tambien à Lugo lo que ni al de Galicia pudo pertene. cer, como eran todas las Afturias: pues estas desde el tiempo de los Suevos tocaban à Britonia, como se expressa en la Escritura del Concilio de Lugo, puesta en el num.44. y por tanto decimos, que juntando los dos Lugos, formó una chimera, cuyas partes no pudieron unirse en ningun tiempo.

197 El M. Gandara en su tom. 2. de Palmas, y Triumphos de Galicia, pag. 244. folo pudo hallar un recurso à esta dotacion de los Vandalos tan ampla, como aqui se pinta, diciendo, que como eran Arianos, querrian tener en el Lugo de Asturias una Cathedrál de su maldita Secta, con tales dotaciones, que no quedasse jurisdicion alguna à las demas Iglesias de Catholicos. Esto ya fe vé, que es mas que iroma: pero la suma extension, que aqui se da à este Lugo, da lugar à que se escriba esto : pues no queda tierra que pifar à los-

, Obif-

, Obispos de Britonia, Lugo de "Galicia, y Orense; y entran ", en el de Tuy, y en el de Bra-, ga : y cómo havia de passar " por esta tan disforme divi-,, fion un Rey Catholico como , Vamba, ni los Obispos, que , alli se supone que firman; ni , era razon que passassen, ma-, yormente haviendo fido he-,, cha por Reyes hereges Aria-,, nos. Assi el citado Gandara. La principal razon es, que admitida esta dotación, se quedaban los Obispados comarcanos fin jurifdicion : y en tiempo de Vamba no pudo ser assi; pues existian las Sillas de Britonia, de Orense, y de Lugo. En tiempo de D. Alfonso el Calto estaba destruída Britonia, y las otras no estaban repobladas, como declararémos en lus litios : y assi este Rev pudo dotar à Oviedo tan liberalmente: pero no debió aplicarlelo à Vamba, el que formó esta Escritura: porque confundiendo tiempos tan contrarios, no pueden concordarse los derechos de unas, y otras Iglefias.

de Asturias, se vuelve à repetir mas abajo en esta misma Escritura, diciendo, que sue sundada por los Vandalos, y que no estaba sugeta à ninguna Metropoli, ni Primado: y en el Chro-

slido "

nicon del Obispo Sebastian, se ingirió que D. Fruela trasladó el Obispado de Lugo de Asturias, (edificado por los Vandalos) à Oviedo. Esto ha cundido muchissimo, y admira, (como dice Gandara) ,, que Autores ,, gravissimos no reparassen en ,, estas patrañas, que se hallan ,, en las obras de D. Lucas de ", Tuy: pero quien tuvo maña ,, para introducir este papel ,, (de la Division de Vamba) en ,, los Archivos de las Iglesias de ,, Toledo y Oviedo, tambien la ,, tendria, para ingerirle en el "Tudense. (pag. 244.) Y en la 150. dice: ,, No huvo Iglesia "Cathedral en Lugo de Aftu-,. rias:y el papel de la Iglesia de "Oviedo (que Loayfa impri-" mió con titulo de Itacio) ni es " Concilio, ni parte de Conci-,, lio : antes bien le tengo por ", supuesto, y que falta casi en ,, todo lo historial à la verdad, ,, y que no se le debe dar credi-,, to alguno, y se debe anular, y ,, repeler del tomo de los Con-,, cilios. Las razones que hay para esto son suficientes para haverlo dictado. El P. Contador en su tomo 2, hizo una Dissertacion contra esta Iglesia de Lugo, desde la pag. 671. y por quanto la materia es transcendental à varias partes, y es de las mas convincentes para la ficcion de esta Escritura de Vamba;

lla,

ba ; por tanto en amor à la verdad, que está del todo descubierta, y contra el mal genio que ha tirado à engañar al publico, y empañar los legitimos brillos de nuestras Santas Iglesias; decimos, que en Lugo de Asturias no huvo Silla Episcopal; y lo contrario, que ocupa tan gran plana en la Escritura de Vamba, es una de las mayores ignorancias, que se pudieron introducir en los Siglos de hierro de los tiempos posteriores à los Godos, por haver confundido la Silla, y traslacion de la Metropoli de Lugo de Galicia à Oviedo, con la Parrochia del Lugo de las Afturias. Esta ha sido la raiz de esta equivocacion: y para desenredarlo, hemos de empezar por este mismo hilo.

Silla de Oviedo no sucedió (en las dotaciones expressadas) al Lugo que huviesse en Asturias, sino al Obispado de Britonia; consta expressamente por el mismo Rey que la dotó, D. Alfonso el Casto: el qual en las dos Escrituras, que propone el P. Contador t. 2. p. 791. y p. 842. dice, que hace, y consirma à la Iglesia de Oviedo Silla en lugar de la de Britonia destruída: Ipsam Ovetensem Ecclessam facimus & consirmamus pro

Sede Britoniensi, que ab Hismaelitis est destructa. La Metropoli que despues se escribe trasladada à Oviedo desde Lugo, fue la del Lugo de Galicia: como reconoció el que formó las Actas, que publicó Aguirre con nombre de Concilio de Oviedo, tom. 3. p. 159. n.4. donde se dice, que trasladan à Oviedo la Metropoli de Lugo, que estuvo sugeta à Braga: Qua quidem Sedes Metropolitana (Ovetensis) ex Lucensi, Sede est translata. Lucensis namque Sedes prius Metropolitana Bracare fuit deinde subdita.Esto bien claro habla del Lu go de Galicia, Metropolitana en tiempo de los Suevos, y sufraganea de Braga en el de los Godos, como consta por los dos Concilios II. y III. Bracarenses. Al Lugo de Asturias de ningun modo le conviene: pues lo que se propone en Vamba, no permite, que esta fuesse sufraganea de Braga, à vista de que se dice essenta. Pero si esto fuera assi, ni el Rey D. Alonfo, ni el formador de este Concilio de Oviedo tenian que recurrir à Britonia, ni al Lugo de Galicia, para declarar à Oviedo Silla, y Metropoli, por traslacion; fino precifamente insistir en su Lugo de Asturias, que segun esta Escritura de Vamba, era no solo SiIla, fino effenta. Assi arguye el P. Contador.

200 Añade, que en España no huvo mas que un Lugo Episcopal, como se vé por el Concilio de los Suevos, que dividiendo todo el espacio de fus Dominios, (en que entraban las Afturias) no folo no hace mencion mas que de un Lugo, sino que todas las Asturias las adjudica à Britonia, que estaba no lejos de donde hoy Mondonedo. Este Lugo sue ciertamente el de Galicia, como se vé por las dotaciones. Y lo mismo por el Chronicon de Idacio: donde dice, que en el territorio de Lugo, Convento Juridico, se hicieron Ordenaciones de Obispos contra la voluntad del Obifpo Lucense : y Lugo Convento ò Chancilleria, no convino al Lugo de Asturias, (al qual no nombra Plinio, hablando del tal Convento) fino expressamente al de Galicia. Por lo que mira à los Chronicones en que se introdujo la noticia de este Lugo de Asturias, responde, que algun ignorante la infertó en Sampiro, (ya digimos quien fue) y que lo de Sebaftian se muestra claramente ser falso, y añadido: pues en tiempo de D. Fruela no havia Ciudad de Oviedo, como consta por Sandoval. Assi el P. Contador, pag. 681. Pero aun supuesto, que yá estaba sundada la Ciudad de Oviedo, consta claramente ser interpolacion de D. Pelayo la especie de la traslacion de la Silla del Lugo de Asturias à Oviedo, por quanto en el Chronicon de D. Alsonso III. (que es el atribusdo à Sebastian) segun se mantuvo en el Codice Soriense, copiado por el P. Mariana (que publicarémos à su tiempo) no se halla tal especie. Y assi se conoce la ficcion.

201 Otra prueba es, el no haver mencion alguna de tal Silla de Lugo en tantos Concilios, como huvo en tiempo de los Godos, y aun entre los Suevos. De modo, que nadie ha reconocido Obispado de que no se halle mencion en alguno de tantos instrumentos autenticos.; Pues qué estrella, ò qué hado, fue el de el Lugo de Asturias, que jamás assistió à Concilio alguno? Bien conocieron la fuerza de este argumento, los que despues de un tal Vastremundo (à quien hacen Vandalo de nacion, y primer Obispo de esta Iglesia, citando para ello à Idacio) ponen assistiendo en el Concilio de Lugo à un tal Virmundo. Pero contra el primero dijo Gandara, que él se hallaba con tres Idacios, y que en nin-

gu-

guno halló à tal Vastremundo. Contra el segundo milita, que hasta ahora no se ha visto tal firma en Concilio de Lugo: y assi dirémos lo mismo del Obispo. El que en el Concilio III. de Toledo se mencionen dos Obispos de Lugo, no favorece nada al Lugo de Asturias: pues Nitigio (por quien subscribió el de Braga) era Obispo del Lugo de Galicia, declarado Metropolitano de esta Iglesia poco antes del año 572. como se dijo en el Capitulo III. tratando de los Suevos. El otro era Becila, que fue herege Ariano (intruso por el Rey Leovigildo) y abjuró la heregia en el mismo Concilio, como consta en sus Actas, pag. 213. de Loayla. Con que sería fuerte desgracia, que de un solo Obispo Ariano se tenga neticia en el Lugo de Asturias. El caso es, que entonces huvo en una misma Iglesia dos Obispos, uno Catholico, y otro Ariano: pero convertidos los hereges, assistieron al Concilio : y por esto en un mismo Lugo de Galicia se leen dos Obispos: sin que el ser dos, pruebe dos Lugos: pues de otra suerte digeramos que huyo dos Valencias Episcopales, dos Tuis, dos Vileos, dos Tortofas &c. pues en todas estas sirmaron dos Obispos. Siguese pues, que esta fir-Tom. IV.

ma de Becila no prueba nada para el Lugo de Asturias.

202 Y aun concedido esto, urge el mismo argumento. ¿Como en tantos Concilios posteriores no se vuelve à oir mas Lugo, que uno, Sufraganeo de Braga, que es el de Galicia? Si quieres decir, que era por ser essenta antes de Vamba, tienes contra tí la firma del Becila, que alegabas. Tienes tambien à todos los Metropolitanos contra tí:pues estos no tuvieron sobre si à otro mas que al Patriarca Romano; y con todo esso assistieron à los Concilios Generales IV. VI. VII. y VIII. en cuyo tiempo todos eran essentos, sin reconocer à otro sobre si, mas que al Papa. De mas de esto, en tiempo de los Godos era el Rey el que mandaba congregar los Concilios, como consta en ellos mismos: pues que mysterio hay, en que ningun Rey llamasse al Obispo de Lugo de Asturias, ò que llamado, no quisiesse assistir à unas causas tan santas?

203 Mas. Si este Obispo es essento de todo, y está tan retirado en sus Montañas; como ahora los Padres de este Concilio, atribuído à Vamba, se ponen tan despacio à sentenciar su causa, examinando todos los linderos de su casa? Y advierte, que con los demas P Me-

Metropolitanos (y en especial con el de Toledo, que era tan essento como podia imaginarse el de Asturias) no se meten en cofa alguna. Solo à Braga la expressan, por hallarse incluida en la dotacion que citan de los Suevos, y que vuelven à confirmar; pero si el Lugo de Afturias está excluído en la dotacion de los Suevos, como se meten con esta Iglesia tan essenta? Si es favor, el señalarla terminos; ;de donde tanto privilegio à Lugo, que no alcanzó à Toledo, ni à otro Metropolitano? Creo no se recurrira à los Vandalos Arianos, que estaban extinguidos en Africa mas de un Siglo antes. 204 Tedo lo que se quiera decir en respuesta de que ahora se la señalen terminos, se rebate por el filencio de los Suevos. En tiempo de estos se prefijan Parroquias à todas las Iglesias de sus Dominios, en què entraban las Asturias; pues como dotando à Braga, que era essenta, y al Lugo de Galicia, que era Metropoli, no fe acuerdan de Asturias, sino para darselas à Britonia?; No havian venido todavia los Vandalos? Ya havian falido de Galicia y de España mas de 140. años antes: y ya no havia en el mundo tales Vandalos. Queda pues establecido, que no

hay ni una prueba autentica en favor de Silla Episcopal en el Lugo de Asturias : y teniendo tantas contra si, debe fer desatendida, como cosa nacida en Siglos de ignorancia: y una de las razones, que la impugnan, es la calidad de las fuentes de que ha manado, por estár llenissimas de lodo, como en especial se irá mostrando en esta misma Escritura de Vamba, que es la mas antigua que se alega: siendo assi que está formada despues de las dotaciones con que los Reves de Leon dotaron à la Santa Iglesia de Oviedo, como consta por lo dicho; y esta parte de historia, ò por mejor decir, fabula, de la dotacion de los Vandalos à Lugo de Asturias, y la traslacion de esta à Oviedo, ha sido, y se debe borrar como injuriosa à esta Santa Iglesia: por no deber fundarse su grandeza verdadera en tales defaciertos, ni en vestido ageno de la verdad, como es decir que su primera Sede fue la que estuvo en donde nunca la huvo; ò que viene su origen de los Barbaros Hereges, o Paganos.

205 Pruebase por la misma Escritura (puesta n. 194.) que esto es posterior à Vamba, y à los Moros, por el mismo estylo, agenissimo del tiempo de los Godos, lleno de voces pos-

te:

reriores, como Biscajam, Castellam, Summumrostrum, Quadros Oc. y fobre todo, porque à las claras dice ser la doracion del Rey D. Alonfo el Casto. por las palabras, de que la dá todas las Iglesias que estaban va edificadas, ò en adelante se edificassen, entre el rio Arnoya vel Sil. Esto lo dijo el Rey D. Alonso, porque entonces se iba conquistando aquel terreno, y cada dia se esperaban mas progressos: por tanto dá à Oviedo lo que se havia edificado ya, y lo que esperaban edificar entre aquellos dos Rios;;pero Vamba, à que assunto havia de decir esto, ni dar al Lugo de Asturias Iglesias que tocan al territorio de Orense, quedando en medio el de Lugo?; Quando en el tiempo de Vamba le llamaron montes Pyrineos los que estaban entre Asturias y Bizcaya, como aqui se dice? Los del tiempo de los Godos bien sabian, que los Pyrineos fon los que dividen las Galias de las Españas ; pues assi lo escribió S. Isidoro lib. 14. Orig. cap. 8. y S. Julian de Toledo, en la historia de Vamba, dá el nombre de Pyrincos à los milmos que noforros: pero las montañas de Afturias de Santillana llamarfe como las que dividen à Francia y à la España, no creo fe/hallara an-

tes de los Siglos barbaros de los Moros. Otras nulidades tiene generales à las demás claufulas, que se expondrán despues.

§. VII. 200

Desaciertos de la Escritura de Vamba en lo que mira à Leon.

orholica de il con

206 CIguese en la Escritura lo perteneciente à Leon, con tantos, ò mayores desaciertos, por atribuir al tiempo de los Suevos, y Godos, lo que esta Ciudad tuvo unicamente en el de los Reyes de Leon. Legio quam condiderunt Romana Legiones, que antiquitus Flos fuit vocata, O per Romanum Papam gaudet perpetua libertate, O .....extat Sedes regia (este claro está cerrado en el Tudense, añadidas las palabras, A nostris pradecessoribus ) atque alicui Metropoli numquam fuit subdita, teneat per suos terminos antiquos, fin cut eam dotaverunt Hermericus. Rechila, Recciarius, Maldra, Frumarius, Remismundus, Theodemundus, Suevorum Reges, O Theodomirus.

207 Aqui siguieron el desatino, que antes en los Vandalos: porque Rechila sue y murio Idolatra, segun resiere Idacio: y no sería menos su Padre Hermerico, que crió tan mal à su hijo : y sucra de esto consta por Idacio, que ambos se emplearon en continuos robos y hostilidades contra los Gallegos, que ocupaban los Cafti-Ilos principales : y no es creible que tales Reyes barbaros se echassen à robar, para dotar con los despojos la Iglesia Catholica de Leon, siendo el uno Gentil y el otro à lo mas Ariano, pues por cosa especial se refiere, que Reciario fue Catholico. De Maldras y de Remismundo, que andaban divididos, y de Frumario, que se levantó contra Remismundo, despues que mataron à Maldras; sabemos muchos males, que hicieron en Galicia, y ningun bien : porque todo fue robos, y muertes, sin venerar los dias fagrados de la Pascua: y Frumario perfiguió al Obispo Catholico Idacio (que refiere todo esto) puesto el Rey de parte de los hereges Priscilianistas: y estando en este tiempo turbada toda la Disciplina Eclesiastica en Galicia, como consta por Idacio, no hay entrada à que estos Reyes anden cessita assi, para que, como dotando à Leon. De Remifmundo fabemos, que hecho Senor de todo, se hizo herege Ariano, por predicación del molyado Ayaz, que vino de la doro à Leon dy assies falloun Galia: y rodos los Reyes pro- del rodo voluntario, decir en

siguieron enemigos de la Santissima Trinidad, hasta que Theodomiro logró, que todo el Reyno Suevico se hiciesse Catholico, como se dijo en su fitio. oup ob a lacular tal ac

208 Con que la dotacion de los Suevos à Leon, es como la de los Vandalos à Lugo: no folo por ser los mas Arianos, fino porque al modo que en la Division de Diocesis del tiempo de los Suevos, no se hizo mencion del Lugo de Afturias; assi tampoco se hizo de Leon, para feñalarla terminos, como confta por la Escritura que publicó Loayfa, y pusimos n.44. En ella folo fe nombra à Leon por Parroquia de Astorga, y lo mismo se repite en la de Vamba (como se pondrá abajo) con sola la diferencia, que en Loayfa se escribe Legionem super Urbico, esto es, Leon fobre el rio Orbega: lo que parece ha sido causa de que se introduzcan dos Leones. Pero en la impresfion del Tudense se lee : Legio, Superurbico, haciendo dos Parroquias , una Leon , y otra Superurbico : lo que parece fe nedice, resulten once Parroquias en la Silla de Astorga. Sea como fuere, el hecho es y que en la Division de les Sueves no se la Escritura de Vamba, que la confirman en los antiguos terminos con que la dotaron los Suevos.

209 Ni contra esto sirve lo que se escribe en un Concilio de Oviedo (publicado por Aguirre) que havia dos Leones, y que entre las dos componian una Silla : In ambas Legiones, que sunt una Sedes : pues admitido esto, resulta, que en tiempo de los Godos no havia Obispo en Leon. Consta assi por las Actas del citado Concilio, donde se dice, que una de las Sillas que no fonaron en los Concilios anteriores, fino folo despues de los Moros, era esta de Leon, como la de Sassamon: estas se dicen alli nombradas nuevamente, y que no se oyeron antes, como es cierto; fi antiquas Sedes, que in Canonibus resonant, vel alias quas modò nominavimus, id est, Legionem , Saxomonem , Oc. luego Leon no era Silla nombrada en tiempo de los Godos; y por tanto aunque huviesse dos Pueblos de este nombre, y compusiessen una Sede, consta por el mismo instrumento, que era nueva en el Siglo nono, (en que se tuvo el Concilio de Oviedo) pues la contradistinguen de las Sillas antiguas. Ni firve decir, que esto solo corresponde à uno de los dos Pue-Tom.IV.

blos. No firve, digo, lo 1. porque ninguno de los dos se menciona Episcopal en tiempo de los Suevos y Godos. Lo 2. porque solo hallamos reducido al tiempo de los Suevos un Leon por Parroquia de Astorga: supongamos que huvo dos, como dicen las citadas Actas del Concilio de Oviedo: aun dado esto no pudo ninguno de los dos lugares , llamados Leon; componer Silla diversa de Astorga. La razon es, porque segun aquellas Actas, los dos Leones no formaban dos Obifpados, fino uno: In ambas Legiones, que sunt una Sedes. Uno de ellos era Parroquia de Aftorga, segun la Escritura del Concilio de Lugo. Pregunto; qual de los dos? Si es la sobre Orbega; vuelvo à preguntar; como es una misma Silla con la Ciudad Episcopal de Leon, tocando una à Astorga, y siendo la otra diferente Silla ? Claro está, que esto no puede ser. Luego si huvo dos Leones, es forzoso, que ambas tocassen à un mismo Obispado, para verificar que componian una Silla: como v. g. si hoy decimos que Carthagena y Murcia componen una Silla, es preciso que ambas toquen à un Obispado, y aun que ambas sean Cathedrales : como se verifica en Calahorra y S. Domingo; en Jaen

Jaén y Baeza; pues si una de las dos no fuera Carhedral, no se pudiera decir, que ambas eran una Silla. Si ambas Iglefias de Leon eran una Silla; cómo será possible, que una de las dos se pusiesse en tiempo de los Suevos y de Vamba, por Parroquia de Astorga ? El caso es, que ni consta mas que un Leon, ni fue Obispado diverso del de Aftorga en lo anterior à los Reves de Leon, como se dirá en su sitio.

210 Esto lo dejó ya dicho Morales lib. 11. cap. 50. pag. 175. b. Gandara t. 2. pag. 150. Contador t. 2. p. 763. Fundase en el mismo argumento, que se ha puesto en el Lugo de Asturias: porque desde los Suevos hasta los Reyes de Leon jamás se halla mencion de Obispo Legionense. Y solo se lee por Parroquia de Astorga entre los Suevos. El que formó las Actas del Concilio de Oviedo, sintió lo mismo, que era Silla nuevamente nombrada. Y lo que mas lo esfuerza, es que no tiene mas texto en su favor. que la Escritura de Vamba: contra la qual (en esta parte) milita lo mismo, que lo dicho en Lugo, sobre que à estas dos Iglefias, que se dicen essentas por entonces, las feñalafsen terminos : y tales, que solo constan despues de los Moros,

como se verá en la claufula sil guiente. En la presente, sobre el desatino de la dotacion que atribuye à los Idolatras y hereges Arianos Suevos, tiene los desaciertos de atribuír à los predecessores de Vamba el que hicieron Corte, ò Silla Real, à Leon: lo que consta ser proprio de aquel Rey de Leon, que la dotó con los límites que luego se pondrán.

211 Dice que antiguamente se llamó Flos, cosa que no hallarás en ningun antiguo : v es puerilidad semejante à lo propuelto arriba sobre el Vambæ Lunam de Pamplona : v al modo de lo que escribió el Tudense sobre Leovigildo, que por Leovigildo se llamó Leon esta Ciudad. Solo he hallado en el Adversario 1. de Luitprando, que los Godos llamaron à Leon Flos Civitatum : pero fobre esto no halló Ramirez de Prado Autor, ni texto alguno que alegar, pues es del todo voluntario, y dictado por el mismo, que al punto añade, que Leon estuvo sugeta à Braga hasta el tiempo del Papa S. Lucio (al medio del Siglo III.) y la Escritura de que hablamos, dice que nunca estuvo fugeta à otro.

212 De esta essencion dudo mucho D. Nicolás Antonio lib. 6. Bibl. Vet. n. 481. no obstan-

te, que no llegó à conocer la falsedad de la Escritura de Vamba: y es porque como alli nota, ni aun para admitir Silla en Leon en tiempo de los Godos, se halla apoyo. El decirfe aqui que nunca estuvo sugeta; fue para contradistinguirla de Lugo, que haviendo fido Metropoli, volvió à ser sufraganea. Lo que mas puede pafmar en este punto, sobre la credulidad è ignorancia del Siglo, en que se escribieron estas cosas, es lo que en el tomo 2. de la Hispania ilustrata se imprimió pag. 832. sacado de Codices antiguos de Oviedo, diciendo, que esta essencion la afianzó el Obispo de Leon Decencio, con autoridad del Papa en el Concilio de Eliberi, tenido en presencia del Rey de los Alanos; y que la dió los terminos abajo feñalados.Hafta ahora nos digeron, que los Suevos; ya tenemos en campo à los Alanos. Pero estos jamás reynaron en Galicia: y mas de cien años antes que entrassen en España, se havia va celebrado el Concilio de Eliberi: pero no obstante la barbarie, y ferocidad de estos hombres, introducen muy pacifico, y pio à su Rey Ataz, à sentarse con los Padres del Concilio, y à dotar à la Iglesia de Leon, y decretarla essenta. Esto mas

pide compassion, que impugnacion.

213 Lo que D. Lucas de Tuy escribió sobre un Obispo de Leon, que dice assistió al Concilio de Lugo del tiempo de los Suevos, no tiene en su favor mas que el decirlo: pues hasta ahora nadie ha descubierto tal firma en el Concilio: ni se compone lo que aqui se dice, con lo que se halla en aquella Division, segun notamos num.93. Ello es harina (ò salvado) de un mismo costal. Veamos cómo la ván amagrando.

neos montes (lo mismo que en el Lugo precedente) O per Pennam rubeam, una sum Medialevaca, Cervera, Petras nigras, Anion usque ad slumen Carrionem, per Villam Sernam, per Rivulum siccum, usque ad Villam Ardegam. Per Ceresinos, usque in Castrum Pepi. Per Villam Manam usque in arborem de Quadros. Supra Fines terra Gallicia, tria Castella, Turtures, Datineus, Castellatum, O Naviam.

215 Legio Civitas Sacerdotalis & regia, & Lucus quam Wandali adificaverunt in Afturiis, teneant per suos terminos antiquos, ficut eis divisit Rex Theodomirus. Ha nulli subdantur Archiepiscopo, vel Primati.

4 No

216 No pudieron delatarse mejor de lo moderno de la tal Escritura, esto es, de que todo es posterior à los Reyes, que hicieron Corte, y Obispado essento al de la S. Iglesia de Leon. Los terminos que la fehalan ya previno Morales, que son los que tuvo despues, quando comenzo a ser Obispado. Las voces son las mismas, que se empezaron à usar en aquellos Siglos, y fe conservan, Peñarubia, Cervera, Riofeco, Carrion, Quadros, &c. Lo de Ciudad Sacerdotal no quiere decir otra cofa, como notó bien Gandara, que el ser Episcopal ; lo que es comun à toda Silla, ni Leon tiene mas titulo de Sacerdotal que las demás. Pero como antes su Prelado se intituló Afturicense, por estár incorporada esta Iglesia con Astorga, convino que en tiempo de los Reves de Leon se digesse Sacerdotal, por ser ya Silla independiente : y por lo mismo se la dice Regia, porque entonces ascendió à Corte, y no en tiempo de los Godos, que ninguno vivió por aquellas tierras.

es, que recurran à la division de Theodomiro Suevo, para la dotacion de Leon: siendo assi, que en las tales Actas, conforme se hallaron en Lugo, no hay tal Obispado de Leon: sino solo conforme la interpoló
el Tudense: y aun esto, resiriendolo solo como incluído
en la Escritura de Vamba. La
conclusion de los nombres Arzobispo y Primado, se delatan
tambien de tiempo posterior à
Vamba, en el qual nunca se
oyeron en Prelados de España
tales voces: y assi se muestra,
que todo esto se fraguó despues
de la restauracion de Toledo,
y la Bula de su Primado.

218 La essencion que aplica à Lugo de Asturias, es la de Oviedo en quanto Oviedo: y ya notó Morales, que en Itacio no se hacia memoria de tal essencion: y con esto se comprueba, que es remiendo ingerido en la tela del Tudense, pues aun le pusieron suera de su quicio, entre Mérida y

Braga. Braga o nd a go simeth

versarios de Luitprando n. 66. (alias 74.) fingió, no sé con qué inductivo, que Ictosa era Silla anterior à Constantino, y que solo el Papa podia juzgar à este Obispo: lo que es hacerla essenta; aunque tambien dice, que estaba sugeta à Tarragona: lo que concordarà el que la admita essenta. Añade, que Frontiniano su Obispo assistió al Concilio Gerundense: lo que es otro desatino: pues

From-

Frontiniano, que firma alli, lo era de Gerona, como consta en el Concilio Tarraconense. Vease num. 315. Aqui solo mencionamos la essencion, por conexion con la expressada en Lugo y en Leon reducida al tiempo de los Godos.

# Tatellas G. IIIV. . & Gallabria,

Escritura de Vamba en lo respestivo al territorio de los Suevos.

DEspues de las dos Iglesias, que añadieron à la Division de los Suevos, entranà tratar de las que se incluían en ella. Sedes Portucalie permaneant in sua divifione , ficut eis divifit Rex Theodomirus cum bis etiam que nos eis adjecimus. Assi esta el permaneant en el Tudense:Loaysa puso permanet, manteniendo el plural eis. Aguirre lo puso todo en fingular, fiendo assi que suele copiar fielmente à Loaysa, aun en las erratas. Muestra en esto, que entendió el Portucalia de la Silla de Porto, y no de todas las del tiempo de los Suevos: lo que no debe ser assi: pues la Escritura dice, que Vamba afiadió: y à Porto no le sucedió esto: pues tenia veinte y cinco Parroquias, y con otras tantas se quedo, entrando en ambos cómputos la Matriz. Añadieronse ahora, no solo algunas Parroquias à los trece Obifpados antiguos de Galicia, fino dos Sillas mas, que fon Oviedo y Leon : y el fentido del que fingió esta Escritura, se puede entender assi, que no folo permanezcan las trece Sillas, fino las dos que se han añadido; porque no hallandose estas dos en la División de los Suevos, necessitaban, que otro Rey las metieffe y dotaffe : y efto es lo que atribuyes ron à Vamba.

221 Supuesto pues, que por la voz Portucalia entiende à las trece Iglesias del Dominio de los Suevos, se muestra, que esta Escritura no es del tiempo de Vamba, pues ni aun en tiempo de los Suevos fe llamaron las tales Iglesias de Portugal, fino precisamente de Galicia; mucho menos en tiempo del Rey Vamba; en que unas eran de Lusitania (las del Duero acá) y otras de Galicia; porque la voz Portugal no se aplicó en tiempo de los Godos al distrito de los Obispados sugetos à Braga, fino à fola la Diocesi de Porto, y despues de haverse separado aquel Estado de la Corona de Leon, se fue aplicando el tal nombre à los Dominios del Rey de Portugal, como se previno en el

To-

Tomo I. num. 117. Por tanto el nombrar Sillas de Portugal à las Iglesias de entre Duero, y Miño, y à todas las del tiempo de los Suevos, es prueba clara de formacion posterior al Siglo XI.

neat Centuncellas, Gentismillia, Laineto, Giliolis, Adoneste, Apportis, Aylo, Ceuntendonis, Laubis, Gilioto, Letania, Geresis, Petroneyo, Equisis ad saltum; item pagi Panoias, Leta, Bregantia, Astiatigo, Tarego, Aunego, Metrobio, Berese, Palantusco, Celo, & Senequumio. Sub uno XXX. No son mas que XXV.

familia Regia.

224 Egitanensis teneat totam Egitaniam, Mene, Cipio, & Francos.

225 Portugalensis teneat in Castro novo Ecclesias, que in vicino sunt: scil. Villanova, Betaonia, Vesea, Menturio, Torebia, Bramaste, Pongoaste, Lumbo, Nestis, Napoli, Curmano, Magneto, Leporeto, Melga, Tangobria, Villagomedi, Tanuata. Item pagi, Lambrencio, Aliobrio, Valeritia, Turlango, Ceris, & Mendolis, & Palencia. Sub uno XXV.

226 Lamecum teneat ipsum Lamegum, Tuencia, Arauca, Cantabriana, Omnia, & Geminus. Sub uno VI. oup committee

neat ipfam Conimbriensis Sedes teneat ipfam Conimbriam, Eminio, Selio, Bime, Insula, Astrucione, & Portugalia Castrum antiquum. Sub uno VII.

Veseo, Rodomiro, Submoncia, Suberbeno, Osania, Ovelione, Tutella, Goleia, & Caliabria, que apud Gothos postea Sedes fuit. Sub uno VII. Son IX.

229 Vease, que desatino, poner en Escritura atribuída à Vamba, el que despues entre los Godos sue Silla; siendo assi, que Vamba era uno de los Godos, y antes de él era ya Silla Caliabria, y actualmente lo era.

Iriam: de Issum usque Cusancaro, & de Caldas de Rege usque in oram maris Oceani. Aqui se omitió lo del Concilio de Lugo: y metieron lo que está despues mas abajo num. 288. Vease num. 236.

Civitatem cum adjacentibus suis, cum Cantoquia, Somes, Carabarsos, Montenigo, Parraga, Latra, Azamana, Segios, Triavada, Pogonti, Salvatera, Monterroso, Doira, Deza, Colea. Sub uno XVI.

232 Auriensis teneat Vesus gio, Ruvale, Teporos, Sedisos, Pincia, Casavio, Verenganos,

Sa-

Sanabria, & Calabazas mayores. Sub uno X.

233 Aftoricensis teneat ipfam Astoricam, Legionem super Urbico, Beriso, Petra speranti, Antiribis, Caldellas, Marellos superiorem & inferiorem, Senure, Frogelos, & Pericos. Sub uno XI.

234 Britonacensis teneat Ecclesias que in vicino sunt intro Britones, una cum Monasterio Maximi usque in stumine Ove.

Tudem, cum Ecclessis, qua in vicino sunt, Torelo, Torobera, Ludo, Patre, Agnove, Sagria, Erbilione, Aureas. Langetue, Carasino, Toruca. Item pagi, Cauda, Ovinia, & Cartasse. Sub uno XV.

De esto se tratará, quando impuguemos la División, por principios generales contra toda ella.

#### alit ak .......XI .? Toleta Metropoli [ubjaceant ba

Ponese lo restante de la Escritura atribuida à Vamba.

Oretum hee reneate: do

la Division, explicando cada Parroquia en particular, à excepcion de Iria. De aqui adelante parece estaba ya cansado el formador, y tiró à abreviar, señalando à cada Iglesia los terminos por respecto à los quatro puntos Cardi-

nales del mundo, fin explicar Parroquias, contentandole con haverlo hecho à la larga en el Lugo de Asturias, y en Leon. Pero ni aun quiso repetir todo lo de los Suevos, como fe vé por Iria; siendo assi, que sin trabajo lo podia haver egecutado, por hallarse no solo en lo puesto num. 44. sino mas latamente en el Chronicon Iriense, donde vemos una copiosa dotacion del Rey Miro, en esta forma : Mirus Rex Sedi sua Iriensi contulit Diaceses , scil. Moracium , Salines, Moraniam, Celinos , Montes, Mertiam, Taberiolos, Velegiam, Loutum, O Pistomarcos, Amercam, Coronatum, Dermianam, Gentines, Celtagos, Barchalam, Nemancos, Vimiantium, Salagiam, Bregantinos, Farum, Scutarios, Dubriam , Montanos , Nemiros, Prucios , Visancos , Trasancos, Lavacengos, O Arras, O alias, que in Canonibus resonant.

237 Esto ultimo parece que alude à la Division del Concilio de Lugo, por quanto no tenemos noticia, de que en otros Canones resuenen Parroquias atribus das por Miro à Silla alguna. Pero el que formó la Division de Vamba, ò no tuvo notícia de estas dotaciones, ò se las tiró à quitar, pues no quiso expressar aun las mucho menos Iglesias (que alli Ila-

man Diecesis ) que se hallan en Iria en la Division de los Suevos. En fin de aqui adelante le contentó con decir algo, para que se vea fue la Division general: y ni aun podemos afirmar con certeza, que atendió à los puntos Cardinales, de Oriente à Poniente, y de Norte à Mediodia: pues yo hice varias prolijas pruebas, y veo que suele tomar dos puntos por la parte del Oriente de la Silla, y los otros dos por Occidente: de nodo, que aunque fuera legitima esta Divition, era inutil para el uso de confines, como podrá experimentar el que tenga paciencia, cogiendo v. g. las Sillas de la Betugos . Barchalam , Niemassit

- 238 Loayla parece que no vió el Codice del Tudense, como infiero (fuera de otras cosas) porque segun lo apassionado que era por la Primacia de Toledo, no huviera omitido lo que pone D. Lucas, por exordio de la Metropoli de esta Santa Iglesia, diciendo: Toletum Metropolis, regia Sedes, inter ceteros Hifpania, quandiu buic Sancto Cœtui placuerit, Metropolitanos, teneat Primatiam. Y en verdad que el Tudense era voto desapassionado, porque segun refiere de Garivay Padilla (en el Concilio XII. de Tol.) D. Lucas de Tuy da là

, conocer siempre, no ser na-,, da propicio, ni devoto, à la "Primacia de Toledo ; fino ,, que manifestó, querer susten-,, tar la parte de los Arzobis-, pos de Santiago, siendo , Autor del distrito del Reyno ,, de Leon , que escribió su , obra al tiempo, que estando " Leon desmembrado de Cas-,, tilla, los Arzobispos de San-", tiago pugnaban de no reco-"nocer el derecho de la Pri-, macía à los Prelados de To-,, ledo. A vista de esto se infiere, que esta clausula no la forjó D. Lucas, sino que la halló ya puesta en la Escritura atribuída à Vamba: y esto bastaba para calificarla de apocryfa, y posterior al tiempo de los Godos: pues hasta el Arzobispo D. Bernardo no se usó desemejante dictado. Dice pues el Codice de Loaysa

Toleto Metropoli subjaceant ha Sedes.

239 Oretum hæc teneat : de Galla usque Eciga : de Betra us-

a ta atmiduidaca X ambar a

que Campaniam.

en blanco la Edicion de Loayfa. En el Tudense se lee: per terminos de Oreto, & de Mentesa, acci. Un Codice Ms. de la Santa Iglesia de Toledo (que está en el Cajon 21, num. 1. dice: dice: Teneat de Campana usque Mentesam: de Torberca usque Samentam.

241 Mentesa has teneat: de Eciga usque Securam : de Lila

usque Pulixena.

242 Acci bec teneat : de Secura usque Montaneam : de Arcatel usque Carachuel.

243 Basti has teneat: de Montanea usque Egestam: de

Rauca usque Fusitam.

244 Urgi hac teneat : de Egesta usque Carthaginem : de Gastri usque Mundam.

de Pugilla usque Nisdomiam: de

Serta usque in Babam.

246 Illici hac teneat: per terminos Bagastri, & Setabis & Denia.

247 Setabis hac teneat : de Custo usque ad Moletam: de Togola usque ad Intam.

248 Denia bac teneat: de Sosa usque in Intam: de Silva

usque Gil.

va usque Musvetum : de mariusque Alpont.

250 Valeria bæcteneat : de Alpont usque in Terrabelam : de

Stizerola usque Ninar.

251 Secobrica hac teneat: de Tarabella usque Obviam: de To-

ga usque Brecam.

de Alcont usque ad Obviam : de Mora usque Bastram.

253 Complutum bac teneat: de Alcont usque ad cortem : de Gusia usque ad Costem.

254 Segontia hac teneat : de Coste usque Fuscam : de Godol

usque Pinam.

255 Oxoma bæc teneat: de Fusca usque Arlanzon, quomodo currit in camino (bello latin del tiempo de Vamba!) Sancti Petri, qui vadit, ad Sanctum facobum: de Garafe usque Hermitas. Despues se hablará de esto.

256 Secobia hec teneat : de Almet usque Mambellam : de

Montel usque Vasodoto.

257 Palentia he teneat: de Mambella ufque Caltam : de

Valtona ufque Fortofam.

258 Loaysa nota al margen algunas varias lecciones del Itacio: pero si huviera yo de notar las variedades que se hallan sobre las voces, y reparticiones, sería fastidioso: y assi no quiero serso.

Tarraconensi Metropoli subjaceant bæ Sedes.

de Mina usque Pagellam: de Usa usque Bordel.

Bordel usque Paladera : de Mon-

tesa usque Portellam.

261 Gerunda bac teneat: de Palada ufque Iustemate : de Alofa usque Pinnas. Em= 262 Empuria hac teneant: de Iustamate usque Bercam: de Ventosa usque Giluam.

263 Aufona hec teneat : de Borga uf que Auratam : de Bulga

usque Mentiam.

264 Urgela hæc teneat : de Aurata usque Nasonam : de Murela usque Valam.

265 Lerita hac teneat : de Nasona usque ad fontem Salam:

de Lira usque Matam.

266 Îstofa (de que Concilios facatian esta?) hac teneat: de Font Salla us que Portellam: de Morale us que Tormelam.

Portella us que Deniam : de Tor-

moga usque Catenam.

268 Cafaraugusta hac teneat: de Moovia usque Splanam: de Ribas montes usque Gordoto.

na usque Gobello : de Spestem us-

que Riberam.

270 Pampilona hac teneat: de Cobello usque Mustelam: de Lotica usque Tallam: de Mustela usque Nampiam: de Sparga usque Ostrual. Este vá bien, que lleva ocho linderos, y los demás solo quatro.

de Nampia usque Spargam : de

Mustela usque Lacalam.

272 Tirasona hec teneat de Sparga usque Platenam: de Altomonte usque Millesam.

273 Auca bac teneat : de

Planta usque Amajam: de Villa inferno usque Pedem Moram.

274 Infulæ Baleares, Majoricam, Minoricam, Formente-

ram, Useticam.

# Spali Metropoli Subjaceant ba Sedes.

275 Italica bæe teneat : de Ulea usque Busam : de Asa usque Iamolam.

276 Asidona bec teneat: de Busa usque ad Senam : de Lotesa

usque viam latam.

277 Elepla hæc teneat: de Sena usque Datam: de Abisa usque Cortesam.

278 Malaca hæc teneat : de Data usque Malexcam : de Te-

mia usque sedes campo.

279 Eliberis hac teneat: de Maleoca usque Sotellam : de Almica usque Sedille.

280 Aftigi hac teneat : de Sotella usque Parietem : de Luca

usque Raucam.

281 Corduba hac teneat: de Pariete usque Ubetam: de la Galla usque Ranam.

282 Egabro teneat:de Ubeta usque ad Malam Sayam: de

Gafta ufque Suetam.

283 Tucci bæc teneat : de Mala Saya usque à Balagar : de Gigara usque Calonam.

Bracara Metropoli subjaceante ba Sedes.

284 Dumio bac teneat : de

Duma usque Albiam : de Rianteca usque Adasam.

285 Portuçale bas teneat: de Idia usque Losolam : de Ol-

mos ufque Solam.

286 Tude has teneat: de Lofola usque Lagunam; de Monte albo ufque Fetofam.

287 Auria hac teneat : de Cusanca usque Silum : de Vereganos usque Calabazas majores.

288 Iria hac teneat: de Iso usque Cusacam: de Caldas de are usque in oram maris Oceani.

289 Luco bacteneat: de Laguna usque Bussam: de Monte Soto usque Quintanam.

290 Britonia: de Bussa usque Torrentes: de Octava usque Tobellam, O ufque ad Ovem.

291 Aftorica hac teneat: per oram vallis Career, O per fluvios , Humaria , scilicet, & Ubigo , per Berco , O Tavara.

#### Emerita Metropoli subjaceant bæ sedes.

292 Pace hac teneat: de Balagar usque ad Crocam: ad Montem de Olla usque Marabal.

293 Olisibona bacteneat: de Darca usque Ambiam: de Olla usque Matam.

294 Elbora hac teneat: de Sotobra usque Petram: de Rucella ufque Paratam.

295 Exonoba bac teneat: de

Ambia usque Salam: de ipsa usque Turrem.

296 Egeditania hac teneat: de Sala usque Navam: de Sena usque Muriellam.

297 Conimbria hac teneat: de Nava ufque Bergam: de Torrente ufque Loram.

298 Veseum hac teneat : de Borga usque Sortam : de Bonel-

la usque Ventosam.

299 Lamecum bac teneat: de Sorta usque Petram : de Tara usque Ortosam.

300 Caliabria hac teneat: de Sorta usque Albeniam : de Soto

usque Faram.

301 Salmantica bec teneat: de Albenia usque Sotobram: de

Rusa usque Siberam.

302 Numantia bac teneat: de Penagodisse usque ad Tormem Super illos Balneos: de Valle de Rege ufque Dorium. De Villalalk usque Oterum de Fumus : secus Rivulum siccum usque Breto: de Tavara usque Dorium. Aqui cargó la mano, como en Pamplona. Veafe num.317.

303 Abula hac teneat : de Petra usque Villam: de Viasto

usque Torrero.

304 Cauria hec teneat : de Villa usque Tagum : de Asa usque Pumar,

Narbona Metropoli subjaceant ha Sedes.

305 Beterris hac teneat : de Stan

Staleth ufque Barcinona: de Ma-

cai usque Ribafora.

: 306 Agatha hac teneat : de Nusa usque Riberam : de Gallar usque Mirlam.

307 Magalona hec teneat: de Nusa usque Ribogar : de Caftello millia ufque Angoram.

308 Nemauso has teneat: de Busa usque Angoram : de Cas-

tello ufque Sambiam.

309 Luteba hæc teneat : de Samba usque Rabaval: de Anges usque Montem rufum.

310 Carcasona hac teneat: de Monte rufo usque Angeram:

de Angosa usque montaña.

311 Elna bec teneat : de Angera ufque Rosinolam: de La-

terofa ufque Lamusam.

Ha funt Sedes parum duarum Hispaniarum octoginta, sub dominio Gothorum , tam Archiepiscopales, quam Episcopales, per quas nobis ministratur Verbum Dei, que à Romano Pontifice accipiunt Communionem Catholica veritatis: ut secundum Traditionem, & doctrinam Sanctorum Patrum, animas sibi commissas valeant gubernare. Hac igitur nostra institutio, que asensu omnium Archiepiscoporum, O Episcoporum dictarum Sedium, auctore Deo, facta eft, firma permaneat in aternum. Hac omnia supra scripta legit gloriosus Rex Wamb a (un Secretario bastaba) in Concilio Tole-

tano : ubi omnes Archiepiscopi & Episcopi convenerant : que subscriptione omnium confirmata funt , Quiriaco Toletano Archiepiscopo Primatia dignitate, 6 Fide Catholica consistente.

312 Statutum est præterea in dicto Concilio , ut omnes Clerici viverent secundum Regulam Sanctissimi Patris Isidori, prout continetur in libro ejusdem de bonestate Clericorum. Et quicumque Archiepiscopus, Episcopus, Abbas Clauftralis, vel Sacularis, pro dignitate, vel ordine, aut aliquo Ecclesiastico beneficio. minam daret Regi, sive aliqua alia persona, ille excommunicatione perpetui anathematis innodetur.

Esta es la Escritura, segun la publicó Loaysa: y aunque ella acaba aqui, todavia proliguió Loayla en copiar otra parte del Itacio de Oviedo, y Codice Toledano, que se pondrá despues, y se examinará, por ser hermana carnal en los desaciertos y gravissimos perjuicios que ha causado à la verdad de la Historia, y à las. Iglesia dé Oviedo. Y advierte Loaysa, que emendó lo mejor que pudo, la mala Escritura de estos Catalogos : y con todo esso quedaron tantos malos Latines; que tal sería el Original? (pag. 144.)

313 Todo lo que se dice

cn

en el nnm. 311. prueba, que esto es posterior à la restauracion de Toledo, y de ningun modo del tiempo de los Godos: como se vé, porque no fuelta de la mano la palabra Arzobispos. Insiste tambien, en que esta Division se hizo en Concilio General, à que assistieron todos los Arzobispos y Obispos: y ya vimos, que en tiempo de Vamba no huvo tal Concilio. En el num. 312. pone à modo de postdata (despues de lo que dice firmado por ochenta Prelados) los dos Canones, que refiere: y en esto manifiesta, que quiso reducirlo todo al Concilio XI. de Toledo, pues en el Tit. V. se ocurre à los excessos de los Clerigos: y en el Tit. VIII. à la Simonía; previniendo en el tit.9. que antes de la Consagracion declare el Obispo electo, estar libre de semejante mancha. Mirando à esto el formador de las Actas, forjó aquellos dos Canones, con nueva declaracion de su materia; por quato la opinion que prevalecia por entonces, fue que se hizo la Division en el Concilio XI. de Toledo: y esto tomó tanto cuerpo hasta hoy, que el Cardenal de Aguirre lo ingirió en el Titulo, o Cabeza del Concilio, contra lo que halló en Loayfa; pues este , aunque lo puso en Tom. IV.

sus Notas, veneró como debia. el Titulo del Synodo. Al Simoniaco feñaló excomunion perpetua el que inventó esta Division de Vamba, como pone en el fin: en lo que se conoce, que no tuvo por delante al Concilio XI. pues este en el Tit. 9. folo la fulmina por dos añosil y si en aquel espacio se mostraren los reos arrepentidos, los absuelve y restituye à sus honorest lag. . a ver cossi amilim Hegenish

S. X. obaco

Muestrase la ficcion de esta Escritura, por los defaciertos que - se incluyen en el texto de los SS. precedentes. Mann

314 STA Division tiene otra mostruosidad, en ser abundante, y defectuofal Las doce Sillas del Dominio de los Suevos las pone dos veces: una, feñalando todas sus Patroquias en particular: y otra, por los quatro puntos: y esto ultimo es del todo superfluo: porque si ha explicado toda la Diocesi v. g. de Lugo, diciendo una por una todas lus Parroquias; à que fin entra luego à decir, que tenga de tal parte à tal parte! Diga, que todas doce gocen lo que acaba de señalar, y no gaste pergamino y tiempo en añadir unos terminos mas obscuros, que los

los que puso antes. Y advierte, que en la repeticion ya no fuele explicar ninguna de las Parroquias, que se nombraron antes, fino otras distintas, siendo uno mismo el Rey, que lo esta señalando. Otra sobra es, poner los terminos de Braga, siendo assi que no pone los de otras Metropolis: y si aqui hay razon especial, por la doracion de los Suevos, digo, que la misma razon havia, para que en llegando à esta Metropoli, expressasse, que tuviesse de tal parte à tal parte : porque havia razon especial para hacerlo assi en esta, y no en las demas Metropolis. Si dices, que ya señaló antes todas sus Parroquias, y assi no necessita repetirlo; lo mismo digo yo en las otras doce Sillas de los Suevos; y por tanto pruebo, que esto se formó sin acuerdo.

Escritura, por lo dicho en el Lugo de Asturias, y en Leon. Lo mismo por Istosa, à quien pone Susraganea de Tarragona. Esta es una Silla no osda, ni vista en los Concilios: y segun los linderos que la señala, de confinar con Tortosa por Portella, con Lerida por Font sala, y con Egara por Portella, sale repugnante en la Geographia: porque Egara estuvo donde hoy S. Pere de Tarrasa, à la

Riera de las Arenas, que entra en el Llobregat, como determinarémos al hablar de su Iglesia. Y Ictofa (sea quien fuesse) no pudo confinar con Tortofa y Egara, porque tienen en medio à Tarragona : y assi el dar por confinantes à Egara y à Tortofa, uniendolas con Ictofa por Portella, prueba lo mal forjado: sin que baste decir que Ictola se extinguió luego: pues el modo con que la pintan, muestra que nunca la huvo. Diago (en los Condes de Barcelona lib.2. cap.12.y 157.) añade, que Ictosa confinaba con Zaragoza: yo no hallo tal confin, pero admitido hace mas repugnante que alcanzasse à Egara, sol ob sollooxa sol

316 Abunda tambien en poner por Sufraganeas de Tarragona à las Islas Baleares:porque aunque se unieron à España en el tiempo de Honorio, duró aquello muy poco, y sue precisamente en lo Civil, al modo de la Provincia Tingitana, segun digimos en el Tomo I.Vease Ruinart en las Notas de la Persecucion de los Vandalos, donde en la Noticia de las Iglesias de Africa se vén Mallorca y Menorca unidas con Cerdeña.

317 Tambien redunda la Division en poner à Numancia, Silla jamás oída en tiempo de

los

los Godos, como consta por fus Concilios, y Catalogos que pondrémos despues: por lo que dijo bien Valeo cap. 21. Episcopus Numantinus numquam fuit. Los posteriores al tiempo de los Moros dieron este nombre à Zamora, por lo que en muchos libros la intitulan Numancia, como referirémos en su sitio. Ahora basta saber, que no se ovo tal Silla, hasta que despues de la entrada de los Moros se erigió la de Zamora; y aun tuvo intercadencia por devastacion de la Ciudad: pero se restauró en tiempo de Calisto II. cerca del año 1119. segun Loaysa. Entonces la señalaron límites, y como estaban tan recientes quando se fraguó la Division atribuida à Vamba, se dilató su Autor, mas que en ninguna: y assi la claufula del num. 302. es una de las pruebas de su ficcion.

oportunamente D. Juan Antonio Mayans, que es diminuta en no poner los Obispados que por el Concilio XII. de Toledo sabemos aumentó Vamba, haviendolos colocado en un lugar pequeño, llamado Aquis; en un arrabal de Toledo, donde estaba la Iglesia Pretoriense de S. Pedro y S. Pablo, y en otros Lugarcillos y Aldeas, como se expressa en el Tit. 4. De

aqui se sigue, que como es natural el amor à las hechuras proprias, no omitiria el Rey fus nuevas Sillas en esta Division, porque debió dotarlas: y assi como los Padres condescendieron por entonces con la Real voluntad, huvieran hecho lo mismo con los limites, que huvieste señalado à las Iglesias nuevas: pues hasta que entró à reynar su sucessor, no alteraron nada. La Escritura de las Sillas, que aqui se marcan, no es del tiempo del sucessor, sino del Erector: y assi el faltar las modernas de su tiempo, prueba que no es del Reynado de Vamba.

Convienen los Codi-319 ces de esta Escritura en poner la voz Abula ; yo tengo esto por una nueva muestra de mi assunto: pues haviendo tanta variedad en las Subscripciones de los Concilios antiguos, no he hallado firma en que se lea Abulenfis, fino frequentemente Abelensis, como en el Synodo de Gundemaro, en el VII. de Toledo, en el Emeritense, en el XIII. y XVI. de Toledo, y Abilensis en el IV. y VIII. como se puede vér en Loaysa. Ni en los Geographos antiguos se halla Abula fuera de la Carthaginense. Y assi es uso posterior à los Godos el decir Abu+ lan

EL

320 El mas palpable defecto es citar en Olma (num, 255.) el Camino de Santiago, cosa no andada, ni descubierta antes de los Moros. Y el decir Camino de S. Pedro, no juzgues, que es cosa de ir à Roma, sino, como noto bien D. Juan Antonio Moyans, fignifica el Monasterio de S. Pedro de Cardeña. El P. Berganza en sus Antiguedades lib.1. cap.7. lo expresso, con la prueba, de que media legua del dicho Monasterio, esta el Rio Arlanzon, y Camino de Santiago. Pero no tuvo razon en atribuir à D. Nicolás Antonio (en la Bibl. Antigua) que Arlanzon era voz Arabiga:pues exprella (lib.2.num.79.) que no fe atreve à decirlo, fino folo que es voz moderna. Y Berganza no tiene mas recurso para hacerla antigua, que el ha-Ilarla aqui escrita. Sin reparar (por la preocupacion) en el vicio precedente, y en el figuiente de la claufula barbara quomodo currit in Camino. Sobre lo que erró mas Bivar (en Maximo p. 333.) pues conociendo que sunt verba recentissima ... O barbare, ut jacent latinitate donata, quiso reducirlas à Vamba: como si entonces no supiessen latin, ni la palabra Via: substituyendo por ella la Caste-Hana Camino, que si se mira al latin ( que es el idioma en que

aqui la usurparon ) significa el Orno, Fragua, Hogar Oc. Con que el Rio Arlanzon corria en tiempo de los Godos por la Cocina, ù Orno, del Monasterio de Cardeña. Covarruvias en fin Theforo, dice que segun algunos se deriva de Caymun, voz Arabiga, que es lo mismo que Camino en Castellano. Luego aunque no huviera mas pruebas, bastaba la del num. 255. para conocer, que se fraguó esta pieza en los Siglos barbaros posteriores à los Moros. Nota tambien, que en el año 1088. no fabian los Obispos de España los límites de Osma. como se dijo num. 139. y si huviera entonces esta Division de Vamba, en ella están bien cla-Is Division arribuida à Van. sor

321 Otro argumento trafcendental à toda la Escritura, es el que usa D. Juan Antonio Mayans, por estar llena de palabras Arabigas, que recibieron nuestras poblaciones por imposicion de los Moros: tales font Almet, Azamana, Alcont, Alpont, Musveto; pues este nombre que pone en Valencia para fignificar à Murviedro (que es el antiguo Sagunto) no es lo mismo que Muro viejo, Murus vetus, o Musvetus, fino folo le pufo para fignificar à Murviedro: y esta voz es Arabiga, como dice el Nubienfe, CI-

citado por Mayans. El Cazlona, ò Calona, (que pone en el n. 283.) es corrupcion de los Moros fobre la antigua voz Castulo, que paísó à Castulona, y luego à Cazlona, por la familiaridad de los Arabes con la Z. en que convierten la S. como Baza de Basta: Azuaga de Arfa: Cadiz de Gades, &c. La voz Calaforra, es tambien de los Siglos de los Moros, en lugar de Calagurris: y los Españoles modernos, fuavizando las voces han convertido la F. de que usaban los de aquel tiempo, en H. solo para la Escritura, pues en la pronunciacion pierde la aspiracion, diciendo Calaorra, y escribiendo Calaborra: lo mismo en Guadalfajara, que ya perdiò la F. y en otras mil dicciones: y assi esto declara, que todo es posterior à los Moros. En Auria repite la voz Calabazas mayores, sobre cuya etymologia usa de bella erudicion el citado Mayans: y su hermano D. Gregorio la pone entre las voces que usamos de los Arabes, en el t. 2. de Origenes de la lengua Española. En Lugo n. 231. pone Monterrofo, voz Gallega, de Mons rubeus. De suerte, que el que quiera alargarse, puede formar un volumen sobre este fole punto. Al sepage about

. 322 Uno de los mayores Tom, IV.

argumentos, es el modo tan inutil, con que en varias partes se prueba, estar distribuída esta Division: v.g. por lo dicho n. 315. y por lo que tu mismo experimentarás, si quieres cotejar geographicamente los limites de Italica confinante con Assidona por Busa; y Assidona con Elepla por Sena, hasta Data: y por este Data à Malaga con Elepla : de modo, que en ninguna combinación hay modo practico para plantearlo, porque quedan en medio de unos y otros, jurisdiciones agenas. Juntafe lo fumamente peregrino de los nombres : que como notó Aldrete en el Orig. de la Leng. Caft. 1.2. c. 15. admira tanto, que parece que aquello no pudo ser en Espaha. Los mismos que han mirado como Oraculo esta Escritura, se han visto precisados à confessar, que no sirve para lo que fe hizo: pues no conociendose los nombres de los lugares, mal sacarémos los limites. Y aunque se conocieran, es tanta la variedad de las copias, que no creo fe hallará ninguna que convenga con otra: y afsi dijo Rodrigo Caro en fu Chorographia del Convento juridico de Sevilla pag. 219. ,, que hay " tan poco que fiar de los ", nombres de aquellos termi-,, nos, que el que folo estriva-,, IC

Q3

,, re en ellos, para fundar fu ,, opinion, no hallará cosa fir-,, me, ni estable. Junta, pues, à esta inutilidad los disparates que encierra, y las muestras tan grandes con que por sí misma se delata de moderna, y verás la obligación en que estás de no admitirla.

323 El citado Mayans reflexiona bien, que los Romanos no acabaron de falir de España hasta Sisebuto, como afirma D. Rodrigo l. 2. c. 17. y aun se mantuvieron en partes hasta Suintila: de modo que unos quarenta años antes de Vamba, duraban los nombres que los Pueblos de España tenian desde los Romanos; Pues cómo tan de repente nos hallamos con una transformacion tan grande? La perseverancia de las voces antiguas, nos confta por las mismas Capitales, como publica esta Escritura; pues cómo lo demás se pervirtió tan presto, en especial en todo el distrito de Valencia à Cadiz, en que tanto perseveraron los Romanos? Y lo mas es; cómo nos ballamos en el tiempo de Vamba tan llenos de las voces de los Moros, (que no havian effado aca) y tan poblados de las voces modernas, Salvatierra , Villanueva , Carrion , Caldas, Caldelas, O'cla Es possible, que los Moros no pu-

27-00

dieron alterar en tantos Siglos los nombres del tiempo del Rey Vamba: y los Godos corrompieron en quatro dias todo el lenguage de los Romanos?

324 Añade el mismo Autor, ser nueva la palabra Formentera, que pone esta Escritura en las Islas Baleares: y en esto se incluye otro vício; que es llamar Baleares,,à la Isla Formentera, ò Colubraria, y à Ibiza, que alli se nombra Usetica corrompiendo la voz Ebufica (si quiso decir esto ) de Ebusus. que era su nombre antiguo. Pero que las Baleares no fueron mas que Mallorca y Menorca, Io dijo claramente Paulo Orosio Licizien el fin, Luis Nuñez c.95.y otros mas antiguos.

## MA VIENTO S. XI.

Proponese otro fragmento del Itacio de Oviedo, de numero de Sillas sufraganeas: muestranse sus yerros y perjuicios, y el tiempo a que debe reducirse su origen.

A Unque parece, que lo propuesto basta para convencer la ficción de la División atribuída à Vamba; con todo essoconcluída la Escritura, no hemos acabado con Itacio: porque Loaysa no contento con lo ya propuesto,

anade en la pag. 143. otro tenor de la misma Escritura, y de los mismos Codices; en que recopila el numero, y nombres de las Sillas fufraganeas, con alguna reduccion à lo prefente, que ha sido no poco perjudicial, para engaño de muchos. Esta parte de Itacio, y del Codice de Toledo, fon una de las mayores pruebas, con que se convence lo moderno de dichos instrumentos, y que todo lo que en ellos fe reduce à Vamba, es inventado en Siglos posteriores, como muestra el contenido, que es del tenor figuiente.

Divisio Provinciarum Hispaniarum secundum Regem Wambam, factam tempore Quirici, Primatis, & Archiepiscopi Toletani.

326 Cum inter Pralatos Hispaniarum magna fuisset exorta discordia (es falso testimonio) eo quod unusquisque invaderet terminos Diœcesanos, Rex Wamba Synodum celebrari pracepit Toleti, convocatis & congregatis Archiepiscopis, & suffraganeis suis. Esta voz sufraganeos es posterior à los Moros: porque en tiempo de los Godos no se usó de tal termino, sino Comprovinciales, Confinitimos, Coepiscopos, & c. como se vé en

el Concilio II. de Toledo; en el IV. tit. 5. y 19. en el Emeritense tit. 4. 5. y 6. en el Cesaraugustano III. tit. 2. y sobre todo en el mismo Concilio XI. de Toledo, congregado por Vamba, tit. 2. 8. y 11. y assi es voz de Siglos posteriores.

327 Prosigue el Instrumento: Præsentato in medio numero Ciwitatum & Diæcesum, taliter

diffinitur ibidem.

328 Provincia Carthaginen: fis, vel Carpetania Metropolis,

Regia urbs Toletum.

329 Toleto subsint, Oretum, Beasia, Mentesa, Acci, Astigi, Urgum, vel Almeria, Bagastri, Illici, Setabia, Denia, Valentia, Valeria, Segobria, Arcabrica, Iplicea, Segontia, Oxoma, Segobia, Palentia.

330 Tarracone subsint, Barcinona, Gerunda, Egara, Empurias, Ausona, Urgelo, Ilerda, IEtosa, Tortosa, Casaraugusta, Osca, Pampilona, Auca, Calagurra, Tyrasona.

331 Narbone subsint; Caucolibium, vel Tolosa, Carcasona, Biterris, Agatha, Luteba, Magalona, Neumasum, Elena,

vel Elna.

332 Spali subsint, Italica, vel Italia, Astigis, Corduba, Egabra, Tucci, Eliberi, vel Eliberis, Asidona, & Malaga.

333 Emerita subsint Pace, Olisbona, Oxonoba, Egitania,

R4 Ca-

Caliabria, Visco, Lamego, Gauria, Salmantica, Abela, Elbora.

334 Bracare subsint, Dumium, Festabole, vel Portucale, Tude, Auria, Luco, Astorica, Iria, vel Uria, Ovetum, vel Britonia, exempta à Gallecie Bracara.

Concilio generali, omnibus una voce dicentibus, Placet, Placet: prasentibus ac subscribentibus invicto ac Serenissimo Rege Wamba, & Quirico Archiepisco-po Toletano, Hispaniarum Primate, ceterisque Archiepiscopis, sum suis suffraganeis Diacesum pradictarum: in Ecclesia S. Leocadia, Era DCC.X. per manum Petri de S. Leocadia. Vixit autem plus hic Rex Wamba annis quinque, & mortuus est.

- 336 Aqui acaban los Codices en lo que mira à Vamba, y en lo que fuera mejor, no huvieran empezado, por lo gravemente perjudiciales que han sido à la gloria y paz de nuestras Iglesias, y à la verdad de la Historia, à que tiene derecho la fé publica. Los perjuicios son, que à Aftigi, hoy Ecija, la feñala por sufraganea de Toledo: cosa que jamas ha sucedido, ni antes, ni despues de los Moros. A Ilipa (à quien barbaramente llama Iplicea) la sugeta à la misma Metropoli, y se la quita à Sevilla (cuya fue

tambien la precedente) en cua yo Catalogo la omite. Por eftas dos que añadio à Toledo, le quitó otras dos, que siempre fueron suyas, desde que se erigieron: y estas fueron Complutum, y Bafti. A la Metropoli de Mérida la quitó à Coimbra, v omitió aqui à Numancia, que antes pufo con tantos linderos y arrabales. A la S. Iglesia de Oviedo la perjudicó en lo que ya hemos empezado à ver en nuestros dias; pues el Autor del Memorial de Sevilla part.3. n.5. dijo (en fuerza de este inftrumento),, que en la assig-" nacion de Sufraganeos, que "fe hizo en tiempo del Rey "Vamba, la Iglesia de Ovie-"do, que hasta entonces ha-"via sido libre, y nunca suge-"ta à Metropolitano, enton-,, ces fue obligada à sugetarse "al Metropolitano de Braga. A estos desaciertos obliga la publicacion de femejantes inftrumentos en Autores de nombre, quando no previenen la ficcion, porque el menos inftruido en puntos de Antiguedad da el credito que no alcanza à examinar, y que el otro por su mayor obligacion adquirió en la fé y fama publica. I sol so ogmeia na ane

337 A poco que se huvieran detenido à tomar razon de este Catalogo, huvieran alcan-

Za

zado mejor que yo fus yerros; pues todo fu contenido es opuesto à si mismo. Dice, que Oviedo, ó Britonia, sea sugera à Braga, pues la pone entre sus Sufraganeos : y al punto añade, que es esfenta de Braga: exempta à Gallesia Bracara num. 334. Mira si lo puedes concordar; mientras vo añado, que en mas de ochenta, ò noventa años despues de Vamba, no havia tal Ciudad de Oviedo: ni fe ha oído jamás, que Britonia fuesse Iglesia essenta. Pero confundiendo tiempos, y equivocando Sillas, formó esta mostruosidad : porque Britonia estuvo sugeta à Braga en tiempo de los Godos: Oviedo fucedió en parte del Obispado à Britonia, quando esta fue destruída por los Moros: llegó Oviedo dignamente à fer essenta : y vés aqui, que cogiendo la effencion de Oviedo. y lo sufraganeo de Britonia, hizo una fola Iglesia essenta y fugeta à un mismo tiempo, lo que ni el Papa pudo hacer.

338 Demas de esto poniendo à Caucolibium Sufraganea de Narbona, la reduce à Tolosa: en lo que huvo tres yerros : el primero usar de la voz Caucolibium, jamás oída entre los Antiguos, sino Caucoliberi, à las raiees de los Pyrineos: el segundo hacerla Silla Episcopal, lo que

-2D cc

no tiene mas apoyo, que la mala Escritura de una firma de un Concilio : y en su sitio mostral rémos no haver havido tal Silla. Interin vé à Pedro de la Marca en su Limes Hispanicus, Lo tercero hace Sufraganea de Narbona à Tolofa, lo que es grave ignorancia, porque en tiempo de los Godos es cofa de hecho, que estuvo Tolosa reducida à la Aquitania, reconociendo al Bituricense, y no al Narbonense : y assi jamás se lee tal Prelado entre nuestros Concilios: ni yo descubro mas fundamento, para que estos Autores havan mencionado tal Silla entre las nuestras; que el hallarla en Rasis atribuida à Narbona.

339 A este modo, y à estos Siglos de ignorancia, se debe reducir otro Catalogo de interpretacion de Ciudades, que incautamente imprimió Loayfa pag. 163. donde se pone, que Valeria es Valentia: Complutum Guadalfajara: porque los ignorantes de la Geographia, queriendose autorizar, con que esto se halló escrito en un Pergamino antiguo, quieren esforzar su tema, y perjudican à la verdad, y à los Pueblos, como se vio, que por esto llegaron à escribir los Autores de los falsos Chronicones, que Compluto era Guadalajara: y

por mas que lo quiso esforzar el P. Geronymo Roman de la Higuera (citado por D. Nicolas Antonio en su lib. 2. cap.4. Censura de Historias fabulosas) no logró que D. Thomás Tamayo se persuadiesse à ello ; y assi dijo sobre su Luitprando, pag. 136. que sin razon querian aplicar à Guadalajara las glorias proprias de Compluto, y que era idéa de los modernos, el haver introducido en Luitprando la reduccion de tal Guadalfajara. Todos estos perjuicios provienen, no de la malicia, sino de la ignorancia de los que fabricaron semejantes Catalogos; y de los que no reparando en sus grandes desaciertos, passaron à publicarlos. El tronco de todo esto es el Itacio de Oviedo, donde se puso un tratadillo con titulo de Mutata nomina Civitatum. fegun se halla en mi Indice, y se previene al margen, que es como se encuentra en el Tudense: y se imprimió en el tom. 4. de la España ilustrada pag. 58. donde hallarás otras reducciones bien ridiculas.

340 Volviendo al Catalogo propuesto, no se debe omitir que en el num. 328. escribe Provincia Carpetania: voz que desde Gundemaro no volvió à sonar mas, en tiempo de los Godos. Con que no solamen-

te aumenta, quita, y confunde Sufraganeos, fino tambien hace nueva Provincia à la que nunca lo fue. Muestrase den as de esto no haverse escrito aquel Catalogo en tiempo de los Godos, por la barbarie de las voces , Calagurra , Iplicea, Caucolibium, Neumasum; en lugar de Nemausum , Iliberi, Ilipa , o Elipla , Calagurris; Tortosa, por Dertosa: y en nombrar à Almeria, se conoce fer posterior à los Moros. El Festabole que aplica à Porto, se halla descartado por Estazo en sus Antiguedades de Portugal cap. 73. num. 34. donde dice, que aquel nombre era sospechoso, por no hallarse en la Division de los Suevos, ni en Morales, que vió muchos originales: y es nombre inaudito para los Naturales, por no hallarse en Escrito, ò Escritura alguna: y assi concluye: ,, No " recibimos tal Festabole; co-", mo ageno, incognito, ò in-"troducido por yerro.Ni me-", nos la fignificacion de Puerto , llano , o Playa nueva , forja-,, da en la Oficina de Fr. Ber-,, nardo Brito, porque no veo " quien pueda afirmar ahora " esto de lengua tan antigua: " falvo, fi refucitó algun Sue-,, vo, medio desnudo, por fal-,, ta de Pieles, con que cubrir-,, fe, como Cefar los pinta, para ,, de", declarar cosa de tanta im-", portancia. Vease alli num. 25. y sig.

341 Otro principio general para la impugnación de eftos Codices es que todos incluyen la Division atribuida à Constantino Magno: y del modo que la imprimió Loayfa pag. 143. qualquiera podrá conocer lus defaciertos, segun lo prevenido hasta aqui: porque baftaba para darla por apocryfa, el que reducen à tiempo de Constantino las Sillas que fueron muy posteriores à él, v. g. Caliabria, Dumio, y Porto, que no fueron Obispados (ni aun fueron) hasta el tiempo de los Suevos : y con todo esfo las hacen Cathedrales en tiempo de Constantino, por suma ignorancia de la Historia. Lo mismo en Ictofa y Numancia, que nunca lo fueron. Y es tanta la conformidad de la copia atribuída à Constantino, con la de Vamba; que el inventor del Chronicon de Luitprando, al tratar de la Division de Vamba, dice, que la hizo, fegun dividiò Constantino Magno en otro tiempo las Sillas con fus terminos y limites, en el Concilio general que juntó en Toledo con autoridad de S. Silvestre, y al qual se decia haver assistido el mismo Constantino. Si la Divition de Vamba corresponde y

se mide por la de Constantino; es la una tan fingida y apocryfa como la otra. Y viendo que todo esto es parto, ò aborto, del Itacio, podrá conocer el P. Contador de Argote, y todos quantos le sigan, si sue su ,, Autor alguna Persona erudi-,, ta y practica en la Historia ,, Eclesiastica de España; como dijo en sus Memorias, pag.772.

011 342 Resta recopilar el tiempo en que se inventó la Division de Vamba, y el Iracio en que se halla. Sobre lo qual supongo, que el Codice Toledano citado por Loayía, y enlazado con el de Oviedo, no añade autoridad à effe, pues el uno es copia del otro, aunque en el de Toledo omitieron algunas cosas que parece no les sonaton bien, como se infiere de , las notas marginales de Loayfa, en especial pag. 139. El Toledano es copia del Ovetense, y no al revés, pues aquel se escribió en la Era M.CC.XCI. Año M.CCLIII. como se lee al fin del Codice 5. del Cajon 21. mas antiguo que el primero del mismo Cajon, donde despues del mes dio fe halla la misma Divisiona Siendo el Codice de Toledo del Siglo XIII. y el Overenfe del XII. es precifo decir, que aquel es copia de este, y por tanto no añade autoridad. El

tiempo del Pracio de Oviedo es el mismo que el de D. Pelayo fu Obispo, segun se dijo en el S.III. La parte de la Escritura atribuída alli à Vamba, es pofterior à la essencion de Ovica do v de Leon, mencionadas en ella. Tambien es menos antigua que la Silla de Zamora, pues està se contiene en la Division con nombre de Numancia. En el fin del Siglo XI. no se havia inventado todavia este Instrumento ; porque en el año 1088. en que se tuvo el Concilio de Husillos ( de que tratamos num. 1391) fabemos que se halló el Obispo de Oviedo, antecessor de D. Pelayo: y pues ni este, ni ningun otro Prelado, tuvo noticia de semejante Escritura del Rey Vamba, es prueba, que no havia en Oviedo por entonces tal Itacio, ni en ninguna otra Iglefia tal Concilio, ò Division, con atribucion à semejante Reynado, ni fin ella, pues se hallaba positivamente desconocida.

que señala à Zamora, se debe dar posterior al año 1118. Y si es verdadera la Escritura, que menciona Colmenares en la His-

del Xil. es precilo decir, que

aquel es copia de che ny por

del Siglo XIII.

toria de Segovia, pag. 112. por del año 1124 en fin de Diciembre ; se debe suponer concluie da la de nuestro assunto, antes del año 1124. en que el citado Instrumento la menciona. Pero de ningun modo se puede reconocer formada antes del Itacio Ovetense, que es el tronco à que todos recurren ; sin que hasta hoy se haya descubierto mencion de semejante cofa antes de la edad de D. Pelayo de Oviedo, esto es, antes de la entrada del Siglo XIII. que es la unica antiguedad que reconocemos en aquella Escrique no fueron Obilicados arut

344 Hafta aqui parece que la buena fé de unos à otros ha disculpado à todos : ya segun los fundamentos que se han puesto, parece que se debe fubscribir ( y yo subscribo ) à la censura del Autor referido ,, en el num. 198. que el Con-, cilio y la Escritura, que en , este punto se atribuye al Rey , Vamba, no merece credito , alguno, y se debe anular y , repeler del Tomo de los Concilios de Loaysa; y de todos los demas en que se hamental a limiter, cut el Conc. sil general and band en Toledo con

autoridan de S. Silvefire, v al

quar le decia never alaifina el

militio Confrontino, Sa le Divi-

### CAPITULO VI.

De algunos Catalogos antiguos Españoles, en que se pone la Division de las Provincias Eclesiasticas de España.

A que hemos visto lo apocryfo de la Division de Obispados, que se atribuye à Vamba, conviene examinar otros Documentos, en que se hallan divididas las Provincias, por Sedes Pontificias; por ser proprio de este sitio lo que pertenece à Division de Metropolis en comun: y constar que no pocos se alucinan con el credito no bien merecido de algunos Catalogos antiguos.

346 El instrumento mas an-

tiguo que hallo (fuera de los Concilios) en punto de Particion de Obispados, es el Chronicon Emilianense, segun le pone Berganza en el tomo 2. de las Antiguedades de España pag. 548. Escribióse este Chronicon en el año 883. como se dijo en el tomo 2. num. 101. y hablando en el principio de la Descripcion de España, dice que se dividió en seis Provincias, à que estaban reducidos todos los Obispados, en esta conformidad:

Barcinona.

Habet Provincias VI. cum Sedibus Episcoporum.
Prima Carthago, que est Carpentania.
Toleto Metropoli habet sub se, id est

Oreto. Dianum. Compluto.
Biatia. Castalona. Sigonza.
Urci. Valentia. Oxoma.
Bigastre. Valeria. Secobia.
Ilice. Secobrica. Palentia.
Satabi. Arcabrica. XVII.

#### Secunda Provincia Batica.

iloqori Metropoli. Carcallona. .ailta

Carcaffona. .sinobishA Llena. .sinobishA Toloffa. .slqanA

Afligi.

Malaca. Illiberri.

Lameco.

Et Acci.

#### Tertia Provincia Lusitania.

Emerita Metropoli.

Pace. Caliabria.
Olixbona. Talamantica.
Exonoba. Abila.
Agitaunia. Talabayra.
Conibria. Elbora
Befeo. & Caurio.

### Quarta Provincia Gallicienfi.

XIII.

Bracara Metropoli.

Dumio. Iria.
Portucale. Luco.
Tude. Vittania.

Auriense. & Asturica. VIII.

### Quinta Provincia Terraconensis.

Terracona Metropolis.

Barcinona. Dertofa.
Egara. Cæfaraugusta.
Gerunda. Osca.
Ampurias. Pampilona.
Auca.

Urigello. Callagurre. Illerda. Tiratona. XIIII.

# Sexta Provincia est ultra mare Tingitana.

Gallia non est de Provinciis Spania, sed sub regimine Gothorum erat, ita

Narbona Metropolis.

Beterris. Luteba.
Agate. Carcassona.
Magallona. Elena.

Neumafe. Toloffa.

Ef-

Arepla.

347 Este Catalogo tiene alguna desfiguracion en los nombres, no tanto por usarle assi en el siglo IX. quanto por defecto del Escribiente, pues se vé, que no tiene constancia en la voz Metropolis, usando mas frequentemente de Metropoli, al modo que en la quarta Provincia pone Galliciensi, y en la quinta Terraconensis. En fin ni la falta de la Orthographia, ni la de Latinidad, defraudan la antiguedad del Siglo IX. antes bien fon testigos de aquel tiempo.

348 Esta antiguedad de mas de ochocientos años es lo unico que venero en este Documento: pero por sí folo no es capaz de decidir, por estár diminuto en unas partes, y en otras redundante. En Toledo omite à Basti, Mentesa, y Acci, poniendo à esta ultima Silla en la Betica, à que nunca tocó; y

Ediberi, silolol santan anu nas

quitando de ella à Tucci. En Merida pone à Talabayra, de cuyo nombre no hemos tenido Obifpado: ni la Lufitania tuvo trece Sillas antes de haverla en Zamora, la que no havia quando se escribió el Chronicon Emilianense. En Narbona pone à Tolosa; lo que ya digimos num. 338, que no sucedió assi en tiempo de los Godos: y por tanto se infiere, que la formacion de este Catalogo no se hizo por noticias originales.

349 El segundo Catalogo y Division de Provincias, es el que se halla en el Libro de Concilios del Escorial, que comunmente se nombra el Emilianense, y Loaysa le intitula Hispalense. Este se escribió en el año 962. segun lo prevenido en el Apend. III. del romo precedente. El señor Loaysa copió y publicó la Division en esta formacousile allaca municipality

Not comitat terreli librido la voci

#### DIVISIO PROVINCIARUM HISPANIÆ & earum Sedium.

ations adultion Urcium Si-PROVINCIA GALLECIA. Dumid. PROFINCIA Brachara Metropolis. Portucale. - and of Tarracona MetrannimA Tude. Octrofa, olla o sbuT Conimbria coming a Luco. Calarangulta. .ooul Eguitania. 46182418 Sufraga Vefeo. S c. snotuA Iria. A antendery T entered Lameco. Geronda Britona. Lameco. Britona. Vetica. Vetica. Aftorica. Aftorica.

villa detre a fase cliegio - no le me anolique I Biscia, cu-13 en . 17

## PROVINCIA GALLIA.

Narbona Metropolis.

Caucoliberi.

Carchafona.

Biterris.

Agata.

Medisa.

Recomb moloculation

Luteba.

Magalona.

Memis.

Enemafo.

Elena.

# PROVINCIA LUSITANIA.

Emerita Metropolis. Caurio. Caurio and Emirona Avela. Exonoba. Exonoba. Caurio and Elbora. Caurio and Elbora. Caurio and Elbora. Caurio and Elbora. Caurio and Elbora.

# PROVINCIA GARTHAGINIS

Toleto Metropolis, II v Dianio.
Compluto, Setabi, bengina alia 849
Segontia. Schaff, Garthago, G

# omite à Basti, Mente l'ANDNINOR PROVINCIA co-

DIVISIO PROpalation Sedium.

Liberica, à que nunca cordeia Egabra; a que nunca cardia Eliberi.

DIVISIO PROpalation Sedium.

Corduna:

# PROVINCIA TARRACONENSIS.

Ef-

Tarracona Metropolis. A Elerda. Barcinona. B

co tiene mas recomendacion, que la del tiempo, muy anterior à la formacion de la Escritura atribuída à Vamba (pues à lo menos la precede en Siglo y medio) y por tanto no menciona à Numancia, por no haverse erigido en aquel tiempo la Silla de Zamora. En lo demas tampoco debe prevalecer su autoridad, por tener los mismos desectos que el Catalogo precedente, en ser diminuto y redundante.

351 A Braga la señala trece Iglesias Sufraganeas, siendo assi que jamás llegó à tal numero; porque Vetica nunca ha sido Silla. En Narbona pone dos Obispados mas de los que la corresponden; haciendo Cathedral à Colibre, y dividiendo à Nismes en dos Sillas, una con nombre de Nemis, y otra con el de Enemaso, que denotan una misma Iglesia.

352 En Merida omite à Pace, y à Caliabria, siendo cierto que existian, quando Braga
gozaba de las Sillas que la atribuye este Catalogo. A Toledo
la quita à Segovia, Urci, Bigastro, Illici, Secobrica, y Arcabrica, constando que, eran sus
Susraganeas, antes que se tenga noticia de la Silla de Biacia,
que aqui se la atribuye. En Sevilla omite à Tucci, cuya duTom. IV.

racion no fue inferior à la de otras que propone este Catalogo.

fe constent W alsi labier 353 De aqui infiero, que por el filencio que se halla en estos Instrumentos, no se debe arguir contra la antiguedad de alguna Silla; ni probar la antiguedad del Catalogo en fuerza de no hallarse en él, tal, o tal Obispado. La razon es, porque de un Documento que refiere una Silla mas moderna, no se puede decir, que es anterior à ella : y mucho menos que precedió à la ereccion de aquella mas antigua cuya noticia omite; porque antes bien se infiere de esto lo contrario: v. g. en la Metropoli de Toledo omite à Urci, y propone à Compluto. Bueno fuera, que de aqui se intentasse probat, que Compluto era Obispado mas antiguo que Urci? ò que era antiquissimo este Catalogo, por omitir en Toledo la mencion del Urcitano, y otras cinco Sillas. Esto setia ciertamente desatino; porque Urci es Silla mas antigua que Compluto. Otro egemplo se toma del silencio de Segovia. El que infiera por esto, que la formacion del Documento se hizo por noticias anteriores à la ereccion de la Silla de Segovia, no arguye bien; porque en tal caso no se mencionaria à Biacia, cu-

R

yo Obispado es menos antiguo que Segovia, y otros que aqui se omiten. Y assi sabiendo, como sabemos, la edad de estos Catalogos, no hay que andar investigando mayor antiguedad, ni cuidar mucho de lo que conste solamente por ellos; pues el tiempo en que se hicieron no era de cultura, como se vé por lo que se ha notado.

354 Si esto no te basta, reflexiona en que el estado propuesto sobre las Provincias de Merida y de Braga, es el anterior à la Division de Recesvintho, como se prueba por atribuir à Braga todas las Sillas del tiempo de los Suevos, y quitar à Merida las que esta Metropoli restauró en el Reynado del mencionado Principe. Por otra parte se conoce, que fe guió por memorias posteriores al Concilio I. Bracarense; por quanto solo despues de este huvo el numero de las trece Cathedrales que propone ( no contando la Vetica, por no haver sido Silla.) Supuesto esto, erro en poner à Lugo por Sufraganea, constando que en el tiempo de los Suevos fue Metropoli: y assi mirado el estado niclas anteniores at 11 creccion

de la Silla de Sagovia, no at-

guye blen a ponqueran tal calo

no fe mencionaria a Biacia, cu-

anterior à los Godos, no debió contar à Lugo entre las Sufraganeas. Si se mira el espacio que huvo desde Recaredo à Recesvintho(en que Lugo era Sufraganea) no debió quitar à Merida el Pacense, y Caliabriense, cuyos Obispados la pertenecian ciertamente por entonces, como se vé por los Concilios de aquel tiempo. Tampoco debió quitar à la Betica la Silla Tuccitana: ni poner en Toledo à Carthagena; porque Tucci existia en aquel espacio; y no Carthagena. Si se mira el estado posterior à Recesvintho, no debió poner en Braga las Iglesias que puso, quitando quatro de ellas à Merida, que consta fueron suyas desde entonces hasta el Pontificado de Inocencio III. Con que en niguna combinacion es verificable el conjunto mostruoso (por falta y redundancia) que ofrece este Catalogo: y assi por si solo no merece aprecio.

el feñor Loaysa desde la pag. 133. que dice se tomó de un libro Ms. en letra Gothica de la Santa Iglesia de Oviedo, Y dice assi.

Safragancas, anies que le tenga noticia de la Silla-de Hische, que aqui fe la atribu year En Sevilla omire à Tucci, cuya du-

IN-

IN NOMINE DOMINI NOSTRI JESU CHRISTI, INCIPIT NUMERUS SEDIUM HISPANIENSIUM: ET UNIUSCUJUS-QUE PROVINCIÆ SEDES SUO METROPOLITANO SUBSCRIPTÆ, USQUE IN RHODANUM AMNEM, ID EST:

Metropoli Toleto subditæ. , suolega.M.

Bagastri. Secobriga. Oreto. Arcabrica. Illici. Beatia. Setabis. Compluto. Mentela. Dianium. Segontia. Valeria. Oxoma. Bafti. Valentia. Secobia. Urgi. ODVO Palentia.

Sub uno XX.

Metropoli Spali subditæ.

Malaga. Corduba. Italica. Alidona, Elberris, Egabro. AMA on Elepla. Astigi. Tucci. erod IIII Conog ow

Sub uno X.

Meritæ Metropoli subditæ. on , obstimo

Cauria conforme egina Conimbria. Pace. Mah Elbora, 201 Olixibona. Visco. Abela. El no sy Exonoba. Lameco. Caliabria. Salmantica.

Egitania. e autoriza por la Edi-

Numantia, i. camora.

Sub uno XIIII.

Juli amazid et al Bracaræ Metropoli subditæ. Lish ojedah sup

Auria. Britonia. Dumio. Iria. Aftorica. - Portucale.

Tude. Lugo.

Sub uno VIIII.

. on el textuade la Ef-Tarraconæ Metropoli subditæ.

Urgello. Ofca. Lerita. Pampilona. nors Egara. Ictofa. Calaforra. Gerunda.

R 2

Empurias, Aufona.

Tortofa. Cæfaraugusta. Tirasona Auca,

Sub anno XVI. Narbona Metropolis.

Beterris. Agatha. Magalona. Nemaufo. Tolofa,
Luteba. Elna,
Carcafona.

Sub uno IX.

Et sub uno Sedes Hispanienses, absque Provincia Tingitania usque ad mare Oceani, qui eas circundat, Sedes LXXXIJ. (lease LXXVIII.) exceptis Legione & Oveto, quæ nulli umquam Metropoli suerunt subditæ.

356 De este modo se halla en Loaysa; con sola la diferencia, que alli se repiten los nombres de las quatro ultimas Metropolis en el primer lugar de las Sufraganeas; lo que yo he omitido, no folo porque falga conforme con el methodo de las dos primeras Metropolis (donde no pone el nombre de Toledo y Sevilla en la linea en que están las Sufraganeas) sino porque es preciso, que debajo del titulo v.g. Bracara Metropoli subdita no se ponga à Braga, porque no puede ser Sufraganea, ò estár sugera à sí misma: y assi despues de aquel titulo no puede expressarse la Metropoli, que se halla ya mencionada en la cabeza.

357 En los numeros de la

recapitulacion he corregido tambien el de XIIII. en Merida: porque aunque en Loayfa, y Aguirre, se lee sub uno XIII. consta deberse poner XIIII.porque este numero resulta del contexto, donde vemos que al Prelado de Merida le tocan catorce Iglesias, incluída la suya, como se incluye en la fuma de Toledo, y Sevilla. Lo mismo se autoriza por la Edicion de este mismo Caralogo en el tom. 2. de la España Ilustrada, pag. 830. donde se ponen XIIII. Sillas en la Lusitania, diciendo sub una XIIII. En la Tarraconense solo se hallan XIIII. en el texto de la Efpaña ilustrada, y XV. en el de Loaysa: ambos están defectuofos, debiendo fer XVI. fegun el Autor de este Catalogo. En la suma de todas las seis Provincias proponen unos y otros el numero de LXXXII. lo que tambien es yerro: pues inclusdas todas, no resultan mas que LXXVIII.

358 Este Catalogo es mas moderno que los antecedentes, porque se formó en la Oficina donde se hizo la Division de Vamba, como se prueba por las dos Sillas de Numancia, y Ictofa, que no se oyeron antes: y por la expression de que Leon y Oviedo fiempre fueron essentas. En Narbona pone por Sufraganea à Tolofa, como se lee en el Catalogo primero de este Capitulo, y en el puesto num.331. y por tanto yerra en señalar nueve Sillas en la Galia Narbonense, no haviendo tenido mas que ocho mientras estuvo en Dominio

de los Godos. Excluída Tolofa, y Ictofa (por no haver tocado aquella à España, ni haver
sido esta Episcopal) el total de
las Sillas antiguas de estos Reynos suma setenta y seis, incluída Zamora; y no contando à
Oviedo, ni à Leon.

359 En la edicion citada de la España Ilustrada, se previene, que entre los nombres de Gerona y Ampurias fe ha-Ilaban añadidos con letra muy antigua los de las Islas de Mallorca, Menorca, Formentera y Ibiza + los quales se ingirieron en el texto en otro Codice de la misma Iglesia de Oviedo, que no era Gothico. Todo efto califica la hermandad de efte Catalogo con la Division atribuída à Vamba: y assi no merece lo uno mas autoridad que lo otro.

## CAPITULO VII.

De otros Catalogos estrangeros, de las Provincias. de España.

## §. I.

Ponese el de la Real Bibliotheca de Paris, mostrando que en lo que mira à España se hizo sin conocimiento.

360 L Ilustre Abad Carlos de S. Pablo pugrada una Noticia de los cinco R 3 PaPatriarcados, (que empieza Sancta Romana Ecclesia) (acada de la Bibliotheca del Rey de Francia; donde entre los demas limites del Patriarcado Romano, refiere los Obispados de España, reducidos à solas cinco Metropolis, por estàr ya separada la Narbonense, en el tiempo en que se escribió esta Noticia, que fue despues de los Catalogos precedentes; esto es, desde el fin del Siglo XII. en adelante. No se sabe el Autor de este instrumento: pero consta, que no estuvo bien informado de las cosas de España; porque fueron tantos fus yerros, que estuve determinado à no mentarle; y folo me he reducido à proponerle. porque no perjudique à Escritores de à fuera, y se vea lo general que fue en aquellos Siglos obscuros la ignorancia.

261 Dice pues la edicion de Carlos de S. Pablo, en París año de 1641. en la pag. 66.

del Parergon;

Archiepiscopus Terraconensis hos babet Suff.

Barcinonensem. Gerundensem. Leridensem. Aufonensem. five Vicensem.

Hylerdensem. Oscensem. Tirasonensem. Caloguritanum.

Cæsaraugustanum. Serragoeensem. vel Numacésé. Dortosensem. Pampilonensem.

Archiepiscopus Toletanus hos habet Suffr.

Seguntinum. Oxomensem. Segobricensem.

Urgellensem.

Segobiensem. Concensem. Accinctinensem. Burgensem, qui est Domini Papæ. Palentinum.

Archiepiscopus Emeritensis vel Compostelanus hos habet Suff.

Abulensem. Placentinum. Elborensem. Salamantinensem. Amacensem. Egitaniensem. Cannenfem. Civitanensem.

Ulisbonensem. Legionensem, qui est Domini Papæ. Ovetensem, qui est

Dñi.Papæ. Zamorensem,

Archiepiscopus Bracharensis hos habet Suffr. Portugalensem. Lamecensem.

Astoricensem.

Co-

Colimbriensem. Lucensem. - Tudensem.

Visensem. Auriensem. Mindumensem.

Archiepiscopus Hispalensis hos habet Suffr.

Valenciensem. Spala. Demia. Petrofa. Sibilliensem. Compultum. Meleyda. Ubedanum. Malecha. Cordubensem. Sativa. Alacha. Granada. Baecia. Accintina. Olisepona. Urbs deserta. Monequa. Gibaltaria. Caparra. Caparra. Septa. onibero eveno Lucerna. Ventosa. Geyr.

Goram. Evitiand residential Formentaria. Alchoroz, Almaria.

Ugria.

Adama, sed hæc quatuor desertæ funt.

Son tantos los defaciertos que aqui se incluyen, que casi parece superfluo mencionarlos. En Tarragona hace dos Obispados de Lérida; pues el Leridense, è Hylerdense, son nombres de una misma Ciudad. El Numacense, no fue Silla; y aun admitido Obifpado de este nombre, nunca perteneció à Tarragona; si no que el Autor de este Catalogo huviesse errado, como otros, en juzgar, que la antigua Numancia fue Zaragoza, que es à lo que parece alude el nombre Serragueense: y dado esto incurrio en otro yerro de añadirle sobre el Casaraugustano. 363 En Toledo está muy

diminuto, quitandole S'llas que tenia, quando se hizo este Catalogo; y poniendo una de nombre nunca oído, qual es la Accinetinense; si no que entienda por ella la Accitana. El señor Almeyda dijo que podia fer la Giennense: (1) pero la alufion de la voz favorece mas à Acci: y yo creo, que ni una, ni otra se entiende por aquel nombre, pues quando se formó este Instrumento, no se havia restaurado Guadix, ni faen; y el Autor parece que miró à las Iglesias actuales: por lo que omite muchas de las antiguas, que cierramente fueron de Toledo. Por otro lado se infiere, que esta omission provino de R4

(I) Tom.4. Aparato para la Disciplina, y Ritos Eclesiasticos de Portugal, Apend. IV. pag. 163.

ignorancia, atribuyendo à Sevilla Obispados que eran de la Carthaginense, como se vé en Compluto, Valencia, Dénia, Xativa, Baeza, y Ubeda. En esta parte incurrió en unas alucinaciones, ó ignorancias intolerables; porque sobre poner en Sevilla Iglesias que jamas la pertenecieron, hace Sillas à las que nunca lo fueron; y en las que tuvieron este honor, corrompe la identidad, y hace dos Obispados de uno, como en Ubeda, y Baeza; y aun en la misma Sevilla multiplica los nombres de Spala, y Sibilliense, que convienen à una sola Ciudad. Introduce tambien nombres de Lugares, que ni tuvieron Silla, ni es facil explicar donde estuvieron, como Alacha, Petrofa, Oc. Y en los que se trasluce algo por su alusion, se convence que no han sido Obispados, como en Gibaltaria, si entiende à Gibraltar, o Tharuf, si equivoco el Synonomo de Tarif, qual se llamó el monte de Gibraltar, por el Moro Taric. Si por Olifipona entendió à Lisboa; erró

en reducirla à Sevilla, dejandola ya puesta en la Metropoli de Mérida. Si por Evitia, y Formentaria entendió las Islas de Ibiza, y Formentera, estas nunca fueron cabeza de Obifpados distintos (aunque Ibiza fue Silla) ni pertenecieron à la Betica. En fin creo ferá molestia el detenernos mas sobre un instrumento barbaro en esta parte, y desconcertadissimos propuesto solo para que se vea que no merece credito.

#### S. II.

ventofa.

Del Catalogo de la Bibliotheca -olomon Thuana. for En Larragora hace des

Orra Division propone el expressado Carlos de S. Pablo, copiada de un antiguo manuscrito de la Bibliotheca de Francisco Thuano, que se formó con noticias mas puntuales. It magazza I a obsest

364 Dice assi en la pag.83. del Parergon, tomando (como en lo antecedente) la parte que pertenece à España.

Archiepiscopus Terraconensis hos babet Suffr.

Barchinonensem. Hilerdensem,

Gerundensem.

Ausonensem, Oscensem. vel Vicensem. Galaguritanum. Urgellensem. Tyrasonensem. Dertosensem, Pampilonensem. Casaraugustanum. Archiepiscopus Tolletanus bos habet Suffr.

Seguntinum. Oxomensem. Burgensem
Palentinum. Segobricensem. exempt.
Concensem. Segobiensem.

Archiepiscopus Emeritensis, id est, Compostelanus bos habet Suffr.

Abulensem, Placentinum. Salmanticensem.
Elborensem. Cauriensem. Ulixbonensem.
Legionensem Ovetensem exempt. Camorensem.

Civitatensem. Egitaniensem.

Archiepiscopus Bracarensis hos habet Suffr.
Portugaliensem. Colimbriensem. Visensem.
Lametensem. Auriensem. Tudensem.
Lucensem. Astoricensem. Minduniensem.

365 No pone la Provincia de la Betica, por no estár Sevilla conquistada en el tiempo que se hizo este Catalogo; por cuyo motivo la omitió tambien el Vaticano, que se pondrá despues.

366 Este Documento carece de los desectos que se hallan en el antecedente; y es una bella descripcion del estado que tenia nuestra Iglesia en aquel tiempo; esto es al sin del Siglo XII. y à la entrada del XIII. El P. Fr. Francisco Orlendio, que reimprimió este Catalogo, (1) se contentó con reducirle al espacio que hay entre el año 1120. y el Siglo XIV. El señor Almeyda, refiriendo esta opinion en el Apendice VI. (donde reproduce el Documento) observa, que esta es cuenta mas generica de lo que pide un poco mas, ò menos: y assi adelanta la averiguacion, y determina haverse escrito este Catalogo despues del año 1221. por quanto se hace mencion en la Metropoli de Saltsbourg de Lavant, que no fue Silla hafta despues del mencionado año, y fegun algunos hasta el 1240.

(1) Orbis Sacer, & profanus illustratus, tom. 1. pag. C. del Pagergon, citado de Almeyda, ubi supra, Append. VI.

367 Por lo que mira à Efpaña se infiere haverse escrito antes del año 1238. en que conquistó à Valencia el Rey D. Jayme, pues no se halla mencionado este Obispado, encontrandose los del Siglo antecedente : y por esto le reducimos al principio del Siglo XIII. Lo mismo se comprueba, por faltar en la Metropoli de Toledo el Obifpado de Cordoba: de lo que se infiere que es anterior al año 1236, en que se restauró aquella Ciudad: y assi miro fu Autor al estado en que se hallaba España al fin del Siglo X I. fin mencionar las Iglefias Sufraganeas antiguas, que fe hallaban fin Silla.

363 Solo hay que corregir lo que no previnier n los Autores citados, en punto de las Metropolis de Merida y de Braga: porque el Catalogo pone por Sufraganeas de Braga à Coimbra, Viseo, y Lamego, dando la de Idana à Merida. Esto no fue assi en la entrada del Siglo XIII. en que ya se havia concluído el Pleyto que fobre estas quatro Iglesias tuvieron el Compostelano y Bracarense; agregadas à Santiago Lamego y Idana, y à Braga Coimbra y Viseo, como se dijo en el Capitulo IV. num. 129. Por tanto ni elte, ni el Catalogo precedente, tuvieron buen informe en esta parte: pues si se mira el estado anterior al Pleyto, pertenecieron à Merida aquellas quatro Iglesias desde Recesvintho: mirado el posterior, perteneció Lamego con Idaña à la Metropoli de Merida, y no Lamego à Braga, como se representa en estos dos Catalogos.

#### S. III.

Del Codice de la Bibliotheca Vaticana.

L Ilustre Manuel Schelstrate puso varios Documentos de la Gerarquia Eclesiastica en el tomo 2. Antiquitatis Ecclesia Opus Geographico-Hierarchicum, impresso en Roma en el año 1697. En el numero XXIII. del Apendice, pag.747. exhibe uno, copiado de la Bibliotheca Vaticana, Cod. 145. cuyo titulo es: Notitia Eccle fiarum tempore Calestini III. an. 1225. conscripta à Viro Religioso, & Milone ejus Abbate. En la margen pone: Correcta ad exemplar MS. O varia lectiones Codicis 1253. Bibliotheca Regina Succia. Refiere este Instrumento las Sillas del Patriarcado Romano, y al llegar à la pag. 753. dice afsi and the control

#### IN HISPANIA.

Archiepiscopus Tarraconensis hos habet Suffraganeos.

Barchinonensem. Gerondensem. Ausonensem, seu Vicensem. Hylerdensem. Oscensem. Tirasonensem. Calargurhitanum. Urgelensem. Casarugustanum. Dertesensem. Pampilonensem. En la margen corrige la leccion Dertesensem en Dertusensem: y añade Valentinum.

Archiepiscopus Toletanus hos babet Suffraganeos.

Seguntinum. Oxoniensem. Burgensem. Palentinum. Sagurbiensem. Segobiensem. Concensem. Al margen anade: Cordubensem.

Archiepiscopus Emeritensis (al margen Compostellanus) hos habet Suffraganeos.

Abulensem. Placentinum. Salmanticensem. Estorensem. Cauriensem. Ulixbonensem. Legionensem. Cuetensem Zamorensem. Al margen: deest Ulixbonensis. Y pone: Civitatensem. Egitanensem. Lamecensem. Pacensem.

Archiepiscopus Bracarensis hos habet Suffr. Portugalensem. Columbriensem. Vicennum. Lametensem. Auziensem. Tudensem. Lucensem. Astoricensem. Minduniensem.

Al margen se lee : Archiepiscopus Hispalensis hos habet Suffr. Siennensem. Cordubensem. Carthaginensem. Sadacensem.

370 Estos dos Codices (el Vaticano del texto, y el de la Reyna de Suecia marginal) están à qual peor en lo que mira à España, porque ninguno de los dos Autores estuvo bien informado. Desde el titulo empieza la Noticia à mostrar poca exactitud, juntando el Pontificado de Celestino III. con el año 1225. siendo assi, que como previno el señor Almeyda (en el Apendice Y. pag. 189.)

murió Celestino III. en el año 1198. y assi en una ù otra parte hay errata. Segun la noticia que de algunas Sillas modernas ofrece el Documento, resuelve el citado Autor que se hizo en el Siglo XIII. y que por tanto debe prevalecer el año 1225. debiendose poner en lugar de Celestino à Honorio.

371 En esta suposicion erró el Codice del texto en poner por Sufraganeas sin excep-

cion alguna à las Iglesias que ya estaban estentas. En Merida omitió el Civitatense ; y pulo una Silla incognita Eftorense. El señor Almeyda entendió por esta à Aftorga: y si fue assi, erró el Autor del Catalogo en poner esta misma Si-Ila por Sufraganea de Braga. Yo creo que por Estorense no debe entenderse Astorga, sino Ebora, nombrada Elborense, como se infiere, ya de la afinidad entre Elborense y Estorense, y ya de que no menciona por su nombre à Ebora. Yerra tambien en no dar al Emeritense las Sillas Lamecense, y Egitaniense, que le pertenecian en el año 1225. Yerra en omitir à Egitania, y en poner el Lamecense en Braga.

El Codice de las lecciones del margen muestra ser posterior al año 1239.pues pone por Sufraganea de Tarragona à Valencia : lo que no fue aísi hasta el citado año, en que se acabó el Plevto con Toledo, declarando el Papa Gregorio IX. à peticion del Rey D. Jayme, que Valencia fuesse Sufraganea de Tarragona, no obstante que en lo antiguo perteneció à Toledo, como consta por su Bula, dada en 9. de Oc-

tubre del año 1239, la qual se guarda en el Archivo de la Iglefia mayor de Valencia. Lo mismo muestra rambien el poner à Cordoba Sufraganea de Toledo; pues esto fue despues del 1235.

273 Pero faltó en no poner en Merida y en Braga las Sillas Sufraganeas del modo que se ha expuesto. Y mucho mas en atribuir à Sevilla la Iglesia Cordubense, que señaló en Toledo. Iten, en darla à Carthagena, que nunca perteneció à Sevilla: añadiendo otras dos, cuyos nombres no pueden entenderse, como son Siennense. y Sadacense.

#### S. IV.

De otro Catalogo de un libro antiquo Complutense.

374 CEmejante al precedente Vaticano es otro Catalogo de Obispados, que se halla en un MS. de la Bibliotheca del Colegio Mayor de S. Ildefonso de Alcalá, al fin del tomo de folio membranaceo en que están diversas Chronicas antiguas, con titulo de Eusebij, O aliorum Chronica. Dice assi:

Archiepiscopus Terraconensis, cujus Suffraganei sunt, Eps. Barcinonensis. Eps. Calaguritanus. Eps.

Eps. Gerodenfis. Eps. Aufonensis, sive Vin-

Jenso cenfis.

Eps. Hilerdensis.

Eps. Ofcenfis. Eps. Tirasonensis. Eps. Urgelenfis.

Eps. Cæfaraugustanus.

Eps. Dertusensis.

Eps. Pampilonensis.

#### por la parte en que Archiepiscopus Toletanus cujus Suffraganci sunt

Eps. Seguntinus.

Eps. Ayomensis. (Oxom.)

Eps. Burgensis, qui est Domini Papæ.

Eps. Palentinus. Eps. Secopiensis.

Eps. Conchenfis.

#### vel Emeritensis, cujus Suff. Sunt Archiepiscopus Compostellanus,

Eps. Abulentis.

Eps. Placentinus.

Eps. Salmantinus.

Eps. Elborensis.

Eps. Caurienfis.

Eps. Ulisbonensis.

Eps. Legionensis, qui est Domini Papæ.

Eps. Ovetenfis, qui est

Domini Papa.

Eps. Zamorenfis.

Eps. Civitatenfis.

Eps. Egitaniensis. Eps.

Archiepiscopus Bracarensis, cujus Suffr. Sunt

Eps. Segutinus.

Eps. Portugalensis.

Eps. Colimbrienfis.

Eps. Visensis.

Eps. Lamecensis.

ba, Sevilla, y aun Valencia, por lo que consta ser anterior al 1238. como los precedentes. En Toledo omite à Segobriga: y en Braga pone un nombre inaudito Segutino, que no denota à Siguenza, pues la deja ya expressada en Toledo ; ni Eps. Auriensis.

Eps. Tudensis.

Eps. Lucenfis.

Eps. Aftoricenfis. Eps. Mindiunensis.

Falta en este Catalogo Cordo- tampoco perteneciò à Braga: y assi es redundante. En Merida tiene empezado un renglon con Episcopus, sin expression de Silla; que diriamos ser lugar del Lamecense, si no estuviera atribuído à Braga; y assi en la distribucion de las quatro Sillas de Coimbra, Lamego,

Visco, y Egitania, todos sie-Eps. Calarangullanospanan nen

375 Pero annque no fean perfectamente exactos, firven para conocer en algún modo el estado de las Sillas, y Provincias, por la parte en que concuerdan no tanto unos conotros, quanto con otros mas firmes documentos de cada Iglesia. Conocese tambien el elcalo conocimiento que en el tiempo del Siglo XII. havia fuera de España de nuestras Sillas, y que aun dentro nos dejaron que corregir.

con Epife pur, list ex, irc(sion

de Silla sque dinamos fen lu-.

gar del Lamecen/e, li po ellu-

Aviera, ambuidon Bragas y alsi

en la diffabution de les quarro

Sillas de Coimbra, Lamego,

Esto es lo que se me ha ofrecido proponer en orden à la Iglesia de España en General. Deide el Tomo siguiente empezará el tratado particular de cada Iglesia. Ahora quiero dár no solo las Cartas de S. Cvpriano, y Inocencio III. que sirven para prueba de algunas cosas particulares de este Libro, fino el Chronicon de Idacio, que es el primero de los Documentos Generales pertenecen à la Historia de España, por ser el mas antiguo entre nuestros Autores.

gummemied read

por lo que confia fer anterior

all 238, como los precedentes.

En Toledo omirora Segobrigas

y en Braga pone un nombre

inaudito. S. guting rone no de-

a Signenza, pues la deja



ya czpreslada en Toledo ; ni

## APENDICE L. D. DOLLE

Epistola de S.Cypriano escrita al Clero y Pueblos de España, fobre la Caufa de los dos Obifpos Bafilides y Marcial.

Epist. 68.

Yprianus, Cacilius, Primus, Polycarpus, &c. Felici Presbytero, & Plebibus confistentibus ad Legionem, & Asturicæ: item Lælio Diaco-no, & Plebi Emeritæ consistentibus, fratribus in

Domino, S.

Cum in unum convenissemus, legimus litteras vestras, fratres dilectissimi, quas ad nos per Felicem, & Sabinum Episcopos nostros pro fidéi vestræ integritate, & pro Dei timore secistis, significantes Basilidem & Martialem libellis idololatria commaculatos, & nefandorum facinorum conscientia vinctos, Coepiscopatum gerere, & Sacerdotium Dei administrare non oportere: & desiderastis rescribi ad hac vobis, & justam pariter ac necessariam solicitudinem vestram vel solatio vel auxilio nostræ sententiæ sublevari. Sed enim desiderio huic vestro non tam nostra confilia, quàm divina præcepta respondent, quibus jam pridem mandatur voce cælefti, & Dei lege præscribitur, quos & quales oporteat deservire altari, & sacrificia divina celebrare ::: prosigue con muchos y oportunos textos de Escritura.

3 Propter quod diligenter de traditione divina & Apostolica observatione observandum est, & tenendum quod apud nos quoque, & ferè per Provincias universas tenetur, ut ad ordinationes ritè celebrandas, ad eam plebem cui præpositus ordinatur, Episcopi ejusdem Provincia proximi quique conveniant, & Episcopus deligatur plebe præsente, quæ singulorum vitam plenissime novir, & uniuscujusque actum de ejus conversatione perspexit. Quod & apud Vos factum videntus in Sabini collegæ nostri ordinatione, ut de universa fraternitatis suffragio, & de Episcoporum qui in præsentia convenerant, quique de eo ad vos litteras fecerant, judicio, Episcoparus ei deferretur, & manus ei

in locum Basilidis imponeretur.

4. Necrescindere ordinationem jure perfectam potest, quod Basilides post crimina sua detecta & conscientiam etiam propria confessione nudatam Romam pergens Stephanum Collegam nostrum longè posstrum; & geste rei ac tacite verstatis ignarum sefellit; ut exambiret reponisse injuste in Episcopatum de quo suerat juste depositus. Hoc eo pertinet ut Basilidis non tam abolita sint, quam cumulata delista, ut ad superiora peccata ejus etiam sallacia & circumventionis crimen accesserit. Neque enim tam culpandus est ille cui negligenter obreptum est, quam hic execrandus qui fraudulenter obrepsit. Obrepere autem si hominibus Basilides potuit, Deo non potest, cum scriptum sit: Deus non deridetur. Sed nec Martiali potest prosuisse fallacia, quominus ipse quoque delistis gravibus involutus Episcopatum tenere non debeat, quando & Apostolus moneat & dicat, Episcopum

oportet effe fine crimine quafi Dei dispensatorem. 25 Quapropter eum, sicut scripsistis, fratres dilectissimi, ut & Felix & Sabinus College nostri, asseverant; utque alius Felix de Casaraugusta fidei cultor arque defénsor veritatis litteris suis fig nificat, Basilides & Martialis nefando idololatriæ libello contaminati fint, Basilides adhuc insuper præter libelli maculam cum infirmitate decumberet, in Deum blasphemaverit, & se blasphemasse confessus sit, & Episcopatum pro conscientia sua vulnere sponte deponens, ad agendam poenitentiam conversus sit, Deum deprecans & satis gratulans, si sibi vel laico communicare contingerer: Martialis quoque præter Gentilium turpia & lutulenta convivia, & collegia diu frequentata, & filios in eodem Collegio exterarum gentium more apud profana sepulcra depositos, & alienigenis consepultos, actis etiam publice habitis apud Procuratorem Ducenarium obtemperasse se idololatria, & Christum negasse contestatus sit, cumque alia multa sint & gravia delicta, quibus Basilides & Martialis implicati tenentur, frustra tales Episcopatum sibi usurpare conantur; cum manifestum sit ejusmodi homines neque Ecclesia Christi, neque Deo sacrificia offerre debere: maxime cum jam pridem nobiscum & cum omnibus omnino Episcopis in toto mundo constitutis criam Cornellius Collega noster, Sacerdos pacificus & justus, & Martyrio quoque dignatione Domini honoratus decreverit, hujusmodi homines ad poenitentiam quidem agendam posse admitti, ab ordinatione autem Cleri atque Sacerdotali honore prohiberi.

Nec vos moveat, fratres dilectissimi, si apud quosdam in novissimis temporibus aut lubrica sides nutat, aut Dei timor irre-

1i-

ligiofus bacillat, ac pacifica concordia non perseverat. Pranuntiata sunt hæc futura in sæculi fine, & Domini voce, ac Apostolurum contestatione prædictum est, deficiente jam mundo, atque appropinquante Antichristo, bona quaque desicere, mala verò & adversa proficere. Non sic tamen, quamvis novissimis temporibus in Ecclesia Dei aut Evangelicus vigor cecidit, aut Christianæ virtutis, aut sidei robur elanguit, ut non supersit portio Sacerdotum, quæ minime ad has rerum ruinas, & fidei naufragia succumbat, sed fortis & stabilis honorem divinæ Majestatis, & Sacerdotalem dignitatem plena timoris observatione tueatur. Meminimus & tenemus succumbentibus licèt cedentibus ceteris Matathiam legem Dei vindicasse fortiter: Heliam Judæis deficientibus atque à religione divina recedentibus stetisse & certasse sublimiter: Danielem nec solicitudine regionis alienæ, nec persecutionis assiduz infestatione deterritum, frequenter ac fortiter gloriofa edidisse martyria: tres item pueros nec annis, nec minis fractos contra ignes Babylonios fideliter obstitisse; & victorem Regem in ipsa sua captivitate vicisse. Viderit vel prævaricatorum numerus, vel proditorum, qui nunc in Ecclesia contra Ecclesiam surgere & fidem pariter ac veritatem labefactare coeperunt. Permanet apud plurimos sincera mens, & religio integra, & non nisi Domino & Deo suo anima devota, & Christianam fidem aliena perfidia deprimit ad ruinam, fed magis excitat & exaltat ad gloriam, fecundum quod beatus Apostolus Paulus hortatur & dicit : Quid enim si exciderunt à fide quidam eorum, numquid infidelitas illorum fidem Dei evacuabit? Absit. Est enim Deus verax, omnis autem homo mendax. Si autem omnis homo mendax est, & solus Deus verax, quid aliud Servi, & maxime Sacerdotes Dei facere debemus, nisi ut humanos errores & mendacia relinquamus, & præcepta dominica custodientes in Dei veritate maneamus?

7 Quare etsi aliqui de Collegis nostris existerunt, fratres dilectissimi, qui deificam disciplinam negligendam putant, & cum Basilide & Martiale temere communicant, conturbare sidem nostram tes ista non debet, cum Spiritus S. in Psalmis talibus comminetur, dicens: Tu autem odisti disciplinam, & abjecisti sermones meos retro. Si videbas surem, concurrebas ei, & cum adulteris portionem tuam ponebas. Consortes & perticipes ostendit eos alienorum delictorum sieri, qui suerint delinquentibus Tom.IV.

copulati; sed & hoc idem Paulus Apost. scribit, & dicit: Susurratores, detractores abhorrentes Deo, injuriosi, superbi, jactantes sui, adinventores malorum, qui cum justitiam Dei cognovissent, non intellexerunt , quoniam qui talia agunt , morte sunt digni , non tantum qui faciunt ea, sed & qui consentiunt eis qui bac agunt, quoniam qui talia ; inquit , agunt , morte sunt digni. Manifestat & comprobat, morte dignos esse, & ad pœnam venire, non tantum illos qui mala faciunt, sed etiam eos, qui talia agentibus consentiunt : qui dum malis & peccatoribus, & pœnitentiam non agentibus illicita communicatione miscentur, nocentium contactibus polluntur, & dum junguntur in culpa, sic nec in poena separantur. Propter quod integritatis & fidei vestræ religiosam solicitudinem, fratres dilectissimi, & laudamus pariter & probamus, & quantum possumus adhortamur litteris nostris. ne vos cum profanis, & maculatis Sacerdotibus communicatione sacrilega misceatis, sed integram & sinceram sidei vestræ sirmitatem religioso timore servetis. Opto vos, fratres charissimi, semper benè valere.

#### APENDICE II.

Epistola de Inocencio III. à D. Pedro, Arzobispo de Santiago, en el Pleyto que tuvo con el de Braga, sobre quatro Obispados. Ex lib. 2. epist. 133. No tiene año de secha: pero segun el orden, con que se halla en el Registro de Inocencio, se dió en el año 1199.

## Ad Petrum Compostellanum Archiepiscopum.

I Icèt unum sit corpus Ecclesiæ, in quo Christus est caput, & universi sideles sunt membra, ille tamen qui à Christo petra dictus est Petrus, & à Christo capite vocatus est caput, ipso testante qui ait: Tu vocaberis Cephas, quod secundum unam interpretationem exponitur Caput, quia sicut plenitudo sensuum abundat in capite, ad cetera verò membra pars aliqua plenitudinis derivatur; ita ceteri vocati sunt in partem solicitudinis, solus autem Petrus assumptus est in plenitudinem potesta-

Lu-

testatis, ad quem velut ad Caput majores Ecclesiæ causæ non tam constitutione canonica, quam institutione divina meritò resferuntur. Inter quas illa non minima teputatur, quæ inter Compostellanam & Bracarensem Ecclesias super quatuor Episcopatibus, videl. Conimbriensi, Lamecensi, Visensi, & Egitaniensi, ex delegatione Sedis Apostolicæ longo suit tempore sub divertis Judicibus ventilata, quam nos auctore Domino te, frater, Archiepiscopo Compostellano, & venerabili fratre nostro Martino Bracarensi Archiepiscopo pro diffinitione hujus causæ præsentibus, exacta diligentia curabimus terminare. Petebas siquidem à dicto Bracarensi Archiepiscopo quatuor præsatos Episcopatus, assertinere sos ad Compostellanam Ecclesiam jure Metropolitico peratinere.

Tuam autem intentionem fundare multipliciter nitebaris, per Privilegia, per Concilia, per Historias, per Divisiones, per Famam, & per Sententiam. Volens enim Apostolica Sedes Compostellanam Ecclesiam pro reverentia B. Jacobi Apostoli, cujus venerandum corpus in ea conditum requiescit, speciali privilegio decorare, dignitatem Emeritensis Metropolis, quæ peccatis exigentibus à longis retro temporibus usque nunc barbarica tenetur feritate captiva, eidem Ecclesiæ cum integritate Lustaniæ Provinciæ liberali concessione donavit, sicut privilegia felicis memoriæ Calixti Papæ prædecessoris nostri liquido protestantur, tres de Susfraganeis Episcopatibus exprimens nominatim, videl. Conimbriensem, Salamantinensem, & Abulensem, qui soli tunc in consessione Christiani nominis permanebant; ceteros autem generali donatione concludens.

3 Hos autem Episcopatus, de quibus quæstio vertebatur, ad Emeritensem pertinuisse Metropolim per Emeritense nitebaris Concilium demonstrare, in quo duodecim Episcopi qui convenerant, se omnes esse de Lustaniæ Provincia profitentur, dicentes in primo Capitulo: Convenientibus nobis omnibus Lustaniæ Provincia Episcopis & Qui post univerta statuta Concilij omnes cum suo Metropolitano subscribunt, tam ex nomine Sedium, quam etiam ex nomine Personarum: inter quos Conimbriensis, Egitaniensis, Lamecensis, expresse subscribunt. In octavo quoque capitulo ejusdem Concilij continetur, quod supplicante sancæ memoriæ Orontio Episcopo Rex Reccesvinthus inductus est, ut reduceret atque restauraret Episcopos hujus Provinciæ

Lusitania ad sua Provincia nomen atque Concilium; & sic demum secundum Canonicas regulas decreto Synodico, judicij formula, & sua clementia confirmatione ad nomen Provincia, suamque Metropolim sunt reducti. Quibus verbis indubitanter exprimi asserbas, quod hi quatuor Episcopatus qui usque tunc suerant sub nomine Provincia Gallacia per sententiam sunt reducti Synodicam. Quorum unus, videl. ex reductis exprimitur suisse Selva Egitaniensis Episcopus, qui est unus de quatuor quos omnes eadem quastio apprehendit, & ad majorem expressionem in subscriptionibus post Metropolitanum Selva primus cum tali adjectione subscribit: Ego Selva Egitaniensis Episcopus pertinens ad Metropolim Emeritensem una cum Archiepiscopo meo Prosicio subscribo. Et quisque sequentium dicit ita: Similiter subscribo, intelligens totum cum verbo, id est, pertinens ad

Emeritensem Metropolim.

4 Isidorus autem in Chronicis de Gothis, titulo de Suevis. testatur, quod Remismundus ad Lusitaniam transiit, Conimbriam pace deceptam diripit; Ulyxibona quoque ab eo occupatur. Per quod videtur ostendi, quod tam Conimbria, quam Ulyxibona consistit in Lusitania. Plinius quoque narrat in lib. 2. Nat. hift. circ. fin. quod Durius è maximis Hispaniæ fluminibus juxta Numantiam lapsus, dein Lusitanos à Gallæcis disterminat. Per quod aperte monstratur, quod cum quatuor Episcopatus prædicti sint ultra Durium, non in Gallæcis, sed in Lusitania sunt constituti. Divisiones etiam multas produxisti de locis, ut afferis, non suspectis assumptas, & exhibitas sub testimoniis & figillis autenticis, quæ connumerant hos quatuor Episcopatus inter Emeritensis Ecclesiæ Suffraganeos, & eosdem ipsi Metropoli evidenter assignant. Per testes etiam ab adversa parte productos oftendere voluisti, quod publica fama testatur, hos Episcopatus ad Emeritam spectavisse. Felicis quoque memoriæ Cælestinus Papa prædecessor noster cum in minori ordine constitutus Legationis officio in Hispania fungeretur, de hac causa cognoscens, pro Compostellana Ecclesia contra Bracarensem sententiam promulgavit, sicut per multos testes tu ipse nixus es comprobare.

5 Verum ex adverso dictus Bracarensis Archiepis. rationes hujusmodi frivolas asseverans, nixus est, eas multipliciter infirmare, proponens, quod privilegia donationis per suppressio-

nem

nem veritatis, & falsitatis expressionem, à Calixto Papa suere surrepta. Suppressum est enim verum in illis de duobus præcedentibus privilegiis, quæ felicis recordationis Paschalis Papa super redintegratione ipsorum Episcopatuum, concesserat in perpetuum Ecclesiæ Bracarensi. De possessione quoque, quam eo tempore in præfatis Episcopatibus Ecclesia Bracarensis habebat, quorum alterum per privilegia, reliquum verò per testes & instrumenta sufficienter ostendere satagebat. Expressum autem erat in illis falsum, in eo quod Conimbriensis Episcopatus dicebatur ad Emeritam pertinere, cum idem Bracarensis multis rationibus adstruere niteretur, tam Conimbricam, quàm tres alios Episcopatus ad Metropolim respicere Bracarensem. In tantum enim Paschali Papæ, qui privilegia super redintegratione prædictorum Episcopatuum Ecclesia Bracarensi concessit, constitisse videtur, hos Episcopatus ad eamdem Bracarensem Ecclesiam pertinere, quod ipse in litteris quas direxit Gunsalvo Conimbriensi Episcopo, maniseste testatur, quod constat, Conimbriensem Ecclesiam in Bracarensis Provincia Catalogo contineri. Unde quia Toletanus Archiepisc. ad mandatum ipsius Conimbriensem Episcopum non restituerat Ecclesiæ Bracarensi, privavit ipsum Legationis Officio, ut Bracarensis Archiepisc. liberius in Provincia sua justitiam exerceret.

6 Emeritense verò Concilium non esse authenticum multipliciter asserebat. Tum, quia non invenitur in aliquo authentico libro inter alia Concilia contineri: tum, quia nec constructionem, nec sensum, nec latinitatem in plerisque locis continere probatur: tum etiam, quia contra Canonicas Sanctiones, & Apoltolicæ Sedis primatum aliquid videtur in eo esse statutum contra Episcopum qui non venerit ad Concilium, ut videlicet à Metropolitano debeat in Cella retrudi. Per undecimum quoque Toletanum Concilium, quod constat authenticum, nitebatur, illud Emeritense Concilium improbare ratione temporis, quod in utroque reperitur expressum, cum simul utrumque stare non possit: objiciens contra illud nonnullas alias rationes. Historias autem inductas sanè ac veraciter intellectas nihil ad proposirum valere dicebat; sicut & per quasdam alias historias ostendere nitebatur : cum & Judex Ecclesiasticus ad Gentilium præsertim historias non debeat se con vertere; quando per Constitutiones Canonicas, vel scripta Romanorum Pontificum, aut sacras auc-

Tom.IV. S3 to-

toritates Doctorum Ecclesiasticum potest negotium terminare. 7 Divisiones etiam quas pro se pars tua induxit, invalidas afferebat : tum quia longe plures, & evidentiores divisiones pro sua sunt parte productæ: tum etiam, quod in eodem quaterno. quem contra sæpè dictum Bracarensem Archiepiscopum produxisti, Lucense Concilium est inventum, in quo Episcopatuum Gallæciæ fuit facta divisio : per quam Episcopatus, de quibus agitur, ad Gallaciam Provinciam pertinere monstrantur. Famam verò dicebat, contra se nullatenus esse probatam, sed nec fententiam præfati Legati alicujus fuisse momenti, cum in scriptis non inveniatur fuisse redacta; quamvis super tanto dicatur negotio fuisse prolata; unde nec nomen habere meretur. Nec obstat, si forte dicatur, quod fuerit amissa; quia qui casum allegat, debet casum probare. Testes autem, qui de ipsa loquuntur sententia, inter se omnino discordant, & in dicto, & in tempore, & in loco. Prætereà cum talis sententia non intelligatur super proprietate fuisse prolata, quia præsumi non debet, ut Apostolicæ sedis Legatus tam arduum negotium & difficile, velut indiscussium subito definierit : cum etiam pars tua postea litteras Apostolicas impetrarit, quibus distincte pracipiebatur Archiepiscopo Bracar, ut hos Episcopatus Compostellano Archiepiscopo restitueret, & facta restitutione, si super hoc agere vellet, ordine posse judiciario experiri; patet, quod illa sententia super possessione duntaxat causa contumaciæ suit lata; quod ipsi testes magis dicere comprobantur. Unde cum Bracarensis Ecclesia se postea judicio præsentaverit, & causa postmodum suerit ab Apostolica Sede commissa, mora purgata, talis sententia expiravit. His aliifque rationibus intentionem tux partis multipliciter elidere nitebatur.

8 Unde licet auctore non probante, is qui convenitur, etsi nihil præstiterit absolvatur, ad ostendendam tamen evidentius suæ partis justitiam, hos Episcopatus ad Bracarensem Metropolim pertinere satagebat ostendere, per Privilegia videl. & Concilia, Consessiones, & Divisiones, Præscriptiones, & Instrumenta. Si enim Privilegia privilegiis conferantur, sua dicebat privilegia debere præserri: cum & plura sint numero, X. videlicet Romanorum Pontis. inter quæ post tria privilegia Paschalis II. est & privilegium Callisti Papæ, qui nominatim hos Episcopatus redintegravit & consirmavit Ecclesiæ Bracarensi. Quorum

videlicet privilegiorum septem sunt redintegrationes & confirmationes, tria verò sequentia, videl. Eugenij, Hadriani, & Alexandri, sunt etiam concessiones perpetux, per quas totum vi-

detur negotium definiri.

9 In secundo vero Bracarensi Concilio, de quo non dubitatur quin sit authenticum, continetur expressum, quod Episcopi Gallæciæ cum suis Metropolitanis ad illud Concilium convenerunt, & in eorum numeratione isti quatuor continentur, qui post statuta Concilij cum aliis Coepiscopis, tam ex nomine Personarum, quam ex nomine Sedium expresse subscribunt. Unde liquido parere dicebat, quod & Gallæciæ sunt Provinciæ & ad Metropolim pertinent Bracarensem. Confessus es etiam tu ipse frequenter in jure, quod omnes Episcopi qui primo Bracarensi Concilio adfuerunt, indubitanter pertinent ad Metropolim Bracarenfem : fed per quoddam capitulum fecundi Concilij Bracarensis aperte probatur, quod hi quatuor interfuerunt primo Concilio Bracarensi, cum ad secundum Concilium Bracarense convenisse dicantur Episcopi, tam ex Lucensi Synodo, quam etiam Bracarensi; & inter eos qui ex Bracarensi Synodo convenisse dicuntur, isti quatuor nominantur. Porro secundum Bracarense Concilium non præcessit Bracarensis Synodus, nisi prima. Constat ergo, quod isti quatuor fuerunt in prima Synodo Bracarensi. Unde videtur colligi manifeste, quod isti quatuor, juxta præmissam confessionem tuam indubitanter pertinent ad Ecclesiam Bracarensem.

libro à tua parte producto, indicat hos quatuor Episcopatus secundum divisionem quam facis, ad Bracarensem Metropolim pertinere, quam etiam divisionem tres Romani Pontifices dicuntur in Privilegiis Bracarensi Ecclesiæ confirmasse. Pluralitatis quoque ratio secundum quam dicitur, quia prævalet sententia plurimorum, divisiones suas, quæ longe plures sunt numero, præsert divisionibus partis tuæ. Sed & ratione temporum ei perpetuum silentium imponere nitebatur, cum à primo, Bracarensi Concilio usque ad Emeritense Concilium per spatium CVII. annorum, hos quatuor Episcopatus Bracarensis Ecclesia deberet possedisse. A tempore quoque Paschalis II. qui hos Episcopatus redintegravit Ecclesiæ Bracarensi, usque ad tempora trium Judicum, quibus hæc causa suit primo commissa, præscriptionis

S 4

tempus constat suisse completum: per quod Ecclesia Bracarensis hos Episcopatus juxta suam assertionem inconcusse possedit. Rescripta quoque Paschalis transmissa Toletano Archiepiscopo, & Episcopo Conimbriensi, de quibus est superius prælibatum,

id ipsum (ut afferit) evidenter oftendunt.

11 Porro tu respondebas, quod post latam pro te ab Apostolicæ Sedis Legato sententiam, jam non tenebaris ad has aut alias rationes, que contra rei judicate auctoritatem inducebantur. aliquid respondere : nisi quod sine præjudicio tuo, licèt ex abundanti satisfacere sustinebas: asserens possessionem Bracarensis Ecclesiæ per testes non esse probatam, cum quidam testium ad probationem inveniantur inutiles, alij verò probentur mendaces. Litteræ quoque Paschalis, quibus eamdem possessionem adstruere satagebat, contrarium potius adstruere videbantur. Sed & Privilegia Paschalis ejusdem, quæ suæ concessionis privilegium præcesserunt, in multis reprehensibilia denotabas. Primò secundum formam, & in bulla, & in scriptura : secundò juxta continentiam & in enumeratione Sedium, & in falsitate suggestorum. Persona quoque quæ illa Privilegia, videl. secundum, & tertium, impetravit, merito suæ pravitatis reddidit illa suspecta. Mauricius, scil. qui postea suit haresiarcha, in Apostolicam Sedem intrusus, qui qualis extiterit, litteræ Gelasij PP. missæ ad Viennensem Archiepiscopum apertè depingunt. Præterea contra rei judicatæ auctoritatem impetrata sunt illa rescripta, sicut probatur per Emeritense Concilium, in quo per decretum synodicum, & judicij formulam, secundum canonicas regulas, illi Episcopi videntur fuisse reducti. Postremò dicti Legati sententia lata est contra ipsa, quibus si tunc suerunt exhibita, derogatum est per sententiam; si autem exhibita non fuerunt, occasione instrumentorum noviter repertorum auctoritas rei judicatæ non potest ulterius attentari. Tua verò Privilegia multipliciter afferebas omni suspicione carere: quorum veritas constat ex Apostolicæ Sedis Archiviis, in cujus Regestis fideliter continentur, quæ adversæ partis privilegiis comparata, certa debent ratione præferri: quia tua sunt privilegia donationis certa & absoluta; sua vero sunt privilegia confirmationis, seu redintegrationis conditionalia tantum & respectiva. Nec oportebat in tuis privilegiis fieri mentionem suorum præcedentium, quibus nihil juris adquirebatur, quod istis posset obsistere : cum & alias nullius debeant rereputari momenti. Nam inter scripturas quæ parilitatis aliquid habere videntur, scil. in litteris commissoriis, invenitur hoc obfervari.

secundum verò Bracarense Concilium, quod in supersicie tantum dicebas tibi posse aliquatenus obviare, sideliter intellectum asserebas, tibi nequaquam obsistere: cum illa verba, qubus Episcopi Gallæciæ dicebantur ad illud Concilium convenisse, notarij tantum, seu compilatoris extiterint: quæ non habent auctoritatem Concilij, cum in toto Concilio nihil inveniatur statutum, vel sactum omnino, quod ad recognitionem pertineat, ut isti sint de Gallæcia, vel ad Metropolitanum Gallæ-

ciæ quoquo modo pertineant.

13 Respondebas etiam aliter, quod quia Rex Gallacia, ut ex veteribus dicebas constare historiis, occupaverat de Provincia Lusitania has quatuor Civitates, ad eas sui regni nomen extenderat: ut per quamdam æquivocationem totum etiam regnum Gallæciæ diceretur: & ita non secundum limitationem Provinciæ, sed secundum occupationem regni, dicti sunt illi Episcopi de Gallacia. Quod inde maxime comprobari dicebas : quia postquam illa regnorum scissura, quæ huic nominationi causam præstiterat, est sublata, reductæ sunt hæ civitates ad suæ nomen Provincia; ut jam non Gallacia, sed Lusitania nominentur : sicut aperte probari dicebas ex sequenti postea Emeritensi Concilio, in quo dicuntur ad Provincia sua nomen reducti. Nec ex eo probantur ad Bracarensem Metropolim pertinere, quia interfuerunt Concilio Bracarensi, vel etiam subscripserunt: cum constet Narbonensem per multa tempora venisse ad Concilia Toletana; nec tamen Toletana Metropolis aliquid juris habuit in Ecclesia Narbonensi, sed mandato Regum illa siebant: quod magis violentum, quam justum præsumitur extitisse. Prædictam vero confessionem, qua recognovisti in jure omnes Episcopos, qui interfuerunt primo Concilio Bracarensi, indubitanter ad Bracarensem Metropolim pertinere, in nullo tibi posse præjudicare dicebas: quia five Concilium intelligantur persona, sive statuta, stare non potest, quod ad secundum Bracarense Concilium, Episcopi tam de Lucensi, quam de Bracarensi Concilio convenissent : sed per illam enormitatem , quæ statuta suit in suo Lucenfi Concilio mandaverat Rex, propter dilatationem Provinciæ, ut sex Episcopatuum sui regni Pontifices facerent Concilium

lium apud Lucum, & fex alij apud Bracaram, & ideó dicebantur fex ad unum Concilium, & fex ad aliud pertinere; & de utroque Concilio apud Bracaram, quasi de utraque Concilij assignatione venisse. Cujusmodi significationem nominis approbari dicebas, ex Epistola, quam Martinus Bracarensis Archiepiscopus ex certa scientia dirigit ad Episcopos Lucensis Concilij; non quod tunc celebraretur ibi id Concilium, cum idem Martinus legatur illi Concilio adfuisse: sed ad Episcopos, qui tenebantur ex prædicto Regis mandato, temporibus suis illuc ad Concilium convinere.

14 Emeritense veró Concilium authenticum esse multis rationibus astruebas: tum quia cum aliis Conciliis continetur in libro, qui Corpus Canonum appellatur, quem Alexander PP. per interlocutionem authenticum approbavit: tum quia de ipso Concilio sumptum estillud capitulum: Priscis quidem Canonibus, quod continetur in corpore Decretorum: unde respondens ad rationes præmissas, quæ contra hoc Concilium sunt objectæ, omnes quali frivolas ostendere nitebaris. Divisiones autem, quæ pro Bracarensi Ecclesia sunt productæ, omnes de locis sibi subjectis, & ideò suspectis proponebas assumptas: in quorum armaria, propter hanc causam facile potuerunt corruptæ submitti. Tuæ veró divisiones omnes sunt secundum statutum antiquum, vel de locis non tibi, sed sibi subjectis assumptæ.

Provinciis, apud quas non extitit causa corruptionis, vel suspicionis prædicta: quas etiam protulisti sub testimoniis, & sigillis authenticis, quibus & Canones, & veteres scripturas concordare dicebas. Præscriptiones autem, ex quibus etiam adversus verum Dominum competitactio; nedum quod exceptio competat præsidentibus, multis rationibus annullabas; asserns, quod Bracarensis Ecclesia in prædictis Episcopatibus nullam possessionem obtinuit, & ideò nihil in eis omnino præscripsit. Deinde si possessionem aliquam habuisset, sententiá quæ super his la-

tionis penitus vacuasser. Sequentis veró præscriptionis effectum præsati Legati setentia penitus interrupit.

16 Ipse verò Archiepiscopus Bracarensis contra reductionem Episcoporum, quæ dicitur in Emeritensi Concilio decreto Synodico, & judicij sormula sacta suisse; multipliciter allegabat.

ta probatur, ex Emeritensi Concilio vim præcedentis præscrip-

Pri-

Primó, quia Synodus illa, cujus auctoritate dicitur facta fuisse reductio, nequaquam apparet, nec scitur à quibus, vel ubi, vel quando, vel quare fuerit celebrata, utrum generalis, an provincialis extiterit: & utrum auctoritate Romani Pontificis, an alicujus tantum Archiepiscopi fuerit ordinata. Deinde si mentio fiat in aliquo documento de alio, nihil ex secundo probabitur documento, nisi & primum de quo mentio facta fuerat, proferatur. Præterea cum secundum Concilium Bracarense præcefferit Emeritense Concilium, & celebrius habeatur, ut de quo plura funt assumpta capitula in corpore Decretorum, patet profecto, quod illud debet isti præferri: nec illi per istud potest in aliquo derogari, ficut cautum habetur in Canone: quia quoties in gestis Conciliorum discors sententia invenitur, illud est præferendum, cujus antiquior, & potior extat auctoritas. Rursus non probantur ullatenus isti quatuor Episcopi suisse reducti. Sed de solo Selva Egitaniensi Episcopo dicitur, quod unus fuerit de reductis: & ipse solus in subscriptione profitetur expresse fe ad Emeritensem Metropolim pertinere : quamvis & ipse Selva Egitaniensis Episcopus non intelligatur unus de reductis ad Emeritanam Metropolim, sed potius ad Diœcesim propriam, sicut ex eodem capitulo Emeritenfis Concilij comprobari dicebat; in quo de illo dicitur, quod ad debitam Diœcesim rediit. Cum igitur Synodus illa minime proferatur, cujus judicio, & decreto in Emeritenfi Concilio dicuntur reducti, patet, quod illa reductio per Emeritense Concilium non probatur,

17 Ad hæc respondebas, quod major est auctoritas approbati Concilij, quam unius solummodo documenti: & ideò dubitati non debet, quin verum sit, quod asseritur ab Episcopis in Concilio congregatis: à quibus asseritur illa reductio facta suisse decreto Synodico, judicij formula, secundum Canonicas regulas: sicut & dicitur in primo Concilio Bracarensi, quod Thuribius Notarius à Papa Leone ad Synodum Gallæciæ missus suit: nec tamen illa Synodus invenitur. Et in 1. Conc. Tolet. mentio sit de statutis Lusitanorum Episcoporum: & tamen non invenitur Synodus, in qua illa suerint constituta. Moyses quoque in libro Numeri mentionem facit de libro bellorum Domini, qui tamen nusquam apparet, & tamen creditur ita suisse, sicut Moyses narrat in illo volumine contineri. Auctoritas autem alicujus Concilij non ex eo solo major extit, quod extat

antiquior, sed quod potior. Alioquin Bracarense Concil. Lateranensi Concilio præferretur: sed illorum duorum Conciliorum par extat auctoritas: cum Provinciale suerit utrumque, & ambo dicantur pariter ab Apostolica Sede recepta. Cum autem inter Episcopos Emeritensis Concilij tantum hi quatuor inveniantur inter Episcopos Gallæciæ nominati, sicut dicitur in 2. Concilio Bracarensi, patet, quod de his quatuor debet intelligi, quod ad nomen Provinciæ sunt reducti: quia non possunt intelligi susse reductione in 3. Concilio Bracaren. quod sequutum est Emeriten.

Concilium, nullum istorum quatuor legitur extitisse.

18 Postquam igitur hæc, & alia fuerunt utrinque prudenter, ac subtiliter allegata, quorum multa propter prolixitatem superfluam, in hac pagina prætermisimus annotare, partes ad amicabilem compositionem induximus diligenter: quæ tandem per Dei gratiam, nostra solicitudine mediante, ad hanc compolitionis formam libera voluntate venerunt : ut de quatuor prædictis Episcopatibus duo assignarentur Compostellanæ Metropoli, & duo relinquerentur Metropoli Bracarensi. Nos autem habito super hoc cum fratribus nostris diligenti tractatu, compositionem ipsam duximus approbandam, intelligentes eam æquitati Canonicæ concordare. Cum enim Visensis Episcopus cum Episcopis Gallæciæ interfuerit secundo Concilio Bracarensi, & Emeriten. Concilio non adfuerit, in quo plenus Suffraganeorum numerus Emeritensis Metropolis legitur affuisse: unde nec potest unus de reductis intelligi : cum etiam inter alios Suffraganeos Bracarensis Ecclesiæ in suis privilegiis numeretur, in privilegiis autem Compostellanæ Ecclesiæ Visensis Episcopus nullatenus habeatur, sæpe dictum Archiepiscopum Bracarensem, nomine Bracarensis Ecclesia ab impetitione tua nomine Compostellanæ Ecclesiæ super eodem Episcopatu duximus absolvendum; tibi super hoc perpetuum silentium imponentes. Lamecensis autem, & Egitaniensis Episcopatus, quos ad Emeritensem pertinuisse Metropolim certis didicimus rationibus, & validis argumentis, de confilio fratrum nostrorum adjudicavimus Compostellanæ Metropoli: ipsum Bracarensem Archiepiscopum super illis nomine Bracarensis Ecclesiæ condemnantes: Episcopatum autem Conimbriensem, licet eisdem rationibus cognoverimus ad Emeritensem spectavisse: quia tamen Iriensis Episco-

pa-

patus auctoritate Sedis Apostolicæ subtractus est Ecclesiæ Bracarensi, & Sede mutata, pro beati Jacobi reverentia, totus concessos est Compostellæ; in recompensationem ipsi Archiepiscopo & Ecclesiæ Bracarensi concessimus perpetuo retinendum. In tantum autem illa forma compositionis tibi complacuit, quod pro bono pacis liti cessisti, petitioni renuntiavisti omnino, super duabus Ecclesis, videlicet sancti Fructuosi, & sancti Victoris, & medietate Bracaræ cum pertinentiis suis omnibus, de quibus cum aliis suit sacta commissio; resutans quidquid juris in illis habuisti, vel potuisti habere: renuntians quoque sententiæ, quæ super eis pro Compostellana Ecclesia contra Bracarensem suerat promulgata: super qua coram nobis aliquandiu sucrat

litigatum. Nulli ergo, &c. definitionis, absolutionis, & concessionis, &c. Datum Lateran.



Ludoun Monobe L

# IDACIO ILUSTRADO CON NOTAS, correcciones,

Y

DISTRIBUCION MAS EXACTA, que en las Ediciones anteriores.

ANADIDOS

DOS CHRONICONES INEDITOS:

FASTOS IDACIANOS,
Y TABLAS DE OLYMPIADAS,
CONSULADOS,

Y

AÑOS DE LA FUNDACION DE ROMA, reducidos à los de Christo,

Todo con nuevas Observaciones.

ODAGI

#### APENDICE III.

## IDACIO ILUSTRADO.

§. - I.

Circunstancias que hacen recomendable este Escrito.



L Chronicon de Idacio, Obifpo de Galicia, no folo es el mas antiguo entre los Historiadores Espa-

ñoles, cuyas Obras han llegado à nuestros tiempos, sino uno de los Monumentos mas preciosos que tenemos; assi por su venerable antiguedad, como por el fin con que se hizo; por la materia; y por la calidad de la Persona. Todo esto le hace sumamente recomendable, como conocerá quien recorra aun superficialmente cada cosa.

nos que de mil docientos y ochenta años: haviendose concluido en el 469. desde el qual al presente 1749. ván los mil docientos y ochenta señalados. El espacio que abraza es de noventa y un años: desde el 379. en que empieza, hasta el 469. en que acaba, uno y otro inclusive. Corto ámbito en el numero: pero importantissimo por la calidad de los sucessos.

y proprio de Escritor coetaneo, que no pudo estenderse fuera de lo que vió, ù oyó à los presentes. El Codice que tuvo S. Isidoro no llegaba mas que al año octavo del Emperador Leon, esto es, hasta el año 464. (ò fegun este Chronicon hasta el 466.) El que tuvo Sigeberto Gemblacense passaba hasta el año 17. del Emperador Zenon, 490. de Chrifto. Pero segun nosotros le renemos, se estiende mas que el de S.Ifidoro, y menos que el de Sigeberto. Sobre si el de S.Isidoro era el genuino Idaciano puede haver duda, por lo que despues se dirá en la Nota 14. pero el de Sigeberto fue ciertamente redundante, con adición de mano mas moderna, (qual se halla el segundo Chronicon inedito, que darémos despues) porque como se dirá, murió Idacio antes del Imperio de Zenon: y assi no pudo tratar dél en su historia.

2 El fin con que escribió

el-

esta Obra, fue distinguir los fucessos que estaban confundidos, como se infiere de lo que dice en el Proemio. El Maximo Doctor S. Geronymo no folo havia traducido en Latin el Chronicon de Eufebio Cefariense, sino que de suyo añadió lo que desde aquel restaba hasta su tiempo. Esta continuacion no fue total; porque S. Geronymo vivió mas de quarenta años despues del 378. en que cerró su Historia. Quando la publicó fe hallaba en animo de escribir obra à parte, segun fignifica en la Carta à Vicente y Galieno, que sirve de Proemio al Chronicon de Eusebio, donde dice, que el no abrazar mas tiempo por entonces, no era por tener miedo de decir la verdad con libertad fobre los Principes reynantes, (porque el temor de Dios excluye el de los hombres) sino porque con la irrupcion de los Barbaros todo estaba confuso.(1)Este motivo que le detuvo por entonces, parece que continuo despues; ò bien por mayores

atenciones, ò porque esectivamente no salió de las dudas.

Viendo Idacio, que no fe havia publicado aquella continuacion, y que el Santo expressó en uno de sus Escritos. que con la entrada de los Barbaros todo estaba confuso, se inclinó à que no profiguió: y como la materia pertenecia à sus tiempos, la tomó por su cuenta, como dice expressamente en el Proemio. No determina alli, en que Escrito dijo aquello S. Geronymo: pero se halla en el lugar y palabras, que propongo en la cita: porque aunque en la Corographia del Colector del tiempo de Carlo M. (que está en el tomo 4. de la España ilustrada) leemos al fin del libro 1. esta misma sentencia como remate del Chronicon de S. Geronymo; me perfuado, que no es cosa del Santo, sino interpolada por el Colector : pues en ninguno de los muchos MSS. que manejó el Ilustrissimo Arnaldo de Pontac (que passaron de treinta)se encontró tal final;

(I) A Constantini vicesimo anno usque ad Consulatum Augustorum Valentis VI. O Valentiniani iterum, totum meum est. Quo sine contentus, reliquum tempus Gratiani O Theodosij latioris historia stylo reservavi: non quo de viventibus timuerim libere O vere scribere; (timor enim Dei hominum timorem expellit) sed quoniam debachantibus adhuc in terra nostra Barbaris, incerta sunt omnia. Hieron. Vincentio & Galieno in sine.

ni se halla en otro membranaceo que tenemos en la Bibliotheca del Colegio Mayor de S. Ildesonso de esta Universidad: y assi se debe atribuir al Colector.

Idacio escribió su Chronicon, se conoce la grande utilidad; pues da lo que tenia ideado un S. Geronymo; proponiendo con toda distincion lo que segun el Santo estaba confundido, y añadiendo el espacio de mas de quarenta años, que el glorioso Doctor no pudiera historiar por haver muerto antes.

Mirada la materia del Escrito es aun mas perceptible para todos su importancia: porque segun manifiesta su contexto sirve para declarar algunas Profecías, que se cumplieron en este mismo tiempo, como se lee en los años 410. 414. y 439. Demas de esto es fuente original para los fucessos de la entrada de los Vandalos, Alanos, y Suevos en España, con todos los passos de los Godos: de modo que ignoraríamos lo mas principal del Siglo V. si no fuera por la luz de este Documento. Por esto S. Isidoro insistió tanto en el, que muchas veces copio literalmente sus palabras, no solo por ser muy expressivas, Tom, IV.

fino por no haver otro Autor que toque con tanta extension y tan de adentro los fucessos de España: porque aunque Prospero Aquitanico (sea quien fuere) continuó tambien à S. Geronymo; no abrazó tanto espacio, ni se detuvo como Idacio en nuestras cosas, ni aun en otras de fuera: y assi dijo bien Pagi (sobre el año 381. n.14.) que con este Chronicon pueden ilustrarse en muchas partes los Anales; lo que Baronio no hizo, por no haverse descubierto en su tiempo. Fuera de lo Imperial y Real es muy copioso el numero de puntos Eclesiasticos, que (en especial de España) no constan por otra parte: luego por ambas lineas se hace recomendable la materia.

6 Aumenta su estimacion la calidad de la Persona, que vivia en todo el tiempo de que habla, y assi fue Coetanea. Por lo que mira al Oriente pudo hablar aun de vista, pues peregrinó, fiendo mozo, por aquellas Regiones, donde conociò à S. Geronymo, à S. Juan, Obispo de Gerusalén, à S. Eulogio, de Cesarea, y à S. Theophilo, Obispo de Alejandria, como él mismo testifica en el Prologo, y fobre los años 406. y 407. Del Occidente tuvo mas conocimiento, como fitio de de su principal residencia.

En orden à la distincion de los tiempos de que escribe, no hay mejor modo que oírle hablar à él. Todo lo que hay defde el año primero de Theodosio hasta el tercero de Valentiniano, hijo de Placidia, está escrito (dice) parte por experiencia, parte por leccion, y parte por relacion de otros. Lo que se sigue à esto, anade que la escribió siendo ya Obispo, testigo, y participante de muchas de las defgracias que refiere. El primer tiempo es el que da principio al Chronicon, desde el año 379. de Christo, hasta el 427, que son los 47. años primeros. El fegundo es desde el 427. hasta acabar, que es todo el tiempo que tenia de Obispo: y assi toda su obra no excede de su vida.

7 Sobre el ser Coetaneo le favorece la calidad de Obispo, siempre recomendable, pero con especialidad en aquel Siglo. En nuestro Idacio sue tan patente el merito y honor de la Persona, que el Santissimo Pontifice Leon M. se valió dél

para el buen exito de un Concilio Provincial en Galicia contra los Priscilianistas, (1) El zelo sobre la pureza de la Fé, el amor y solicitud de la Disciplina Eclesiastica, y lo que padeció por la Religion y por la Patria, se manisiesta bien en su obra desde el Prologo: y todo junto calisica el aprecio que merece.

Por tanto tengo por bien empleado el prolongado y molestissimo trabajo que he tenido en procurar ilustrarle, haciendo mil combinaciones en sus numeros, pues con su utilidad parece que compitieron las desgracias, en la envidia del tiempo, en la escaséz de Codices, en los yerros del que hay, y hasta en el nombre del Autor, que ha sido no poca parte para las consusiones.

\$. II.

Si buvo muchos Idacios en España, y quienes fueron?

L o primero que se necessita declarar es quién sne el

(1) Si autem aliquid, quod absit, obstiterit, quominus possit celebrari generale Concilium, Gallacia saltem in unum conveniant Sacerdotes: quibus congregatis fratres nostri IDATIUS & Ceponius imminebunt, conjuncta cum eis instantia tua, quo citius vel Provinciali conventu remedium tantis vulneribus afferatur. S.Leo Epistad Turib.93. al. 15.

el Autor de este Chronicon; porque resiriendose comunmente muchos Idacios en España, Obispos y Escritores, ocasiona la misma abundancia consusion, y tal vez se pone en nombre de uno lo que es pro-

prio del otro.

8 Para esto no es preciso insistir en la material voz Idacio, ò Itacio, con aspiracion, ò fin ella; porque aunque en unas partes se lee Hydacio, en otras Ithacio, y mas veces Itacio, con todo esso prevalece entre todas la de IDACIO: y assi vemos, que el Cl. Sirmondo folo usó de este nombre, no obstante que en el Ms. estaba Hydacio, como afirma sobre el testimonio del Papa S. Leon. Lo milmo practicó el Señor Perez, Obispo de Segorbe, en las Notas sobre el cap. 9. de los Varones Ilustres de S. Isidoro: pues aunque halló escrito Itacio, y Idacio, puso à este en el primer lugar en sus Escolios, por ser mas recibido: y assi en oyendo Idacio se puede contraher à este Escritor, sin que obste la material variedad de la Escritura.

9 Pero por la misma razon puede aplicarse à otros que tienen identidad, ò afinidad con este nombre. El referido Perez menciona cinco Idacios; concluyendo que pueden reducirse à tres. Uno Obispo de Ossonoba en Lusitania, llamado por apellido el Claro: otro Obispo de Mérida: ambos perseguidores de Prisciliano, y que assistieron al Concilio I.de Zaragoza, tenido cerca del año 380. El tercero este del Chronicon, Obispo Lamecense (segun dice ) en Galicia. El quarto el que escribió contra el Ariano Varidamo. El quinto el mencionado por S. Leon en la Carta à Santo Toribio. Pero estos dos (dice) se pueden reducir al primero y tercero: y assi folo nos quedan tres Idacios. El P. Mariana (en el Prologo al Chronicon inedito, que pondrémos despues) hace tambien memoria de diversos Idacios. Lo mismo D. Nicolás Antocomvete ne sy misi no doicoin

10 Yo digo que segun prevalece el llamar Itacio al Obispo de Ossonoba, no se debe admitir mas que un Idacio: y dado que sean muchos (segun se usa este nombre en diversos Autores) con ninguno se debe consundir el Autor de que hablamos, pues todos tienen particulares distintivos, aunque no bien aplicados comunmente.

rr Empezando por el que propone en ultimo lugar el Senor Perez, digo, que no folo puede, fino debe reducirse a tercero, que es el Idacio de quien vamos hablando. La identidad entre éste y el que menciona S. Leon en su Carta, consta no solo por el tiempo (que es proprio del Autor del Chronicon) fino por la Provincia de Galicia, donde no huvo por entonces otro Idacio, mas que el Historiador, como se prueba por las veces que se nombra à si mismo, sin mas titulo, que Obispo de Galicia: y si huviera alli y entonces diferentes Idacios, forzosamente havia de añadir alguna cosa que le distinguiesse, quando pone tanto cuidado en declarar quien habla. Contentandose pues con la expression fencilla de su nombre, es prueba que no tenia con quien equivocarse: y assi no solo fue el mencionado por S. Leon, sino el mismo que se expressa en la Carta de Santo Toribio à Idacio y Ceponio (que hallarás en Morales, y en Aguirre, en aquel lib. 11. cap.26. y en este tom. 2. pag. 218.) Luego este Idacio no debe añadir numeblamos, puestodos cienen p.or

12 El quarto, que escribió contra Varidamo (Varimado, ò Verimundo) es cierto que se halla confundido en algunos con nuestro Historiador, aplicandole el dictado de Lemicense, proprio del Autor del

Chronicon. Otros no le distinguen del primero (que es el Ossonobense.) Yo digo que es distinto de uno y otro, porque no fue Español. D. Nicolás Antonio favorece lo mismo lib. 2. Bibl. Vet.n. 140. fundado en que vivia en Napoles, como fe lee en el Proemio del libro contra Varidamo; Dudum, dilectifsimi fratres, in Neapoli, Urbe Campania constitutus Oc. como verás en la Bibliotheca Patrum. El Señor Perez no se movió por esto à dejar de llamarle Ossonobense; porque sabiendo que este murió desterrado (como afirma S. Isidoro cap. 15.) no halló inconveniente en que escribiesse en Italia. Yo tampoco le hallara, si se mirara à esto solamente: pero por otro lado vemos que este Idacio escribió demas de este libro, otro, que menciona en su Procmio: S. Isidoro no atribuye à Itacio el Claro ningun Escrito contra los Arianos, fino precisamente contra Prisciliano sub Apologetici specie ( que no existe ) y creo que ninguno mejor pudiera saber lo que escribió, si este fuera Español: y assi no mencionando el Santo tales obras en Idacio ò Itacio, no tenemos fundamento para atribuirlas à Escritor Español, porque el nombre solo de Idacio no es bastante, hallandose en al

algunos fuera de nuestros Reynos.

Demas de esto, el que impugnó à Varidamo estuvo muy de espacio en Italia, dudum, Oc. lo que no pudo convenir al Español, Obispo de Osfonoba, porque su destierro no fue hasta despues de la muerte de Prisciliano, (haviendo sido aquel, esecto de esta) y por tanto se siguió al año 387. y se esectuó en el 389. segun el Chronicon de Prospero, que pone la excomunion de este Idacio en el Consulado de Timafio y Promoto, que corresponde al año 389. Poco despues murió Itacio el Claro; porque segun S. Isidoro fue su muerte en el Imperio de Valentiniano y Theodosio el Grande: y como Valentiniano no convivió con Theodosio mas que dos años despues del 89. de aí es, que este no podia decir, que havia vivido mucho tiempo en Italia: y por tanto no puede ser este el Itacio Español Ossonobense, ò Claro.

14 Tampoco puede decirfe, que fue el Lemicense, (Autor del Chronicon) porque este desde antes de ser Obispo
vivió en Galicia, sin que conste haver salido de España mas
que à una Legacia, de que
volvió prontamente, y se mantuvo en su Provincia mientras

Tom. IV.

vivió, como prueba su mismo Chronicon. S. Isidoro no le atribuye mas obra que esta; ni Sigeberto: y assi el que escribio contra Varidamo, Ariano, no es el que impugnó y persiguió à Prisciliano, (que fue el Offonobense) ni el que escribió el Chronicon: y por tanto, si aquel fue Español, no puede identificarse con ninguno de los que conocemos, pues de este ni se sabe el tiempo, ni la dignidad, ni la Patria; y de los otros, sí. El fundamento alegado induce à que no le reputemos Español; lo que basta para que no ponga numero entre nuestros Idacios: y configuientemente no quedan mas que los tres primeros.

15 Del Offonobense no connocemos mas nombre que Itacio; porque firmemente se halla assi en Severo Sulpicio, en S. Isidoro, y aun en el Concilio I. de Zaragoza: de modo que no podemos autorizar, que se llamasse Idacio: y assi no se debe contar entre los de este nombre.

de Merida) se nombra Idacio en Sulpicio: pero tengo por mas probable, que no se llamó assi, sino Ursacio. La razon es, porque el texto que puede autorizar aquel nombre es el mencionado de Sulpicio: este ne

no puede dar ley : porque en esta parte de nombres proprios de España está muy adulterado por culpa de Copiantes : v. g. en lugar de Emeritæ civitatis pone emerita atatis: por Abilensi, Abelensi, o Abulensi, pone Labilensi : en lugar de Ossonobensi, leemos Sossubensi; y donde debe decir Nam Idacius (fegun lo anterior) pone Nardacius. Un texto donde hay tan poca exactitud en los nombres, no es bueno para refolver fobre la voz. Por otra parte consta, que el Obispo que fe unió con Itacio Offonobense para quitar la vida à Prisciliano, se llamó Ursacio: luego este nombre debe prevalecer en el Obispo que Sulpicio Ilama Idacio.

Que el uno se llamaba Itacio, y el otro Urfacio, se halla assi firmemente en las ediciones comunes del Chronicon de Prospero, y en la de los Mss. de Sirmondo, y Chiflecio, que puso Andrés Du-Chesne en el tomo 1. de los Escritores Coetaneos, como tambien en las que hicieron Labbe en la nueva Bibliotheca de Ms. y Basnage sobre las Lecciones antiguas de Canisio, en las quales se lee: Ithacius & Ursacius Episcopi, ob necem Priscilliani, cujus accusatores fuerant, Ecclesia communio-

ne privantur. Los mismos nombres se hallan en la edicion Real de los Varones ilustres de S. Isidoro, cotejada con siete Mss. por el Cl. Perez, como afirma Juan Grial en el Proemio. Siendo pues tantos y tan autorizados testimonios los que ponen el nombre de Ursacio con Itacio, deben prevalecer contra la edicion viciada de Sulpicio, que le intitula Idacio. Es verdad que en el Concilio I. de Zaragoza leemos como en Sulpicio à Idacio con Ithacio: pero fegun los testimonios alegados, parece que las firmas del Concilio se copiaron fegun fe hallan los nombres en Sulpicio: porque Urfacio no fuena alli, y algunos Mss, que sirvieron para las Ediciones antiguas, ponian Italio. Por esta variedad, y la leccion de Sulpicio, parece que prevaleció en los Codices del Concilio la voz puesta en la Historia de este Autor; y que en una, y otra parte, se debe entender la que proponen los testimonios mas exactos ya citados. Si no que digamos, que Urfacio es nombre de otro Obispo no conocido, Pero no parece creible, que de repente introdugessen un Prelado desterrado, de quien nadie huviesse hecho antes mencion refiriendo la culpa que mereció

tal

tal pena. Expréssale que la caufa fue la acusacion de Prisciliano: pero este mismo motivo nos obliga à insistir en Ithacio, y Ursacio, pues solamente de dos, y no de tres, consta que le acusassen.

18 Pero démos, que el Obispo de Merida se llamasse Idacio. De todos los mencionados solo este nos ha quedado fuera del Lemicense, Autor del Chronicon. La distincion entre uno y otro es muy patente: porque aquel era de la Provincia Lusitana, (como el Ossonobense) este de Galicia: el de Merida, y Ossonoba storecieron en el Siglo antes que el Lemicense: aquellos por el año de 380. y este escribia ochenta años despues, y aun algo mas: luego ni el tiempo, ni la Provincia, ni la Silla permiten confusion : y los que han atribuido al Emeritense lo que es precisamente proprio del de Galicia, no han distinguido Sillas, ni Provincias, ni tiempos.

19 Entre los dos Obispos Perseguidores de Prisciliano

hay mas disculpa para confundirlos entre si, por ser de un mismo tiempo, y una misma Provincia. Unos atribuyen el dictado de Claro al Obispo de Merida; como Padilla, Moreno de Vargas, y aun D. Nicolás Antonio, que dá à este la. razon de Escritor. Otros, como D. Juan Bautista Perez, atribuyen el escrito contra Prisciliano, y el dictado de Claro, al de Ossonoba. Yo tengo esto por mucho mas fundado; pues cotejados Sulpicio y S. Isidoro se vé, que el desterrado fue Itacio, y este mismo fue el Escritor, y el Claro (assi llamado por facundia y apellido) segun S. Isidoro, que atribuye todas estas cosas à uno mismo, (1) llamando al otro Urfacio. En Sulpicio leemos, que Itacio era el Ossonobense, atrevido, parlero, y el mas encarnizado, como en la gula, en la vida de Prisciliano. Este es el que fue privado del Obispado, fegun Sulpicio: porque el de Merida le depuso por si (accion recomendable, si despues

(1) Itacius Hispaniarum Episcopus, cognomento & eloquio Clarus, scripsit quemdam librum sub Apologetici specie, in quo detestanda Priscilliani dogmata & malesiciorum ejus artes, libidinumq. ejus probra demonstrat... Hic autem cum Ursacio Episcopo ob necem ejusdem Priscilliani, cujus accusatores extiterant, Ecclesi e communione privatus exilio condemnatur, ibique die ultimo sungitur, Theodosio majore & Valentiniano regnantibus, De Vir. Illustr. cap. 15.

no la huviera desayrado con pretender volver à entronizarfe.) (1) El destierro, y el morir fuera de su Patria, es mas proprio del Ossonobense, à quien aplicó la pena de Depoficion, que del que voluntariamente la escogió. El pretender nueva introducion en la Silla menos conviene al que murió desterrado, que al que no consta que saliesse de España. Este fue el de Merida; porque segun Sulpicio no tuvo tanta culpa, como el Offonobense: luego el de Merida no fue el Escritor, que es el desterrado, y el Claro.

20 Demas de esto el de Offonoba era el hablador, segun Sulpicio, (loquax) lo que parece que tiene afinidad con lo que dice del Escritor, S. Isidoro, Clarus eloquio. Este se interessó contra Prisciliano mas cruelmente que el de Merida: y por tanto le viene bien el descubrir los vicios y maldades del que perseguia, que es la materia del Escrito que le atribuye el Santo : luego al Offonobense de Sulpicio corresponde el Claro de S.Isidoro: porque para aplicar al de Merida el destierro, y morir en él, siendo el menos perjudicial y mas humilde, ni hay verosimilitud en la razon, ni apoyo en las autoridades: y assi el Escritor, el desterrado, el Claro, sue Itacio el de Ossonoba, no el de Merida: y ni uno ni otro se pueden equivocar con nuestro Idacio, por las razones puestas.

21 Sobre los Idacios, ò Itacios expressados, se hallan otros, que han aumentado tambien la confusion. Uno es el de el Colector del tiempo de Carlo Magno, cuyos dos libros propone el tomo 4. de la Efpaña Ilustrada, con titulo de Chronographia ex Idacio. Pero nada de estos dos libros es de Idacio el Historiador: ni el Colector tuvo nombre de Idacio, pues fe propone anonymo: y aunque le huviera tenido, no puede confundirse con el nuestro, que murió trecientos años antes del tiempo de Carlo M.El que en la España Ilustrada se sigue à estos dos libros con titulo de Lemicense, es el dictado del que aqui proponemos, pero la obra es diversa, como muestra una y otra: y assi no debe con-

(1) Solus tamen omnium Episcopatu detrusus (Ithacius) nam Idacius (las impressiones Nardacius) licet minus no ens sponte se Episcopatu abdicaverat. Sapienter id Overecunde, nist postea amissum locum repetere tentasset. Lib.2. Hist. Sacra in fine.

fundirse con el nuestro, Jacobo Bafnage en el tomo 2. del Theforo de los Monumentos Eclefiaftices de las Lecciones antiguas de Canisio, dice, pag. 150. que el Autor es diverso del Idacio Lemicense, pero que fue tambien Español; lo que ni prueba, ni se debe aprobar. Unicamente alega, que assi este Colector, como nuestro Idacio, se detienen en las cosas de España: lo que no basta para hacer Español al Colector; porque si este compendia, ó figue, al primero, no es estraño, que escriba cosas de España como el otro. Al medo que si yo compendiára à un historiador de Francia, precisamente havia de referir cosas de esta Nacion. Lucgo lo que de la nuestra se lee en el Colector de Idacio, no prueba que fuesfe Español; especialmente, quando en lo que añade, no hay cosas de España, antes bien en la materia antecedente hay menos, y suprime las Eras que propuso Idacio : luego no folo no se prueba que el Colector fuesse nuestro, sino que se infiere, no lo fue: y assi debe estarse al titulo que propone el milmo Balnage con Canifio, donde vemos que se reduce à Francia: Collectore quodam Gallo, Carolo Magno compari. De esto se volvera à tratar en el S.V.

22 En los Historiadores Españoles posteriores al Siglo XII. hallarás otro Itacio, citado para la División de Obispados atribuída à Vamba. Pero este no sue nombre del Autor de la Obra, sino capa para cubrir y autorizar los desaciertos que se encierran en aquel Tratado, como se dijo aqui

en el cap.5. §.3.

23 Pagi aumentó otro Idacio, dando este nombre al Autor de los Fastos, que salieron à luz con titulo de Idacianos, pero distinguiendole del que escribió el Chronicon, y assi dice varias veces : Idacius in Fastis... Idacius alter in Chronico. Yo no hallo fundamento para que si el Autor del Chronicon no lo es de los Fastos, (que se pondràn despres) como no lo es; se de al Autor de estos el nombre de Idacio: porque el motivo de llamarfe Idacianos es, porque el primer Promulgador juzgó que los havia escrito el mismo Idacio que escribió el Chronicon: y assi negando esto, no hay prueba de que se llamasse Idacio el de los Fastos. Yo creo que Pagi folo quiso decir, que no tenia por Autor de estos al que escribió el Chronicon, y que por esso dijo alter Idacius: pero esto lo podia distinguir, sin llamar Idacio al de los Fastos.

24 De todo esto se infiere, que en rigor no se debe admitir mas que un Idacio, Autor del Chronicon:porque al Obifpo de Osfonoba todos le llaman Itacio: al de Merida le llaman los mas y mejores textos Ursacio: al que escribió en Napoles contra Varidamo, no tenemos prueba suficiente para hacerle Español. El Lemicense es el Idacio unico, (segun hoy prevalece la voz) mencionado en las Cartas de S. Leon, y de Santo Toribio, Autor de este Chronicon, à quien se atribuyeron tambien los Fastos Consulares, y cuyo es el fragmento que con nombre de Idacio Lemicense se halla en la España ilustrada, en Canisio, y Basnage, de que hablarémos despues. Y assi en ovendo citar à Idacio en el Chronicon, folo se ha de entender al Obispo de Galicia, que floreció en el Siglo V. de quien se vá à tratar.

#### S. III.

Quien fue Idacio, Autor del Chronicon? Pruebase contra la comun opinion, que no fue Obispo Lamecense.

YA que hemos ocurrido à las confusiones que por el nombre pudie-

ran ofrecerse, resta decir quien fue Idacio Autor del Chronicon? La respuesta mas autentica es la que se deduce de su Escrito: segun el qual nos consta, que fue Gallego, y Obispo de la misma Provincia: Idatius Provincia Gallecia natus in Lemica Civitate, como expressa en el Prologo. Lo mismo se comprueba por el contexto de la Obra, en especial en los años 431. y 462. Lo mismo S. Isidoro: Idatius Provincia Gallacia Episcopus. De suerte, que es de admirar, que le hagan Obispo de la Betica los Presbyteros Veronenses, (en el tomo 4. de las Obras de Noris col. 893.) siendo tan patente lo contrario. Solo en Papirio Masson encuentro tal especie, pues le hizo tambien Andaluz, en el tratado de Calamitatibus Gallia, que propone Du Chesne en el tom. 1, de los Escritores Coetaneos, y en la pag.98. se lee: Idacio Lemice in Bethica Episcopo, errando él, y haciendo errar à otros.

26 Siendo Idacio Niño passó al Oriente, llevado por su Padre, (ò prenda muy cercana) y alli vió à S. Geronymo, y à los demás Prelados que refiere en el año 407. La edad que tenia entonces no llegaba à catorce años, pues usa de las voces infantulus

o pupillus. Detuvose alla algun tiempo, como parece precifo para conocer à los Santos que menciona, que eran Prelados de distantes Iglesias. Tambien parece preciso confessar, que estaba ya bien entrado en el uso de la razon, para salvar la certeza con que dice conoció à S. Geronymo, yà otros Santos Obispos. Antes del año 420. ya se hallaba restituido al Occidente, pues no pudo averiguar el año en que murió S. Geronymo, como dice en el año 435. afirmando lo mismo à cerca de los demas Santos : y assi discurriendo por el año en que murieron, se prueba el tiempo en que se volvió à España. Theophilo, Obispo de Alejandria (que es uno de los nombrados) murió ocho años antes que S. Geronymo, en el 412. S. Epiphanio (à quien tambien menciona) se hallaba en la ultima senectud, quando S. Geronymo escribió el Libro de los Varones Ilustres, que fue en el año 14. de Theodofio, 392. de Christo: por lo que se autoriza lo que escribieron Socrates, y Sozomeno (feguidos de Pagi con Valesio) que murió en el año 402. Porque si en el 392. se hallaba ya en la ultima feneelud, no se puede decir, que sobreviviesse mas que los diez años feñalados: y assi Ida-

cio que no pudo averiguar el año en que murió, no se hallaba por entonces en el Oriente: de lo que se infiere, que estuvo por alla al fin del Siglo IV. y se volvió à España por el año de 400, muy poco mas, o menos; porque de este modo se falva la dificultad è ignorancia del año de la muerte de los mencionados Prelados, especialmente del que murió en el 402, pues si estuviera alla por entonces, no era facil ignorar la muerte de Personas tan samosas, y sobresalientes.

27 Conviene esto con la edad que tenia Idacio quando escribió; que era la ultima senectud, como confiessa en su Prologo: Ut extremus plage, ita extremus O vita. Lo mismo dice S. Isidoro: Ultima jam pene sencetute. Quando decia aquello Idacio era el año 467. muy poço mas ò menos : y hallandose en el ultimo termino de la vida, le debemos feñalar muy cerca de ochenta años, aunque no fean cumplidos: en cuya suposicion, nació cerca del año 390. De este modo se salva que estando en el Oriente antes del año 400, vió à los Santos mencionados, fiendo de edad infantil y pupilar, pues no cumplió allá los 14. años. Pero es precifo darle unos doce años, no folo por lo dicho,

fino

fino porque en el año 427. se hallaba electo Obispo, como dice en el Prologo, hablando del año tecero de Valentiniano, hijo de Placidia (que sue el III. de este nombre) y su año tercero corresponde al 427. de Christo. Para ser Obispo, no es mucha edad la de 37. ó 39. años: y por tanto havia nacido en el 388. ò muy cerca.

28 De aqui se insiere, que no era de Gente Sueva, como escribió Cardoso en su Hagiologio al dia 6. de Mayo: porque veinte años antes de entrar los Suevos en Galicia, havia ya nacido: y por tanto su Familia no era Sueva, sino Española

Gallega.

La primera edad de Idacio fue en estado mundano, segun se prueba por el Chronicon inedito, que pondrémos despues, donde entre los sucessos del año 416. pone su conversion à Dios: Idatij ad Dominum converses peccatoris, Esta conversion no pide con precision que antes fuesse Gentil, como escribió Cardoso; sino folo que de vida profana y secular, passasse à la Eclesiastica, o Religiosa, como dirémos en el segundo Chronicon. Desde este año 416. se dedicó al amor de la virtud, y al estado Eclesiastico; dando tan buenas pruebas de integridad y doctrina, que à los once años siguientes le eligieron Obispo, en el 427. como se deja dicho.

En el 431. le nombraron los Gallegos por Legado, para passar à Francia, à tratar con el General de los Romanos Aecio, sobre negocios del bien de la Provincia, por causa de que los Suevos quebrantaron la paz que tenian hecha con los naturales del Reyno. Volvió al año siguiente, trayendo en su compañia al Conde Cenforio, nombrado Embajador para los Suevos por parte de los Romanos, y efectivamente se restauró la paz, interviniendo mediacion Episcopal, como refiere el mismo Autor sobre

aquellos dos años.

31 En el 445. descubiertos en Astorga unos hereges, fueron juzgados por Idacio y Santo Toribio (Obispo de esta Ciudad ) los quales remitieron lo actuado al Obispo de Merida Antonino, à fin (segun parece verofimil) que como Metropolitano confinante estuviesse prevenido del contagio que andaba, y modo de curarle. Santo Toribio dió tambien cuenta al Papa (que era S.Leon Magno) y este Santo Pontifice escribió una Encyclica, para ocurrir al daño en todas partes. Escribiò tambien à Santo

To-

Toribio en el año 447. donde hizo honorifica mencion de nuestro Idacio, con las palabras puestas en el num. 7. El mismo Santo Toribio formó otro Commonitorio de las Escrituras apocrysas que usaban los Priscilianistas, dirigiendole à Idacio y à Ceponio: todo lo qual publica la fama singular que dentro y suera de España tenia

nuestro Obispo.

32 En el año 462. dia 26. de Iulio fue Idacio presso por Frumario, Capitan de los Suevos, à instancia y delación de Dictinio, Spinion, y Ascanio (Priscilianistas, ò Arianos) Duró su cautiverio tres meses cumplidos hasta Noviembre, en que contra la voluntad y ordenacion de los mencionados delatores configuió libertad, y se volviò à la Iglesia de Aquas Flavias, donde le havian hecho prisionero, como todo consta por su Escrito. (Aquas-Flavias es hoy la Villa de Chaves, termino entre Galicia y Portugal, en la Provincia llamada Tras-os Montes , al rio Tamega, que nace en Galicia sobre Monterrey, y à las quatro leguas de esta Villa llega por Mediodia à Chaves.)

33 Esto es lo que por el mismo Idacio se infiere de su vida; que sue muy larga; porque segun està el Chronicon,

llegó al año 469. en que tenia ochenta años con poca diferencia. Su muerte fue antes del 474. porque en este murió el Emperador Leon, en cuyo Imperio dice S. Isidoro que falleció Idacio: y por tanto la pondrémos cerca del 470. à vista de que no llegó à historiar este año. Vivió en el Obispado 43. años, haviendo sido electo en el 427. como se deja dicho.

34 La reduccion del lugar donde nació, y la Iglelia de que fue Prelado, son dos puntos no averiguados, ni faciles de averiguar. Sabese que nació en la Ciudad de Lemica, por decirlo assi en el Prologo; añadiendo, que tocaba à Galicia. Pero en los Geographos antiguos no hay mencion de este nombre. Hallanse en aque-Ila Provincia los Limicos, mencionados no folo por Ptolomeo y otros, fino en la famosa Inscripcion del Puente de la Villa de Chaves, donde expressando las Ciudades de los Pueblos que contribuyeron al fin para que se hizo esta Memoria, se pone la de los Limicos, como verás despues. De esta Ciudad Limica, o Forum Limicorum (que expressa Ptolomeo) fue muy facil passar à la voz Lemica, y que en tiempo de Idacio se pronunciasse assi, ó (lo que tengo por mas cierto) en el tiema

tiempo en que se hizo la copia. Por esta afinidad, y no hallar en Galicia mas Ciudad que Limica, se reduce aqui su nacimiento, sin reparar en la diferencia de ià e, por tener mil egemplos de otras mas notables mutaciones.

35 La reduccion de esta Ciudad es segun D. Nicolás Antonio Ponte de Lima, sita entre Braga y Tuy sobre el rio Lima. El Cardenal de Aguirre recurre à Monforte de Lemos, guiado ( al parecer ) por la alufion entre Lemos y Lemica. Sus palabras se pondrán en el S. ultimo. Lo primero es mas autorizado, porque los Limicos estaban junto al Rio, à quien dieron, ò de quien recibieron el nombre ; y Limia (hoy Lima) corre al Mediodia del Mino, muy distante de Monforte de Lemos. Su reduccion puntual pende de alguna Inscripcion que se descubra, si no basta la que menciona Contador de Argote en el tom. 1. de las Memorias de Braga pag. 182. num. 292. en que se leen los Limios, que este Autor coloca al nacimiento de Lima; y yo me inclino à ello, porque aun hoy se llama aquel termino Tierra de Limia. Marieta en el Tratado de la Fundación de las Ciudades y Villas principales de España, dice en la palabra

Limario, que aquel Rio nace én un parage lleno de lodazales, que en Griego se llaman-Limia. Sin recurrir à esto basta la razon propuesta, de que la Ciudad de los Limios, Limica, ò Lemica, caía á la parte del nacimiento del Rio, donde pareció la Inscripcion, que es la Tierra llamada hoy de Limia. Vease el Prologo del Tomo XII.

36 Lo que mas ha prevalecido es recurrir à la Ciudad de Lamego, llamandole aun por la Silla Lamecense, como le hemos intitulado hasta aqui, acomodandonos à la opinion comun. El primero que determinó el Obispado de Idacio fue Sigeberto Gemblacense, el qual en la Obra de Escritores Eclefiasticos dijo : Idatius Lemice Hispaniarum urbis Episcopus. Viendo los posteriores, que en España no se conoce Ciudad Episeopal llamada Lemicense, sino Lamecense; casi de comun acuerdo le intitulan assi. El fundamento de Sigeberto, para llamarle Obispo de la Ciudad de Lemica, no puede senalarse, mas que en decir Idacio que nació en esta Ciudad, pues no se descubre otro. Este no prueba nada: porque el nacer alli, no basta para decir que tuvo alli su Silla; especialmente no constando que Lemica fuesse Ciudad Episcopal.

De-

Decir que Lemica es corrupcion de Lamecum, no tiene tanto fundamento, como decir que es de Limica : porque este nos consta entre los Antiguos, no Lamecum. De aquel sabemos, que tocaba à Galicia, Patria de Idacio: de este (si le havia en su tiempo) es mas cierto, que no tocaba à Galicia, fino à la Lusitania, como probarèmos. Añade, que Sigeberto no es Autor bastante para resolver en este punto : porque distó mucho del tiempo de Idacio, y de España; haviendo sido su principal residencia en Lorena, y Bravante; y fallecido en el año 1112. seiscientos y quarenta años despues de Idacio. Luego no constando (como no consta) por otro testimonio anterior, que fuesse Obispo de Lemica, no hay fundamento para poner alli su Silla, por titulo de ser esta su Patria; y menos para decir que fue Obispo Lamecenfe: porque aun dado que huviesse nacido en Lamego, no se prueba por esso que tuvo alli su Silla : antes bien el silencio de Idacio en no decir que fue Obispo de su lugar, excluye que lo fuesse; porque era muy proprio del amor de la Patria expressar esta su Dignidad, fila huviera tenido.

37 El Autor de los Anales

de Galicia D. Francisco Xavier de la Huerta escribe en el año 442. De Idacio es cierto fue Obispo de Lamego. No dice, en qué se funda esta certeza; ni vo hallo mas apoyo, que el hallaríe assi en los Autores modernos; pues aun Sigeberto no dijo Lamecense: S. Isidoro se contento con llamarle Obispo de Galicia, sin determinar Iglesia: lo mismo el Arzobispo de Toledo D. Rodrigo en la Dedicatoria de su historia à S. Fernando: Idatij Gallacia Episcopi : lo mismo el Rey D. Alfonso en el Prologo de la Chronica General : lo mismo en los Codices del Chronicon de Idacio, que se guardan en la Santa Iglesia de Toledo, en S. Ildefonso de Alcalá, y en Portugal en la Bibliotheca de Alcobaza : de fuerte que ninguno de estos le intituló Obispo Lamecense, ni Lemicense, sino precisamente de Galicia. La Iglesia que el mismo Idacio expressa como propria, diciendo que residía en ella antes y despues de la prission, dista muchas leguas de Lamego: y no haviendo certeza en que fuesse Obispo de Lemica, mucho menos la havrá en ponerle en Lamego.

38 D. Nicolás Antonio hablando de la Patria de Idacio (lib. 3. Bibl. Vet. num. 78.) se opuso derechamente à los que

recurren à Lamego: porque esta Ciudad cae fuera del Duero (limite meridional de Galicia) dentro de Lusitania: y consta por S. Isidoro, y aun por el mismo Chronicon de Idacio, que su Obispado y Patria perteneció à Galicia. Esta razon es convincente, si se examina bien: pero no haviendo hecho aquel Autor mas que apuntarla, la han desatendido los Modernos, à vista de que en tiempo de los Suevos ciertamente perteneció Lamego al Reyno de Galicia. Preocupados con tan buena apariencia, y empeñados en hacerle Lamecense, no averiguaron mas. Yo digo que Lamego no perteneció à Galicia, quando Idacio nació, ni quando le hicieron Obispo: y assi no puede ser su Patria, ni su Silla.

Este es punto muy importante, y no explicado hasta ahora; por lo que conviene

declararle.

Terminos antiguos entre Lusitania y Galicia. Pruebase que en todo el tiempo de Idacio no pertencció à Galicia la Ciudad de Lamego, ni otra alguna de entre Tajo, y Duero.

39 QUE en tiempo de los Romanos, y por todo el espacio an-

terior al año 411. de Christo. perteneció à Lusitania, y no à Galicia, el fitio donde està la Ciudad de Lamego, es innegable : porque mientras duró en España el Imperio Romano, no se alteraron los límites que defde Augusto dividian à Galicia de la Lusitania por medio del Rio Duero; como es preciso que confiessen todos los que para la alteracinn recurren al tiempo de los Suevos. Estos no entraron en España hasta el año 409.ni en Galicia hasta el 411. como se lee en este Chronicon: y assi todo lo que penda de dominio de Suevos en Galicia, ha de ser posterior al año señalado. Idacio naciò mas de veinte años antes del 411. luego no fue natural de Lamego: porque al fin del Siglo IV. tocaba esta à Lusitania por límites Romanos, y él no era Lusitano, fino Gallego.

40 Es verdad que al medio del Siglo VI. tenian los Suevos tan estendidos los límites de Galicia por el Mediodia, que no solo llegaban à Lamego, sino à Coimbra, y muy cerca del Tajo por Egitania, como consta por el Concilio II. de Braga, y por los Catalogos puestos en este libro. Pero el estado del medio del Siglo VI. no sirve para regular las cosas del fin del Siglo IV. y princi-

pios

pios del V. si no se prueba, haver sido uno mismo. Esto no se puede mostrar; antes bien debe prevalecer, que no folo quando nació Idacio, fino quando empezó à ser Obispo en el año 427. se mantenian los límites entre Lusitania y Galicia, del mismo modo que estaban diez y seis años antes, perteneciendo el fitio de Lamego à Lusitania: y por tanto el que nació y fue Obispo de Galicia, no nació ni fue Obispo Lamecense. Pruebase con el mismo Chronicon.

41 Quando los Suevos entraron en Galicia fue el año 411. Entonces no alteraron los límites antiguos; antes bien fe valieron de ellos, para repartir las Provincias: y à los Alamos les rocó por fuerte la Lusitania con la Carthaginense: à los Silingos la Betica: y à los Vandalos y Suevos la Galicia. Hasta el año 418. se mantuvieron los Alanos con fuerzas fuperiores à Vandalos y Suevos; y por tanto no pudieron estender estos sus límites por la Lu-1itania dominada de superiores fuerzas. En el año 419. dieron los Vandalos contra los Suevos, sitiandolos en la estrechéz de los Montes Ervasios, o Nervatios ( que fegun Morales y Mariana fon los llamados de Tom.IV.

Arvas, entre Leony Oviedo, ò segun otros el Cebrero.) Viendose en este ataque los Suevos, cuidarían mas de falvar fus vidas, sufriendo la aspereza de aquel sitio, que de estender conquistas por la Lusitania. Hasta el año siguiente no pudieron librarse de los Vandalos. Entonces se passaron estos à la Betica por consejo de Afterio, Conde de las Españas; y poco à poco irían los Suevos respirando. En el año 429. ya andaban haciendo correrías y daños por Lusitania:pero oyendolo el Vandalo, vino contra el Rey Suevo, y haciendole huir precipitadamente, murió el Suevo en la misma fuga, precipitado por disposicion divina en el Rio Guadiana. A este tiempo ya tenia Idacio dos años de Obispo.; Pues quien, ò quando, hizo que Lamego se hallasse va dentro de los límites de Galicia? Antes de los Suevos tocaba à Lusitania: hasta despues de ser Idacio Obispo no leemos que pusiessen los pies de la otra parte del Duero : y la primera vez que los pulieron, tuvieron que retroceder con precipitacion y muerte de su Gefe. Pues fi aun lo Civil no tiene assegurado un palmo mas de tierra, ; cómo los Eclesiasticos traftraspassaron sus limites?

42 Mucho despues de ser Prelado Idacio todavia andaban los Suevos por el centro de Galicia robando, fin tener pofsession del terreno, que les tocó por suerte, à causa de la refistencia de los Naturales.; Pues si no han dominado su Provincia, quando estendieron su dominio fuera de ella? Es verdad, que hicieron varias entradas por Lusirania : pero ni esto prueba, que era suya (antes bien lo contrario) ni el dominarla por pura hostilidad, basta para decir que la Provincia de Galicia abrazaba las Iglefias de la Lusitania: porque de otra fuerte se diría tambien que Galicia llegaba hasta Sevilla y Carthagena, constando por Idacio, que Rechila, Rey de los Suevos, dominó la Carthaginense y la Betica en el año 441. Esto no creo, que lo diga ninguno, porque aun dominado aquel terreno, se quedó dividido en diversas Provincias, fiendo la Betica, Betica; y la Galicia, Galicia: y afsi aunque despues de ser Obispo Idacio se metiessen los Suevos por Lusitania, no basta para decir, que Galicia ensanchó los primeros límites proprios de su Provincia.

43 La razon de todo es,

porque los terminos de la linea Eclesiastica y Civil no se alargan por algun nuevo dominio, mientras este no sea pacifico, y reconocido por tal. Esto no fucedió en todo el primer Revnado de los Suevos ( que duró hasta el año 457.) pues siempre fue tumultuario, en lo que mira à extension de terreno, tomando hoy lo que dejaban mañana. Tampoco en el fegundo Reynado huvo la extension, que tuvieron despues; porque aquel empezò en el año 465. en que por muerte de Frumario (à quien una parte de los Suevos nombró Rey ) recayó todo en Remismundo. En este tiempo todavia hacian correrías y daños por Coimbra, como refiere Idacio; lo que prueba que aquella parte no era fuya, como lo fue despues, posseyendola en paz.

44 Confirmase todo esto por decir Idacio, que Braga era ultima Ciudad de Galicia: Extremam Civitatem Gallacia, como se lee en el año 466. S. Theudorico. La situacion de Braga es propria de Galicia, segun antiguos límites, por caer al Norte del Duero distante unas ocho leguas: luego en todo el tiempo de Idacio no se estendiò Galicia de la otra parte del Duero, porque en tal

cafo

caso suera muy falso decir, que Braga era la ultima Ciudad, haviendo al otro lado del Rio, Lamego, Viseo, Coimbra, y Egitania, que son las quatro que en el Siglo VI. se hallan atribuidas à Galicia.

mites de Galicia en el Siglo VI. no firven para arreglar los del tiempo de Idacio: y que estos sueron los antiguos, en que el Duero dividia las Provincias: sin que prudentemente podamos asirmar, que los Obispos de Galicia formaron Regla Canonica sobre la extension de Metropoli por los passos de hostilidad que los Suevos daban tumultuariamente por la Lusitania.

46 Quando y cómo se agregaron à Galicia los limites civiles que supone el Concilio II. Bracarense del año 572. (cien años despues de Idacio) no es facil de refolver, por faltarnos historia de los Suevos Arianos, desde Remismundo à Carriarico, que es espacio de cerca de 80. años. Lo mas verofimil es, que los Suevos fe afianzaron en las conquiftas de la otra parte del Duero, al principio del Siglo fexto; porque desde el fin del Siglo V. fueron de dia en dia descaeciendo los Romanos, y prevaleciendo los Godos y los Suevos. Al medio del Siglo VI. los hallamos à estos en pacifica possession de la parte de Lustrania, que confinaba con el Duero, incluídas las quatro Ciudades, Lamego, Viseo, Coimbra, y Egitania; de las quales no eran Señores por el tiempo de Idacio: luego desde el fin del Siglo V. y principios del VI. se apoderaron de ellas.

47 En lo Eclesiastico hay mayor fundamento para decir que en tiempo de Theodomiro, se arreglaron los límites de la Provincia Bracarense à la extension Civil ya referida: porque en aquel Reynado empezaron los Concilios, y se establecieron Sillas, en la conformidad que digimos aqui, en el cap. 3. Y como antes no fe estendia tanto Galicia, y en el intermedio paísó el Dominio de sus Reyes à la otra parte del Duero, gozando de pacifica possession en el medio del Siglo fexto; por tanto parece que no pudo adoptar esto el gobierno Eclesiastico hasta el tiempo en que huviesse algun Synodo: y como el primero fue el de Braga del año 561. se infiere que desde entonces adoptaron los Prelados la extension de Galicia

V 2

del

del modo que se hallaba en lo Civil.

48 De todo esto resulta, que Idacio no fue Obispo de Lamego, por no pertenecer à Galicia esta Ciudad en su tiempo, fabiendo por otro lado que su Silla era de esta Provincia. Y aun es mas verofimil que no havia tal Obispado por entonces, segun lo dicho en el Cap. III. n. 113. donde vimos que empezó à ser Cathedral en el Siglo figuiente.

## mayor fundamentos para decir 6. IV.

Determinase la Iglesia de que Idacio fue Obispo.

49 E Xcluído que Idacio fuesse Obispo de Lamego, es nueva dificultad determinar su Silla. Pasqual Quefnel dijo, que quando Sigeberto atribuyó à Idacio el Obispado de Lemica, equivocó al hiftoriador con el Perseguidor de Prisciliano, porque este es el que ciertamente fue Obispo Lemicense: Videtur confundere duos Idatios, quorum unus tempore Leonis, & Chronici auctor fuit; alter Priscilliani olim accusator, qui revera Lemica Episcopus fuit. Assi lo hallarás en la Differtacion que reprodujo Aguirre tom. 2. Concil.

pag. 205. donde verás tambien, que negada esta Silla, afirma haver sido Idacio Obispo de Lugo; y que el Eminentissimo citado pretende conciliar una y otra, diciendo que Lugo y Lemica no eran diversas Sillas. recurriendo al fundamento que dirémos despues.

50 Confiesso, que no sé de qual me admire mas : si de vér la certeza, con que afirma Quefnel, que el Perseguidor de Prisciliano fue Obispo Lemicense, ò de que ponga en Lugo al historiador. De aquel folo hallamos en Sulpicio, que fue Obispo Sossubense:; pero quien redujo à Lemica este nombre?; Que texto ofrece la certeza de que fue Lemicense? Ninguno, que yo sepa: luego mas culpable parece Quesnel, que Sigeberto.

51 El recurrir à Lugo, es no tanto voluntario, quanto falso: porque seis años despues de fer Idacio Obispo, afirma el mismo, que el Prelado de Lugo era Agrestio : y assi consta con certeza, no ser esta

fu Silla al Sup y 25 limito 15 vo

52 Tampoco puede decirfe, que era Astorga: porque alli presidia Santo Toribio al mismo tiempo que Idacio en su Iglesia, como se lee en este Chronicon, fobre el año 445.

Del mismo modo debe excluirfe Braga, constando que antes y despues de ser Idacio Obispo, se hallaba alli Balconio, como probamos aqui en el Trat.

2. cap. 4. num. 178.

53 El Doctor D. Francisco de la Huerta, en sus Anales de Galicia (fobre el año 443. pag. 319. del tom. 1. ) anade, que tampoco se le puede reconocer por Prelado de Orense, porque alli, dice, era Obispo Symphosio, el que con Dictinio fue à Milán, y logró Carta de San Ambrosio para los Obispos de España. Bien me alegrara encontrar prueba de esto: pero creo que no la hay: porque Symphosio fue uno de los engañados por Prisciliano, el qual no podia vivir en el tiempo, en que le pone este Escritor, que es quando Santo Toribio escribió à Idacio y Ceponio, por el año 443. Admitida esta fecha, no se puede admitir que entonces viviesse el Symphosio del tiempo de Prisciliano, y de S. Ambrofio; porque en la Sentencia Difinitiva, que es Apendice del Concilio I. de Toledo, (num. 46. de la edicion de Aguirre) tratan los Padres à Symphosio de Viejo: Sympho-Aus senex. Esto se escribió afsi antes del año 401. como fe prueba por la mencion de S. Simpliciano como vivo, y no Tom.IV.

lo era ya en el 401. Siendo pues Symphosio viejo en aquel tiempo, no es possible que viviesse quarenta años despues. Y aun dado esto, necessitamos de algun grave testimonio que afirme ser su Silla la de Orense. Yo digo, que no debe atribuirfe à Idacio aquella Iglefia; porque me parece, que fue una de las dos, donde siendo ya Obispo, dice se ordenaron por Prelados Paftor y Siagrio contra la voluntad del Lucense, como refiere en el año 433. Ninguna de ellas era Lugo, ni Aftorga; y assi sabemos que en el Convento Lucense havia quatro Sillas. Una de estas digo. que era Orense: porque ni la excelencia de la Ciudad, ni la antiguedad de la Iglesia, permiten, ù obligan, à que la neguemos este honor, ni tampoco supuesto este Obispado, tenemos fundamento para admitir otros dos fuera de Lugo y Aftorga; porque ni hay texto que lo diga, ni Ciudad à quien lo debamos referir: luego una de las dos mencionadas por Idacio era Orense; y ninguna de ellas era Silla de Idacio.

fue Celenis; porque esta perteneció al Convento Lucense, (de quien Idacio habla) como se expressa en el Concilio I. de Toledo. Y tampoco era Silla V 2 de de Idacio; pues no era suya ninguna de las dos que menciona. Lo mismo se excluye, por quanto su Obispado perteneció (como se dirá) al Convento Bracarense: luego no lo sue, ni de Orense, ni de Celenis, que tocaban al Lucense.

Iriense: porque segun el Chronicon de este nombre, y la Historia Compostelana, num. 3. no havia por entonces tal Obis-

pado.

dades de Galicia (sobre la de Lamego) parece que no restan muchas mas en que insistir, pues con la suya, y la de Tuy, resultan ocho Obispados, numero susciente para aquella Provincia, de quien leemos que en el Siglo sexto tenia pocas Sillas.

Tuy, se infiere por quanto ni aun el señor D. Fr. Prudencio Sandoval (su Prelado) le reconoce, ni menciona por su Obispo en el Librito que escribió de sus Antiguedades: ni tengo especie de que ninguno haya recurrido en este assunto à tal Iglesia, antes bien al mismo tiempo que Idacio era Prelado de la suya, pone en Tuy à Ceponio D. Nicolás Antonio, en el lib. 3. de la Bibliotheca antigua n. 102. siguiendo en esto

à otros. Con que tenemos siete Cathedras en que no hay sundamento para poner à Idacio.

58 La resolucion positiva en ninguna Iglesia se puede antorizar mas que en la de Aquasstavias. (hoy Chaves) De hecho el P. Labbe no le dió otro titulo, que Obispo Aquislaviense, como verás en el Proemio de los Fastos que pondrémos despues. Sebastian de Tilemont. insiste en el mismo titulo y Obispado de Chaves (en la Nota 7. fobre S. Leon, tomo 15.) fundados (fegun creo ) en que el mismo Idacio testifica, que estando en esta Iglesia le prendieron los Suevos. D. Nicolás Antonio no se aquieta con esto, diciendo, que no convence efta mencion, quando por otro lado vemos que Sigeberto le llama Lemicense. Ya vimos el aprecio que merece la sencilla relacion de Sigeberto: ahora digo, que solo en la Iglesia de Aquasflavias se puede establecer su Obispado, porque no folo dice Idacio que estando alli le prendieron, fino que al cabo de tres meses de prision, volvió à la misma Iglesia, como verás en el año 462. Si la residencia primera al tiempo de su prision huviera sido cafual en Aquasflavias, no huviera vuelto alli, sino à su propria Sede, porque despues de tres

tres meses de ausencia, y de afficcion, no hay fundamento para que se diga, que al punto que el Prelado logró fu libertad, se volviesse à una Parroquia, y no à la Cathedral titular de su honor. Afirmando pues Idacio, que se restituyó à Chaves, solo à esta favorece la razon de que era propria Silla. Y es tambien de notar, que al referir su prisson dice sue en la Iglesia de Aquasslavias. Si esta no fuera la titular de su honor, la llamára Parroquia, porque solo este nombre es el que se contrapone al de la Sede, suponiendo principalmente el de Iglesia por aquella que es propria del Prelado.

- 59 Contra esto no descubro otra cosa, que el no hallarfe mas mencion de que Chaves fuesse Silla Episcopal. Pero para admitir que lo era por entonces, basta lo que nos dice Idacio: constando que havia en aquel tiempo lo que no huvo despues: como se prueba por el mucho numero de Sillas que tenia Galicia en la entrada del Siglo V. fegun la Sentencia Difinitiva del Concilio I. de Toledo: y de Celenis es preciso confessar, que era Obispado; porque assi constapor el exordio del Concilio I. de Toledo, donde leemos à Exuperancio con titulo del Mu-

nicipio de Celenis; y el mismo Idacio afirma, que Ortigio havia sido arrojado de aquella Iglesia por los Priscilianistas, como escribe en el año 400. Luego es preciso confessar, que la falta de perseverancia en una Silla, no es prueba de que no la haya havido; porque la memoria de Celenis no vuelve à resonar en instrumento legitimo.

60 De passo advierto, que no insistas contra el Obispado de Celenis en que fuesse Municipio; porque aunque el Marqués de Mondejar opuso esto contra la Silla de Segovia (en las Differt. Ecclef. tom. 2. Diff. 7. cap.4. n.6. y 8.) se desvanes ce por el citado Concilio de Toledo, donde se junta la Silla con el Municipio; y S. Ilde: fonfo en el mismo lance en que refiere el Origen del Obispado de Alcalá, (en la Vida de Alturio) la nombra Municipio. Lo mismo consta indubitablemente por las Ciudades de Lisboa, Ebora, Italica, y Calahorra, que no por ser Municipios carecieron de Obispos y assi el que lo fuesse Celenis, no se opone à que tuviesse Silla Pontificia: y como en el Siglo fexto, ya no la havia, se prueba bien, que la falta de continuacion en el Obispado de Aquasflavias, no impide que lo fuef-

se en el tiempo de Idacio.

61 La causa para la extincion de una y otra la debemos reducir à las continuas guerras que huvo por aquella parte, no solo entre Godos y Suevos, sino entre estos, y los mismos Gallegos, que militaban por su libertad y Religion. De los patricios del Reyno dice Idacio, que tenian frequente guerra con los Suevos: en el año 430. expressa que los Gallegos estaban apoderados de los principales Castillos: añadióse luego la heregia de Ario en los Suevos, creciendo cada dia sus fuerzas: y armandose de la heregia contra las Iglesias Catholicas, y del mayor poder contra los Pueblos, debemos afirmar, que desde el Reynado de Remismundo Ariano se fueron extinguiendo algunas Sillas, restauradas despues en el Siglo figuiente, quando los Suevos fe volvieron Catholicos, colocandolas no en los mismos lugares arruinados, sino en las Ciudades que se hallaban en mayor auge.

62 Una de las que padecieron infortunio fue Aquasflavias: y assi las desgracias posteriores no deben ser medida de lo que tuvo antes. Idacio insiste en que esta era su Iglesia. señalandola por propria residencia. Sabemos que era Ciudad sobresaliente, digna por su grandeza de tener Cathedral: ¿ pues que fundamento hay para negar la Silla ? El que no profiguiesse con tal fuero, tiene repetidos egemplares, no solo en Celenis de su tiempo, sino en otras anteriores, como dijimos en los siete Apostolicos. La excelencia de Pueblo consta sin recurrir à Geographos, por las inscripciones que la ilustran. Entre todas es famosa la que tengo ofrecida, y conviene ponerla, no folo por cumplir, sino porque se alega con variedad, y aun defaciertos, que obligarán à una breve digression. Dice pues

IMP. CAES. VESP. AVG. PON.

[MAX. TRIB. POT. X IMP. XX. PP. COS. IX.

IMP. VESP. CAES. AVG. F. PON. TRB.

POT. VIII. IMP. XIIII. COS. VI

C. CALPETANO RANTIO. QVIRINALI. YAL. FESTO. LEG. AVG. PR. PR.

D. CORNELIO MAECIANO LEG. AVG.

L. ARRVNTIO MAXIMO PROC. AVG.

LEG. VII, GEM, FEL.

CIVITATES X.

AQVIFLAVIENSES. AOBRIGENS.

BIBALI. COELERN. EQVAESI.

INTERAMICI, LIMICI. AEBISOC.

QVARQVERNI. TAMAGANI.

Esta Inscripcion la publicó Vafeo fol.63. b. Reprodujola Morales, y novissimamente el P. Contador en las Memorias de Braga tom. 1. pag. 303. donde la exhibe del modo que la remitió à la Academia Lusitana Thomás de Tavora, Secretario del Egercito de la Provincia Tras os Montes, que la copió por su mano en presencia de mucha gente. Pero ni las variedades que alli se hallan, ni las correcciones que ofrece aquel Autor, deben ser atendidas, por no estar hecha la copia por sugeto inteligente en ciencia de Antiguedades, ni tampoco las emiendas. Este era assunto largo: basta que la Copia de Tavora pone COS. PX. (donde el Escoliador substituye IIX.) quando entre Inscripciones Romanas no se halla tal cifra PX. ni se debe atribuir à vicio del Cincelador, mientras no se reconozca por Antiquario, por quanto Vaseo puso

firmemente el Confulado IX. La correccion de este en IIX. es contra el testimonio de Vafeo, y contra la misma Piedra, que expressa la Tribunicia Potestad X. y XX. de Emperador, con los quales no se juntó el Consulado octavo, sino el IX. como fe vé por las Medallas, que convienen en los numeros de la Inscripcion; y se autoriza la concurrencia de unos y otros por la que hallarás en el Conde Mediobarbo, del Confulado octavo con el IX. de la TR. P. y XIX. del IMP. y assi el IX. Confulado de la Piedra no debe corregirse en IIX.

63 Conocese tambien la poca inteligencia del Copiante, en que trasladó al Latin el idiotismo vulgar de Portugueses, sobre poner S. donde debe haver C. y C. donde toca la S. como Aquislaviences en lugar de Aquislavienses, y Interamisi, donde dice Interamici. (ò mejor Interamisi, porque

fue-

fuelen enlazarse las letras) Los Ilára esta debia leer Tiberio) y apellidos de Cornelio , y Arruntio los pervirtio en Cornieio, y Iarrunio. El Corrector quiere que en este ultimo se lea:TI. ARVNTIO, à L. ARVNTIO: pero ambos erraron; aquel en no distinguir la I. de la L. y en omitir la T. (que comunmente se enlazaba en la ultima linea de la N.)y este en leer Tito sobre la cifra TI (pues si se ha-

en substituir ARVNTIO juntandole con TI. lo que incluve dos yerros, pues no huvo Familia Aruntia, fino Arruntia, la qual era Confular, como elcribe Panvinio en el Tratado de Antiquis Romanorum nominibus; y en los Fastos verás (al año 22. antes de Christo, y al sexto despues del Nacimiento)

## - D b omo L. ARRVNTIVS. L. F. L. Nepos.

donde no folo se encuentran las dos RR. fino tres Lucios, Padre, Hijo, y Abuelo; por lo que notó bien Vaillant, en las Familias Romanas (donde pone un Denario de L. AR-RVNTIO) que todos los de este apellido se llamaron Lucios: y assi se ve que Vaseo copió bien la L. y que no se debe corregir en Tito, ni Tiberio. Por esto, y otras cosas que no se necessitan anadir, consta que la Copia del mencionado Academico Lufitano, no tiene autoridad, y que la Profession de Antiquarios pide mayor estudio, que el que algunos modernos han mostrado.

64 Mantienese esta Inscripcion en Chaves, aunque sin el ultimo renglon, por causa de haver acortado la Piedra al fin

del Siglo passado, con motivo de acomodarla en la fabrica del Puente, donde está. Antes fe hallaba en casa de Simon Guedes, como escribe Vaseo; y añade Morales, que esta Casa estaba junto al Puente. El motivo de la Inscripcion no se declara, y solo puede afirmarse que no fue, porque aquellas Ciudades huviessen contribuido à los gastos de su fabrica, (fegun dijo Morales, y yo tambien con él, en mi tomo I.) pues por otra Inscripcion, que pone el ya citado P. Contador, pa. 283. consta que los Vecinos de Aquasflavias hicieron à fu costa la Obra. Existe actualmente en el Puente, y dice assi: (corregido Nerva en Nervae. y Flaviences en Flavienses, por quanto la Copia se hizo por el citado Tavora) 109 . on

IMP.

IMP. CAES, NEVAE
TRAIANO: AVG. GER.
DACICO. PONT. MAX.
TRIB. POT. COS. P. P.
AQVIFLAVIENSES
PONTEM LAPIDEVM
DE SUO F. C.

De aqui se infiere la excelencia del Pueblo, quando pudo sobrellevar por si los gastos de una obra tan magnifica, como es la de aquel Puente. Juntamente entre aquellas diez Ciudades que se mencionan en la Inscripcion primera, llevó la primacía ; y bien creíble es que la concurrencia de todas fue en este mismo Pueblo para accion honorifica. El tiempo fue el de Vespasiano y sus Hijos. En el de Trajano iba logrando aumentos, como se vé por la Inscripcion segunda. En el de Antonino profigue con la excelencia, de que haviendo en España muchos Pueblos con el nombre de AQVAS con el distintivo de Celenas, Calidas, Bilbilitanas, Querquernas O'c. con todo esso à las Flavias las nombra el Itinerario de Antonino AD AQVAS por antonomafia; de lo que infiero, que si se ha de aplicar à España el titulo del Codigo Theodofiano lib. 8. Tit. VII. Lev 1. (que es de Constantino para Versenio Fortunato Consularem Aquarum) mas sundamento hay para que se aplique al lugar de que hablamos, que à otros donde recurren los modernos, porque no à aquellos, sino à este, convino el nombre de Aquas sin mas adito.

Teniendo pues tanta excelencia en el Pueblo, y en Idacio tanto fundamento para reputarle por su Silla, no le hay para negar que era Obispado: porque el no perseverar la memoria, ya mostramos no es prueba; haviendo noticia de otros, que lo sueron, y no perseveraron. Que perteneció al Convento Bracarense, y no al Lucense, se demostrara en la Nota 15.

P. Andrés E.Varo. 21 el 1 ano 4. de la Elbaña ilultrada, imprei-

De las Ediciones del Chronicon de Idacio, y utilidad de la presente.

A Las confusiones que por el nombre y tiempo se han mezclado en las

cosas de Idacio, podemos anadir otra, nacida de las distintas Ediciones. Autor huvo, que hizo tres Idacios de uno, solo por vér la diversidad de Chronicones, que andan con este nombre. Otros han recurrido à citarle en lo que no se ha impresso, como verémos al tratar del Chronicon inedito: y assi à unos ha dado que hacer lo publicado, y à otros lo no impresso. De estos se tratarà

-despues.

66 En orden à la diversidad de Ediciones debemos distinguir dos classes, una del Fragmento antiguo, y otra del -Chronicon entero. Anduvo tan escasa la suerte de este Escrito, que hasta el año 1615, no se dieron à luz mas que unos Fragmentos, y no puros. La primera Edicion fue en Ingloftad año 1602. en el tomo 2. Antiquarum Lectionum de Henrique Canisio. La segunda en Leyden año 1606. por Joseph Escaligero. A los dos años formó de estas dos otra tercera el P. Andrés Escoto en el tomo 4. de la España ilustrada, impresso en Francfort en el 1608. Alli dice que cotejó y mejoró las precedentes. El titulo con que se empieza à exhibir esta materia, no es sencillamente el de Idacio, sino de un Colector de tiempo de Carlo M.en esta forma : Chronographia ex Idatio Collectore quodam Caroli M. aquali. Dividise en dos libros: el primero empieza por el Rev Nino, y acaba en la muerte del Emperador Valente, que es el espacio que abraza el Chronicon de Eusebio con la continuacion de S. Geronymo, El fegundo empieza por Theodosio, y llega hasta Justiniano. Este conviene con el verdadero Idacio en la Epoca de Theodosio; pero se diferencia en pasfar mas adelante; y juntamente en que no es el texto literal, fino diminuto en notas Chronologicas y claufulas, con varias interpolaciones: y assi este no se debe citar, como obra de Idacio, fino del Colector Coetaneo de Carlo M. el qual puso y quitó lo que le pareció: y por tanto no se intitula Chronicon de Idacio, sino ex Idatio, por lo que desfloró dél su Colector.

67 A continuacion de este, puso immediatamente el P. Escoto sin titulo de libro 3. (con que está en Canisio) y como cosa diversa, otro Chronicon con titulo de Idatio Lemicense, Obispo de Galicia. Este se diferencia del libro 2. antecedente, en que es mas corto, sin la adicion del tiempo posterior al Emperador Anthemio, y con un breve Proemio, que no tie-

he el primero. Pero tambien está diminuto en unas cosas, y redundante en otras. El egemplar fue de Federico Lindembrogio, que le copió de un antiguo Codice de París, y se le comunicó à Joseph Escaligero, de quien le tomo Escoto.

En el año 1725. reimprimieron en Antuerpia los Monumentos de las Lecciones antiguas de Henrique Canisio, con Prefaciones de Jacobo Bafnage, Autor Protestante, y que por tanto mezcló en ellas muchas cosas que no debiera. Alli pues se hizo nueva Edicion de los libros del Chronicon, ò Coleccion Chronographica, que se dice ex Idacio, la qual aunque confta de muchos libros, solo dos tienen atribucion à Idacio, y por esso Escoto no usó mas titulo que de libro primero y fegundo. Ninguna de estas Ediciones incluye el verdadero Idacio; pero han fido ocafion para equivocaciones. on la macropinorda

68 Llegó en fin el tiempo en que quiso Dios se descubriesse un Codice mas completo y mas puro, que forma la segunda classe de esta linea. Hizofe la primera Edicion el año 1615. en Roma, por diligencia del Licenciado Luis de S. Llorente, Cordobés, que

plar que se havia descubierto poco antes, y paraba en París, por lo que le intituló Parisienfe, aunque en realidad no lo era, como diré despues. A este tiempo se hallaba el señor Sandoval imprimiendo en Pamplona las Chronicas de los Obispos de España; y haviendo llegado prontamente à fus manos esta Edicion Romana, la repitió en el milmo año, y en el mencionado libro, aunque poniendo à Idacio despues de Isidoro Pacense, por causa de haver llegado aquel despues de impresso este. En la misma conformidad se reimprimio todo el libro de Sandoval en Pamplona en el año 1634. y estas fon las tres unicas Ediciones que me parece tuvo el Ms. de Idacio segun le tenia S.Llorente. y , ous room by a disusci

1 69 De esta variedad nació que Gandara, Escritor Augustiniano, alegasse tres Idacios (en sus Obras de Armas, y de Palmas y Triumphos de Galicia ) y que le impugnen con desprecio algunos posteriores. Yo no intento defenderle, fino mostrar la necessidad que hay en distinguir de Ediciones, para que no se equivoquen los Autores. Y à la verdad segun están las citadas, no se pueden atribuir à una mano; porque configuió una copia del egem- la Obra del Colector del tiem-

po de Carlo M. es de diverso Autor: y assi se puede aumentar elle por los que bufquen Patronos à fus dichos. Por otro lado fe da como por fupuelto, que huvo un Idacio Escritor, Obispo de Lamego: y viendo Gandara que el de la ultima Edicion era Obispo de Galicia, arguyó bien, ser diferentes, por tocar Lamego à Lutitania, como escribe en el tom. 1. de las Palmas, lib. 5. cap. 9. pag. 358. Por tanto tiene alguna disculpa, y con su egemplo se vé la utilidad de diftinguir de Sillas, Ediciones, y tiempos.

70 El original de la copia de Llorente era del Cl. Sirmondo, que se hallaba entonces en Paris: y viendo que en la Edicion Romana dieron titulo de Parisiense al Ms. no lo siendo; yá por esto, y yá (segun creo con fundamento) por ver que aquella Edicion no era perfecta; como era tan zeloso del bien publico, no quiso defraudarle mas tiempo, y assi le imprimio en París en el año 1619. diciendo, que el verdadero titulo del Ms. debia fer Metense, porque se le havian enviado de un Ilustre Monasterio de Metz, y anade que parece haverse escrito alli. Reducese la Edicion à un Ibro en octavo, donde añadió unos Fastos, con nombre del mismo Idacio, y el Chronicon del Conde Marcelino. Entre todas las Ediciones anteriores y posteriores ( aun de las mismas Obras de Sirmondo ) esta es à quien deben arreglarse los examenes, por ter la original y primitiva del possessor del Ms. Excede à las precedentes en tener las Epocas de los Años de Abrahan, y de la Era Española, que son dos cosas sumamente notables, suera de otras que diré adelante.

71 Por el año 1631. se reimprimió en Paris, segun cita D. Nicolas Antonio. Andrés Du Chesne la repitió en el 1636. en la misma Ciudad tomo I. Historia Francorum Scriptores Coetanei. Luego se reprodujo en las nuevas Ediciones de todas las Obras de Sirmondo : como tambien en la de EusebioCesariense hecha en Amsterdam con las Notas de Eicaligero en el año 1658. El Cardenal de Aguirre puío este Chronicon en el tomo 2. de Concilios, impresso en Roma en el 1694, aunque no sè por que egemplar se guió, pues hallandose alli la Prefacion de Sirmondo, no es del todo uniforme la materia, y conviene con la Edicion de Sandoval en el notable defecto de los Años de Abrahar, y de las Eras: por cuya falta hago classe dif-

tin-

tinta de las Ediciones del Chronicon completo, dando el primer lugar en el aprecio à las que tienen estas Epocas : y entre todas à la de Paris del 1619. pues como ninguna adelanta, ni emienda sus desectos, no pueden darnos luz, ni se debe contar mas que sobre aquella. Esta tiene algunos yerros: y aunque ya Pagi declaró la necessidad que havia de una Edicion correcta, conoció tambien la dificultad de hacerla, porque hasta hoy no se ha descubierto otro Ms. que el de Sirmondo, que se guarda en la Bibliotheca de los Padres de la Compañia de París. (1) Papirio Masson dice (en la Obra citada en el §.III.) que tuvo otro Ms. de Idacio; pero este no es el deseado, porque aunque dice que tenia mas de setecientos años de antiguedad, con todo esso no adelantara nada, porque segun propone sus palabras (en especial en la pag. 105.) consta fue el mismo de Lindembrogio, esto es del Colector ya mencionado. Con que entre tantas Ediciones, y algunos Mss. nos venimos à quedar con sola una, arreglada à un solo Ms. y este con algunos defectos en la distribución de los numeros, y aun en la materia, como dirémos en las Notas.

72 La correccion de estos puntos no se puede hacer hoy, en lo que mira al apoyo y cotejo de varios Mss. por no haverse descubierto mas que uno. Pero gran parte se puede remediar, por estrivar en principios que no permiten dudas: y la que no se puede corregir, à lo menos se puede examinar por adentro, y descubrir la caufa de su yerro. Yo creo que he trabajado en esto mas que otros: pero aunque conozco donde está el mayor daño, me contentaré con descubrirle, sin alterar la materia, por no ser licito ir contra la antiguedad de un Ms. sin autoridad de otro, ò fundamentos que del todo convenzan. Para algunos puntos me parece los hay; y por su exposicion conocerás la ventaja que mi Edicion hace à todas las demas.

EI

(1) Idatij Chronicon Sanctus Isidorus Hispalensis Episc. ferme de verbo ad verbum, omissis tamen annis ad marginem appositis, descripsit; qui cum in Idatio loco moti fuerint variis in annis, altera editio cum Mss. collata valde necessaria esset, verum hactenus nullum aliud visum, quam quod asservatur in Bibliotheca PP. fesuitarum Parisiensium. Pagi tom. 2.ad ann. 469. num. VI.

20 73 El primer defecto de las Chronicon : pues segun los nu Sirmondianas es que aunque tienen todas las Notas Chronologicas, en ninguna se han puesto con la distribucion que se requiere para dár luz à los que mas la necessitan, y aun à los prácticos en la Chronologia. Las Epocas fon quatro: Años de Abrahan, Olympiadas, Eras Españolas, y Años de los Emperadores. Solo eftos y las Olympiadas tienen separacion. Los Años de Abrahan, y las Eras Españolas estàn enlazadas con las otras, de modo que es dificil diftinguir lo que corresponde à cada una. Demas de esto en ninguna Edicion se ha puesto reduccion à los Años de Christo; y aunque nada de lo expressado es culpa del primer Promulgador (pues cumplió con copiar el Ms. donde no encontró mas que lo que nos dió) con todo esso ha influído esta falta para que no se conozcan muchos yerros: v.g. en la Era quinientas pone Idacio un sucesso, que casi todos los Autores le han dado por bien puesto, à causa de no cotejar bien con esta Epoca las demas, y principalmente por no tener delante la de los Años de Christo aplicada à cada uno del Chronicon de Idacio. Puefta aquella, todos huvieran co-

meros de los Emperadores corresponde alli el de Christo 464: en el qual no fue Era quinientas: y assi dijo bien Pagi, que todo el Chronicon estaba desconcertado, si se coloca alli el año 462. que es el de la Era. ( sobre este año num.VI.)

74 A vista de esto digo. que se deben distribuir todas las Epocas, y añadir la de Christo, no solo por otras muchas utilidades, fino por pedirlo assi el Chronicon de Idacio en suposicion de como está el Geronymiano. La razon es, porque todo el fin de nuestro Autor fue continuar à S. Geronymo, como se deja dicho: luego teniendo, como tenemos, distribuído aquel por Colunas, en una los Años de Abrahan, en otra las Olympiadas &c. del mismo modo se debe colocar este, à fin que no desdiga el continuador del continuado. Sobre la uniformidad se añade la precision para la claridad; porque en llegando el lance de juntarfe dos calidades de numeros sobre un año Imperial, no se pueden poner unos donde están otros, ni separarfe, si no huviere Colunas. A costa pues de uno u dos pliegos de papel no se debe escafear la gran utilidad de la fenocido el yerro que hay en el paracion. De este modo no soto Te configue la uniformidad entre la obra de S. Geronymo y la del Continuador, fino el año que para cada sucesso corresponde en qualquier Epoca, sin la fatiga de andar contando los años de un modo que necessita explicacion. Juntamente anadiendo los de Christo, se evitan reducciones de una Epoca à otra (que es punto de especial dificultad) y se sabe el que en la Era vulgar pertenece à las cofas. Pero como esto no se ha hecho hasta ahora, y es preciso tomar rumbo no trillado, conviene que lo desmenucémos.

## S. VI.

Explicacion de las Colunas, Numeros, y Epocas de este Chronicon, y primeramente de la Era Española.

A primera Coluna es fiempre de los Años de Abrahan: la fegunda de las Olympiadas. En esta se mezclan las Eras Españolas que tiene el Ms. de Sirmondo: porque si se hiciera otra Coluna, no quedaría lugar para la materia. El tercer orden de numeros, que sirven de principio à los renglones, son Años Imperiales, esto es, los que reynó cada Emperador. La ultima Coluna es de Años de Christom. IV.

to fegun la Era vulgar Dionysiana, de que usamos. Esta Epoca no la tuvo el original de Idacio, ni el Ms. de Sirmondo: pero lo añado yo, para evitarte el trabajo de reducciones, y porque salga conforme con el methodo en que se publicó el Chronicon de S. Geronymo. Tambien es cosa mia el poner estendidos por cada año los de Abrahan, y Olympiadas; pues en las demas Ediciones no se ponen mas que de diez en diez los numeros de Abrahan, y de quatro en quatro las Olympiadas. Esto te obligaría à andar contando las lineas de los numeros Imperiales, para vér qué unidad corresponde en esta Epoca al sucesso que vás à señalar. Yo te lo doy ya hecho: y para no faltar à la conformidad en que está el Ms. mantengo los decenarios en numeros Romanos del modo que se hallan en los demas; y en lo que es añadido, uso de los Arabigos; de fuerte que estos todos son mios en la primera, segunda, y ultima Coluna; pero no los de la tercera de los Emperadores: porque aunque aqui tendria el original numeros Romanos (por no haverse usado otros en lo antiguo) con todo esso se ponen los Arabigos, por ocupar menos. La

La segunda coluna de Olympiadas tiene numeros Romanos en lo que no es año particular de cada una. Estos nunca passan de quatro, por ser esta la naturaleza de aquel computo, y su uso es, Olympiada tantas año primero, año fegundo &c. Ninguna Edicion pone estos años particulares, sino precisamente el numero de la Olympiada, porque no se necessita mas para los que tienen alguna inteligencia: yo quiero servir à los que no la tienen, y por esso expresso el año que vá corriendo dentro de la Olympiada, si es segundo, si tercero, si quarto. El primero se incluye en el de la Olympiada, quando no se añade nada; y este es donde se usa el numero Romano: luego se sigue un 2. que denota año segundo del numero de Olympiada, que precede; luego el 3. y 4. y acabado este se añade una unidad à la Olympiada, passando v. g. de la Olympiada ciento, ano quarto à la Olympiada ciento y una. lombig al no

76 La utilidad de poner por extenso el año que corresponde al sucesso en cada Epoca, la conocerás al primer solio: porque sin esto, empezarás à leer el Chronicon, sin saber qué año toca à la materia. La Olympiada no se pone has-

ta el año dos, ò tres de Theo. dofio : los de Abrahan empiezan al quinto del Chronicon: con que has estado leyendo sin saber qué año toca á los sucessos, porque ni te dán la obra precedente de S. Gerony. mo (à quien vá Idacio continuando) ni te expressan el año por donde empiezan. Este inconveniente cessa, poniendote yo el que en todas las Epocas corresponde al sucesso por donde empieza Idacio, año primero del Imperio de Theodosio el Grande, que en la Epoca de Abrahan es el dos mil trecientos y noventa y seis: Olympiada docientas y ochenta y nueve, año quarto; y de Christo, trecientos y setenta y nueve, segun la Era vulgar. Sobre esto no te debes quejar en punto de fidelidad, pues declaro-fer adicion mia, y te dejo los numeros Romanos de que usan los demas, poniendolos en el fitio que les corresponde, y advirtiendo como están en Sirmondo.

hallarás en la fegunda coluna hallarás en la primera plana unos numeros Romanos debajo del año 2. de la Olympiada CCXC. Estos son CCCCXX. que denotan la Era Española correspondiente al año 382. Ya dige como esta Epoca se enlazaba con las Olympiadas den-

110

tro de una Coluna ; porque Era Española. En Sandoval puhaciendo otra à parte, no quedaria espacio para el texto: pero como no fon mas que dos veces las que se halla la Era marginal, no se necessita para tan poco el largo espacio de una nueva Coluna. Las dos veces en que se pone la Era, son el año 382. y à los diez años siguientes, en el 392. por quanto assi en esta Epoca, como en la de Abrahan, no se ponen en el Ms. mas que los Decenarios. El no darnos Sirmondo mas numero de Eras. creo sería por no tener mas el Ms. pero se debe atribuir à olvido del Copiante; porque no hay motivo para usar de este computo en el principio del Chronicon, por espacio de los dos primeros decenarios, y omitirle despues. No obstante no he querido alterar, por no fer necessario à vista de las restantes Epocas; y porque facilmente puedes ir recogiendo por aquellas el numero que corresponde en la Era Española: porque si en el año catorce de Theodosio, 392. de Christo, se prefija la Era CCCCXXX; en el año figuiente será la 431. y assi de las demas, hasta el fin. 78 De passo conocerás el perjuicio que nos han hecho los que publicaron este Chronicon sin los numeros de la

do haver disculpa, si la Edicion Romana de Llorente (que no tengo) salió sin esta Epoca: pero Aguirre ya alcanzó las que la tienen; y haviendola omitido assi aqui, como en los Fastos Idacianos, no descubro otra causa mas que no hizo las copias, como yo, por su mano, sino fiandose de algun poco avisado Amanuense. Si alguno pretendiere, que Idacio no usó de Eras marginales, tiene contra si, no solo el hallarse el mismo computo en el texto, sino tambien la autoridad del Codice Ms. de Sirmondo, en que se pone firmemente dos veces: y obra delcubierta en Lorena (y aun copiada alli, fegun aquel Autor) no tiene la sospecha de introduccion moderna por mano de Español: y assi puedes añadir esta insigne comprobacion à lo dicho sobre la Era en el tomo 2. porque assi aqui, como en los Fastos ( que pondrémos despues) si rebajas 38. años al numero de las Eras marginales, sacarás el año del Nacimiento de Christo. Y consta, que están bien colocadas, porque del mismo modo las puso S. Isidoro en la historia de los Godos: v. g. la muerte de Athanarico fue segun el Santo en la Era 419. y en el año tercero del Em-X 2

Emperador Theodosio, el Español: de este modo la hallarás en Idacio, en el mismo año 3. de Theodosio. Luego la Era 420. está bien puesta en este Chronicon en el año 4. de Theodosio, y assi de las demas.

79 Debajo de esta Era CCCCXX. encontrarás en la primera llana otros numeros VII. Jobeleus, © c. que explicarémos despues: porque ahora solo se toca el orden general de las Colunas. De aqui adelante se trata de cada una en singular: y para esto sea la primera la de Abrahan.

De la Coluna de los Años de Abrahan, y modo de reducirlos à la Era vulgar, segun se hallan en S. Geronymo y en Idacio. Previencse la diferencia del computo entre el Chronicon de Eusebio y el de S. Geronymo.

Omo Idacio continuó el Chronicon
empezado por Eusebio, sue
preciso que insistiesse en las
Epocas de la Chronologia precedente. Una de ellas son los
Años de Abrahan, por cuya
edad calculó Eusebio su historia, enlazando el año 1240. del
Nacimiento de este Patriarca
con la Olympiada primera. De

este mismo computo usa la Igle. fia en la Kalenda del dia de Navidad, que contrahe al año 2015. del Nacimiento de Abrahan, del mismo modo que le señala Eusebio. S. Geronymo siguió la mifma Epoca de los Años de Abrahan: figuióla tambien Idacio: y esta es la materia de la primera Coluna. Pagi dice repetidas veces, que ningun computo del Chronicon de Idacio tiene tanta firmeza, como el de los Años de Abrahan, y que por tanto se ha de atender siempre à él, sin mirar à los Años Imperiales. Esto sirve para conocer su importancia : pero luego mostrarémos, que los Amanuenses que segun Pagi alteraron los otros, pudieron del mismo modo errar en este; y que de hecho no está privilegiado.

81 Para la inteligencia y reduccion de estos Asios se ha de notar, que Eusebio presijó el asio 1. del Nacimiento de Christo en el 2015. de Abrahan: y assi el que quiera saber el asio que en la Era de este corresponde, segun Eusebio, à la de Christo, ha de asiadir 2014. à los asios de Christo: y la suma de uno y otro da el Abrahamitico: v. g. en el asio 15. del Emperador Tiberio contaba el Redentor su asio 30. segun entendió Eusebio el

Eyana

Evangelio. Si à los 30. añades 2014. resultan 2044. y este es el año de Abrahan que buscas, y el mismo que Eusebio aplica en su Proemio al 30. de Christo. Otra prueba. El Chronicon de Eusebio acaba segun le pone Pontac en el año 329. de Christo. Añade à estos los 2014. que precedieron Abrahan al 1. de Christo, y resultan 2343. que son los mismos que señala Eusebio en su ultimo año. Lo mismo se verifica en el Chronicon de S. Geronymo, que acaba en el 381. de Christo: si à estos añades los 2014. salen 2395. que son los mismos que propone el Santo: y assi se vé, que es puntual este modo de averiguar los años de Abrahan por los de Christo.

82 Para la combinacion opuesta de saber los años del Redentor por los de Abrahan, has de quitar lo que antes añadias: v. g. hallas el año de Abrahan 2044. y quieres saber à que año de Christo corresponde? quita 2014. y los 30. que restan son los años del Redentor, que corresponden al 2044. de la Era de Abrahan.

83 Estas reglas solo sirven para sacar por la Epoca de Abrahan la Christiana del modo que la usó Eusebio Cesariense: pero no para averiguar

Tom.IV.

los años de Christo segun nofotros los contamos en la Era vulgar Dionysiana; porque haviendose diferenciado Eusebio y Dionysio Exiguo en señalar el año del nacimiento de Christo, es preciso que las reducciones sean diferentes. La diferencia estuvo en que Eusebio anejó el año primero de Christo al XLIII. Juliano, y Dionysio al XLVI. (como dice Pagi en la Dissert, del Peryodo Gr-R. num. 78. y 79.) En fuerza de esto, el que de los años de Abrahan quiera facar los de Christo segun nosotros los contamos, se ha de diferenciar en tres unidades, y por tanto lo que antes se hacia quitando de los años de Abrahan 2014. se ha de hacer ahora revajando 2017. y lo que refulte es año de Christo segun nuestra vulgar Era Dionysiana: v.g. en el ultimo año del Chronicon de S. Geronymo hallas el año de Abrahan 2395. (en la edicion de Pontac) Si de aqui revajas 2017. restan 378. Pues esse es el año de la Era vulgar Christiana en que acaba el Chronicon de S. Geronymo; expressando alli el Santo el Consulado VI. de Valente, y II. de Valentiniano, que corresponde puntualmente al 378. de Christo segun nuestra Era Dionysiana. En la citada edi-X 3 cion

cion hallarás el 381, que fon los tres años mas en que digimos fe diferencia el computo Eusebiano del nuestro en quanto à los años de Christo. Pagi en el lugar citado aprueba redondamente este calculo: pero luego veremos lo que de

aqui refulta contra él.

84 Por ahora digo, que se debe distinguir entre el Chronicon de Eusebio y el de S. Geronymo en orden à la reduccion de los años de Christo. La razon es, porque en todo el Chronicon de Eusebio desde el año 1. de Christo hasta el Concilio Niceno no hay mas diferencia de nuestra Era vulgar que dos años, como se prueba por el año 1. de Tiberio, anejado alli al 16. de Christo, siendo el 14. en la Era Dionysiana. El primero de Claudio se pone en el 43. de Christo, que es 41, en nuestro computo; y assi en otros hasta el Concilio Niceno; donde hallarás la misma desigualdad de dos años; pero con la notable diferencia, de que antes havia dos años mas en Eusebio, y aqui hay dos menos, puesto el año 323, que entre nosotros es 325. En otros sucessos es mayor la diferencia, ya porque los Modernos discurren de otro modo, y ya porque los Mss. de la Obra de Eusebio no están

bien arreglados: y assi dijo bien Pagi (en el año 325.n.ult.) que sería gran obsequio del publico una nueva edicion bien castigado.

castigada.

85 Para el affunto de que vamos tratando no perjudica esto: porque sin mirar al principio de donde viene el yerro, nos basta averiguar el estado en que S. Geronymo concluyó fu Chronicon, Si este incluía defecto, proseguiria del mismo modo el de Idacio : y assi toda la atencion debe estar en vér el año en que acabó el Santo. Este es el 378. de nuestra Era vulgar, como se prueba por el Consulado, que assi en el texto, como en la Carta à Vicente y Galieno expressa el Santo, y es el fexto de Valente y fegundo de Valentiniano. En este contaba el Santo 381. de Christo, que son los tres años mas que digimos tenia su cómputo sobre el nuestro. El numero de 381. se prueba por decir el Santo, que desde el año 15. de Tiberio y predicacion del Redentor, havian passado hasta el referido Consulado, 351.como se lee en el texto del final. Si à estos añades los treinta que contaba el Redentor, quando salió à predicar, resultan los 381. señalados. Con que en quitando los tres, tendras el año 378. de la Era Dionysiana.

Pruc-

86 Pruebase esto mismo por la Epoca de Roma, que segun muchos Mss. citados por Pontac, se expressa al fin del Chronicon del Santo (con las demas alli puestas) diciendo, que se termina la obra en el mil ciento y treinta y uno: el qual corresponde à nuestro año 378. como verás en mi ultimo Apendice. Lo mismo en la Era de Abrahan, que se contrahe al año 2395. y si de aqui rebajas los 2017. que determinamos con Pagi, resulta puntualmente el 378. en que S.Geronymo acabó fu Chronicon: y por tanto Idacio que le continuó debió empezar por el siguiente, como de hecho empezó por el año 1.de Theodosio, que tuvo su principio en el 379. de la Era vulgar : y assi por esto mismo se vé, que S. Geronymo acabó en el antecedente 378.

En esta suposicion debes reducir los años de Abrahan en S. Geronymo y en Idacio por la regla propuesta, quitando 2017. y lo que reste, es el año de Christo segun hoy los con-

87 Si la edicion de Idacio huviera salido bien arreglada desde Sirmondo, ò (por mejor decir) si se huviera entendido bien; no teniamos que hacer en punto de la Epoca de Abra-

han: porque mirando à esta regla se averiguaba puntualmente el año que correspondia en los de Christo. Pero segun está entendido el Chronicón de Idacio, se atrassan un año todos los de Abrahan. Este es punto trascendente, y por tanto necessita examinarse à partes

Del mes por quien empezó Idacio los Años. Muestrase contra Pagi, que no fue Octubre; y empiezase à descubrir y declarar el orden de los numeros de años por la primera Coluna.

LL Cl. Pagi, viendo que el Chronicon de Idacio lleva atrassado un año en los de Abrahan, segun la regla dada de reduccion, se empeño en componer uno y otro, diciendo que Idacio no empezó el año como nofotros, fino como los Orientales por Otoño, en primero de Octubre. Apóyalo con bella alufion, de que como continuó à S. Geronymo y este à Eusebio, debió seguirlos tambien en empezar como ellos el año por Otoño: y configuientemente el año que para nosotros corresponde v.g. al año 428. de Christo, empezó para Idacio en las Kalendas de Octubre del año precedente 427. Aña-X4 de,

de, que por no advertir esto fe han engañado muchos Varenes doctifsimos, como expressa sobre el año 428. num. 3. donde insiste, en que se recurra siempre à los Asios de Abrahan, valiendose para la reduccion de la regla propues-

89 Yo digo que este Varon doctissimo fue uno de los engañados, con el motivo de la disposicion que tiene la Edicion de Sirmondo; en cuya vista merece ser alabado el discurso de Pagi. Pero absolutamente no se puede decir, que Idacio empezasse el año por Octubre, fino por Enero, como la Era Española, y los Años Romanos.

90 Pruebase por su mismo Chronicon. En el año 23. de Valentiniano, 447. de Christo, menciona la Carta de S. Leon à Santo Toribio, la qual se escribió en este año por Julio, como dice su firma. En este mismo año pone immediatamente un Eclipse de Sol, que huvo en Diciembre. Si empezara los años por Octubre, precisamente havia de alterar el numero entre dos fucessos, que el uno es de Julio, y el otro de Diciembre, por mediar entre los dos Octubre. Infifte en un mismo año : luego es prueba que no los empezaba por Otoño. Lo mismo se ve. en el año quarto de Mayoriano y de Leon, 462. de Chrifto (fegun el Chronicon) Alli empieza à referir sucessos de Febrero: profigue con Abril, Mayo, Julio, y Noviembre. sin alterar el numero del año. Si le empezara por Octubre, le havia de alterar antes de llegar à Noviembre : no le muda: luego es prueba, que empeza-

ba los años por Enero.

91 He leido que un Autor dijo, que el principio de los Años Idacianos era la Pascua. Lo contrario se convence en Idacio en el egemplo puesto: porque alli pone un sucesso de Febrero, y despues sin mudar año, expressa otro que aconteció en la Pascua: y por tanto se prueba, que ni por Octubre, ni por esta Solemnidad, dió principio à los años, fino por Enero; como fe infiere tambien por el año 457. donde puestos sucessos de Diciembre, altera luego el numero, porque se siguió Enero.

La congetura de que por continuar Idacio à los Orientales debió empezar por Otoño, no favorece à Pagi, si no prueba, que Eufebio y S. Geronymo empezaron tambien del mismo modo. Interin diré con Pontac, que Eusebio no atendió aun en las Olym-

pia-

piadas, al principio civil, fino al mes de Enero, por causa de empezar en este el año de los Consules, como observa en la Col. 467. Luego mucho menos debió alterar aquel principio Idacio, siendo Occidental, y escribiendo en Region donde empezaban los años por Enero.

93 Pero ni aun recurriendo à que los empezasse por Octubre, se salva que estén bien los numeros de Abrahan, en que tanto confia Pagi.Confta esto por la primera mencion que hace de ellos este Clarissimo Franciscano sobre el año 381. num. 14. donde refiriendo con Idacio à Prisciliano, aplica al sucesso el año de Abrahan 2401. por ser este el que han deducido de la edicion de Sirmondo. La reduccion la hace al 385, empezado por Octubre del 384. lo que tiene contra si dos cosas: la primera, que segun su regla, no corresponde al año 385. el 2401. de Abrahan, fino el figuiente 2402. y por tanto este y no aquel, es el que se debe confrontar con el sucesso. La 2. que de ningun modo se debe recurrir al 384. porque lo que refiere alli Idacio sucedió en el año septimo de Theodosio : el qual no concurrió con el 384. sino precisamente con el 385. como se vé ocularmente por mi edicion,

haviendo empezado Theodofio por Enero del 379. y por
tanto cada año fuyo corrió
igual con los vulgares, fin mas
diferencia que en diez y ocho
dias, pues su Epoca empezó en
el dia 19. de Enero. Si el año
384. no concurrió con el sucefso referido; ¿à que fin recurre
à él este Escritor?

94 Mas claro. Al referir el Concilio I. de Toledo le aplica Pagi ( sobre el año 405. n. 14.) el 2416. de Abrahan, que dice empezó en las Kalendas de Setiembre (de Octubre se debe leer) del año 399. Aqui le vé uno de los mayores yerros de la Edicion de Idacio, y de la opinion de Pagi : de la edicion; por lo que se dirà en la Nota 3. De Pagi; porque contó como años distintos el ultimo de Theodosio y el primero de Arcadio, siendo assi que el mismo Idacio previene, que se cuenten como uno folo: y dado esto, como es preciso, no se debe aplicar al Concilio el año 2416. que pulo Pagi, fino el 2415. mirada la Edicion de Sirmondo. Este año da el 398. legun la regla de Pagi, empezado en primero de Octubre del 397. y ambos años repugnan, no solo con la mente de Idacio, fino con la de Pagi, que aplica este Concilio al año 400. de Christo.

Con-

95 Considera ahora si aun con el recurso de empezar los años por Octubre sale bien aquel dicho, de que siempre se ha de atender en el Chronicon de Idacio à los de Abrahan, usando de la regla ya dada! No solo no sale bien, sino que hay lances en que Pagi moteja à Idacio de que erró, (juzgando que empezó el año por Octubre) siendo assi que excluída esta Epoca, y supuesta la de empezar el año por Enero, refuelve Pagi lo mismo que en realidad afirma Idacio. Sirva de egemplo la toma de Carthago por los Vandalos en el año 439. dia 19. de Octubre, en que Pagi la pone; pero añade, que erro Idacio en anticiparla un año. Aqui se vé claramente, lo que es proceder en un Systema falso; pues aun quando convienen los testimonios, se tienen por opuestos; y quando se oponen, se dán por uniformes. Idacio pone la conquista de Carthago en este mismo año 439, en que la pone Pagi, como verás en mi Edicion: luego el yerro que se le atribuye, no es cometido por Idacio, sino por falta de penetrar su mente. Quita el concepto de que empezasse el año por Octubre, y no solo te saldrá bien el computo, fino que conocerás por este y otros lan-

ces, que no es bueno esse recurso, para arreglar la Chronologia de los sucessos, ni para salvar, que solo los años de Abrahan están bien puestos; pues aqui tienes un lance bien patente de que uno y otro es falso. Lo cierto es, que el año que Pagi quiso salvar con tal recurso, no pende dél, sino de la mala distribucion que por falta de Colunas, y por mala aplicacion, tiene la Edicion Sirmondiana.

96 Que se hallan mal dispuestos los numeros, (sin exceptuar los de Abrahan) es cosa que no debe dudarse, como se vé en el egemplo dado, y en otros que verás en las Notas. El yerro trascendental es el de la primera Coluna, y en el primer sucesso. Errado el principio, suele crecer el yerro en la continuacion; y assi sucedió aqui. El primer año de Abrahan en la Edicion de Sirmondo está entre el año quinto y sexto de Theodosio, con alguna cercanía mas del 6. que del 5. pero no bien confrontado con uno, ni con otro. Al segundo decenario ya se halla debajo del 16. porque en el 15. (donde correspondia ) se puso la Olympiada: y como no hay Colunas, cediendo el uno al otro, se apartó el de Abrahan de su lugar. De aqui nació,

que los Autores no aplicaron el primer decenario al año 5. de Theodosio, à quien favorecia tanto como al 6. por no eftar confrontado con uno ni con otro, fino entre los dos: pero viendo que el fegundo se coloca despues del 16. supusieron que el primero pertenecia al 6. no tocandole à este, sino al 5. immediato precedente, como consta por el año de Abrahan primero del Chronicon de Idacio. Este debe ser el 2396. que es el que corresponde al 1. de Theodosio: luego el 2400. empezó con el 5.y no con el 6. Probado aquello, fale bien todo el cómputo, y se deshace la equivocacion del año de diferencia que Pagi quiso salvar recurriendo (contra su Regla) al mes de Octubre.

97 Que Idacio empezó por el año 2396. de Abrahan, confta, por haver historiado S. Geronymo el antecedente 2395. como se deja dicho: luego Idacio, que le continuó, debió empezar por el año siguiente 2396. del mismo modo que Prospero Aquitanico; el qual empezó la continuación de S. Geronymo, por el año siguiente al ultimo del Santo; esto es, por el 379. de Christo, en el Consulado de Ausonio y Olybrio (como se vé en las Edicio-

nes comunes del Chronicon de Profpero, ordenado por Confulados) y en el año primero de Theodofio; como fe lee en el Chronicon Pitheano, que llaman Imperial, por motivo de que procede por años de Emperadores, como el otro por Confules, En uno y otro cómputo empieza por el año 379. de Christo. Luego Idacio que tomó el mismo empeño de continuar à S. Geronymo, debió empezar por el mismo año: y consta que empezó, pues expressa el primero de Theodosio, que es el 379. de Christo. Añade à este los 2017. de la Era de Abrahan, segun la Regla de Pagi, y refulta puntualmente el 2396. que es el numero primero que debemos prefijar en Idacio.

98 Confirmafe. Idacio empezó por sucesso del año siguiente à aquel en que acabó
S. Geronymo, como se vé en
el año primero de Theodosio,
que es de año posterior al Consulado expressado por el Santo. A sucesso de un año despues precisamente corresponde, en qualquiera Epoca que
se escoja, un numero mas; si
el Santo acabó en el 378. de la
Era vulgar, se ha de señalar
por primero de Idacio en esta
Era el 379. que es el que sin

du-

duda corresponde al sucesso: luego haviendo acabado el Santo en el 2395. de Abrahan, precisamente debe empezar Idacio por el 2396. De este modo fale todo puntual con la Regla propuesta, sin recurrir à lo que Idacio no permite, fobre empezar el año por Otoño. Ni en rigor es esto corregir el modo con que Sirmondo colocó estos numeros, sino explicar lo que alli está dudoso en el principio ; y determinar con urgentes fundamentos, que el primer decenario de los años de Abrahan ( que es el II.CCCC.) debe aplicarse al quinto de Theodosio, que precede, y no al 6. que se sigue. Como la cercanía es tan grande, fue facilissimo que se deslizassen un poco los Copiantes; y de hecho no le llegaron à confrontar con el 6. por donde se vé, que aun la Edicion de Sirmondo puede confirmar lo que se deja dicho, que es la raíz de todo lo que resta, y por tanto se ha de tener presente.

\*\*\* \*\*\* \*\*\* \*\*\* \*\*\* \*\*\*

## S. VII.

De las restantes Colunas. Explicase la naturaleza de las Olympiadas Idacianas, diversa de las vulgares, con una notable prevencion de Idacio, desatendida de los Autores, en orden à los años Imperiales.

99 EN la segunda Coluna de Olympiadas sucedió casi lo mismo, que en los Años de Abrahan. La primera Olympiada de la Edicion de Sirmondo es la CCXC. confrontada entre el año 2. y 3. de Theodosio, pero mas cerca del dos, que del tres. Su verdadera ordenacion es aplicarla sobre el año dos. La prueba de esto se toma de los mismos principios: porque S. Geronymo dejó historiado el año tercero de la Olympiada precedente 289. como se vé, no solo en la Edicion de Pontac, sino en las anteriores; y sobre todo en la suma que expressa el Santo (contenida como suya en los muchos Mss. que menciona Pontac. ) La suma es mil ciento y ciquenta y cinco años que dice havian passado desde la primera Olympiada (en que vivia Isaías) hasta el Confulado VI. de Valente: Ab OlymOlympiade prima, qua etate apud Hebraos Ifaias prophetabat, anni CICCLV. Esto supone historiado el año tercero de la Olympiada 289. como se prueba ocularmente por este cómputo. Multiplica por quatro, la Olympiada 288.

y hallarás 1152. Añade

tres años enteros de la

1152 Olymp. figuiente 289.

y la fuma es la expreffada por el Santo: 1155.

Luego por las Ediciones, y por su mismo texto se prueba, que historió el año tercero de la Olymp.289. Luego Idacio, que empezó por el año figuiente, dió principio à fu Obra por el año quarto de la misma Olymp. 289. Puesto este en el año I. de Theodosio, se infiere con certeza que en el 2. se debe prefijar la CCXC. como yo la pongo, en fuerza no solo de razon tan urgente, fino apoyandolo con la Edicion de Sirmondo, donde vemos este numero de Olympiada mas cerca del 2. Imperial, que del tercero, y lo mismo en el resto de la Obra, pues lo comun és distar menos del numeto Imperial precedente, que del figuiente, aun quando hay notable diffancia de uno à otro. Por tanto tampoco esto es corregir, fino declarar, poniendo una distribucion autorizada aun con la Edicion de Sirmondo: porque esta favorece maso à que se aplique la Olympiada al numero de quien dista menos.

Dispuesto assi el primer numero de la segunda Coluna, vá arreglado el todo de este computo, con la misma firmeza que el de los años de Abrahan, y de

la Era vulgar.

100 Pero hay una cosa muy notable que advertir; y es, que las Olympiadas de que usó Eufebio, y figuieron S.Geronymo, y Idacio, no fon las vulgares, como se juzga comunmente, y à que nos atemperamos en el Tom.II. pag. 49. fino otras que por razon particular se llaman Eusebianas. Estas tienen una unidad mas que las comunes, ò bien porque Eusebio las empezó por Otoño ( fegun receló Petavio, y afirmó Pagi en la Diff. de Periodo G. R. num. 83.) o porque las acomodó al año de los Confules, como escribe Pontac. El hecho es, que Idacio encontró en S. Geronymo un cómputo de Olympiadas anticipadas en un año à las vulgares, como fe prueba por la exprefsion mencionada en S. Geronymo, de que en el año de Christo 378. (en que acabó el Chronicon) havian paffado mil ciento y cinquenta y cinco años;

años; esto es 288. Olympiadas, y tres años de la 289. En el cómputo vulgar no corresponde al año 378. de Christo mas que el año 2.de la Olymp. 289. como verás en las Tablas, que se pondrán despues : luego Idacio halló en S. Geronymo un uso de Olympiadas anticipadas en un año à las vulgares: pero se debió atemperar à él por ley de Continuador, como hizo S. Geronymo con Eusebio. Por esta misma razon no debo yo alterar aquel methodo: porque aunque siguiendo el que se aplica à las Ediciones, lograbas en Idacio unas Olympiadas comunes, faltaría la Eusebiana, practicada por estos Escritores: y assi debe pesar mas poner la que pusieron.

101 Esto trahe consigo un trabajo para mí, y una utilidad para el Público. El trabajo es, que si por mis libros quieres faber la reduccion de Olympiadas vulgares y Eufebianas, te dé Tabla à parte de aquellas: y mas quiero añadir esto, que proponer en Idacio un cómputo contrario al que el uso; porque esto fuera falta de fidelidad. La utilidad es, que de este modo no solo se labe la naturaleza de las Olympiadas Eufebianas, fino de las vulgares; para aquellas sirve

la reduccion que se pone en el Chronicon de Idacio: para estas la Tabla que está al fin con Consulados.

102 Supuestas las dos Epocas de Abrahan y Olympiadas Eusebianas, tenemos dos hilos de oro para andar con acierto por este Chronicon en todo lo que es genuino de su primera formacion. Solo resta advertir al principiante que el modo de contar las Olympiadas en las Ediciones distintas de la mia (donde no hay extension de cada año ) es por los años Imperiales de la tercera Colunas v.g. en el año 2. de Theodofio se halla la Olymp. 290. este es su año 1. Segun crecen los años Imperiales se aumenta el numero en cada Epoca: y assi en el año 3. de Theodosio, es año 2. de la citada Olympiada: en el 4. es año 3. en el 5.es el 4. y al fexto de Theodofio es ya la Olympiada siguiente, 291. año primero.

el modo de numerar los años de cada Epoca, es por las unidades de la tercera Coluna: porque si en el año 1.de Theodosio era el 2396. de Abrahan, en el 2. será 2397. y assi de los demas en qualquier cómputo. Por esto quando Idacio multiplicó los numeros Imperiales voluntariamente, lo advirtió;

à

à fin que nadie se equivocasse, suponiendo que por alli se havian de ir guiando. Fue el cafo que à Theodosio le señaló 17. años de Imperio, y por tanto debió contar hasta 17. En los Sucessores debió poner rambien los años que imperaron, empezando desde el primero. Pero como Theodofio murió por Enero, de aí es. que el año ultimo en que havia de cumplir los 17. fue tambien primero para los Sucessores. Si uno y otro año Imperial se pone por extenso, se hacen dos años del que no fue mas que uno natural. Con que si cuentas la Olympiada, como debes, por los numeros de la tercera Coluna; te hallarás con cinco años en una : y esto no puede ser, pues no passa de quatro. Por tanto lo previno expressamente Idacio, diciendo (en el año 395.) que aquel numero Imperial le proponia folo à fin de que se viesse la distincion de Imperios ; pero que el año natural no era mas que uno : Ifte annus , qui Theodosij XVII. ipse Arcadij O Honorij in initio regni eorum primus est: quod ideò indicatur, ne Olympiadem quinque annorum turbet adjectio; in hos loco tantum propter regnantum inserta Principum. En fuerza de esto mantengo yo separados los 17.

de Theodosio, y el 1. de Arcadio, sin aumentar unidad en las demas Epocas; porque estas denotan años naturales, que no sueron dos, sino uno; y por esso las hallarás con ceros.

104 De aqui se convence nuevamente, que Idacio empezó todos los años por Enero; pues solo por haver alcanzado Theodosio el Enero del 395-(en cuyo dia 17. murió) le señaló 17. años de Imperio. Pero si empezára por Octubre, no le podia dár mas que 16. y aun para cumplir estos le faltaban dos dias, haviendo empezado en el diez y nueve del mismo mes de Enero.

ros No obstante que Idacio procuró ocurrir en la materia à que nadie se equivocasse con los numeros marginales,
con todo esso, los que no lo
han notado, se equivocaron
gravemente, assi en el cómputo de los años de Abrahan,
como en desatender por esto
al de las Olympiadas, creyendolas del todo dislocadas. El
methodo con que yo distribuyo las Colunas, impedirá, mejor
que su advertencia, las equivoca ciones.

rás en la tercera Coluna dos numeros Imperiales 5. y 1. Eftos denotan el año quinto del

Em-

Emperador Leon, y el primero de Severo. Bien pudieran ponerse divididos, como en Theodosio y Arcadio, con tal que aqui (como alli) no se aumentassen unidades en los años de las otras Epocas. Tambien pudieran colocarse enlazados el 1. de Arcadio, y el 17. de Theodosio, como el 5. y el 1. de Leon y Severo. Pero en aquellos consta que Idacio los puso separados, como se vé por la advertencia que hizo: en estos es verosimil, que observasse lo mismo. No obstante como las Ediciones lo ofrecen como vá prevenido, no he querido alterar nada en esto, por estár bien de uno y de otro modo.

107 Explicados los numeros de todas tres Colunas, no hay que hablar de la quarta, pues ya dige que los años de Christo son anadidos por mí, para que sin fatiga se reduzcan los fucessos à la Era vulgar. Tambien previne, que los dos decenarios de numeros Romanos, que hay entre las Olympiadas en la primera y tercera plana del Chronicon, son Eras Españolas. Solo resta decir, que debajo de la Era CCCCXX. hallarás VII. Jobeleus ex quo Dominus ascendit, clausula omitida en las Ediciones de Sandoyal y Aguirre. Escaligero tam-

poco quiso poner en el texto Griego de Eusebio los Jubileos, no obstante que reconoció ser cosa Eusebiana el que se hallen en el Chronicon de S. Geronymo, fegun refiere Ti. lemont en el tom. 3. sobre la Persecucion de Severo, pag. 637. de la Edicion Parisiente. El que aqui pone Idacio parece que supone otros, pues es feptimo. Pero estos no son los Jubileos Eusebianos, sino una Epoca Christiana, inventada al modo de los anteriores Jubileos de cinquenta en cinquenta años. El primero se toma desde el año 33. de Christo: porque Idacio dice expressamente, ex quo Dominus ascendit, que es el año de la Ascension del Señor. Si à 33. añades 350. que son siete Jubileos (de à cinquenta años cada uno ) refulta el año 383. de la Era vulgar, sobre quien se debe decir que apela esta expression de Idacio, y no sobre el antecedente 382. porque à este no le compete la suma referida. Añado que el septimo Jubileo expressado se debe entender cumplido en aquel año, y no empezado, porque su principio fue cinquenta años antes. Al 433. correspondia poner el complemento del Jubileo VIII. pero como ninguna Edicion le pone, ni es cosa que nos haga

al caso, no he querido añadirle, proponiendo lo dicho por el preciso titulo de explicar lo que incluyen las Colunas.

108 Lo mas principal es lo que se corrige, ò mantiene en la materia. Pero como esto pide que se lea primero el Chronicon, lo pondrémos despues: previniendo que solo reparo en las cosas mas dignas; pues

si todo el Chronicon se huviera de escoliar, no bastára un volumen.

Solo resta ofrecer los elogios que algunos Escritores dieron à nuestro Idacio; para que tambien se conozca su merito por testimonio ageno, y juntamente se note algo que hasta en esta linea debemos corregir, porque no sea mas general el yerro.

#### S. VIII.

#### Testimonios de Escritores sobre el Chronicon de Idacio.

S. Isidoro lib. de Vir. illust. cap.9.

Tog Tatius Provinciæ Gallæciæ Episcopus, sequutus Chronicam Eusebij Cæsariensis Episcopi, sive Hieronymi Presbyteri, quæ usque hodie in Valentis Augusti Imperium edita declaratur, dehinc ab anno primo Theodosij Aug. usque in annum Imperij Leonis octavum subjunctam sequitur historiam: in qua magis Barbararum Gentium bella crudelia narrat, quæ premebant Hispaniam. Decessit sub Leone Principe, ultima jam penè senectute, sicut etiam Præsationis suæ demonstratur indicio.

Sigeberto Gemblacense de Script. Eccles. cap. 18.

cam initiatam à primo Theodosij Imperatoris Consulatu compositi. Aqui anade Sirmondo: In vulgari Chronico Sigeberti Idatius Chronicon suum perduxisse dicitur ad Christi usque annum CCCCXC. Zenonis Augusti XVII. quod falsum est, cum viginti ante minimum annis sub Leone Augusto scribendi vivendique sinem secerit, ut superiora declarant.

En esto es muy de admirar el numero de Autores (aun modernos) que han seguido à Si-Tom.IV.

geberto, siendo tan anteponible el testimonio de S. Isidoro, por Español, por la mayor an-Y titiguedad, y por su mayor doctrina y santidad. Añadese et mismo Chronicon, segun oy le tenemos, que no permite disculpa à los que despues de Sirmondo siguieron à Sigeberto, en decir que escribió hasta el 490. Sobre la Silla de Lemica vease el S.III.

Trithemio de Script. Eccles. año 400.

Totius Lemicæ Hispaniarum urbis Episcopus, vir in divinis Scripturis eruditus, cognomento & eloquio Clarus, qui cum Ursacio Episcopo propter necem Priscilliani, quem Treveris accusaverant, à communione Ecclesiæ sequestratus, in exiliumque detrusus, ibidem mortuus est. Scripsit autem non contemnenda Opuscula. De quibus ista feruntur: Adversus Priscillianum lib. 1. Chronicarum à tempore Theodosij lib. 1. Et quædam alia. Claruit sub Theodosio venerabili Imperatore, anno Domini 400.

Aqui se vé claramente, que este Escritor confundió los Idacios, el Ossonobense con el Lemicense, aplicando à este el tiempo, y el Escrito de aquel. De Sigeberto tomó el

que fue Obispo Lemicense: de S. Isidoro lo que solo conviene al de Ossonoba: y juntando uno y otro, asirmó lo que no se verifica de ninguno.

#### Juan Vasco in Chron. ad annum 420.

T12 Dodem anno (420.) Idatius Scriptor Hispanus ad Dominum conversus est, ut ipse de se testatur. Hic postea suit, ut inquit Sigebertus, Lemicæ Hispaniarum urbis Episcopus, & Chronicon scripsit à primo Theodosij Consulatu usque ad annum quadrigentesimum nonagesimum, quod auspicatur à Divo Joanne Chrysostomo. Sed nomen urbis, cujus dicitur suisse Episcopus, neque in Conciliis antiquis, neque usquam alibi invenire potui. In Alcobacensi Codice antiquo dicitur Idatius Gallæciæ Episcopus. Proinde suspicopus: nam & Episcopatus Lamecæ Hispaniarum urbis Episcopus: nam & Episcopatus Lamecensis perantiquus est, ut ex Conciliis patet, & ea Portugalliæ pars olim Gallæciæ tribuebatur. Sed hoc ego in aliorum judicio relinquo.

Lo

para resolver, arrastró à casi to- dicho en el §.3. dos los posteriores. Los Concilios en que se halla la Silla de Lamego todos son muy distantes de Idacio, pues aun el primero es de cien años descido à Galicia Lamego: y assi

Lo que à Vasco no le bastó no puede prevalecer contra lo

Por el principio que señala Vaseo al Chronicon de Idacio se vé, que el Codice de Alcobaza es el mismo que el que hallarás en el Apendice figuienpues; y lo mismo el tiempo en te, donde se expressa la converque nos consta haver pertene- sion de Idacio, y empieza por la mencion del Chryfostomo.

Facobo Sirmondo, de la Compañia de Jesus, en el Prologo à la Edicion de Idacio, De Chronico & Fastis Idatij.

113 TDatij Chronicon, cujus excerpta tantum quædam ab Henrico Canisso primum, deinde á Josepho Scaligero edita fuerant, integrum nunc demum indidem prodit, unde nuper Romæ vulgari cœptum est; ex antiquo videl. Codice nostro, quem qui Romanam editionem curavit, quia Parisiis esse audiverat . Parisiensem appellavit : nos Metensem potius dicturi eramus, quod Metis olim excriptum arbitremur, inde certe ad nos

ex Monasterio non ignobili, nec obscuro, pervenit.

Quanti autem meritò esse debeat hic libellus, tute, Lector, statim agnosces. Intelliges enim, non folum ab hoc fonte haufta ea esse, quæ de Gothorum, Suevorum, aliarumque gentium rebus in Hispania, Galliaque, per ea tempora gestis, apud Isidorum, & alios Scriptores, non aliis ferme quam Chronici hujus verbis contexta leguntur; sed alia præterea tum ad Sacram, tum ad Civilem Historiam, plurima hic doceri, quæ ut ceteris omnibus intacta qui extant, ipsi nos etiam, nisi ab Idatio prodita essent, ignorare cogeremur. Facile ergo judicabis, publici usus fuisse, ut non diutius hoc beneficio careremus.

Nec verò minor, ut spero, erit gratia Fastorum Consularium, quos Chronico adjecimus, Idatianosque jam alibi nominavimus: non tam quód in eodem Codice Idatij Chronico fubjiciebantur, quam quòd rerum & verborum in utroque opere affinitas & cognatio, Epocharumque & temporum par observatio, totius denique scriptionis color idem ac genius, eumdem utriusque Auctorem suisse satis ostendant, tametsi Auctoris nomen

nullum præferat Inscriptio, quæ his verbis ibi concepta est: Declaratio Consulum ex quo primum ordinati sunt. Etsi porro in
exemplari nostro procedebant hi Fasti ad secundum usque Anthemij Consulatum, hoc est ad ea tempora in quibus Idatij Chronicon desinit, atque à primis orsi Consulibus omnia exinde ad
eum usque annum paria Consulum percensebant; nobis tamen,
dum aliud consilium dies proferat, satius in præsens visum est,
cam dumtaxat partem edi, quæ & ab antiquariis minus suerat
depravata, & memorabilium rerum varietate atque frustu tibi
acceptior, jucundiorque fore videbatur. Fruere itaque Lestor,
& vale.

# De Numerorum Notis quæ Chronici & Fastorum marginibus affixæ sunt.

114 IN Chronico Idatij, præter Olympiadas, & fingulorum Imperatorum annos, qui ordine digeruntur, duo præcipuè numeri adnotantur. Unus major, cujus initium ducitur ab Abrahamo, hoc est, ab exordio Chronici Eusebiani. Nam cum Eusebij Chronicon continuaret Idatius, consequens erat, ut illius etiam Epochas sectaretur. Hic igitur prior numerus est Eusebianus. Alter est Æræ Hispanicæ, quam in Fastis quoque, ut Hispanis usitatam & familiarem adjecit. Hæc verò Christi natalem XXXVIII. tantum annis antecedit, cum numerus Eusebiamus præcedat annis II. xv. Quare si adsignata Æra, Christi annum indagari placet, deducendi ab Æra sunt anni 38. v.g.Barbarorum in Hifpanias ingressum in Chronico & in Fastis contigisse notat Æra CCCCLVII. deduc annos octo & triginta, reliqui fiunt 409. Is ergo Christi annus fuit, cum Barbari in Hispanias penetrarunt. Quod fanè confirmant reliqui etiam characteres, qui una ibidem comparantur. Olympias enim CCXCVII. & Consules Honorius VIII. Theodosius III. & Feria tertia, quarto Kalendas Octobris, omnia congruunt anno Christi CCCCIX. Rursus, prodigia quadam in Gallacia VI. Nonas Martias visa, eamque Feriam fextam fuisse narrat in Chronico, Æra quingentesima. Si de quingentis tollantur 38: restant 462. Annus ergo Christi fuit 462.in quem & Feria item isla quadrat, & Severi Augusti, qui Majoriano successit, annus secundus, cui hæc adscripta funt. Atque in hunc modum ratiocinari in ceteris licebit, ni-

fi

si si quando numeri suis locis antiquariorum culpa moti scrutantium industriam & conatum eludent.

Aqui folo hay que notar, que este Cl. Varon entendió las Olympiadas de Idacio en la accepcion comun, contra lo dicho en el §. 7. segun lo qual no sue la entrada de los Barbaros en España en la Olympiada Eusebiana 297. año 1. sino en su año 2. Bien conoció que havia yerros en la colocacion de los Numeros, como confies-

fa en estas ultimas palabras; pero no los notó: y el mayor es el de su egemplo ultimo, de la Era 500. que segun el orden del Chronicon debia ser 502. Pero de esto tratamos en la Nota 14. num. 4. donde mostramos, que desde el año 450. empieza el desorden, hallandose puntual lo antecedente, si se entiende como debe.

El Cardenal de Aguirre, tom. 2. Collectionis Maximæ Concilior. Hispaniæ, pag. 168.

115 TDatium huncauctorem Chronici, & Fastorum Consularium, in hoc Opere locum habere oportuit, ad Epocham dignoscendam Conciliorum, Patrum, ac Regum Hispania, quorum tempore ille vixit usque ad ultimam senectutem. Illum Sigebertus Gemblacensis appellat Episcopum Lemice Hispaniarum urbis. Paschasius Quesnelius in Notis ad Epist. XCIII.S Leonis, mavult fuisse Episcopum Lucensem, ab eodem Pontifice deputatum simul cum Ceponio, pariter Episcopo, ad convocandum omnes Gallæciæ Præfules, ut coacta Synodo hærefes Prifcilliani solemniter condemnarent. Censeo autem reipsa cohærere, aut perinde esse sententiam utriusque ejus Scriptoris: quoniam circa hæc tempora, ac de cetero, iidem omnino fuerunt Episcopi Lucenses & Lemicenses, soià nominis differentia. Nimirum Lucenses denominati sunt à Luco (vulgo Lugo) urbe præcipua totius ejus Diœceseos: Lemicenses autem, ducta appellatione ab ea Provincia, quæ Lemica tunc, postea corrupto vocabulo Limia dicta est, & cujus oppidum præcipuum appellatur Monforte de Lemos, ubi dominantur inter Magnates primi Ordinis Hispániæ Excellentissimi Comites De Lemos. Itaque nulla difficultas videtur obstare, ut hic idem Idatius fuerit indivissim Episcopus Lemicæ & Luci. 101 appare shall man starodal oap

Tom. IV. Y3 Def-

Despues de esto trata de la nologia, Patria, Silla, y Escridistincion de Idacio Emeritenfe, y Lemicense, aplicando al primero el dictado de Claro, (contra lo que digimos en el §. 2.) pero resolviendo ser distinto del nuestro, por el diverso tiempo en que florecieron. De la Edicion que hizo este Eminentissimo, ya hablamos en el num. 78. De si sue lo mismo Læmica, que Lugo, vease lo dicho desde el num. 35.

En el Apendice siguiente hallarás otra Prefacion notable

de Mariana.

D. Nicolás Antonio escribió mas à la larga, que todos los precedentes, fobre Idacio; assi de su Persona, como de las demas cosas notables, en Chrotos. Pero por lo mismo que efcribió tan largo, y los conceptos fe hallan aqui propuestos, omitimos el alargarnos

Estando para dar à la Prensa este tomo vi la nueva Edicion, que se hizo de Idacio en la gran Obra, que ha tomado à su cuenta el P. D. Martin Bouquet, de la Congregacion de S. Mauro, intitulada Rerum Gallicarum & Francicarum Scriptores, en cuyo tomo 1. impresso en París en el año 1738. reproduce el Idacio de Sirmondo, y Du Chesne, dando fobre los testimonios de uno y otro el suyo en esta forma: pag.612.

#### Martin Bouquet en el lugar citado.

116 Duobus tantum locis hic allatis (en el testimonio de Sirmondo) & bis in margine, adhibetur ERA HISPANI-CA in Idatij Chronico, quæsi in singulis articulis apposita suisset, certò colligi potuissent anni quibus ea quæ narrantur, gesta funt. Cui rei inservire nullo modo possunt numerus Eusebianus, & Olympiades, quales nunc extant. Nam numerus Eusebianus decimo quoque anno, Olympiades quarto quoque anno notantur in margine e regione annorum Imperatorum. Porro constat apud omnes, in Idatij Chronico annos Imperatorum ut plurimum turbatos esfe, & suo loco motos. Turbatis annis Imperatorum turbari necesse est annos Abrahamiticos, & annos Olympiadum, qui annis Imperatorum respondent. Hinc frustra monet Pagius in annis ab Idatio expressis ad annos Era Christiana reducendis semper ad annos Abrahæ attendendum : in cassumque laborat, cum illud exequi tentat. Præterea in Chronico

annus decimus feptimus Theodosij respondet anno Abrahami II. CCCX. & annus primus Honorij respondet anno Abrahami II. CCCXI. En duo anni Abrahamitici, idem tamen est annus, quo Theodosius regnare desiit, & Honorius regnare cœpit. Honorio tribuit Idatius annos triginta Imperij à morte patris: Honorius tamen vicessimum nonnum Imperij annum non explevit. Per viginti sex annos Valentiniani Imperij initium ducitur ab anno, quo Augustus appellatus est, id est, ab anno 425. postea numerantur anni à morte Honorij, id est, ab anno 423. Tres Avito tribuuntur Imperij anni, cum tantum menses decem regnaverit. Quomodo in tanta turbatione anni Abrahami cum annis Imperatorum conciliari possunt? Igitur nulla habita ratione annorum Abrahami, Olympiadum, & Imperatorum, annos Christi quibus res gestæsunt ad marginem notabimus.

117 Este Sabio merece alabanza por la diligencia que puso en dar à los Letores los años marginales de la Era vulgar, con unas breves Notas al pie de cada plana. Pero haviendo desatendido todos los cómputos de Idacio, no puede autorizar con él ninguno de los sucessos que refiere, en quanto pertenece à la Chronologia; lo que es mucho defecto, sin que obliguen à tanto los argumentos que alega; porque no proceden contra la mente legitima de Idacio, fino contra el modo en que este y otros Autores le entendieron : v.g. aqui se op one contra el Chronicon, que en el año 17. de Theodosio se da el 2410. de Abrahan, y el 2411. en el primero de Honorio. Esto es falso, porque en la Edicion de Sirmondo

se pone el año 2410. de Abrahan con el 16. de Theodosio, como corresponde à la colocacion del decenario precedente 2400. el qual se confrontó con el año 6. de Theodosio; y añadiendo diez al seis, se infiere, que el segundo decenario corresponde al año 16. y no al 17. pues desde seis à diez y siete ván once, y no diez: luego puesto el primer decenario sobre el 6. es preciso que el segundo corresponda al 16. y de ningun modo al 17. En esta suposicion resulta, que el año ultimo de Theodofio, y el primero de su hijo Honorio, no aumentan numero en los años de Abrahan, aun mirada la Edicion de Sirmondo. La razon es, porque el tercer decenario se confronta perfectamente con el año 10. de Honorio: y por tan-

ro se insiere, que el primero de Idacio en lo que son ellos los e ste Emperador, y el 17. ulti- culpados: y assi el primer carmo de su Padre, no sueron dos go que le hace Bouquet, proaños Abrahamiticos; pues en cede de no buena inteligental caso mediaran once anos en- cia. tre el 16. de Theodosio, y el El segundo de los años que decimo de su hijo; conviene à reynó Honorio, tiene mas funsaber, uno en el 17. de Theo- damento en la Edicion de Sirdosio, y diez en los de Hono- mondo: pero en la Nota o. rio. Viendo pues que un decenario se pone en el año 16. del antecessor, y otro en el 10. del suceffor, se infiere, que el año 17. de Theodosio y el 1. de su hijo, no aumentan unidad en los años de Abrahan; porque aumentada en cada uno, resu ltaban once años de un decenario à otro, lo que no es assi, aun en la Edicion de Sirmondo.

Pero dado que huviera falido errada en esto (como lo está en posponer un año los de Abrahan desde el segundo decenario) en ningun caso menos pudiera oponerse contra Idacio aquel yerro: pues vemos que el mismo Autor ocurre à la equivocacion con fu advertencia expressada en el num. 103. Pero los Autores que no han mirado al texto, fino à los numeros marginales, se han equivocado, paffando à culpar à

mostramos el fundamento que hay para decir, que no debe reducirse à Idacio, sino al que interpoló su Chronicon.

El tercer cargo del modo de contar los años de Valentiniano tampoco es contra Idacio, fino contra el interpolador, pues desde el año 26. de Valentiniano empieza el principal vicio, como mostramos en la Nota 14. Y assi los defectos que hay en aquella parte, no penden de que Idacio mudasse las Epoças de aquel Emperador, como juzgo Bouquet, sino de haverse mezclado diferente mano. Lo mismo digo de los años de Avito, y aun de los de Marciano de que habla despues aquel Autor en las advertencias marginales. En orden à lo que anade alli, tratarémos en la ultima Nota, donde nos remitimos. 30 00 51

## IDATIJ EPISCOPI CHRONICON.

### PRÆFATIO.

Idatius fervus D. N. Jesu-Christi universis fidelibus in Domino nostro Jesu-Christo, & servientibus ei in peritate salutem.



Robatissimorum in omnibus virorum studia, quos præcipuè in Fide Catholica, & conversatione perfecta tesses veritatis divini cultus docet assertio, ut ornantur decore dictorum, ita & commendantur honore meritorum, ut miram in omni opere suo obtineant

firmitatem. Verum Idatius Provincia Gallacia natus in Lemica Civitate, mage divino munere, quam proprio merito, summi Præsul creatus officij, ut extremus plagæ, ita extremus & vitæ, perexiguum informatus studio sæculari, multo minus docilis sanctæ lectionis volumine salutari; Sanctorum & eruditissimorum Patrum in præcedenti opere suo pro capacitate proprij senfus aut verbi, oftensum ab his secutus exemplar. Quorum primus Eufebius, Cafariensis Episcopus, qui Ecclesiasticas sui numeri libris seripsit historias, ab initio Nini regnantis Assyriis, & Sancti Abrahæ Patriarchæ Hebræis, & reliquorum contemporales his annos Regum, in vicelimum Constantini Augusti quo imperabat annum, græci fermonis Chronographiæ concludit hiftoria. Post hunc successor syngrapheus, persectus universis factorum dictorumque monimentis, Hieronymus Presbyter idem Eusebius cognomento, de graco in latinum scriptura hujus interpres, à vicesimo anno supradicti Imperatoris in quartum decimum Valentis Augusti annum subditam texit historiam. Esto ut in Sanctis quibus deguit Hierofolymorum locis, à memorato Valentis anno in tempus, quo in præsenti vita duravit, sortè quam plurima de his quæ sunt insecuta subjecerit : quia haud umquam dum valuit, à diverso styli opere cessavit. Quem quo--ACT dana

dans

dam tempore propriæ peregrinationis in supradictis regionibus adhuc infantulus vidisse me certus sum. Qui post aliquot annos beato ut erat mansit in corpore. Si tunc proprio operi quod fubdidit aliqua fubjunxerit, apud eos ad quos Scriptorum eius omne opus vel summa pervenit, certa & plena cognitio est. Sed quoniam in cujusdam studij sui scriptura dixisse eum constat, debacchantibus jam in Romano solo Barbaris omnia haberi permixta atque confusa, opinamur ex hujus indicio sermonis, in hoc per se annorum volumine subdito de successione temporum ab ipso nihil adjectum. Tamen quia ad nostri temporis cursum, ut superior lectio docet, descriptio defluxit annorum, cum membrana hujus historiæ curam contigisset expertis, mentem monuit imperiti, ut de cognitis, etsi in omnibus impari gressu, vel vestigiis se substerneret præcessorum. Quæ sideli suscipiens cordis in-tuitu, partim ex studio Scriptorum, partim ex certo aliquantorum relatu, partim ex cognitione quam jam lacrymabile propriæ vitæ tempus ostendit, quæ subsequuntur adjecimus. Quorum continentiam gestorum & temporum, qui legis ita discernes. Ab anno primo Theodosij Augusti in annum tertium Valentiniani Augusti, Placidiæ Reginæ filij, ex supradicto à nobis conscripta funt studio, vel ex scriptorum stylo, vel ex relationibus indicantum. Exin immeritó adlectus ad Episcopatus Officium, non ignarus omnium miserabilis temporis ærumnarum, & conclusi in angustias Imperij Romani metas subdidimus ruituras, & quod est Iuctuosius intra extremam universi Orbis Gallæciam deformem Ecclesiastici Ordinis statum, creationibus indiscretis honestælibertatis interitum, & universæ propemodum in divina disciplina Religionis occasum ex furentium dominantem permixtam iniquarum perturbatione Nationum. Hæc jam quidem insertas

fed posteris in temporibus quibus offenderint, relinquimus consummanda.

Entables cognomento . . \*\*\*\*\* trulo virging bujes in-

cime a Valenti Angula a mum rascial a can lift of num Efterni

Valentis augo în tempus, duce iu, pragripti, vita duravit, forto quam plurinta de his que, fine intecnta fubiccerut quia haud unmquam dum valuis, à diverto n'vii opere cettavit. Quem quo-

### IDATIJ EPISCOPI

and Teller

| nos de Abra-          | Olympiadas.                        | Imp. CHRONICON.                                                     | Años<br>de |
|-----------------------|------------------------------------|---------------------------------------------------------------------|------------|
| pan.                  | epun min                           | D Omanorum XXXIX. The-                                              | Xpto       |
| sobòni<br>muin        | 289                                | n confortium regni adfump-                                          |            |
|                       | . *                                | tus, cum ipso, & Valentinia-                                        | 4          |
| 6 - 100 1             | Año                                | no juniore regnat annis XVII.<br>1. Theodosius natione Hispanus,    | 379        |
| 2396                  | 2 dec <b>A</b> mes                 | de Provincia Gallacia, Civi-                                        | 3/9        |
| - (-0)119<br>- (-1)10 | g and mitter                       | tate Cauca, (*) à Gratiano Augustus appellatur,                     |            |
| Jaunica               | Abute Epi                          | Inter Romanos, & Gothos                                             |            |
| -05 ltd               | COVO                               | multa certamina conseruntur. 2. Theodosius Canstantinopolim         | 380        |
| 2397                  | CCXC                               | ingreditur in primo Confulatu                                       | 300        |
| - Instru              | introduction block                 | fuo, quem cum Gratiano age-<br>bat Augusto.                         | 13         |
| te na                 | id arm rai                         | Alexandriæ XXI. habetur E-                                          |            |
| 1,82113               | A Table                            | piscopus Theophilus, vir eru-<br>ditissimus, insignis, qui à pri-   |            |
| 214                   | 1 40 1                             | mo Consulatu Theodosij Au-                                          |            |
| die in                | calcas in prise                    | gusti Laterculum per centum<br>annos digestum de Paschæob-          |            |
| SHULL                 | intent by                          | fervatione composuit.                                               |            |
| 2398                  | iqmi <b>2</b> adədi<br>zalanınının | 3. Athanaricus rex Gothorum apud Constantinopolim deci-             |            |
|                       |                                    | mo quinto die ex quo à Theo-                                        |            |
| 2200                  | CCCCXX.                            | dosio suerat susceptus interiit.<br>4. Gothi infida Romanis pace se | 1 28       |
| 2399                  | VII. Jobeleus,<br>ex que Domi-     | tradunt,                                                            | 1          |
| - pa-                 | nus afcendit.                      | Ambrosius in Italia Medio-<br>lani Episcopus, Martinus in           |            |
| sopis                 | nupils , 24                        | Galliis Turonis Episcopus, &                                        |            |
| \$ 50 Mins            | aximo cach                         | vitæ meritis,& patratis miracu-<br>lis virtutum habentur infignes.  |            |
| ii.cccc               | liam Arifold                       | 5. Theodosius Arcadium filium                                       |            |

| Años de Abr.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | Olympiadas.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        | Imp. 348                                                                                                                                                                                                                                                                  | Año<br>de                             |
|-------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|---------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|---------------------------------------|
| 2401                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        | CCXCI                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              | fuum Augustum appellans reg-<br>ni facit sibi esse consortem.<br>(Primera Epoca de Arcadio.)<br>6. Honorius nascitur filius Theo-<br>dosij.<br>Legati Persarum ad Theodo                                                                                                  | 38                                    |
| and ramos                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    | fium Constantinopolim veniunt.                                                                                                                                                                                                                                            | 38                                    |
| 2402                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        | 2                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  | 7. (*)<br>8. Greothingorum gens à Theo-                                                                                                                                                                                                                                   | 138                                   |
| 2403                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        | Lil encies<br>situal 1 (<br>situal 1 (<br>situal 2 (<br>situal | dosio superatur.  Priscillianus declinans in hæresim Gnosticorum, per Episcopos, quos sibi in eadem pravitate collegerat, Abulæ Episcopus ordinatur: qui aliquot Episcoporum Conciliis auditus, Italiam petit, & Romam. Ubi ne ad conspectum quidem Sanctorum             | 1 1 1 1 1 1 1 1 1 1 1 1 1 1 1 1 1 1 1 |
| Tar Estados de la composición del la composición del composición de la composición de la composición del composición del composición de la composición del composi                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              | AVI. nebe<br>y all his<br>y all his<br>by all a<br>lund part<br>in de Part<br>y all all<br>y all all all all all all all all all al                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | Episcoporum Damasi, & Ambrosij receptus, cum his cum quibus iverat, redit ad Gallias. Inibi similiter à Sancto Martino Episcopo, & ab aliis Episcopis hæreticus judicatus, appellat ad Cæsarem, quia in Galliis his diebus potestatem tyrannus Maximus obtinebat Imperij. | 387                                   |
| 2404                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        | 4                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  | 9. Arcadij quinquennalia cele-<br>brantur.                                                                                                                                                                                                                                | 30/                                   |
| 6,415<br>10,000<br>10,000<br>10,000<br>10,000<br>10,000<br>10,000<br>10,000<br>10,000<br>10,000<br>10,000<br>10,000<br>10,000<br>10,000<br>10,000<br>10,000<br>10,000<br>10,000<br>10,000<br>10,000<br>10,000<br>10,000<br>10,000<br>10,000<br>10,000<br>10,000<br>10,000<br>10,000<br>10,000<br>10,000<br>10,000<br>10,000<br>10,000<br>10,000<br>10,000<br>10,000<br>10,000<br>10,000<br>10,000<br>10,000<br>10,000<br>10,000<br>10,000<br>10,000<br>10,000<br>10,000<br>10,000<br>10,000<br>10,000<br>10,000<br>10,000<br>10,000<br>10,000<br>10,000<br>10,000<br>10,000<br>10,000<br>10,000<br>10,000<br>10,000<br>10,000<br>10,000<br>10,000<br>10,000<br>10,000<br>10,000<br>10,000<br>10,000<br>10,000<br>10,000<br>10,000<br>10,000<br>10,000<br>10,000<br>10,000<br>10,000<br>10,000<br>10,000<br>10,000<br>10,000<br>10,000<br>10,000<br>10,000<br>10,000<br>10,000<br>10,000<br>10,000<br>10,000<br>10,000<br>10,000<br>10,000<br>10,000<br>10,000<br>10,000<br>10,000<br>10,000<br>10,000<br>10,000<br>10,000<br>10,000<br>10,000<br>10,000<br>10,000<br>10,000<br>10,000<br>10,000<br>10,000<br>10,000<br>10,000<br>10,000<br>10,000<br>10,000<br>10,000<br>10,000<br>10,000<br>10,000<br>10,000<br>10,000<br>10,000<br>10,000<br>10,000<br>10,000<br>10,000<br>10,000<br>10,000<br>10,000<br>10,000<br>10,000<br>10,000<br>10,000<br>10,000<br>10,000<br>10,000<br>10,000<br>10,000<br>10,000<br>10,000<br>10,000<br>10,000<br>10,000<br>10,000<br>10,000<br>10,000<br>10,000<br>10,000<br>10,000<br>10,000<br>10,000<br>10,000<br>10,000<br>10,000<br>10,000<br>10,000<br>10,000<br>10,000<br>10,000<br>10,000<br>10,000<br>10,000<br>10,000<br>10,000<br>10,000<br>10,000<br>10,000<br>10,000<br>10,000<br>10,000<br>10,000<br>10,000<br>10,000<br>10,000<br>10,000<br>10,000<br>10,000<br>10,000<br>10,000<br>10,000<br>10,000<br>10,000<br>10,000<br>10,000<br>10,000<br>10,000<br>10,000<br>10,000<br>10,000<br>10,000<br>10,000<br>10,000<br>10,000<br>10,000<br>10,000<br>10,000<br>10,000<br>10,000<br>10,000<br>10,000<br>10,000<br>10,000<br>10,000<br>10,000<br>10,000<br>10,000<br>10,000<br>10,000<br>10,000<br>10,000<br>10,000<br>10,000<br>10,000<br>10,000<br>10,000<br>10,000<br>10,000<br>10,000<br>10,000<br>10,000<br>10,000<br>10,000<br>10,000<br>10,000<br>10,000<br>10,000<br>10,000<br>10,000<br>10,000<br>10,000<br>10,000<br>10,000<br>10,000<br>10,000<br>10,000<br>10,000<br>10,000<br>10,000<br>10,000<br>10,000<br>10,000<br>10,000<br>10,000<br>10,000<br>10,000<br>10,000<br>10,000<br>10,000<br>10,000<br>10,000<br>10,000<br>10,000<br>10,000<br>10,000<br>10,000<br>10,000<br>10,000<br>10,000<br>10,000 | in Tralia'd  in Tralia'd  in Tralia'd  is 'vala  is 'val                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     | Romanæ Ecclesiæ XXXVI. habetur Episcopus Siricius. Priscillianus propter supradictam hæresim ab Episcopatu depulsus, & cum ipso Latronianus laicus, aliquantique sectatores ejus apud Treverim sub tyranno Maximo cæduntur. Exin inGallæciam Priscillianista-             | 2                                     |

| Años de Abr.                        | Olympiadas                                                         | Imp. 349                                                                                                                                            | de l  |
|-------------------------------------|--------------------------------------------------------------------|-----------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|-------|
| 100                                 | - Singer senio                                                     | tarum hæresis invasit.                                                                                                                              | Xpto. |
| 2405                                | CCXCII                                                             | 10. Maximus tyrannus occiditur<br>perTheodosium tertio lapide ab<br>Aquileia quintoKalendasAugus-<br>tas: & eodem temporé, vel ipso                 | 388   |
| Lpil-<br>Lpil-<br>upa<br>Lym<br>Lym | abbonyz o<br>abbonyz o<br>i mogan<br>apienta<br>abbonia<br>abbonia | anno in Galliis per Arbogastem Comitem filius Maximi nomine Victor extinctus est. Cynegius Theodosij præsectus habetur illustris, qui sactis insig- |       |
| inema<br>imam                       | difference<br>Distribution                                         | mibus præditus, & usque ad Ægyptum penetrans gentium simulacra subvertit.                                                                           |       |
| 2406                                | coac <b>e</b> r pro<br>optione cor                                 | 11. Theodosius cum Honorio filio suo Romam ingressus est.                                                                                           | 389   |
| 2407                                | 3                                                                  | 12. 1818 . 1818                                                                                                                                     | 390   |
| 2408                                | 4                                                                  | 13. 11 12 12                                                                                                                                        | 391   |
| 2409                                | CCXCIII                                                            | 14. Valentinianus junior apudVien-<br>nam scelere Comitis Arbogasti<br>occiditur, & Eugenius tyrannus<br>efficitur.                                 | 392   |
| ii.ccccx                            | 2                                                                  | 15. (Primera Epoca de Honorio, be-<br>cho Augusto.)                                                                                                 | 393   |
| 2411                                | (1201 <b>3</b> ) (130)                                             | 16. Eugenius à Theodosio Augusto                                                                                                                    | 394   |
| 2412                                | 22. <b>4</b>                                                       | 17. Theodosius invaletudine hy-<br>dropis apud Mediolanum defunc-<br>tus est anno regni sui XVIJ. Et<br>iste annus, qui Theodosij XVIJ.             |       |
| sos Hyd                             | raaso[ ilo                                                         | ipse Arcadij, & Honorij in initio<br>regni corum primus est: quod                                                                                   | =     |
| maini<br>maini                      | olicgo kno<br>em inicilia<br>p                                     | ideò indicatur, ne Olympiadem<br>quinque annorum turbet adjec-<br>tio, in hoe loco tantum propter<br>regnantum inferta Principum.                   |       |
| 0000                                | o<br>Joannes, C                                                    | I. (a) Romanorum XL. Arcadius,&<br>Honorius Theodosij filij desunc-                                                                                 | 000   |
| 1-01                                | į.                                                                 | to                                                                                                                                                  |       |

| Años de Abr. | Olympiadas.                         | Imp. 350                                                                                                                                                                                                                                       | Arios<br>de |
|--------------|-------------------------------------|------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|-------------|
| Legid .      | -73-0-17                            | to Patre regnant annis XXX.                                                                                                                                                                                                                    | Xpto        |
| 2413         | CCXCIV                              | 2.70002314 34 110/200                                                                                                                                                                                                                          | 396         |
| 2414         | 2                                   | 3.(2) 6 20 1 20 20                                                                                                                                                                                                                             | 397         |
| 2415         | 3                                   | 4. 1999 0 04                                                                                                                                                                                                                                   | 398         |
| 2416         | 4                                   | 5. 169 2 1 11                                                                                                                                                                                                                                  | 399         |
| 2417         | CCXCV                               | 6. (b) In Provincia Carthaginensi in Civitate Toleto Synodus Episcoporum contrahitur: in qua quod gestis continetur, Symphosius, & Dictinius, & alij cum his Gallæciæ Provinciæ Episcopi, Priscilliani sectatores hæresim ejus blasphemissimam | 400         |
| an alla e    | an sold med                         | cum adsertore eodem professio-                                                                                                                                                                                                                 | 2           |
|              | ito salitore                        | nis suæ subscriptione condem-                                                                                                                                                                                                                  | 1           |
| 961          |                                     | nant. Statuuntur quædam etiam                                                                                                                                                                                                                  |             |
| 100          |                                     | observanda de Ecclesiæ discipli-                                                                                                                                                                                                               | c           |
| \$ 0E -991V  | ingaleinu.                          | na, communicante in eodem                                                                                                                                                                                                                      | 2           |
| Virgo        | traina81                            | Concilio Ortigio Episcopo, qui<br>Cælenis fuerat ordinatus, sed<br>agentibus Priscillianistis pro si-                                                                                                                                          |             |
| 10, Sec. 293 | no lipitas                          | de Catholica pulsus factionibus exulabat.                                                                                                                                                                                                      | οĒ          |
| 2418         | A al 2 bosn                         | 7. supplied by Lett.                                                                                                                                                                                                                           | 401         |
| 2419         | 3 mili<br>ibutikanni<br>autori jelb | 8. Solis facta defectio tertio Idus Novembris feria III.(6) Romanæ Ecclesiæ XXXVIII.                                                                                                                                                           | 402         |
|              | Z is the                            | habetur Episcopus Innocentius.                                                                                                                                                                                                                 |             |
| п.ссссхх     | li Garina Li                        | 9. Theodosius Arcadij filius nas-<br>citur.                                                                                                                                                                                                    | 403         |
| 2421         | CCXCVI                              | 10. Constantinopoli Joannes Epis-<br>copus prædicatur insignis, qui<br>ob sidem Catholicam Eudoxiam<br>Arcadij uxorem insestissimam                                                                                                            | 404         |
| 2422         | 9                                   | patitur Arianam.                                                                                                                                                                                                                               | 405         |
| 2423         | 3                                   | 12. Hierofolymis Joannes, Cæsarea                                                                                                                                                                                                              | 405<br>406  |
| 1 64         | V.la Nota 2                         | the state of Eu-                                                                                                                                                                                                                               | 1400        |

| Años de Abr.                                                         | Olympiadas.                                                                                | Imp. 351                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         | Años<br>de |
|----------------------------------------------------------------------|--------------------------------------------------------------------------------------------|----------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|------------|
| 50(0)<br>60(0)<br>60(0)<br>(0.0)<br>(0.0)<br>(0.0)                   | in angles<br>Tanganda<br>Tanganda<br>Tanganda<br>Di tanganda<br>Di tanganda<br>Di tanganda | Eulogius, Cypro Epiphanius, Alexandria Theophilus qui supra, Episcopi habentur insignes.  Hieronymus Presbyterio præditus in Bethleem Judæ vicinia consistens, præcipuus habetur                                                                                                                                                                                                 | Xpto.      |
| 2424<br>51 m<br>51 m<br>51 m<br>51 m<br>51 m<br>51 m<br>51 m<br>51 m | 4                                                                                          | in cunctis.  13. Post suprascriptos sane Arianos qui Hierosolymis ante Joannem Episcopi suerint, Idatius, qui hæc scribit, scire non potuit. Hunc vero Sanctum cum Sanctis Eulogio, Theophilo, & Hieronymo vidit & infantulus, & pupillus.                                                                                                                                       |            |
| 2425                                                                 | CCXCVII                                                                                    | 14. (Muerte de Arcadio.)                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         | 408        |
| 2426                                                                 |                                                                                            | 15. (a) Alani, & Wandali, & Suevi Hispanias ingressi Æra CCCC-XLVII. alij quarto Kalendas, alij tertio Idus Octobris memorant die, tertia Feria, Honorio VIII. & Theodosio Arcadij filio III. Consulibus.                                                                                                                                                                        | 409        |
| 2427                                                                 |                                                                                            | 16. (b) Alaricus Rex Gothorum Romam ingressus, cum intra & extra Urbem cædes agerentur, omnibus indultum est, qui ad Sanctorum limina consugerunt.  Placidia Theodosij filia, Honorij Imperatoris soror, à Gothis in Urbe capta.  Alaricus moritur, cui Ataulsus succedit in regno.  Barbari, qui Hispanias ingressis fuerant, cæde deprædantur hostili. Pestilentia suas partes | 410        |

| Años de Abr.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   | Olympiadas.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    | Imp. 353 Años de                                                                                                                                                                                                                                                         |
|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| atius re-<br>ra, nine<br>enforum                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               | s , qui ,fin<br>libus,clem<br>littimus                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         | Constantinus post triennium invasæ tyrannidis ab Honorij duce Constantio intra Gallias occiditur.                                                                                                                                                                        |
| freque control de cont | CCXCVIII  CONCERNS  CONCER | dis inflantur infania.  Augustinus Hipponensis E- piscopus habetur insignis, in- ter cujus studia magnifica, Do- natistas ab eo Dei adjutorio superatos, probata sides de-                                                                                               |
| ii.ccccxxx                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     | High Narth                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     | monstrat auctorum. 19. Jovinus, & Sebastianus oppressi ab Honorij ducibusNarbona intersecti sunt.                                                                                                                                                                        |
| meinter<br>tur.Cui<br>to, cum<br>te mox<br>is Silin-<br>trica fe-<br>ur post<br>urir.jg-                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       | of, per quality jugor ju | Gothi Narbonam ingressi vindemiæ tempore.  Heraclianus movens exercitum de Africa adversus Honorium, Utriculo in Italia in conflictu superatus essugit in Africam, cæsis in loco supradicto L. millibus armatorum.  Ipse post Carthagine in æde Memoriæ per Honorium per |
| llo cer-<br>ad fan-<br>llinar.<br>amani 417                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    | iran finen<br>kecaptun                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         | Placidiam duxit uxorem: in quo Prophetia Danielis puta tur impleta, qui ait filiam Re gis Austri sociandam Regi Aquilonis: nullo tamen ejus                                                                                                                              |
| 2432                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           | 4                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              | ex ea semine subsistente. 21. Hierosolymis Joanne de quo supra Episcopo præsidente.                                                                                                                                                                                      |
| Tom.IV.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | Z Sanc-                                                                                                                                                                                                                                                                  |

| Años de Abr.                                                                                     | Olympiadas.                                                                                                                                                 | Imp. 354                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    | Años        |
|--------------------------------------------------------------------------------------------------|-------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|---------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|-------------|
| n ic Xpm.  nium  nium  nius  nii-  niii-  niii-  niii-  niii-  niii-  niii-  niii-  niii-  niii- | emingardin<br>vinit;<br>is post tries<br>ndis ab 14<br>ndo inga C<br>lian, 8t in<br>tian, 8t in<br>mana.<br>Hippones<br>anagana.<br>Amagana.<br>ol Dei stil | Sanctus & primus post Christum Dominum martyr Stephanus revelatur.  Hieronymus, qui supra, præcipuus in omnibus, elementorum quoque peritissimus hebræorum in lege Domini, quod scriptum est, diurna, nocturnaque meditatione continuus, studia operis sui reliquit innumera. Ad ultimum Pelagianorum sectam cum ejustem auctore adamantino veritatis malleo contrivit. Adversus hos, & alios hæreticos extant ejus probatissima monimenta. | de<br>Xpto. |
| <b>2</b> 433                                                                                     | CCXCIX                                                                                                                                                      | 22. Ataulfus à Patricio Constantio<br>pulsatus, ut relicta Narbona His-<br>panias peteret, per quemdam<br>Gothum apud Barcinonam inter                                                                                                                                                                                                                                                                                                      | 416         |
| -iolo<br>-citi<br>9438ni kë<br>ni iti                                                            | apore,<br>is erovens e<br>cal adverfu<br>icalo in In<br>drams ellu                                                                                          | familiares fabulas jugulatur. Cui<br>fuccedens Wallia in regno, cum<br>Patricio Constantio pace mox<br>facta, Alanis, & Wandalis Silin-<br>gis, in Lusitania, & Bætica se-                                                                                                                                                                                                                                                                  |             |
| - 5191<br>angu<br>sha<br>190                                                                     | mel nisi<br>umus sud<br>u ssigati<br>umu sots                                                                                                               | dentibus, adversatur.  Alexandrinæ Ecclesiæ post Theophilum quis præsederit, ig- noravi hæc scribens.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       |             |
| rakan 114<br>Sila<br>Sila<br>Sila                                                                | lsis orcillo<br>pod Nari<br>i it avorci<br>a Danielis<br>pol 111 lilla                                                                                      | Constantius Placidiam accepit<br>uxorem. Fredibalum Regem<br>gentisWandalorum sine ullo cer-<br>tamine ingeniose captum ad Im-<br>peratorem Honorium destinat.                                                                                                                                                                                                                                                                              |             |
| ²434                                                                                             | neul 3 sibill<br>and share<br>and share<br>and share                                                                                                        | 23. Wallia Rex Gothorum Romani<br>nominis causa intra Hispanias<br>cædes magnas essicit barbaro-<br>rum.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    | 417         |
| 2435                                                                                             | 3                                                                                                                                                           | 24. Solis facta defectio die decimo quar-                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   | 418         |

| Años de Abr.     | Olympiadas. | Imp. 355                          | Años  |
|------------------|-------------|-----------------------------------|-------|
|                  |             | quarto Kal. Augusti, qui suit VI. | Xpto. |
|                  | Epitospi    | Feria.(a)                         | 1     |
| Sen in           | day invent  | Romanæ Ecclesiæ XXXIX.præ-        |       |
| A P Sucilia      | ago, umdo   | sidet Episcopus Zosimus.(b)       |       |
| 2436             | 4           | 25.(c)Durante Episcopo quo supra, | 419   |
|                  | di airmanai | gravissimo terremotu sancta in    | 1     |
| Call             | Tel-        | Hierofolymis loca quaffantur,&    |       |
|                  | desirant m  | cetera de quibus in gestis ejus-  |       |
| menn             | eres bind   | dem Episcopi scripta declarant.   |       |
|                  | nforten, li | 1 11 6:11 - 1 1 D .:              | 1     |
| 1.00             |             | Walliam Regem omnes extincti.     | 100   |
| True Inner       | A sole loca | Alani, qui Wandalis, & Suevis     |       |
| -ump             |             | potentabantur, adeò cæsi sunt à   |       |
|                  | 100         | Gothis, ut extincto Atace Rege    |       |
| icum 425         | m reflige   | ipsorum, pauci, qui superfue-     | 1     |
| giiliti          | 6 38 mili   | rant, abolito regni nomine, (de)  |       |
| and the state of | I ni malk   | Gunderici Regis Wandalorum,       |       |
|                  | do soup :   | qui in Gallæcia resederat, se pa- | 1 1   |
|                  | idionis aid | trocinio subjugarent.             |       |
|                  | dere jand   | Gothi intermillo certamine,       |       |
| erra-            | fooilong a  | quod agebant, per Constantium     |       |
|                  | S , aux !   | ad Gallias revocati, sedes in     |       |
| e -olin          | of he ca    | Aquitanica à Tolofa ufque ad      |       |
|                  | . ni        | Oceanum acceperunt.               | 1     |
| 21013            | latium de   | Wallia eorum Rege defuncto        |       |
|                  | 1.6         | Theodores succedit in regno.      | 1 7   |
| 423              | b -         | (d) Inter Gundericum Wanda-       |       |
| Peth April       | s thiconn   | lorum, & Hermericum Suevo-        |       |
|                  | The sate    | rum Reges certamine orto, Sue-    |       |
| 1 12015          | R ancotable | vi in Nervasis montibus obsiden-  | 2,13  |
| 12187            |             | tur à Wandalis.                   |       |
| dins.            | di rollidon | Valentinianus Constantij, &       | -     |
| -agn             |             | Placidiæ filius nascitur.         |       |
| Trains           | idi randa   | In Gallicana Regione in Civi-     |       |
| 1.50.00          | conjuntari  | tate Biterris multa signa effecta | '     |
| Taurite          | d intiv oil | terrifica, Paulini Epistola ejus- | 1     |
| (4) 77 1         | to, Extant  | Z 2 dem                           | 1     |

<sup>(</sup>a) V.la Nota 7. (b) V. la Nota 8. (c) V. la Nota 8. num. 3. (d) V. la Nota 8. num. 3.

| Años de Abr.                                             | Olympiadas.                                                                   | Imp. 356 and addisonio and a                                                                          | Años<br>de |
|----------------------------------------------------------|-------------------------------------------------------------------------------|-------------------------------------------------------------------------------------------------------|------------|
|                                                          |                                                                               | dem Civitatis Episcopi enarrat<br>ubique directa.                                                     | Xpto.      |
| 2437                                                     | CCC                                                                           | 26. Wandali Suevorum obsidione                                                                        | 420        |
| upra, 419<br>tha in<br>ur,88<br>cjul-<br>cjul-<br>stant, | oca quallan<br>ous in gella<br>litripta decl                                  | Honorius apud Ravennam                                                                                | ŧ          |
|                                                          |                                                                               | Constantium consortem sibi fa-                                                                        |            |
| 73(3,                                                    | and call<br>adeo call<br>page Arace                                           | cit in regno. 27. Constantius Imperator Raven- næ moritur in suo tertio Consu- latu. (ya cumplido.)   | 421        |
| 2439 (ab) a                                              | i , qt <b>£</b> fup<br>gui nomin                                              | 28. Castinus Magister militum cum magna inanu & auxiliis                                              | 422        |
| e pla sa<br>mine,<br>trium<br>as in<br>ic nd<br>indro    | per Confla<br>ocati , fo<br>Folola ufo<br>occum<br>n Rego del<br>cedit in reg | fraude deceptus, ad Tarraco-<br>nam victus effugit.  Bonifacius palatium deserens<br>Africam invadit. |            |
| ii.ccccxl                                                | 4                                                                             | 29.(2)                                                                                                | 423        |
| Civi-<br>l'égba                                          | andne orre<br>ionribus ob<br>s Confrant<br>saleitur,                          | aguatur, & merito. Extant ope-                                                                        | 1          |
| ma -                                                     | a S. mun. 3.                                                                  | Vert Vota 7. (b) V. ta Nota 8. (c) E. la Ni<br>V. la Nota 8. utom;                                    | (5)        |

| Años de Abr.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   | Olympiadas.                                                                                    | Imp. 357                                                                                                                                                                                                                                | Años<br>de |
|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|------------------------------------------------------------------------------------------------|-----------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|------------|
| dic Xpro                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       | in Arlana                                                                                      | ris ipsius egregij studia prædi-                                                                                                                                                                                                        | Xpto       |
| Africal Action A | peradicina<br>c. de Barie<br>peradica<br>aritaniam q<br>gantiri Hifi<br>percantiri<br>gatum Si | Romanorum XLI. Theodosius Arcadij filius ante aliquot annos regnans in partibus Orientis, de- functo Patre, post obitum Hono- rij patrui, monarchiam tenet Im- perij, cum esset annorum vigin- ti unum. (a) Joannes arripit tyrannidem. | 6          |
| 2442<br>                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       | gii 2 al<br>stadantens<br>itur. Qii<br>critu, qua                                              | 1. Theodosius Valentinianum ami-<br>tæ suę Placidiæ filium, Constanti-<br>nopoli Cæsarem sacit, & contra<br>Joannem mittit: sub quo Duci-                                                                                               | 425        |
| # # # # # # # # # # # # # # # # # # #                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          | s personal s<br>sos tecuna<br>to patricula                                                     | bus qui cum eo per Theodosium<br>missi fuerant, apud Ravennam<br>primo anno invasæ tyrannidis<br>occiditur, & Felix Patricius or-<br>dinatur ex Magistro militum.                                                                       |            |
| -igia<br>rosan<br>suoisi                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       | brachio pr<br>One ira exp<br>ossur Ciri                                                        | Valentinianus, qui erat Cæ<br>far,Romæ Augustus appellatur.<br>Wandali Balearicas insulas de-<br>prædantur: deinde Carthagine                                                                                                           |            |
| e Ely -ous o<br>Lapsho                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         | berlico Reg<br>filòcia: depi<br>m , care, C                                                    | Spartaria, & Hispali eversa, & Hispaniis deprædatis, Mauritaniam invadunt.                                                                                                                                                              | 2.0        |
| 2443                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           | 1 1 1 1 1 1 1 1 1 1 1 1 1 1 1 1 1 1 1                                                          | 2. Romanæ Ecclesiæ XLI. præsidet<br>Episcopus Cælestinus.                                                                                                                                                                               | 426        |
| 2444<br>2445                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   | CCCII                                                                                          | 3. (Epoca del Obispado de Idacio) 4. Gundericus Rex Wandalorum capta Hispali, cum impiè elatus manus in Ecclesiam Civitatis ip-                                                                                                         | 427<br>428 |
| loss<br>loss<br>loss<br>loss                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   | Deabang<br>ranugu<br>ranu<br>ranual                                                            | fius extendisset, mox Dei judicio domone correptus interiit. Cui Gaisericus frater succedit in regno. Qui, ut aliquorum relatio habet, effectus apostata de Tom. IV. Z 3 Fi-                                                            |            |

| 1 | Años de Abr.   | Olympiadas.                    | 1 10                                                                  | nos ] |
|---|----------------|--------------------------------|-----------------------------------------------------------------------|-------|
|   | radi- Zpie     | nibuh lig                      | [18] 18 18 18 18 18 18 18 18 18 18 18 18 18                           | pto   |
|   | 2446           | pull 2 IIX                     | 5. Gaifericus Rex de Bæticæ Pro-                                      | 129   |
|   | sonna<br>s.de- |                                | vinciæ litore cum Wandalis om-<br>nibus, eorumque familiis, men-      |       |
|   | onoi           | mutido fi                      | fe Majo ad Mauritaniam & Afri-                                        |       |
|   | e l-inlas      | reliam ter                     | cam relictis transit Hispaniis.                                       |       |
|   | - l-nigit      | anfronce;                      | Qui priusquam pertransiret, ad-<br>monitus Hermigarium Suevum         |       |
|   | cms            | Mankaya an                     | vicinas in transitu suo Provincias<br>deprædari, recursu cum aliquan- | . 1   |
|   | amic 425       | Containing<br>Stain Cont       | tis suis facto, prædantem in Lu-                                      |       |
|   | E1100          | Licity &                       | fitania consequitur. Qui haud                                         | -     |
|   | - Light        | oup dul:                       | procul de Emerita, quam cum                                           |       |
|   | muni           | head had                       | Sanctæ martyris Eulaliæ injuria<br>fpreverat,multis per Gaifericum    | - 1   |
|   | raisin         | 2111 all 27                    | cæsis, ex his quos secum habe-                                        | İ     |
|   | -50 8          | sing Patenci                   | bat, arrepto, ut putavit, Euro                                        | - 1   |
|   | 100            | atilita omi                    | velocius fugæ fubsidio, in flumi-<br>ne Ana divino brachio præcipi-   |       |
|   | .7117          | Hanna zurk                     | tatus interiit. Quo ita extincto,                                     | - 1   |
|   | 1 1 1 1 1 2 1  | bini asolita                   | mox quo cœperat Gaisericus                                            | -     |
|   | lenign         | Inde Carri                     | enavigavit. (a) 6. Suevi sub Hermerico Rege me-                       |       |
|   | 2447           | no. <b>E</b> evec<br>dans , Ma | dias partes Gallæciæ depredan-<br>tes, per plebem, quæ Castella       | 430   |
|   | To three       | ne 1.TY ni                     | tutiora tenebat, acta fuorum                                          |       |
|   |                | . Aminino)                     | partim cæde, partim captivita-                                        |       |
|   | 721 (          | sola de Elec                   | te, pacem quam ruperant, fami-                                        | .     |
|   | Sept WETE      | Line W xo.                     | liarum quæ tenebantur redibi-                                         | =     |
|   | A Section      | Civil)                         | Per Aëtium Comitem non pro-                                           |       |
|   | 3.4            | od som.                        | cul ab Arelatæ quædam Gotho-                                          |       |
|   | - Winn         | el mindovin                    | rum manus extinguitur, Anaol-                                         |       |
|   | 3 -1 (52)      | asort talla                    | fo Optimate eorum capto. Ju-<br>thungi per eum similiter debel-       | 1     |
|   | 06 6           | illioga zufs                   | lantur, & Nori.                                                       | 1     |
|   |                | 1 82                           | Fe-                                                                   | 1     |

| Años<br>de | Imp. 359                                                                                                                                                 | Olympiadas.                         | Años de Abr.     |
|------------|----------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|-------------------------------------|------------------|
| Xpto.      | Ravennæ tumultu occiditur mi-<br>ditari.                                                                                                                 |                                     |                  |
| 75-        | 7. Aëtius Dux utriusque militiæ<br>Noros edomat rebellantes. Rur-<br>sum Suevi initam cum Gallæcis                                                       | 1 <b>4</b> mg/s                     | 2448             |
|            | pacem libata sibi occasione con-<br>turbant. Ob quorum depræda-                                                                                          | supluitfu!                          | milling          |
| \$ 8       | tionem Idatius Episcopus ad Aé-<br>tium Ducem, qui expeditionem<br>agebat in Galliis, suscipit lega-                                                     | q 35 luxs<br>q 55 luxs              | agint            |
| 1 43       | tionem. Vetto, qui de Gothis<br>dolosè ad Gallæciam venerat,<br>sine aliquo effectu redit ad Go-<br>thos.                                                | us Xuus;<br>s']uverate              | Epit-las         |
| 432        | 8. Superatis per Aëtium in certa-                                                                                                                        | CCCIII                              | 3449             |
|            | mine Francis, & in pace susceptis, Censorius Comes legatus mittitur ad Suevos, supradicto                                                                | noiteleir in<br>Sieutibus O         | com-             |
| 1          | fecum Idatio redeunte.  Bonifacius in æmulationem                                                                                                        | a cup aliisi                        |                  |
|            | Aëtij de Africa per Placidiam evocatus in Italiam ad Palatium                                                                                            |                                     | a -aiq d<br>-acc |
|            | redit. Qui depulso Aëtio in lo-<br>cum ejus succedens, paucis post                                                                                       | abnounftab                          | -oH n            |
|            | mensibus inito adversum Ae-<br>tium conflictu, de vulnere quo                                                                                            |                                     | h Ned-           |
|            | fuerat percussus interiit. Cui Se-<br>bastianus gener substitutus per                                                                                    | as Settæ y                          | - Etalië         |
| 3          | Aëtium de palatio superactus expellitur.                                                                                                                 | tempore<br>ronymus                  |                  |
| , 433      | <ol> <li>Regresso Censorio ad palatium,<br/>Hermericus pacem cum Gallæ-<br/>cis, quos prædabatur assiduè,<br/>sub interventu Episcopali datis</li> </ol> | ogot otne i<br>Ricelada<br>Previous | - jo2<br>in91.0  |
| 5 .5       | fibi reformat oblidibus.  Sympholius Episcopus per eum ad Comitatum (2) legatus  Z4 mis-                                                                 |                                     | 1                |

| 4ños | de Abr.  | Olympiadas,     | Imp. 360 satisfymid prises 1                                       | Años 1      |
|------|----------|-----------------|--------------------------------------------------------------------|-------------|
|      | amioint  | celatur. P      | missus, rebus in casum frustra-                                    | de<br>Xpto. |
|      | im m     | ikiyya nila     | tur arreptis.                                                      |             |
| -71  |          |                 | In Conventu Lucensi contra                                         | 1.2         |
|      | zitillin | o aptaining     | voluntatem Agrestij Lucensis                                       |             |
|      | -102     | Surrigina,      | Episcopi, Pastor, & Syagrius<br>Episcopi ordinantur.               |             |
|      | athmilia | J mus mai       | Aëtius Dux utriusque militiæ                                       |             |
| *    | -noo-o   | els entrous     | Patricius appellatur.                                              |             |
|      | -BIZUSTS | Epiteopus       | 10. Sebastianus exul & profugus                                    | 124         |
| 24   | 45 I     | il construction | effectus : navigat ad palatium                                     | 434         |
|      | Les 1    | teithit still   | Orientis.                                                          |             |
|      |          | shimp .         | Romanæ Ecclesiæ XLII. ha-                                          |             |
|      | netat.   | liwciam vo      | betur Episcopus Xistus.                                            |             |
| 2.   | 452      | 11 1 4 12 3 3 1 | 11. Hierofolymis Juvenalem Epif-                                   | 435         |
|      |          |                 | copum præsidere Germani Pres-                                      | 1. 1        |
| 13   | -21123   | ar minasy       | byteri Arabicæ regionis exinde<br>ad Gallæciam venientis, & alio-  | 1           |
|      |          | 54.13 10 37     | rum Græcorum relatione com-                                        |             |
|      |          | t stilled /     | perimus, adjicientibus Constan-                                    |             |
|      | The same | e succession    | tinopolim eum cum aliis, & Pa-                                     |             |
|      | lanano   | ralamise mi     | læstinæ Provinciæ & Orientis                                       |             |
|      | ren bi   | en per Plu      | Episcopis evocatum, sub præ-                                       |             |
|      |          | ham ad the      | fentia Theodosij Augusti, con-                                     |             |
|      |          | - biA alluly    | tracto Episcoporum interfuisse                                     |             |
|      |          | գուգ., բան      | Concilio ad destruendam He-                                        |             |
|      |          | nglidyla t      | bionitarum hæresim, quam Nef-                                      |             |
|      |          | 2000 4 20       | torius ejusdem Urbis Episcopus<br>pravo stultissimæ Sectæ resusci- |             |
|      |          | A III ISSUE     | tabat ingenio.                                                     |             |
|      |          |                 | Quo verò tempore Sancti                                            | 1           |
|      |          |                 | Joannes, Hieronymus, & alij;                                       |             |
|      |          | lug he of       | quos suprà diximus, obierint,                                      | 1           |
| 18   |          | dem chan        | vel quis Joanni ante Juvenalem                                     |             |
|      |          | dal-un af       | successerit, sicut & fecisse cog-                                  |             |
|      |          | (Lagran) igg    | nitum est in brevi seniorem                                        |             |
|      |          |                 | quemdam, referentum fermo                                          | 1           |
| 10   | per      | Epitespu        | non edidit.                                                        |             |
| 2    | 453      | CCCIV           | 12. Narbona obsideri cœpta per                                     | 430         |
|      | 1 -in    | 4.65            | i Gothos, Bur-                                                     |             |

| Años de Abr. | Olympiadas.     | 361                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           | Atio de |
|--------------|-----------------|-------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|---------|
| ordina Mara  | amanai i        | building du legellave-                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        | Xpto    |
| 38 , 70      | erards capi     | rant, à Romanis duce Aëtio de-                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | 1       |
| A STATE OF   | mibioso &       | bellantur.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    |         |
| Eng 20       | heD to ref      | Uno codemque tempore Ale-                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     | - 1     |
| 1            |                 | xandriæ Cyrillum Episcopum                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    | - 1     |
| . "Parigal   | litus lippid    | præfidere, & Constantinopoli                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  | -       |
| Assuigh      | Migue (Jart)    | Nestorium hæreticum Hebio-<br>næum, Cyrilli ipsius ad eum-                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    | 1       |
| 4-20190      | demutatis       | dem Epistola, & hæresim des-                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  | 1       |
|              | a les al rea    | truentis, & regulam fidei expo-                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               |         |
| -            | einsin/         | nentis oftendit. Hæc cum aliis                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | 1       |
| amil i       |                 | habentur allata.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              |         |
| 2454         | 2               | 13. Narbona obsidione liberatur                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               | 437     |
| itarda- date | ab me lini      | Aëtio Duce & Magistro mili-                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   | 13/     |
| Sequence.    | bildo nib       | tum. Burgundiorum cæsa vigin-                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 |         |
| , 2 i gua    | gel win 'nyi    | ti millia.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    |         |
| -0/15/1      |                 | Rursus Censorius & Freti-                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     | - 1     |
| - dort       | Language .      | mundus legati mittuntur ad Sue-                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               |         |
| 200 24       | adotallor p     | Vos.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          |         |
| 2455         | 3               | 14. Gothorum cæsa octo millia sub                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             | 438     |
| 200          | to the same     | Suevi cum parte plebis Gallæ-                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 |         |
| 131-1        | uniron 5        | ciæ, cui adversabantur, pacis                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 |         |
|              |                 | jura confirmant.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              |         |
| -1963        | omes, qui       | · [20] - [4] - [4] - [4] - [4] - [4] - [4] - [4] - [4] - [4] - [4] - [4] - [4] - [4] - [4] - [4] - [4] - [4] - [4] - [4] - [4] - [4] - [4] - [4] - [4] - [4] - [4] - [4] - [4] - [4] - [4] - [4] - [4] - [4] - [4] - [4] - [4] - [4] - [4] - [4] - [4] - [4] - [4] - [4] - [4] - [4] - [4] - [4] - [4] - [4] - [4] - [4] - [4] - [4] - [4] - [4] - [4] - [4] - [4] - [4] - [4] - [4] - [4] - [4] - [4] - [4] - [4] - [4] - [4] - [4] - [4] - [4] - [4] - [4] - [4] - [4] - [4] - [4] - [4] - [4] - [4] - [4] - [4] - [4] - [4] - [4] - [4] - [4] - [4] - [4] - [4] - [4] - [4] - [4] - [4] - [4] - [4] - [4] - [4] - [4] - [4] - [4] - [4] - [4] - [4] - [4] - [4] - [4] - [4] - [4] - [4] - [4] - [4] - [4] - [4] - [4] - [4] - [4] - [4] - [4] - [4] - [4] - [4] - [4] - [4] - [4] - [4] - [4] - [4] - [4] - [4] - [4] - [4] - [4] - [4] - [4] - [4] - [4] - [4] - [4] - [4] - [4] - [4] - [4] - [4] - [4] - [4] - [4] - [4] - [4] - [4] - [4] - [4] - [4] - [4] - [4] - [4] - [4] - [4] - [4] - [4] - [4] - [4] - [4] - [4] - [4] - [4] - [4] - [4] - [4] - [4] - [4] - [4] - [4] - [4] - [4] - [4] - [4] - [4] - [4] - [4] - [4] - [4] - [4] - [4] - [4] - [4] - [4] - [4] - [4] - [4] - [4] - [4] - [4] - [4] - [4] - [4] - [4] - [4] - [4] - [4] - [4] - [4] - [4] - [4] - [4] - [4] - [4] - [4] - [4] - [4] - [4] - [4] - [4] - [4] - [4] - [4] - [4] - [4] - [4] - [4] - [4] - [4] - [4] - [4] - [4] - [4] - [4] - [4] - [4] - [4] - [4] - [4] - [4] - [4] - [4] - [4] - [4] - [4] - [4] - [4] - [4] - [4] - [4] - [4] - [4] - [4] - [4] - [4] - [4] - [4] - [4] - [4] - [4] - [4] - [4] - [4] - [4] - [4] - [4] - [4] - [4] - [4] - [4] - [4] - [4] - [4] - [4] - [4] - [4] - [4] - [4] - [4] - [4] - [4] - [4] - [4] - [4] - [4] - [4] - [4] - [4] - [4] - [4] - [4] - [4] - [4] - [4] - [4] - [4] - [4] - [4] - [4] - [4] - [4] - [4] - [4] - [4] - [4] - [4] - [4] - [4] - [4] - [4] - [4] - [4] - [4] - [4] - [4] - [4] - [4] - [4] - [4] - [4] - [4] - [4] - [4] - [4] - [4] - [4] - [4] - [4] - [4] - [4] - [4] - [4] - [4] - [4] - [4] - [4] - [4] - [4] - [4] - [4] - [4] - [4] - [4] - [4] - [4] - [4] - [4 |         |
| -51 1-2      | alad Saena      |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               |         |
| -0.8         | a Ribbrid       | fubstituit in regnum; qui Ande-                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               |         |
|              | radidir.        | votum cum sua quam habebat                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    |         |
| 134 229      | mped: n         | manu ad Singilonem Bæticæ flu-                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |         |
| and a        | ne odsom        |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               |         |
|              | 2020            | magnis ejus auri & argenti opi-                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               |         |
|              | te damili       | bus occupatis.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |         |
| 2456         | 4               | 15. Carthagine fraude decepta de-<br>cimo quarto Kal. Novemb. om-                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             | 439     |
|              | 1               | nem Africam Rex Gaifericus in-                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |         |
| La Badh      | sh och          | 그 [ ] 40 [ [ [ [ 이 ] ] ] 그는 하는데 아니는데 [ [ ] 나는데 하는데 [ ] 나는데 하는데 하는데 하는데 하는데 하는데 하는데 하는데 하는데 하는데 하                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              |         |
|              | finel ni locifi |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               |         |
| i police     | 2               | y ( )                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         |         |
| non          | 1               | Romanus Dux inconfultius cum                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  |         |
|              | •               | au-                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           | 1 -     |

| Años o | de Abr.          | Olympiadas.                | Imp. 362 anhaquado sele sh                                        | Año<br>de |
|--------|------------------|----------------------------|-------------------------------------------------------------------|-----------|
|        |                  | es qui rebi<br>is duce Aër |                                                                   |           |
|        |                  |                            | post dies paucos occiditur.                                       |           |
|        | riel for         | que tempos<br>lluin Evit   | Inter Romanos & Gothos pax<br>efficitur.                          |           |
|        |                  | Confign                    | Gaifericus elatus impie Epif-                                     |           |
|        | olda             | I minitali                 | copum, Clerumque Carthaginis                                      |           |
|        | нипр             | ba tirilqi il              | depellit ex ea, & juxta Prophe-<br>tiam Danielis demutatis minif- |           |
|        |                  | alterned &<br>intellection | teriis Sanctorum, Ecclesias Ca-                                   | 134       |
|        |                  | ura parti                  | tholicas tradit Arianis.                                          | - 9       |
|        |                  |                            | Rechila Rex Suevorum Eme-                                         |           |
| 184    | THATS            | CCCV                       | ritam ingreditur. 2<br>16. Gaisericus Siciliam depræda-           | 440       |
| 24     | -57              | CCCV                       | tus Panormum diu obsedit : qui                                    | 440       |
|        |                  |                            | damnati à Catholicis Episcopis                                    |           |
|        | -inor-i          |                            | Maximini apud Siciliam Ariano-<br>rum ducis, adversum Catholi-    |           |
|        | -2.36.0          | a raja silin               | cos præcipitatur instinctu, ut eos                                |           |
|        | dil si           | lin cho mil                | quoquo pacto in impietatem co-                                    |           |
| Set.   |                  |                            | geret Arianam. Nonnullis de-                                      |           |
| 1- 1   |                  | aidələ 1115                | clinantibus, aliquanti durantes<br>in Catholica fide confumavere  |           |
|        | 4120             | riabanus;                  | martyrium.                                                        |           |
|        | -qo d            | deservied!                 | Cenforius Comes, qui Lega-                                        |           |
| - 1    | mri. i           | hall filler                | tus missus fuerat ad Suevos, re-                                  |           |
|        | -Sinti<br>Forbal | n spant in                 | sidens Mirtyli, obsessus à Re-<br>chila in pace se tradidit.      |           |
| 24     | 58               | 2                          | 17. Rex Suevorum diuturno per                                     | 441       |
| 1      |                  | lend sinus                 | annos septem morbo adflictus                                      | 411       |
|        | -tqo             | Partie of the              | moritur Hermericus.  Rex Rechila Hispali obtenta                  |           |
| 916    | -oh si           | ranab ek mi                | Bæticam, & Carthaginensem                                         |           |
|        | -740 v           |                            | Provincias in fuam redigit po-                                    |           |
|        | 11 611           | lex Garteri                | testatem.<br>Sabino Episcopo de Hispali                           | 1         |
|        | otob.            | ait dal ou                 | factione depulso, in locum ejus                                   |           |
|        | april 1          | d match                    | Epiphanius ordinatur fraude,                                      |           |
|        |                  |                            | non                                                               | J         |
| - 6    | 45.6             |                            |                                                                   |           |

| Años de Abr.                               | Olympiadas.                                                                                                         | Imp. 363                                                                                                                                                                                                                         | Años de |
|--------------------------------------------|---------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|----------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|---------|
| = EEId<br>ses in                           | ntite, quie<br>enforces<br>ministration                                                                             | [ ] [ ] [ ] [ ] [ ] [ [ ] [ ] [ ] [ ] [                                                                                                                                                                                          | Xpto    |
| lvedii.                                    | \$ 57H0C07 5                                                                                                        | 18. Cometæ sidus apparere inci-<br>pit mense Decembri : quod<br>per menses aliquot visum, sub-                                                                                                                                   | 442     |
| tunc<br>Ristis                             | d Waghtles<br>pam Roma<br>chade Man<br>didgenan<br>didgenan                                                         | quæ ferè in toto orbe diffusa<br>est, præmisit ostentum.<br>Constantinopolitanæ Eccle-<br>siæ depulso Nestorio præsidet                                                                                                          | 22      |
| ii cccclx                                  | suplainu i<br>sasi <b>4</b> cul<br>suriul enna<br>sasioninu<br>sasioninu<br>suppe tul<br>sasioninu tul<br>suppe tul | Episcopus Flavianus.  19. Asturio Magistro utriusque militiæ gener ipsius successor ipsi mittitur Merobaudis, natu nobilis, & eloquentiæ merito vel maxime in poematis studio veteribus comparandus, testimonio etiam provehitur |         |
|                                            | of Gothles  County to  County to  County XI, Italy  Solice XI, Italy  Cool Tucks                                    | ffatuarum. Brevi tempore po-<br>teffatis fuæ Aracellitanorum<br>frangit infolentiam Bacauda-<br>rum. Mox nonnullorum invi-<br>dia perurgente ad urbem Ro-<br>mam facra præceptione revo-<br>catur.                               |         |
| P 1842<br>Epite-<br>he ad<br>bler-<br>& de | IVOOO<br>ar. Inter q<br>ribium det<br>lice Fidei                                                                    | 20. Sebastianus illic quo consu-<br>gerat, deprehensus sibi adver-<br>sa moliri, è Constantinopoli<br>sugit admonitus, & ad Theodo-<br>rem Regem Gothorum veniens,                                                               |         |
| oura-                                      | hemiis zdit<br>tur, quzin                                                                                           | Conquæsitam sibi qua potuit<br>Barcinonam hostis ingreditur.<br>21. In Asturicensi urbe Gallæciæ,<br>quidam ante aliquot annos la-                                                                                               | 115     |

| Años de Abr.                              | Olympiadas.                                                   | Imp. 364                                                                                                                                                                 | Años de |
|-------------------------------------------|---------------------------------------------------------------|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|---------|
| And<br>Carta-<br>Carta-<br>Carta          | is estiplos<br>is malias<br>is malias                         | tentes Manichæi gestis Episco-<br>palibus deteguntur, quæ ab Ida-<br>tio & Turibio Episcopis, qui eos<br>audierant, ad Antoninum Eme-<br>ritensemEpiscopum directa sunt. | Xpto    |
| imi-<br>guod<br>labra<br>labra<br>interia | pparen<br>decembij v<br>guot villa<br>selitentla<br>tto di re | Wandali navibus Turonio in litore Gallæciæ repente advecti familias capiunt plurimorum.  Sebastianus de Barcinona fugatus migrat ad Wandalos.  Per Episcopum Romæ tunc   |         |
| Erele                                     | anumane<br>ansiiluge                                          | præsidentem gesta de Manichæis<br>per Provincias diríguntur.                                                                                                             |         |
| 2463                                      | 3                                                             | 22. Vitus Magister utriusque mili-<br>tiæ sactus ad Hispanias missus,                                                                                                    | 446     |
| n field                                   | mi znitel<br>e z mini<br>on ol sz                             | non exiguæ manus fultus auxi-<br>lio, cum Carthaginenses vexa-<br>ret & Bæticos, succedentibus<br>cum Rege suo illic Suevis, su-                                         |         |
| 78-541<br>11-41<br>20-4<br>20-4           | is compari<br>into peosi<br>strempon<br>Ameellins             | peratis etiam in congressione,<br>qui ei ad deprædandum in adju-<br>torium venerant Gothis, terri-<br>tus miserabili timore diffugit,                                    |         |
| Herley &                                  | el ensi.<br>mirrollumi                                        | Suevi exin illas Provincias mag-<br>na deprædatione subvertunt.                                                                                                          | .       |
| 2464                                      | 500.4                                                         | 23. Romanæ Ecclesiæ XLIII. præ-<br>sidet Episcopus Leo: (a) hujus<br>scripta per Episcopi Turibij Dia-                                                                   | 447     |
| HAÉ TAN<br>Septimental<br>Septimental     | illic que<br>ultra libi<br>Confinali<br>s. S. ad I l          | conem Pervincum contra Prif-<br>cillianistas ad Hispanienses Epif-<br>copos deferuntur. Inter quæ ad<br>Episcopum Turibium de obser-                                     | 24      |
| i imo                                     | dineum vá<br>dos dist<br>ingra                                | vatione Catholicæ Fidei, & de hæresum blasphemiis, disputatio plena dirigitur, quæ ab aliquibus Gallæcis subdolo proba-                                                  |         |
|                                           | in might                                                      | tur arbitrio.                                                                                                                                                            |         |

| Años de Abr.                | Olympiadas.                                 | Imp. 888                                                                                                                                                 | Años de                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        |
|-----------------------------|---------------------------------------------|----------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| nono- 450                   | illuffris ad                                | Solis facta defectio die decimo<br>Kal. Januarias, qui fuit tertia                                                                                       | Xpto.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          |
| 2465                        | CCCVII                                      | Feria.(a) 24. Rechila Rex Suevorum Emeritæ gentilis moritur mense Augusto:cui mox filius suus Catho-                                                     | 448                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |
| enafo.<br>ue fe :-<br>legun | le cada pu<br>lis , el año<br>los Juccffas, |                                                                                                                                                          |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |
| RUTIE                       | n la Nota<br>spl factus à<br>ficut post     | prædam.<br>Pascentium quemdam urbis                                                                                                                      |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |
| - spore                     | ici -confug<br>yo polt te<br>per cum ju     | gerat, Manichæum, Antoninus                                                                                                                              |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |
| monu<br>tiptis              | ftola defer<br>opi actalic<br>fix cum fr    | vincia Lusitania facit expelli.  Per Aiulfum Hispali Censorius jugulatur.                                                                                |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |
| -siila                      | antiantinop                                 | 25. Rechiarins accepta in conjugium Theodoris Regis filia, auf-                                                                                          | 1                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              |
| -Olis                       | onis Epifca<br>fa:quæ oun                   | Dannus ob teltimomum egre-                                                                                                                               |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |
| gun-<br>s, &                | am & gelt<br>celefias dis                   | gij ausus sui congregatis Bacau-<br>dis in Ecclesia Tyriasone sæde-<br>ratos occidit, ubi & Leo ejus-                                                    | !                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              |
| ricur 451<br>fure           | anno ætar s                                 | dem Ecclesiæ Episcopus ab eif-<br>dem qui cum Basilio aderant, in                                                                                        | 2.0                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |
| buqi                        | III. ftarim                                 | Rechlarius menfe Julio ad                                                                                                                                |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |
| Pul-                        | zvercita, i<br>Theodofi<br>Hictrasia        | Theodorem focerum suum pro-<br>fectus, Cæsaraugustanam re-<br>gionem cum Basilio in redi-<br>tu deprædatur. Irrupta per<br>dolum Ilerdensi urbe acta est |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |
|                             |                                             | langer admit non                                                                                                                                         | The state of the s |

| Años de Abr.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   | Olympiadas.            | mIp. 366 and minimum of the                                              | Años<br>de |
|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|------------------------|--------------------------------------------------------------------------|------------|
| 10.00 January                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  | Cally Al-Rid           | non parva captivitas.                                                    | Xpto.      |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | aith igp               | 26. Afturius vir illustris ad hono-<br>rem provehiturConfulatus.(449)    | 450        |
| Res Linnel                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     |                        | De aqui adelante están vicia-                                            | -          |
| - LuA 5                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        |                        | dos los numeros Imperiales, como                                         |            |
| -oilis                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         |                        | se explicará en la Nota 14. Pero                                         |            |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |                        | sin alterar el orden publicado, po-                                      | 1          |
| and the same of th | mahiup. s              | nemos al fin de cada parrafo,                                            | 1 2        |
| 1,7251,035                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     |                        | entre parenthesis, el año que se                                         |            |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | n jagano, m            | debe atribuir à los sucessos, segun<br>lo que se dirá en la Nota citada. | 1          |
| ar ba jib                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      |                        | Sebastianus exul factus ad per-                                          |            |
| - istan                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        | quemdam                | niciofam sibi, sicut post exitus                                         |            |
| The second of th | le Atturica            | docuit, Gaiserici confugit po-                                           |            |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | oA , mus               | testatem: parvo post tempore                                             | 117        |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | genor saire            | quàm venerat per eum jubetur                                             |            |
| - Gord                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         |                        | occidi.(449)                                                             | 1          |
| dille                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          |                        | De Galliis Epistolæ deferuntur                                           |            |
| -01993                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         | liagint n              | Flaviani Episcopi ad Leonem                                              |            |
| 000                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |                        | Episcopum misse cum scriptis                                             |            |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | di meren               | Cyrilli Epifcopi Alexandrini ad<br>Nestorium Constantinopolita-          |            |
| audino.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        |                        | num de Eurychete Hebionita                                               |            |
| 0.00                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           |                        | heretico, & Leonis Episcopi ad                                           |            |
| e -5789                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        | muinonii)              | eumdem responsa:quæ cum alio-                                            |            |
| ficatients                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     | ngregatis I            | rum Episcoporum & gestis, &                                              |            |
| facile-                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        | Tyrialdne              | scriptis, per Ecclesias dirigun-                                         | - 18       |
| - [-luip                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       |                        | tur.(449)                                                                | 157        |
| 2468                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           | 4                      | 27. Theodosius Imperator moritur                                         | 451        |
| Int Jak                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        | and adopt              | Constantinopoli anno ætatis suæ                                          |            |
| bs of                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          | ulnératus.<br>menfe Ju | quadragefimo octavo.(450)                                                |            |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | cerum fuile            | Post quem XLIII. statim apud<br>Constantinopolim Marcianus à             |            |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | inai)uguar             | militibus & ab exercitu, instan-                                         |            |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | ai other               | te etiam sorore Theodosij Pul-                                           |            |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |                        | cheria Regina, efficitur Impera-                                         |            |
| a the st                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       | de odine ili           | tor. Qua sibi in conjugium ad-                                           |            |
| non h                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          |                        | fumpta regnat in partibusOrien-                                          |            |
| 7 78 -                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         |                        | tis.(450)                                                                |            |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |                        | Va-                                                                      |            |

ni il soon aus ol Augustodunensis Episcopi ad

Agrippinum Comitem facta evidenter oftendit. Stella Cometes

| Años  | de Abr.                   | Olympiad.    | Imp. 368 and makingto . with the                 | Años<br>de |
|-------|---------------------------|--------------|--------------------------------------------------|------------|
| th y  | en sine                   | inferat      | à decimo quarto Kal. Julias ap-                  | Xpte       |
| Sont. | -og bec                   | a TELITOR    | parere incipit, quæ tertio Kal.                  |            |
|       | -wat pur                  | a manage     | diluculo ab Oriente visa, post                   |            |
|       | and a large               | marina la    | occasum Solis ab occidua parte                   |            |
| - 1   | etus alsi-<br>tima ol-    |              | mox cernitur. Kalend. Augusti à                  |            |
| .7    | e Nonas                   |              | parte Occidentis apparet. (451)                  |            |
| - 1   | Solis oc-                 |              | Occifo Theodore Thorismo                         |            |
| . 1   |                           | g sigoling   | A (a) filius ejus succedit in regno.             |            |
| 1     | and the                   |              | (451)                                            |            |
| . 1   | IXIIS per                 |              | Hunni cum Rege suo Attila                        |            |
|       | clarioni-                 |              | relictis Galliis post certamen                   |            |
|       | -nalitur                  |              | Italiam petunt.(452)                             |            |
| H C   | CCCLXX                    |              | 29. Secundo regni anno Principis                 | 45         |
|       |                           | no Chis feu  | Marciani Hunni qui Italiam prę-                  | T          |
| (9)   | XOIII XII                 | is oilned    | dabantur, aliquantis etiam Civi-                 |            |
|       | 0789-35                   | 1300030      | tatibus irruptis, divinitus par-                 |            |
|       |                           | sa muro      | tim fame, partim morbo quodam                    |            |
|       |                           | epionivon'   | plagis cælestibus feriuntur: mis-                |            |
|       | efficients                | 1            | fis etiam per Marcianum Princi-                  |            |
|       |                           | atalagnie    | pem Aëtio Duce caduntur auxi-                    |            |
|       |                           | thite, cal   | liis;pariterque in sedibus suis &                |            |
| - 1   | Dudi, &                   | s, Actio     | cælestibus plagis, & per Mar-                    |            |
| 7 8   | di 1010 e                 | cil; quibe   | ciani subiguntur exercitum : &                   |            |
| 79    | -no2 511                  | ini Olioga   | ita subacti, pace facta cum Ro-                  |            |
| 1     | aperatur                  | o cala f     | manis, proprias universi repe-                   |            |
|       | cappella                  | ni zon m     | tunt sedes, ad quas Rex eorum                    |            |
|       | endores                   | T bill       | Attila mox reversus interiit.                    |            |
|       | Small.                    | 0.) windo    | (453)                                            |            |
| 10    | animstr                   | 20 00 at 10  | Ad Suevos Mansuetus Comes                        |            |
| 10.1  | (154                      | ).Tutario    | Hispaniarum, & Fronto similiter                  |            |
| -15   | ,1muboog                  |              | Comes, Legati pro pace mit-                      |            |
| 25    |                           | endofo       | tuntur, & obtinent conditiones                   |            |
|       | -DID III                  | Integran     | injunctas.(453)                                  |            |
| 30    | -map all                  | 753 (13) 171 | Thorismo Rex Gothorum spi-                       |            |
| × .   |                           | ndinoisa     | rans hostilia à Theudorico &                     |            |
| - 1   | 10                        | de his       | Frederico fratribus jugulatur:                   |            |
| 1     | The state of the state of | ing Epile    | cui Theudoricus fuccedit in                      |            |
|       | -179 G136                 |              | regno.(453)                                      |            |
|       | SOLDHIOF                  | allo19 's    | Ter-  <br>Imamo: Turismundo, bijo de Theuderedo. |            |

| thos de Abr.        | Olympiadas:    | Imp. 369                          | Años de |
|---------------------|----------------|-----------------------------------|---------|
| ah I                |                | 30. Tertio regni anno Principis   | Xpto    |
| 2471                | ni 23 min      | Marciani Regina moritur Pul-      | 454     |
| misin               | a insinita     | Marciain Regina moritui Pui-      | 17.1    |
| 618378              | teplefta - p   | cheria mense Julio. (454)         | 1       |
| -aloks              | control mi     | Per Fredericum Theudorici         |         |
| 1 - 100             | By . margarit  | Regis fratrem Bacaudæ Tarra-      | - 1     |
| - alozi             | austilanor     | conenses cæduntur ex auctorita-   | 1 1     |
| -00 0               | Summer and     | te Romana. (454)                  | 1       |
|                     | mibios e       | In Gallæcia terræmotus, & in      | 1       |
| -ihm                | minimize a     | Sole signum in Ortu, quasi alte-  |         |
| 11.                 |                | To Commence and and area          | 1 1     |
| en in               | PARTY II       | ro fecum concertante monstra-     |         |
|                     | Distriction    | tur. (454)                        | 1 1     |
|                     | to reing.Utes  | Aetius Dux & Patricius frau-      |         |
| <ul> <li></li></ul> | but bugs       | dulenter singularis accitus intra |         |
|                     | g - amoli      | palacium manu ipsius Valenti-     |         |
|                     | a by continu   | niani Imperatoris occiditur. Et   |         |
|                     | 1 1 1 1 1 1    | cum ipso per spatarium ejus ali-  |         |
|                     |                | qui fingulariter intromissi jugu- |         |
|                     | January States |                                   |         |
|                     |                | lantur honorati. (454)            |         |
| OTA SHADE           | TELM TILLS     | His gestis Legatos Valenti-       | this :  |
| -1150               | ogne tut m     | nianus mittit ad gentes, ex qui-  | -       |
|                     | 11. (456)      | bus ad Suevos venit Justinianus   | .       |
|                     | m J. Bire      | (454)                             |         |
|                     |                | 31. Quarto regni anno principis   | s 455   |
| 2472                | 1 4            | Marciani per duos barbaros Aë     |         |
|                     | emiliar o      | tij familiares Valentinianus Ro-  |         |
|                     |                | mæ Imperator occiditur in cam     |         |
| 1.00                | Heitains       | po, exercitu circumstante, an     |         |
|                     | A STREET, ST.  |                                   |         |
|                     | HALL BUILDER   | no ætatis suæ XXXVI. & regn       |         |
|                     | er va men      | XXXI.Poft quem mox Maximu         | S       |
|                     |                | ex Confulibus XLIII. Romæ Au      |         |
| - SECTE             | 🍇 auglig 🖂 🗈   | gustus appellatur: qui cum Im     | -       |
| bile                | ntibogunani    | perator factus relictam Valenti   | -1      |
| 1 8501              | Leilin S.I.    | niani sibi duxisset uxorem, & si  | -       |
| 1200                | dental in      | lio fuo ex priore conjuge Palla   |         |
|                     | Was Sure       | dio, quem Cæsarem secerat, Va     |         |
|                     |                | lentiniani filiam in conjugium    |         |
|                     | Company        |                                   |         |
| \$1415cl            | ijn redd yd    |                                   |         |
| 1                   | 3(8)           | quos verebatur, perturbation      |         |
| -100                |                | distortus, & quia in occisorus    | nl      |
| 201                 |                | Tom. IV. Aa per                   |         |

Años de Abr. Olympiadas. Imp. per Valentinianum, & in ipfius Xpto interitum Valentiniani, ambitu regni confilia scelesta patrata contulerat, cum imperium deserere vellet, & Romam, vix quatuor regni fui menfibus expletis, in ipfa urbe tumultu populi & seditione occiditur militari. (455) Ipfo anno in Galliis Avitus Gallus civis ab exercitu Gallicano, & ab honoratis, primum Tolosæ, de hinc apud Arelatum, Augustus appellatus, Romam pergit, & suscipitur. (455) Usque ad Valentinianum Theodofij generatio tenuit principatum. (455) CCCIX. Romanorum XLIII. Marcianus quarto jam regni fui anno obtinet monarchiam. (456) Per Avitum, qui à Romanis & evocatus & susceptus fuerat Imperator, Legati ad Marcianum pro unanimitate mittuntur imperij. (456) Gaisericus sollicitatus à relicta Valentiniani, ut malum fama dispergit, priusquam Avitus Augustus fieret, Romam ingreditur, direptisque opibus Romanorum Carthaginem redit, relictam Valentiniani & filias duas, & Aëtij filium Gaudentium nomine, fecum ducens. (456) Suevi Carthaginenses regiones, quas Romanis reddiderant, deprædantur. (456)

Marcianus & Avitus concor-

des

cam volunta -

des principatu Romani utuntur Imperij, (456)

Per Augustum Avitum Fronto Comes Legatus mittitur ad Suevos. Similiter & à Rege Gothorum Theudorico, quia fidus Romano esset Imperio, Legati ad eosdem mittuntur, ut tam fecum, quàm cum Romano Imperio, quia uno essent pacis fœdere copulati, jurati fœderis promissa servarent. Remissis Legatis utriusque partis, atque omni juris ratione violata Suevi Tarraconensem Provinciam, quæ Romano Imperio deserviebat invadunt. (456)

De Erulorum gente septem navibus in Lucensi litore aliquanti advecti, viri serme CCCC. expediti, superventu multitudinis congregatæ duobus tantum ex suo numero essugantur occisis: qui ad sedes proprias redeuntes Cantabriarum & Varduliarum loca maritima crudelissime deprædati sunt. (456)

Legati Gothorum rursum veniunt ad Suevos: post quorum adventum Rex Suevorum Rechiarius cum magna suorum multitudine regiones Provinciæ Tarraconensis invadit, acta illic deprædatione, & grandi ad Gallæciam captivitate deducta. (456)

Mox Hispanias Rex Gothorum Theudoricus cum ingenti Romani unurur

exercitu suo, & cum volunta te & ordinatione Aviti Imperatoris ingreditur. Cui cum multitudine Suevorum Rex Rechiarius occurrens duodecimo de Afturicensi urbe milliario ad fluvium nomine Urbicum, tertio Nonas Octobris die sexta Feria inito mox certamine superatur; cæsis suorum agminibus, aliquantis captis, plurimisque fugatis, ipse ad extremas fedes Gallæciæ plagatus vix evadit ac profugus. (456)

Theudorico Rege cum exercitu al Bracaram extremam Civitatem Gallæciæ pertendente quinto Kal. Novembris die Dominico, etsi incruenta sit tamen fatis mœsta & lacrymabilis ejusdem direptio Civitatis. Romanorum magna agitur captivitas captivorum, Sanctorum Basilicæ effractæ, altaria sublata atque confracta, Virgines Dei exin quidem abducta, sed integritate servata, Clerus ufque ad nuditatem pudoris exutus, promiscui sexus cum parvulis, de locis refugij Sanctis populus omnis abstractus, jumentorum, pecorum, camelorumque horrore locus facer impletus, scripta super Hierusalem ex parte calestis ira revocavit exempla. (456)

2. Rechiarius ad locum, qui Por- 457 tucale appellatur, profugus Regi Theudorico captivus ad-

n n le'i maieri:

capuvinate de-

Imp.

eilalia:

Anos de Xpto

ducitur: quo in custodiam redacto, ceteris qui de priore certamine superfuerant, tradentibus se Suevis, aliquantis nihilominus interfectis, regnum destructum & finitum est Suevorum. (456)

Hisdem diebus Rechimeris Comitis circumventione magna multitudo Wandalorum, quæ fe de Carthagine cum LX. Navibus ad Gallias, vel ad Italiam moverat, Regi Theudorico nuntiatur occifa per Avi-

tum. (456)

Hefychius Tribunus Legatus ad Theudoricum cum sacris muneribus missus ad Gallæciam venit, nuntians ei id quod supra, in Corsica casam multitudinem Wandalorum, & Avitum de Italia ad Gallias Arelate successisse. Orientalium naves Hispalim venientes per Marciani exercitum cæsas nuntiat. (456)

Occiso Rechiario mense Decembri Rex Theudoricus de Gallæcia ad Lusitaniam succe-

dit. (456)

CHARLEST PARTY.

In conventus parte Bracarensis latrocinantum deprædatio perpetratur. (456)

Aiulfus deserens Gothos in

Gallæcia residet. (456)

Suevi qui remanserant in extrema parte Gallæciæ, Massiliæ filium nomine Maldram fibi Regem constituunt. (45%)

Tom. IV. Aa 3 Theu-

| 07                           |              | Theudoricus Emeritam de-                                           | Xpte |
|------------------------------|--------------|--------------------------------------------------------------------|------|
|                              | a cultadia   | Prædari volens Beatæ Eulaliæ                                       | 139  |
| -510                         | ab imp       | Martyris terretur ostentis. (456.)                                 |      |
| 2475                         | 3            | 3. Tertio anno Avitus septimo                                      | 45   |
| -357                         |              | mense; posteaquam à Gallis, &                                      | 1    |
|                              | idan 37 n    | à Gothis factus fuerat Impera-                                     |      |
|                              |              | tor, caret imperio: Gothorum                                       |      |
| nroris                       | ous Rech     | promisso destitutus auxilio ca-                                    |      |
| - L-gain                     |              | ret & vita. (a) (457)                                              |      |
| map.                         |              | In Orientis partibus septimo                                       |      |
| 10/1                         |              | anno Imperij fui moritur Mar-                                      |      |
| 13.                          |              | cianus. (457) Romanorum XLIV. Majo-                                |      |
| - UEDS                       | 1 1837       | rianus in Italia, & Constanti-                                     |      |
| -1.V.A.                      | lod vjisoo   | nopoli Leo, Augusti appellan-                                      |      |
| _cont                        | arisonalist. | tur. (457)                                                         |      |
| 2476                         | 4            | 1. Theudoricus adversis sibi nun-                                  | 45   |
| 1 1 1 1 1                    | in zii- S    | ciis territus, mox post dies Pas-                                  |      |
| to in                        | andinaire a  | chæ, quod fuit quinto (b) Kal.                                     |      |
| 10774.1%                     |              | Aprilis, de Emerita egreditur,                                     |      |
| 18 7 0                       | n rolebas s  | & Gallias repetens, partem ex                                      |      |
| <ul> <li>lei2lli.</li> </ul> | he me        | ea quam habebat multitudine variæ nationis, cum Ducibus            |      |
| Link                         |              | fuis ad campos Gallæciæ diri-                                      |      |
| 1                            | and the same | git, qui dolis & perjuriis inf-                                    |      |
| 144,357                      |              | tructi, sicut eis suerat impera-                                   |      |
| -5G a                        | in simil     | tum, Asturicam, quam jam                                           |      |
|                              | and or T     | prædones ipsius sub specie Ro-                                     |      |
| -2004                        | out when     | manæ ordinationis intraverant,                                     |      |
|                              |              | mentientes, ad Suevos quire-                                       |      |
| Laca-                        | s plane      | manserant justam sibi expedi-                                      |      |
| - slam                       | antium de    | tionem ingrediuntur pace fu-                                       |      |
| -                            | (974)        | cata folita arte perfidiæ. Nec                                     |      |
| 0.000                        | erens Got    | mora promiscui generis reper-<br>ta illic cæditur multitudo, sanc- |      |
|                              | (\$ (\$) .3  | tæ effringuntur Ecclesiæ, alta-                                    |      |
|                              | introlesso   | ribus direptis & demolitis fa-                                     |      |
|                              | and and a    | cer                                                                | 4    |
| TOTAL THE                    | mounta aun   | THE REPORT OF LAND ASSESSMENT                                      |      |

(D) 3U(

cer omnis ornatus & usus aufertur. Duo illic Episcopi inventi cum omni Clero abducuntur in captivitatem: invalidior promiscui sexus agitur miseranda captivitas: residuis & vacuis Civitatis domibus datis incendio, camporum loca vastantur. Palentina Civitas simili quo Asturica per Gothos perit exitio. Unum Coviacense castrum tricesimo de Asturica milliario à Gothis diutino certamine fatigatum, auxilio Dei hostibus & oblistit & prævalet : quam plurimis ex eorum manu interfectis reliqui revertuntur ad Gallias. (457)

Aiulfus dum regnum Suevorum spirat, Portucale moritur mense Junio. (457)

Suevi in partes divisi pacem ambiunt Gallæciarum: è quibus pars Frantanem, pars Maldram Regem appellat. Solito more perfidiæ Lusitaniam deprædatur pars Suevorum Maldram fequens: acta illic Romanorum cæde, prædisque con tractis Civitas Ulyxippona sub specie pacis intratur. (457)

(a) Frantanes moritur per Pafcha & Pentecostem. Jubente Maldra Suevi in folitam perfidiam versi Regionem Gallæciæ adhærentem flumini Durio deprædantur. (458)

| 1(15 au- 1/2)2<br>10 in-                                    | a se suel                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        |            |
|-------------------------------------------------------------|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|------------|
| - Fubell (<br>-sviii :<br>dalija -                          | ic Egille<br>ini Clero<br>il litte et<br>il litte et<br>lexits                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 | Quinto Idus (a) Junias die quarta Feria ab hora quarta in horam fextam ad speciem Lunæ quintæ vel sextæ Sol de lumine orbis sui minoratus apparuit. (458)                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              | de<br>Xpto |
| 2477. 8. 6.<br>2001. 6.<br>2001. 6.<br>2001. 6.<br>2001. 6. | CCCX                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           | 2. Gothicus exercitus Duce suo Cyrila à Theudorico Rege ad Hispanias missus mense Julio succedit ad Bæticam, Legati Gothorum & Wandalorum pariter ad Suevos veniunt & revertuntur. (458)                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               | 460        |
| 2478                                                        | gazag sa cantlas es ca | 3. Theudoricus cum Duce suo Sunierico exercitus sui aliquantam ad Bæticam dirigit manum. Cyrila revocatur ad Gallias. Suevi nihilominus Lustraniæ partes cum Maldra, alij cum Remismundo Gallæciam deprædantur. (459)  Eruli maritima conventus Lucensis loca nonnulla crudelissime invadunt ad Bæticam pertendentes. (459)  Maldras germanum suum fratrem interficit, & Portucale castrum idem hostis invadit. (459)  Inter Suevos & Gallæcos intersectis ali quantis honestis natu, malum hostile miscetur. (459)  Legati à Nepotiano Magistro misitum, & à Sunierico Comite missi veniunt ad Gallæcos intersectis veniunt ad Gallæcos intersectis veniunt ad Gallæcos intersectis veniunt ad Gallæcos intersection. | 401        |

| os de Abr. | Olympiadas.       | 377                               | An |
|------------|-------------------|-----------------------------------|----|
| Z Donis    | Aquaffa           | Augustum , & Theudoricum          | X  |
| -novi      |                   | Regem firmissima inter se pa-     |    |
|            | minoave Ha        | cis jura sanxisse, Gothis in      |    |
| 1-12/60    |                   | quodam certamine superatis.       | İ  |
|            | delle anti-       | (459)                             |    |
| -84        |                   | 4. Maldras in fine mensis Februa- |    |
| 2479       | 3                 |                                   | 4  |
| 3111.11    | S CONTRACTO       | rij jugulatus merito periit in-   | 1  |
| 1          | (001) - 16        | teritu. (460)                     | ١  |
| 7 PO24 P   | . masman          | Per Suevos Luco habitantes,       | l  |
| 3327       |                   | in diebus Paschæ Romani ali-      | 1  |
| - 1        | D. STREET         | quanti cum Rectore suo hones-     | l  |
|            | pring by the      | to natu repentino securi de re-   | 1  |
|            | endom na          | verentia dierum occiduntur in-    | 1  |
|            | 6                 | curfu. (460)                      | 1  |
| III to     | 101               | Mense Majo Majorianus His-        | 1  |
| , - mabri  | -75 - Yu. 6       | panias ingreditur Imperator:      | 1  |
| 1 3 7      |                   | quo Carthaginensem Provin-        | 1  |
| - Manual   | E Scullibile      | ciam pertendente, aliquantas      | 1  |
| 10         | kamida . ri       | naves quas fibi ad transitum ad-  |    |
|            |                   | verfum Wandalos præparabat,       | 1  |
|            | Livered Tail      | de litore Carthaginensi com-      |    |
|            |                   | moniti Wandali per proditores     | 1  |
| 1.0        |                   | abripiunt. Majorianus ita à sua   | 1  |
| 1.00       | empo since        | ordinatione frustratus ad Ita-    | 1  |
| 1 * 1      | imeniciais        | liam revertitur. (460)            | 1  |
| 8.1        | territories de    | Pars Gothici exercitus à Su-      | ı  |
| 127000     |                   | nierico & Nepotiano Comiti-       | 1  |
| 1          | Contract Contract | bus ad Gallæciam directa, Sue-    | 1  |
|            | 2   M - 22   1    |                                   | ı  |
| 6 -120 2   |                   | vos apud Lucum deprædan-          | ı  |
| 1          | 1                 | tur, quæ Dictinio, Spinione,      |    |
| 1-ofbw     | S 20211 4         | & Ascanio delatoribus, spar-      |    |
|            | and the of        | gentibusque ad terrorem           |    |
| 1. 1/4     | Physical States   | propriæ venena perfidiæ, in-      | ļ  |
|            | 5 50 terries      | dicata recurrit ad suos : aç      | ŀ  |
|            | E. KROS PO        | mox iisdem delatoribus, qui-      | ı  |
|            | a laz an          | bus suprà, Frumarius cum          |    |
|            | anibio en         | manu Suevorum quam habe-          | 1  |
| -9/1       |                   | bat impulsus , capto Idatio       |    |
|            | a                 | Episcopo septimo Kalendas         | 1  |
|            |                   | Au-                               | •  |

| Años de Abr. Olympiadas.           | Imp. 378                                  | Años  |
|------------------------------------|-------------------------------------------|-------|
| & Therthroom that                  | Augusti in Aquæstaviensi                  |       |
| and sit them i misting             | Ecclesia, eumdem Conven-                  |       |
| ini sirlico i strona               | tum (a) grandi evertit exci-              | 1     |
| le Lairengo :                      | dio. (460)                                | 1     |
|                                    | Remismundus vicina pa-                    |       |
| ifte mentig Paulan ang             | riter Auregensium loca, &                 | 2.0   |
| Leave fering in                    | Lucensis Conventus mariti-                | - 49  |
|                                    | ma populatur. (460)                       |       |
| as Laten Inflitantes,   -          | Inter Frumarium & Re-                     |       |
| by Julia many 1 1 1 144            | mismundum oritur de Reg-                  |       |
|                                    | ni potestate dissensio. (460)             |       |
| Parale Parale                      | Gallæcorum & Suevorum                     |       |
| THE STREET WAY SERVED              | pacis quædam umbra con-<br>feritur. (460) |       |
| Appropriate and the statute of the | A Theudorico Legati ad                    |       |
|                                    | Suevos veniunt, & recur-                  | 1     |
|                                    | runt. (460)                               |       |
| example is a small in              | Suniericus Scalabim, cui                  |       |
| -he may be a back                  | adversabatur, obtinet Civi-               |       |
| I traditioning gulades             | tatem. (460)                              | -     |
| Lamos Aleminatora                  | Idatius, qui supra, tribus                |       |
| a least tally the tary that        | mensibus captivitatis imple-              |       |
| autšas guklautulii                 | tis, mense Novembri mise-                 |       |
| l lad ba earsaftait :              | rantis Dei gratia contra vo-              |       |
| (46-0) xuu                         | tum & ordinationem fupra-                 |       |
| ार्थ व ताले शहर है होते ने         | dictorum delatorum, redit                 | 11.11 |
| le Brand Consitu pld               | ad Flavias. (460)                         | 1     |
| es am direct a Super - 1           | De Rege Theudorico Le-                    |       |
|                                    | gati gentis perfidæ rever-                |       |
| Julianones Chair                   | tuntur. (460)<br>Gaisericus Rex à Majo-   |       |
| merovo bo                          | riano Imperatore per Lega-                |       |
| mona pertilize a lu-               | tos postulat pacem. (460)                 |       |
|                                    | 5. 1. (b) Majorianum de Galliis           | 463   |
| ii.cccclxxx 4                      | Romam redeuntem, & Ro-                    | 403   |
| Frum Linux Chan 2                  | mano Imperio vel nomini                   |       |
| semm centre habe-                  | res necessarias ordinantem,               | 11    |
| de loiteld etros , es              | the hi and Re-                            |       |
| Leptonos Kultindas Wy              | o parique i                               | 9     |
| (a) V. la Nota 15                  | . (b) V. la Nota 14. n. 13.               |       |

Años de Abr. Olympiadas. Imp. de Rechimer livore percitus, & Xpto invidorum confilio fultus, frauil ili inmiz, al de interficit circumventum. (461)Romanorum XLV. Severus à Senatu Romæ Augustus appellatur anno imperij Leonis quinto. (461) 6. 2. Suniericus redit ad Gallias. 464 2481 Nepotianus Theudorico ordinante Arborium accipit succesforem. (462) In Provincia Gallæcia prodigiorum videntur signa diverfa. Æra D. VI. Nonas Martias pullorum cantu ab occasu Solis Luna in fanguinem plena convertitur. Idem dies sexta Feria fuit. (462) Antiochia major.... Ifauriæ inobediens monitis salutaribus, terra dehiscente demergitur, tantum ipsius Civitatis aliquantis qui eum obaudientes timori Domini funt secuti de interitu liberatis, turrium etiam folis cacuminibus extantibus fuper terram. (462) Gaisericus Valentiniani relictam Constantinopolim remittit. Filiæ ipsius una Gentoni Gaiserici filio, alia Olybrio Senatori Urbis Romæ jure matrimonij copulantur. (462) Agrippinus Gallus & Comes & Civis, Ægidio Comiti viro infigni inimicus, ut Gothorum mereretur auxilia, Narbonam tradidit Theudorico, (462) Ada Ada Ada Ada Ada Ada

381 Años de Abr. Olympiadas. Imp. stall stall of tionem regali jure revocatis pacem reformat elapfam. (464) Mense Majo supradicti viri Ægidij Legati per Oceanum ad Wandalos transeunt, qui eodem lidad mu dicursu Septembri mense revertuntur ad suos.(464) Decimo tertio Kal. Augusti die secunda Feria in speciem Lunæ quintæ Sol de lumine fuo ab hora tertia in horam fextam cernitur minoratus.(464) Legatos Remismundus mittit ad Theudoricum, qui similiter fuos ad Remismundum remittit cum armorum adjectione, vel munerum, directa & conjuge quam haberet. (464) Wandali per Marcellinum in Sicilia cæsi effugantur ex ea. (464) Ægidius moritur, alij dicunt infidiis, alij veneno deceptus. Quo desistente mox Gothi re--nA from over giones invadunt, quas Romano nomini tuebatur. (464) nd African ad-Suevi Conimbricam dolofe -our Land bao so the ingressi familiam nobilem Cantabri spoliant, & captivam abducunt matrem cum filiis.(464) Legati eodem anno duabus llad musicibus à Rege Suevorum mit--nun Imag be mitunturuad Regem Theudorior it cum, ad quem & Arborius proficifcitur evocatus.(464) 2483 1 Suevorum 8. 4. Reversi Legati Suevorum -sqml, muriant Severum, Impeod po mnunger in rij fuo anno quarto. Qui fupra ad falming 38 and remittuntur ad Conimbricam. (465)Ajax

Años de Abr. Olympiadas. Imp. 3 8 2 Man James and with of Anos Ajax natione Galata, effec-Xpto. iure revocatis melando trans tus apostara, & senior Arianus, inter Suevos Regis fui auxilio hostis Catholicæ Fidei & Divinæ Trinitatis, emergit. De Gallicana Gothorum habitatione hoc pestiferum inimici hominis virus advectum. (465) Suevi adversum Aunonensem fæviunt plebem : qua de causa Legati à Theudorico ad Re nifmundum mittuntur incassum, spretique ab eo mox redeunt. 100 musin bu (466) h De Constantinopoli à Leone Augusto Anthemius frater Procopij cum Marcellino, aliifque comitibus viris electis, & cum Marcellioum in ingenti multitudine exercitus copiosi, ad Italiam Deo ordiingantur ex ea. nante directus ascendit. (466) Romanorum XLVI. Anthemius octavo milliario de Roma Augustus appellatur, anno Leoonun of aup and boms imperij octavo mense Au-(134) gufto (466) 2484 9.1. Expeditio ad Africam adversus Wandalos ordinata metabolarum commutatione & navigationis inopportunitate revocatur. (como al margen.) Per Theudoricum Salla Legatus mittitur ad Remismundum Regem Suevorum, qui reversus ad Gallias eum à fratre suo Eurico reperit interfectum. Euricus pari scelere quo frater fuccedit in regnum: qui ho nore provectus & crimine LeAños de Abr. Olympiadas. Imp. 38 3 Xpto. and gatos ad Regem dirigit Suevo-Dixolt isib burrum, quibus fine mora à Remifmundo remissis, ejusdem Regis Legati ad Imperatorem, alij ad Wandalos, alij diriguntur ad Gothos. De Aunonensi plebe, cui Suevorum adversabatur hostilitas, Opilio cum viris secum à Rege profectis, & cum aliquantis qui cum ipso missi fuerant, revertitur. Gothi, qui ad Wandalos missi fuerant, supradictæ expeditionis rumore percerriti, revertuntur in celeri : pariter & Suevi, qui post Legatos more solito per diversa loca in prædam dispersi fuerant, revocantur : sed paucis post mensibus ipse Rex Suevorum ad Lusitaniam transit. 2. Conimbrica in pace decepta diripitur: domus destruuntur cum aliqua parte murorum, habitatoribusque captis atque dispersis,& regio desolatur & Civitas. mi mamos mi 137b Legatio del Gothico reversi portenta inGalliis vifa aliquanta, in conspectu... similem ipsi de continuo paruisse Solem alium vifum.... Solis occafu. and pipilquid to Congregatis etiam quodam die concilij fui Gothis tela quæ habebant in manibus, à parte ferimp must ri, vel acie, alia viridi, alia rofeo, alia croceo, alia nigro co--avai kamabang lore naturalem ferri speciem aliquandiu non habuisse mutata. Medio Tolofæ Civitatis Hifdem die-

384 and ashigned out Años de Abr., Olympiadas. Imp. diebus è terra sanguinem eru- Xpto. pisse, totoque diei fluxisse curriculo. 3. Legatorum Suevorum reditum 469 2486 aliquanta Gothorum manus infequens Emeritam petit. Ulixippona à Suevis occupatar, cive suo qui illic præcrat, tradente Lusidio. Hac re cognita Gothi, qui venerant, invadunt, & Suevos deprædantur, pariter & Romanos ipsis in Lufiraniæ regionibus servientes. d Wandalds and Legati qui ad Imperatorem missi fuerant, redeunt, nuntiantes sub præsentia sui magnum valde exercitum cum tribus Ducibus lectis adverfum Wandalos à Leone Imperatore descendisse, directo Marcellino pariter cum manu magna eidem per imperatorem Anthemium fociata. Rechimerum generum Anthemij Imperatoris, & Patricium factum: Asparem degradatum ad privatam vitam, filium ejus occifum, adverfum Romanum Imperium, sicut detectique sunt, Wandalis confulentes. Hilario defuncto sex Sacerdotij sui annis expletis, XLV. Romanæ Ecclesiæ Simplicius Episcopus ordinatur. Aunonenses pacem cum Rege faciunt Suevorum, qui Lusitaniæ & Conventus Asturicensis quædam loca prædantes invadunt. Gothi circa eumdem Conven-

de Xpto.

tum pari hostilitate desæviunt, partes etiam Lusitaniæ deprædantur.

Lusidius per Remismundum cum suis hominibus Suevis ad Imperatorem in Legatione dirigitur.

Durissimus extra solitum hoc eodem tempore annus hiberni, veris, æstatis, autumni in aëris & omnium fructuum permutatione diffunditur.

Signa etiam aliquanta & prodigia in locis Gallaciæ pervidentur.In flumine Minio de Municipio Lais milliario ferme quinto capiuntur pisces quatuor novi visu & specie, sicut retulere qui cœperant christiani & religiosi, Hebræis & Græcis litteris, Latinis autem Ærarum numeris infigniti ita CCCLXV.anni circulum continentes, pari mensium intervallo. Haud procul de supradicto Municipio in speciem lenticulæ viridissimorum ut herba quædam forma granorum plena amaritudine defluxit è Cælo : & multa alia ostenta, quæ memorare proli-

# NOTAS,

### Y CORRECCIONES,

SOBRE EL CHRONICON DE IDACIO.

### NOTA I.

De la Patria de Theodosio el Grande.



L año 1. de Theodofio dice Idacio, que este Emperador fue Gallego, natural de

una Ciudad llamada Cauca. La mas comun opinion le hace Andaluz, recurriendo à la Ciudad de Italica, Patria de Trajano. Unos y otros tienen en que fundarse : y como el Heroe es tan grande, bien pueden competir por él muchas Ciudades. Yo no tengo interés en los Partidos: por tanto mirando imparcialmente los fundamentos, me aplico à la parte de Galicia, pues hallo en su favor la mayor antiguedad, y mejor calidad de los apoyos.

El primero que hizo Andaluz à Theodosio fue el Conde Marcelino, que empezó su Chronicon, diciendo: Theodosius Hispanus Italica divi Trajani Civitatis, Oc. Este Escritor fue muy posterior al tiem-

po de Theodosio, y de una Nacion muy distante de España; haviendo escrito en el año quinientos y treinta y quatro, (en que acabó fu Chronicon, en el Consulado IV. de Justiniano) y siendo Iliriciano, como dice Casiodoro Inft. div. cap. 17. Por tanto teniendo contra sí à otros Escritores mas antiguos, y el uno de la misma Nacion que Teodosio, parece que se debe posponer su autoridad. Tales fueron Zofimo, Historiador Griego, y Idacio natural de Galicia. Uno y otro vivian, quando imperó Theodofio: Zofimo escribió en la entrada del Siglo quinto; y hablando en su lib. 4. de nuestro Emperador, dice assi: cm Who the in Ibneia Kalkeyias στόλεως Καίκας οξμαμθινον que es lo mismo que oriundo de Cauca, Ciudad de Galicia en España: y aunque por la distancia de la Grecia le quieras quitar algo, tienes mucho que ana-

by stor! Observingan. | ling.

añadir por el testimonio de Idacio, que no folo era tambien Coetaneo, sino Español, y Gallego, de quien no tenemos fundamento para sospechar que hablasse por el preciso testimonio de Zosimo; pues es naturalissimo que no viesse tal obra, por estarse escribiendo en el Oriente, quando Idacio estaba ya en Galicia : ni por amor apassionado de su Patria: porque siendo tan reciente y tan grande la materia, precisamente havia de estár muy fresca la memoria de la descendencia de Theodosio: y quando un Obispo de tanta integridad como Idacio lo afirma sin limitacion, ni duda, en semejante tiempo, parece que no admite excepcion; y mucho menos, que se defiera mas credito à la autoridad de Marcelino, hombre Oriental, y del Siglo siguiente.

3 El nombre de la Ciudad de Cauca, no se debe reducir à Coca, Villa del Obispado de Segovia, como escribió Colmenares en su historia, al cap. 7. §. 2. porque esta nunca perteneció à Galicia; y del tiempo en que nació Theodosio el Grande, es indubitable, aunque se quiera atribuir à Hadriano la division de las cinco Provincias, que Colmenares, y otros le atribuyen; pues ni

este, ni Constantino alargaron à Galicia hasta Soria, Abila, Salamanca, y Segovia, segun se atrevió à escribir Colmenares, cap. 5. §. 5. Como los Geographos antiguos no mencionan en Galicia à Cauca, no es facil poner su reduccion. Gandara dice, que es un Pueblo assi llamado entre Braga y el Miño. Lo mismo asirma Bivar, pero no hay mas fundamento que la voz, y vér que la situacion savorece à Galicia.

#### NOTA II.

De los Greothingos, y de las Fieftas Quinquenales de Arcadio, cuyos años se corrigen.

I N el año 7. de Theo-C dosio pone la Edicion de Sirmondo la Victoria que aquel Emperador logró de los Greothingos. Esta Gente era Scythica, no conocida de los Romanos, pero ni aun de otros mas vecinos, y assi se halla diferencia en el nombre, llamandolos ya Gruthingos, ya Grutungos, Grothingos, y Prothingos. En el texto Griego de Zosimo lib. 4. pag. 762. se les da este ultimo nombre, resiriendo individualmente la Victoria que Promoto, Capitan de Theodosio, logró de aquellos Barbaros.

En el año figuiente, 8. de su Imperio, se ponen las Quinquenales de Arcadio. Estas dos cosas están mal colocadas por yerro de Copiantes, como se convence, no folo por otros documentos, fino por este mismo, que en el año 5. de Theodosio (383. de Christo) pone la exaltacion de Arcadio, como debe ponerse : y de allià quatro años incompletos refiere las Quinquenales, en el año 8. Este es verro evidente : porque aunque los doctos han dudado, si estas fiestas se hacian al acabar el año 5. (como es lo mas comun) o si al empezarle, ninguno ha foñado anejarlas al fin del año 3. y principio del 4. que es como se colocan en la Edicion de Sirmondo: y assi con toda feguridad hago la correccion, por hallarla autorizada con precision del texto.

2 Juntase la calidad de los sucessos, que esectivamente tienen diserente Chronologia, segun se vé por otros documentos; pues la Victoria de los Greothingos no sue al año siguiente del nacimiento de Honorio (en que se halla en Sirmondo) sino dos años despues, como expressan los Fastos Idacianos, y el Conde Marcelino, que la anejar al año 386. en el Consulado de Honorio y Evo-

dio, en que nosotros la ponemos. Lo mismo se vé en las Fiestas Quinquenales, que uno v otro contrahen al Consulado de Valentiniano III. y Eutropio, año 387. ni permite otra cofa el espacio preciso de los años que deben preceder à las Quinquenales: y assi, fuera de duda, corregimos los numeros, dejando el septimo Imperial antepuesto à la Victoria Greothingica, y fin fucesfo; del modo que le dejó tambien en blanco el Author de los Faftos Idacianos: el 9. antes del S. Priscillianus propter Oc. con cuya fola mutacion profiguen bien los numeros.

## NOTA III.

#### De los Pontificados.

y Honorio puso el P. Sirmondo el Pontificado de Anastasio, cerrado en un parenthesis, para dar à entender, que no era clausula del Ms. de Idacio, sino añadida voluntariamente, à fin de dar cabal la serie de los Papas. Sandoval no le puso en su Edicion, por quanto no le tendria la Romana. Si yo huviera de ingerirle, havia de ser en el año siguiente al de Sirmondo, esto es, en el 4. de Arcadio y Honorio, 398. de Chris-

Christo. Pero viendo que en el original no está puesto, no quiero aumentar variedades en cosa voluntaria: y assi omito este y otros Pontificados que fe añaden: y si me suera licito, quitara aun los que tiene el Ms. porque no guardan el orden mas exacto. Por otro lado se hallan muchos en litigio: y assi no haviendo cosa cierta, ni quito, ni pongo en la Chronologia Pontificia, contentandome con lo que digo en las Notas 8. y 12. sons as according

#### pues del ,VI ATOM Concilio (v. g. el Ediole, y Pomificado

Del año del Concilio I. de Toledo. Corrigese el verro de las impressiones anteriores de Idacio, y el modo con que discurrio -inord le nPagi. rebneste -ob

con , mas que a les anos pog. MAS notable es el fu-cesso del Concilio I. de Toledo, que en la Edicion de Sirmondo se confronta con el año quinto de Arcadio, dejando despues vacios al sexto y septimo. Este año quinto es el 309. de Christo: en que segun aquel Codice se debia prefi jar este Concilio: y de hecho el Autor de la Nota marginal de la Edicion de Sandoval, recurrió al mismo año, tirando à corregir à los demás. Aguirre no la quiso poner, porque Tom. IV.

conoció que no debe feñalarfe aquel año. Pagi (fobre el año 405. n. 14.) infistio en el año 400. alegando en prueba de elto à Idacio, del modo que se halla en la Edicion de Sirmondo , que es la que uso : y aunque alli ofrecen las Notas Chronologicas el año 399. (como muestra el año quinto de Arcadio y Honorio, fin recurrir à los años de Abrahan, ni à la Olympiada ) con todo esso dice, que por Idacio se prueba, no deberse remover este Concilio del año 400. El modo de componer ambas cofas es por suposicion de que Idacio empezó el año por las Kalendas de Octubre del año precedente: y assi el año 400. de la Era vulgar empezó para Idacio en el 399. y por tanto lo que este Autor coloque en el 399. es para nosotros el año 400. Hallad of ologal no

2 Esto vá en supuesto falso, como hemos probado; porque Idacio empezó el año por Enero. Y aun dado aquello, no bastaba el testimonio de Idacio para contraher el Concilio al Consulado primero de Estilicon (esto es, al año 400.) si no fe prueba el mes en que determinadamente se celebró el Concilio: porque aunque Idacio empezasse el año por Octubre; si la accion fue en este

> Bb 3 mes,

mes, ò en los dos siguientes, de ningun modo se puede reducir al año 400. lo que él refiera en el antecedente: porque los tres primeros meses de fu año 399. no concurrieron con el Consulado de Estilicon, que empezó en el Enero de 400. Pagi no muestra, que el Concilio fuesse en los meses siguientes à los tres primeros: y assi aun dado su intento, no falva el Confulado. Antes bien segun tenemos las Actas de este Concilio, consta haverse celebrado en Setiembre: y assi reduciendole, como le reduce la Edicion de Sirmondo, al año quinto de Arcadio, sería indubitablemente en el año 399. pues solo à este favorece el sucesso de su año quinto por Setiembre, en pluma que empiece el año por Octubre.

3 Digo esto en suposicion de que en Idacio se hallasse el año de Abrahan 2416, que empezó segun Pagi en las Kalendas de Setiembre (de Octubre se debe leer) del año 399. Pero esto no es assi, hallandose como se halla en la Edicion de Sirmondo el año de Abrahan 2415. el qual segun su Regla corresponde al año Christiano 398. empezado en Octubre del 397. en que nadie puede poner el Concilio Toledano, tenido en el Consulado de Es-

tilicon, como se tuvo este de que hablamos. Luego en ninguna parte se conoce mas el yerro de la Edicion de Sirmondo en los años de Abrahan, que en esta del Concilio de Toledo: porque todos los Mss. convienen en señalar el Consulado de Estilicon, y algunos añaden la Era 438. que determina el Confulado I. del año 400. y no el II. A esto se añade la autoridad de Idacio en este Chronicon, pues segun la distribucion de años Imperiales. y los fucessos que expressa despues del año de este Concilio (v. g. el Eclipse, y Pontificado del año 402.) es impossible reducirle al fegundo Confulado de Estilicon (esto es, al año 405.) Luego la duda no se puede estender, segun el Chronicon, mas que à los años 399. 400. y 401. Entre estos à ninguno conviene el Consulado, mas que al 400. luego à este se debe anejar el Concilio, como nosotros le anejamos, y aun Pagi: pero la diferencia estriva, en que Pagi quiere probar esto con la Edicion de Idacio hecha por Sirmondo, y recurriendo al principio del año por Octubre: lo que nosotros rebatimos, diciendo, que ni el año empezó por aquel mes, fegun Idacio; ni se debe insistir en el año 400. mirada la Edi-

cion

tes,

cion de Sirmondo, por quien Pagi se guió; pues esta se halla ciertamente errada en esta parte, como se ha declarado, y se confirmará.

4 Entre todos los yerros de las Ediciones precedentes, y aun del Ms. de Sirmondo, ninguno mas disculpable y facil de cometer por el Copiante, que este de que tratamos : pues no pendió mas que de una linea, por causa de juntarse alli quatro numeros de años sin sucessos: y por tanto fue muy facil, que lo que tocaba al numero siguiente (sexto de Arcadio) lo diesse al precedente. Y que efectivamente se equivocó, consta, sobre lo dicho, por el Eclipse que pone al año 8. (que es el año 402.) Este Eclipse no se puede remover del año 402. como dirémos en la Nota siguiente. Segun está la Edicion de Sirmondo, fue el Concilio I. de Toledo tres años antes, que el Eclipse, en fuerza de poner à aquel en el año 5. de Arcadio, y à este en el 8. Desde el Concilio al año del Eclipse no huvo mas que dos años, como consta por el Confulado I. de Estilicon: luego el Concilio no se puede anejar al año 5. sino al 6. de Arcadio: y por esso le colocamos en este año, que fue el 400. de

Christo.

Isoinimo NOTA V.

Del Eclipse del año 402.

I Nel año octavo de Theodofio pone Idacio un Eclipse de Sol en el dia tercero de los Idus de Noviembre (à 11. de este mes.) La Edicion de Sirmondo dice que fue Lunes, ò Feria segunda, poniendolo por letras. Los Mss. antiguos usan en estos lances de numeros Romanos, y yo tengo por cierto que en su origen se escribió Feria III. y por tanto ofrezco esta leccion. Los fundamentos son del todo convincentes: porque consta haver sido el Eclipse en el Confulado V. de Arcadio y Honorio, como expressan el Chronicon Imperial, y los Fastos Idacianos. Este Consulado fue en el año 402. de la Era vulgar; en que cayó tambien el año 8. de Arcadio y Honorio, feñalado por Idacio: y assi no se puede extraher el sucesso del año 402. Tampoco se puede mudar el dia 11.de Noviembre, porque en este dia convienen los Fastos mencionados, y el Chronicon presente. Dado esto, es errata conocida el poner Feria II. siendo indubitable que el dia 11. de Noviembre del año 402. fue Mar-Bb 4

tes, ò Feria III. por ser su Cyclo Solar 19. Letra Dominical E. y por tanto antes que yo corrigió esto el Cardenal de Noris lib. 1. Hist. Pelag.cap.11. Ricciolo contervó tambien el Eclipse en este año; y Petavio lib.8. cap.13. Eclip.39.

De la Entrada de los Vandalos y Suevos en España, y la Toma de Roma por Alarico.

El año de la entrada de los Barbaros en España tratamos en el Tom.II. num. 67. diciendo, que no se puede remover del año 409. por estar muy caracterizado con diferentes Epocas, y testimonios de Autores, que todos convienen uniformes. Altora afiado la Era marginal del Chronicon, y la delos Faltos Idacianos, que es (como la del texto) 447. Añado tambien, que en el Tomo II. contamos las Olympiadas conforme están colocadas en las Ediciones precedentes, y segun la naturaleza de Olympiada comun: ahora damos el mismo año con diversidad en la Olympiada, por fer las de este Chronicon Eusebianas, y no vulgares, como se ha prevenido. De la Era Española tratarémos en los Fastos Idacianos, Nota I.

En el mismo año pone la Edicion de Sirmondo la invafion de Roma por Alarico, valiendose de esto Pagi, para esforzar el pensamiento de que fue en el 409. y no en el 410. como se tiene recibido. Pero à vista de las erratas que el mismo Pagi reconoce en la Edicion de Idacio, no se puede infistir en sola ella, quando haya grave duda, como fucede aqui; pues la sentencia de que el año 410. fue la entrada de Alarico en Roma, se halla tan autorizada, que fin demostracion de lo contrario no se puede dejar, hallandose determinada en los Chronicones de Prospero al año siguiente de la entrada de los Barbaros en España, como se lee en unas Ediciones, y al decimo fexto de Arcadio, como proponen otras. Lo mismo el Conde Marcelino, Cafiodoro, y otros, que fuera largo referir. Lo mas notable es, que el Chronicon inedito, que damos en el Apendice V. pone la entrada de Alarico en Roma al año siguiente de los Barbaros en España: y aunque yerra la Era (poniendo un año menos, por culpa del Copiante) consta que atribuye los fucellos à diferentes años: y como aquel

Chro-

Era

Chronicon se formó teniendo al de Idacio por delante, tenemos autoridad de Ms. antiguo, para ordenar los numeros en la conformidad que los ponemos.

3 Pero aun sin esto se muestra la precision de poner en diversos años la entrada de los Barbaros en España, y de Alarico en Roma : porque segun Idacio aquella fue en el dia 28. de Setiembre, como se lee mas firmemente, ò en 12. ò 13. de Octubre del año 409. La entrada de Alarico en Roma fue en el dia 24. de Agosto, segun el comun fentir, aunque para mi affunto lo mismo es que recurras à Abril. No folo Idacio, sino los Codices, que juntan en un año las dos cosas, todos convienen en poner primero à los Barbaros en España, y despues la invasion de Roma, como se vé en el Chronicon de Prospero (Pitheano) y en el del Colector Coetano de Carlo M.

4 De aqui se infiere que precisamente debió mudar año Idacio al punto que refirió la entrada de los Alanos en España por Setiembre, para passar à un sucesso que era del Agosto siguiente: y esto aunque se pretenda que sus años empezaban por Octubre: pues aun dado esto, lo que suceda despues del 28. de Setiembre en

Agosto, precisamente ha de tocar à diferente ano. Luego diciendo los textos que fue defpues la entrada de Alarico en Roma, no havrá quien no diga que fue al año despues de entrar los Barbaros en España: y por tanto entre uno y otro fe deben poner los numeros, subiendo el 16. Imperial del §. Debaccantibus (en que le pone Sirmondo) al de Alaricus, en que nosotros le ofrecemos. De este modo queda la succision de Ataulfo en el año figuiente al 409. porque Alarico murió poco despues de la invasion de Roma, dentro del mismo año, y al punto le sucedió Ataulfo. S. Isidoro en la Historia de los Godos le introduce en la Era 449. que es el año 411. pero en esta parte tiene tan poca firmeza y autoridad la Edicion Real, que me admiro se imprimieste sin nota. Bastame por ahora el prevenirlo, refervando la declaración y corrección para quando publiquemos la Historia que de los Godos y Vandalos escribió S. Isidoro. En el Chronicon interpolado por el Tudense, y en la Edicion que hizo Labbe (en el tom, 1. de la Bibliotheca Novissima de Mss. ) se pone bien Ataulfo en la Era 418, año 410. Pagi figuio el texto de Labbe, pues alega la misma Era 448. y año 16. de Theodosio, como se lee en su Critica sobre el año 411. num. 2. Pero esto es totalmente opuesto à su opinion; porque la Era y año señalados corresponden al año 410. como él mismo propone: y como Alarico murió en el año de la invasion de Roma, y entonces le sucedió Ataulfo, se infiere, que assi la succession de este, como la entrada de Alarico en Roma, fueron en el año 410. que es el siguiente à la de los Barbaros en España. Infierese tambien, que si la sucession de Ataulfo se aneja al año 410. (Era 448.) sin razon recurre Pagi à Idacio, en prueba de que la invasion de Roma por Alarico fue en el año 409. La razon es, porque en la Edicion de Sirmondo se pone la muerte de Alarico y sucession de Ataulfo en el año mismo de la destruccion de Roma : luego si la muerte de Alarico se aneja al 410. en esse mismo fue segun Idacio la pérdida de Roma: y si la Edicion de Idacio no dá ley para la Epoca de Ataulfo, ; à que fin insiste en ella para la accion de Alarico, especialmente teniendo contra sí el texto de S. Isidoro, segun le alega Pagi?

5 A vista de que este Autor pone la muerte de Alarico en el año 410. se vé claro, que no aprueba la Edicion de Sirmondo, y confirma la nuestra. Lo mismo sentenciaron los Presbyteros Veronenses en el tom. 4. de las Obras de Noris col. 854. donde resuelven, que el num. 16. Imperial del Chronicon de Idacio se debe colocar donde le hemos puesto: y desatan lo que Pagi alegó sobre que la invasion de Roma fue en el año 409.

#### NOTA VII.

Del Eclipse del año 418.

EN el año 24. de Ho-norio(418.de Chrifto) refiere el Autor un Eclipse de Sol, que huvo en el dia 14. de las Kalendas de Agosto (19. de Julio) Jueves segun la Edicion de Sirmondo. Esta es errata: porque en el año 418. no fue Jueves, ò Feria V. el dia 19. de Julio, fino Viernes, o Feria VI. por ser el Cyclo Solar 7. letra Dominical F. Y que el yerro no se debe reducir al numero del año, ni al dia del mes, consta por la uniformidad de los demás testimonios. Idacio señala el año 24. de Honorio, que no puede removerse del año 418. de Christo. Philostorgio, Escritor Ariano de aquel tiempo, expressa el dia

dia XIX. de Julio: Cum Theodosius (Junior) adolescentia annos jam ingressus esset, die XIX. mensis fulij circa Octavam diei boram Sol tantopere defecit, ut Stella quoque visa fuerint : lib. 12. num. 8. de la interpretacion de Valesio, mejor que la de Gothofredo. El Conde Marcelino en el Consulado XII. de Honorio, que fue el año 418. El Chronicon Alejandrino infifte no solo en el mismo Consulado, sino en el dia de Mes, y Feria VI. His Coff. Solis Eclypsis accidit mense Julio XIV. Kal. Aug. die Veneris hora octava. Hermano Contracto en el mismo dia, y año 10. de Honorio con Theodofio, tomando la Epoca desde la muerte de Arcadio, que fue en el 408. Y es muy de notar, que este Autor figue el Chronicon de Prospero, pues dice en el año 454. Hueusque Prosper; y assi parece, que en su tiempo (esto es, en el Siglo XI.) se mantenian bien notados los años del Chronicon Imperial, en que Prospero mencionó este Eclipfe : y assi aunque en la edicion Pitheana, Escaligeriana, Labbeana, y de Basnage, se ponen seguidos los años 24. 25. y 26. de Honorio, y debajo se sigue: Solis hoc anno facta defectio, con todo esso se debe atribuir à yerro de Copiantes,

y puede citarfe à Prospero por la misma sentencia; assi por el testimonio de Contracto, como por no haver razon para excluir à un Autor coetaneo, como Prospero, de aquello en que convienen no folo los teftimonios citados, fino los cálculos de los facultativos, como se vé en Petavio de Doctr. Temp. lib. 8. cap. 13. Eclypfi 40. donde le señala en este año 418. XIV. Kal. Aug. Feria sexta: Ricciolo en el Almagesto Nuevo lib. 15. cap. 19. año 418. Noris lib. 1. Hift. Pelag.cap. 11. expressando, que se hallaba el Sol en Cancer en el grado 27. 55. Pagi en este año num. 80. Vindelino seguido por Chiflecio en su Obra Anastasis Childerici, Oc. pag.4. corrigiendo todos el numero de la Feria que se impimió en Idacio: y assi se vé, que se debe corregir tambien la edicion de Sandoval, que mudó el dia 14. Kal. en el 15. pues aunque correspondia en tal caso la Feria V. es correccion voluntaria, contra la autoridad de tantos y tales testimonios.

2 Este Eclipse se ha hecho muy samoso por la conexion con el Origen del Reyno de la Francia, en suerza de que Prospero en el Chronicon Imperial, añade immediatamente Faramundus regnat in Francia,

como se lee en la edicion Pitheana, y Labbeana. En la de Escaligero se pone un año antes à Faramundo: y assi no se puede determinar año fijo, en fuerza de no constar por otra parte el principio de aquel Reynado; y juntamente se ha-Han algunos Mss. del Chronicon de Prospero, donde falta fu mencion, como refiere el P. Hensquenio en el principio del Tomo VII. de Mayo Exegef. Episcopat. Tungrensis cap. 10. Como esto no pertenece à España, ni al Chronicon de Idacio, no debe distrahernos.

#### NOTA VIII.

Del año de la muerte de Juan Genosolymitano, y del Rey Walia. Corrigese el Chronicon de Idacio.

I A Este eclipse se sigue en la Edicion de Sirmondo el Pontificado de Zosimo, que falta en la de Sandoval. Yo no he querido alterar en esto, porque no usando Sirmondo de parenthesis, como acostumbra en otros, parece que se halla en el Ms. este Pontifice. Tampoco alteró el numero de fucession de Papas, que propone en Zosimo, diciendo, que fue el XXXIX. y despues en S. Leon el numero

XLIII. Este orden es muy diminuto; nacido de defecto de Copiantes, ò de que los Antiguos contaron de diverso modo que nosotros, como se infiere de que hoy damos à S.Leon I. el numero quarenta y fiete en el orden Pontificio: Idacio le dá aqui el quarenta y tres: el Concilio primero de Braga dice que fue casi el quarenta: Quadragesimus ferè extitit Petri successor. (in princ.) En fuerza de esto no me quiero mezclar en corregir la série, ni años de

los Papas.

2 Lo digno de notar es que en la clausula immediata, mencionando Idacio el terremoto de la Tierra Santa, dice que vivia en Gerufalén el Obifpo antes nombrado, que era Juan, como expressó en el año 406. y en el 415. Pagi refiere su muerte en el año 416. n. 20. Fleury en el tom. 5. y Tilemont tomo 12. art. 140. la ponen en el 417. Ni unos, ni otros convienen con lo que se lee en este Chronicon, y en los Fastos Idacianos, donde vemos que vivia este Prelado en el año 419. y añaden los Fastos, que existia la Carta que escribió sobre los portentos que ocurrieron : y no pudiendo dudarse, que esto fue en el año 419. se figue, que alcanzó este año aquel Prelado.

Assi por el terremoto, como por los demas sucessos que declararémos, se infiere, que hay errata notable en la Edicion de Idacio, quando se deja sin numero el S. Durante, y se atrassa hasta el quinto siguiente, que empieza, Inter Gundericum: Este es yerro conocido; y por esso quito el numero 25. de donde estaba puesto (en el S. Inter Gundericum) y le antepongo al Durante.

4 La razon es, porque el terremoto de Gerusalén no se puede aplicar al año 418. en que sucedió el Eclipse referido, sino al siguiente 419, porque assi lo expressa Philostorgio seguido de Pagi (en aquel año num. 36.) Lo mismo el Conde Marcelino en el Cons. de Monaxio y Plinta: lo mismo los Fastos Idacianos, que parece se hicieron para aclarar la Chronologia de Idacio.

5 Añadese, que la muerte de Wallia la pone S. Isidoro en el mismo año, Era 457. El año del nacimiento de Valentiniano le puso Idacio en el mismo del terremoto de Gerusalén; y assi debe aplicarse todo al 419 del modo que ofrece mi edicion. La prueba de que el Nacimiento de Valentiniano III. le puso Idacio en el año 419 se toma aún por la edicion de Sirmondo, donde se

aneja à este año. Lo mismo, por ver que pone despues las cosas espantosas que se vieron en Biterris, que todo fue proprio del 419. Conviene tambien el Conde Marcelino en poner aqui el nacimiento de Valentiniano; refiriendo immediatamente el terremoto y portentos de Palestina. El mismo Idacio al tiempo de la muerto de Valentiniano (en el año 455.) dice que tenia 36. años de edad : lo que viene puntual con haver nacido en el 419. (dia 2. de Julio) Haviendo pues sucedido en el mismo año el terremoto de Palestina, debemos distribuír los numeros. de modo que todo esto quede atribuído al año 25. de Honorio, y 419. de Christo, como yo lo he puesto.

#### NOTA IX.

Del año de la muerte del Emperador Honorio.

te Chronicon la muerte de Honorio, señasando su año 30. con las fiestas Tricenales. Aqui tengo por cierto que se ha mezclado equivocacion de Copiantes; porque no se puede afirmar que muriesse en este año, sino en el antecedenre 423. en el Consulado de As-

clepiodoto y Mariniano, en que le ponen Prospero, Marcelino, Casiodoro, y sobre otros los Fastos Idacianos, que son fieles interpretes del Chronicon. Ni hay verosimilitud para creer que un Escritor coetaneo como Idacio ignorasse un sucesso tan sobresaliente y notorio como la muerte del Emperador Honorio, sucedida en Italia, en la Ciudad de Ravena, (como apoyan los dos Chronicones figuientes ) no en Roma, como escribió Baronio. Añadese, que ya Idacio no era niño, pues à los quatro años siguientes empezó à ser Obispo: y assi no es persuasible que errasse en una cosa tan notable. Los Copiantes tuvieron mucha ocasion para el yerro, viendo alli mencionadas las Tricenales: porque si se distribuyen los treinta años desde la muerte de Theodosio el Grande, corresponde el ultimo à este año 424. Pero esto no debe calcularse assi, sino tomando la primera Epoca del Imperio de Honorio, que fue en el año 393, quando su Padre le declaró Augusto: añade treinta años, que reynó completos, y sacarás el año 423.

Que la Epoca usada por Idacio para las Tricenales sue el año 393. y no el 395. en que muerto Theodosio el Grande

empezó à reynar Honorio con Arcadio, consta; porque si empezára à contar por el 395. y le diera treinta años, resultaba su muerte en el 425. y no en el 424. como es evidente. Que le dió treinta años cumplidos, se prueba, por expressarse assi aqui, como en los dos Mss. siguientes, que murio despues de haver celebrado las fiestas Tricenales: Actis tricennalibus suis; las quales fueron al acabar el año 30. (y no al empezar) como tenian de costumbre. Para que Honorio celebrasse el haver cumplido su año treinta, es preciso tomar la primera Epoca del año 393. pues tomando la fegunda del 395. no salen treinta cumplidos aun en el año 424. siendo entonces solo 29. y en el 423. en que murió, no tenia mas que 28. Luego diciendo Idacio que havia ya cumplido sus Tricenales, es preciso reconocer que hablo de la primera Epoca al expressar su muerte; aunque en los numeros marginales de su Imperio, empezó por la segunda, por causa de tratar alli de la sucession de los dos Hijos juntos, la qual no fue hasta la muerte del Padre. Por tanto se ha de anejar la muerte de Honorio al año 423. en que cumplió los 30. años, desde que fue

fue nombrado Augusto, y los 28. desde que empezó à reynar solo. Donde se halla el 30. se ha de quitar, y poner el 17. de Theodosio el Mozo. (segun la Epoca de la muerte de su Padre Arcadio) De alli adelante sigue el año 1. de Valentiniano, en el año de Christo 425. conforme queda puesto.

3 Este yerro le atribuyo al que interpoló el Chronicon en lo que se dirá sobre el año 450. Nota 14. pues sin duda escribió y arregló à su modo

todo el original.

4 En el mismo año 424.imprimió Sirmondo, que Theodosio el Mozo tenia veinte y seis años de edad. Yo he puesto veinte y uno; no folo por fer esto lo que resulta desde el año 403. (en que pone Idacio su nacimiento) sino por hallarlo assi autorizado en el Ms. del Apendice siguiente. Demas de esto consta que en el numero de Sirmondo hay errata, pues nadie le pone nacido en el año que corresponde à tal computo, que debia ser el 398. La opinion mas autorizada es que nació en el 401. segun la qual en el 424, tenia ya 23. años de edad. Pero yo no pongo este, por no hallarle autorizado con Mss. ni con razon que convenza no ser la mente de Idacio la propuesta.

#### NOTA X.

Del transito de los Vandalos à Africa.

Ratando Pagi del transito de los Vandalos à Africa dijo (en el año 428. num.3.) que los años del Chronicon de Idacio estaban mal dispuestos, y que no se havia de atender mas que à los numeros de Abrahan para la reduccion à la Era vulgar. Aqui se vé, que no penetró bien la Chronologia de este Chronicon, pues ninguna vez mas puntuales los numeros que en este lance, como debe confesfar todo el que siga à Pagi, à vista de que este Cl. Escritor pone el transito de los Vandalos à Africa en el año 429, en que puntualmente le determina Idacio, juntandole con el año V. de Valentiniano, como se vé en las Ediciones de esta Obra, pues en esto no me mezclo yo en nada.

2 El motivo de equivocarse Pagi, juzgando errados los numeros aun quando le savorecen, sue por creer que el año V. Imperial era de Theodosio el Mozo, en la Epoca tomada por la muerte de Honorio. Esto es salso: pues Idacio habla del año quinto de Valentiniano, y no de Theo-

dofio, como fe muestra con evidencia de hecho, por quanto delpues de expressar la muerte de Theodosio en el año 27. Imperial, profigue calcu-Iando hasta el 31. Si hablára de Theodosio, ¿ cómo era possible, que despues de poner su muerte, profiguiera contando los años de su Imperio? Es pues indubitable, que no va hablando de este, sino de Valentiniano, (el Tercero) en cuya conformidad acaba el computo Imperial en el año en que expressa su muerte, que sue en el 31. (455. de Christo.) De aqui fe figue, que los vicios que en esta parte imputa Pagi à Idacio, ni son de este, ni de los Copiantes, fino del que no diftingue entre años de Valentiniano y de Theodofio. Los que atribuye á ignorancia de Idacio en la Historia Romana (alegando por egemplo el año de la muerte de Honorio, y de su edad) ya vimos, que con mayor fundamento se deben atribuir à los Copiantes.

3 Los Presbyteros Veronenses notaron bien (en el tom. 4. Norisiano col.893.) que este año quinto era de Valentiniano, y no de Theodosio. Pero erraron gravemente en realzar la autoridad de Idacio, por concepto de que era Obispo de la misma Provincia de la

Berica, desde la qual passaron los Vandalos à Africa, como escribieron en la coluna antecedente; constando por el mismo Chronicon, que era Obifpo en Galicia. Tampoco hicieron bien en adoptar que empezaba los años por Octubre; y que el año de Abrahan y de la Olympiada, probaban el mifmo año 429. pues segun se hallan en las ediciones anteriores, no prueban esse año, como se deja dicho. La autoridad de Idacio estriva en ser coetaneo, y Español, electo ya Obispo dos años antes: por lo que todos han procurado tenerle por Patrono en este punto, contra Prospero Aquitanico y el Chronicon Alejandrino, como declara Pagi en el lugar citado: Nec enim fuisse existimo, qui in rebus Hispanicis Prosperum, vel Auctorem Chronici Alexandrini , Idatio præferendum esse censuerit. Lo mismo escribió Ruinart en el Comentario de la Persecucion Vandalica cap. 3. num. 2. Auctor qui in bac parte omni exceptione major videtur,

4 Este transito de los Vandalos à Africa es Epoca trascendental para muchos sucessos, especialmente para los ultimos Escritos de N. P. S. Augustin, y su feliz transito, que fue en el año siguiente, 430.

al

al tercer mes del Sitio que tenian puesto à la Ciudad de Hipona: y assi conviene que se tenga presente, y aclarado.

#### NOTA XI.

De Sabino Metropolitano de Sevilla, y de los Bacaudas.

I IN el año 441. nos da L Idacio gran luz, para aclarar el Catalago antiguo Emilianense de los Prelados de la Santa Iglesia de Sevilla ; declarandonos el tiempo en que presidia Sabino II. y juntamente que el sucessor, que leemos alli con nombre de Epifanio, fue intruso. Esto se aclara aun mas con el Chronicon del Apendice figuiente: y folo lo noto aqui en recomendacion del Documento, pues ignorariamos sin él cosas muy importantes.

2 En la clausula immediata menciona Idacio à los Bacaudas Tarraconenses. Los Bacaudas , ò Bagaudas no eran
nombre de Pueblos determinados, sino una voz general à
todos los acaudillados contra
los Imperiales. El origen sue la
carga que impusieron los Romanos à los Pueblos con motivo de ocurrir à los muchos enemigos que en poco tiempo dieTom. IV.

ron sobre el Imperio: y no pudiendo sufrir tanta exaccion, empezaron à rebelarse algunos en las Galias, comandados de un Gese llamado Tibaton. En España y otras partes egecutaron lo mismo: y como el titulo era de libertad entre Vandidos, creció tanto el Partido, que necessitaron venir algunos Generales con Egercito para reprimirlos, como refiere Idacio.

#### NOTA XII.

Del Pontificado de San Leon, y su Garta à Santo Toribio.

I Nel año 447.menciona Idacio el Pontificado de S. Leon. Aguirre le antepuso con Sirmondo, diciendo, que este le havia colocado bien en el año 17. de Valentiniano. Yo le omití alli, por no hallarse en el Ms. y si le huviera de poner, no havia de ser en aquel año. Aguirre culpa, que le pusiesse Idacio en el 23. Imperial: pero en esto se vé, que Idacio no intentó senalar Epoca puntual de cada Papa, sino referir el tiempo en que presidian, como se convence en este lance: pues no obstante que Leon era Sumo Pontifice mucho antes, le expressa aqui con urgente moti-

vo. Su intento era referir las Letras que este SS. Padre envió à España por el Diacono de Santo Toribio, llamado Pervinco, dadas en 21. de Julio del año 447, en el Consulado de Alipio y Ardabure, como se prueba por su fecha. En este mismo año las coloca Idacio, y por tanto se vé, que el mencionar agul à S. Leon, no fue para expressar su Epoca, sino para manifestar (como es verdad) que por ahora presidia en la Iglesia: Prasidet Episcopus Leo; y declarar con esto el sucesso notable de la Carta que envió à España en este año. Dos años antes refirió el zelo del Pontifice Romano(fin nombrarle) sobre ocurrir à los danos de los Priscilianistas, Este Papa era S. Leon; pero parece que reservo la expression de fu nombre, para el lance presente en que habló con los Españoles: y assi no se debe culpar el decir, que por entonces presidia en la Iglesia.

NOTA XIII.

Del Eclipse del año 447.

Nel mismo año 447. dice que huvo un Eclipse de Sol en el dia 24. de Diciembre (segun la Edicion de Sirmondo) Feria tertia. Aqui

hay errata en el dia, año, ò Feria. Segun la Edicion de Sandoval no fue el Eclipse en el año 23. de Valentiniano, (447. de Christo) sino en el 24. Pero esto no puede ser : porque aun mudado tambien el dia (como alli se muda, poniendo decimo Kal. en lugar de nono) no sale bien la Feria III. debiendo ser Jueves, y no Martes, el 23. de Diciembre del año 448. Lo mas notable es, que en este año, y en tal dia, no pudo eclipsarse el Sol, por causa de no hallarse en Conjuncion, como consta por el Novilunio, que cayó en doce de Diciembre, y por tanto estaba la Luna en 23. del mismo mes, mas cerca de Oposicion, que de Conjuncion. El defecto pues no está en el año 23 antes bien es yerro recurrir al 24. (como se recurre en la Edicion de Sandoval, y en los dos fragmentos Idacianos de la España Ilustrada) porque sin insistir en la naturaleza de los Eclipses, y del dia de Semana, consta, que Idacio vá hablando del año 23. de Valentiniano en lo antecedente : y como el Eclipfe es de Diciembre, no pudo variar el año hasta despues de este Mes, porque, como se dijo, no aumento unidad à los años hasta passar Diciembre. Por tanto debe mantenerse el Eclip-

está en el año, solo puede du- empezó el año por Octubre: darse del dia de mes, ù de la porque, fuera de ser falso, no Feria : y digo, que consiste en se evita el desorden del año el dia, que no fue nono Kal. adelantado, à causa de que el sino decimo, esto es, el 23. y recarso se hace al Octubre del no el 24. de Diciembre. La ra- año antecedente, con quien zon es, porque Calvisio en su Obra Chronologica (citado por puestas : v. g. la muerte de Pagi sobre el año 447. n. 13.) dice, que este Eclipse se vió en Salamanca en el dia 23. de Diciembre: y à este es à quien favorece el caracter de Feria tertia, por quanto en el año 23. de Valentiniano, 447. de Christo, fue Martes aquel dia, Cyclo Solar 8. letra Dominical E. Aureo Numero XI. el qual muestra el Novilunio en el mismo dia, y assi, proprio para el Eclipse. Conviene en esto la Edicion de Sandoval: pero mas es lo que autorizan los Cyclos.

#### NOTA XIV.

De las correcciones que se deben hacer en el Chronicon desde el año 25. de Valentiniano.

EN el año 450. pone es-te Chronicon el Confulado de Asturio, que cierta-

Eclipse en el mismo año 23. mente pertenece al preceden-(447. de Christo) que es lo au- te. Los sucessos siguientes ván torizado por el Ms. de Sirmon- adelantados en otro año, codo. mo es indubitable. Ni firve Supuesto que el yerro no aqui el recurso, de que Idacio no concurrieron las cosas aqui Theodosio se aneja al año 451. Demos que Idacio empezasse este año por Octubre del 450. en tal caso no pudo atribuir el fucesso al 451. porque haviendo sido la muerte en Julio del 450. no alcanzó en nada al 451. empezado por el Octubre que se siguió à la muerte : y assi de ningun modo se puede confrontar con el año 45 r. sino con el 450. Hallman, la canon al

2 El hecho es, que desde aqui está desordenado el Chronicon, poniendo un año despues de lo que fue, el Confulado de Asturio, la muerte de Theodofio, la de Placidia, la Batalla de Atila, la Epoca de Marciano &c. y creo que el Codice que tuvo S. Isidoro incluía estos defectos, como se vé en los años de Marciano, Turismundo y Theodorico. puestos en la historia de los Godos, como fe hallan en Ida-

> Cc 2 C10.

cio. Si se quiere corregir, es hacer obra nueva, lo que no nos es licito: la complicacion de algunas cosas es tambien agravante: pero como la verdad es siempre anteponible, conviene ofrecer la correccion, dejando el texto intacto, mientras no se descubra nuevo Ms. que lo aclare.

Digo pues, que el Confulado de Asturio, y Cartas de Flaviano y S. Leon, las debes aplicar al año 449. La muerte de Theodosio el Mozo, la exaltacion de Marciano, la muerte de Placidia, y el Phenomeno de Galicia, al 450. La Batalla de Atila se debe colocar en el 451. Los años de Marciano deberán distribuirse en conformidad del primero, que empezó en el 26. de Valentiniano, y no en el 27. como aqui se pone. La muerte se debe anticipar el año que corresponde à la Epoca del Imperio de Marciano, poniendola en el año 457. y no en el 458. pues el que atrafó la entrada en el Imperio, atrafó tambien el termino. La muerte de Valentiniano se ha de enlazar no con el año quarto de Marciano, fino con el quinto, porque todo vá igual en la diferencia de un año: y que fue en el quinto y no en el quarto, consta no solo por el Chronicon Imperial de Prospero, sino tambien por el que ponemos en el Apendice V. El año 31.de Valentiniano ( en que fue fu muerte) está bien en el 455. de Christo: y lo mismo el año I. de Avito, con todo lo que alli fe refiere, como consta por las Notas de dias de semana, que expressan los SS. Mox Hifpanias, y el figuiente, las quales falen bien en el año en que están 456.

4 Desde el Imperio de Avito en adelante hay otro yerro trascendental, por causa de dos años de excesso, como consta en la exaltación de Mayoriano, y Leon, que se anejan al año 459. haviendo sido dos años antes en el 457. En el año sexto de estos Emperadores se expressa la Era 500. con un Eclipse de Luna : assi el año Imperial, como la Era, y el Eclipse, corresponden al año 462. de Christo; y en el orden de este Chronicon tienen dos años mas, hallandose aplicados al 464. en el qual no se puede establecer la Era 500. ni los demas caracteres. Por esto dijo bien Pagi, que si el año de Abrahan que señala el Chronicon de Idacio en este lance, corresponde à la Era 500. todo el orden Chronologico precedente vá errado: y es assi; porque la Era 500. (en

que sale bien la Feria alli expresiada) dá el año 462. y si en conformidad à este se distribuyeran los años precedentes, todo el Chronicon estaba desquiciado; lo que no debe decirfe: pues fuera del año del Confulado de Asturio, con lo que se figue hasta el Imperio de Avito, no hay defectos . Desde que se atribuyen tres años à este Emperador, se hallan dos años de excesso, como consta por los egemplos dados, y por otros que se pueden añadir, v. g. la muerte de Mayoriano se pone aqui en el año 463.haviendo sido en el 461. En el año 1. de Mayoriano y Leon (que como fe ha dicho fue en el 457. y aqui se pone confrontado con el 459.) se lee, que la Pascua cayó en el dia V. Kal. Aprilis (28. de Marzo) lo qual es falsisimo; pues en ningun año de los immediatos al 459. incidió la Pascua en tal dia, sino en el 31. de Marzo ( que es II. Kal. Aprilis ) como fucedió en el año 457. y assi hizo bien el M. Perez, Benedictino, en corregir el V. Kal. Aprilis, substituyendo II. Kal. Aprilis, como lo hizo en sus Differtaciones Eclesiasticas pag. 254. por pedirlo assi el año primero de Mayoriano y Leon (de que habla Idacio) en el qual, esto es, en el 457, fue la Pascua en 31. Tom. IV.

de Marzo. Hecha assi esta correccion, se autoriza lo dicho,
sobre que desde el Imperio de
Avito hay aumento de dos años
en este Chronicon, poniendo
en el año 459. lo que es proprio del 457.

5 La causa del yerro fue haver atribuido tres años al Imperio de Avito, no haviendo reynado mas que uno no cabal, esto es, siete ù ocho meles, los quales concurrieron con dos Consulados, y por tanto alcanzaron, y se numeraron, como si fueran dos años. Que el atribuirle tres, no fue opinion de Idacio, fino interpolacion de algun Copiante, se infiere no folo por la harmonía de los años, fino por el mismo Ms. de Sirmondo, donde no se halla la clausula, como está publicada, sino como yo la pongo: Tertio anno. Avitus septimo mense Oc. Assi lo testifica Valesio en las Notas à Evagrio G. L. lib. 2. pag. 69. de la Edicion de París en el año 1673. donde añade, que viendo Sirmondo la incompatibilidad de ano tercero, y mes septimo, quitó esto y dejò aquello: siendo mejor (dice) que huviera quitado lo primero: Verum in Ms. Codice, quo usus est Sirmondus hie locus ita legitur: Tertio anno. Avitus septimo mense postquam à Gallis &c. Sir-Cc 3 mun

mundus cum hæc duo simul stare non posse intelligeret, has duas voces septimo mense in editione sua omisit; melius facturus, st. duas illas tertio anno expunxisset. Neque enim Avitus tres annos imperavit, sed septem duntaxat, aut octo mensibus, qui sub duobus Consulibus occurrerunt. Unde à quibussdam Scriptoribus biennium regnasse dicitur.

6 Hallando pues en el Ms. que Avito acabó su Imperio al septimo mes ( ò acaso el Copiante puso septimo por decimo, que es lo mas autorizado en orden à la duracion del Imperio de Avito) se infiere, que Idacio no puso los tres años, fino los fiete, ò diez meses; pues las dos cofas fon incompatibles, y Autor Coetaneo no podia errar tanto en cosa tan notória. Demas de esto, la perturbacion que causan en su obra estos años, muestra ser adicion, pues sin ellos sale todo puntual. Lo mismo se autoriza por el Ms. Complutenle, que pondrémos en el Apendice V. que no concede à Avito tantos años, como ni tampoco otro Ms. que tengo de Prospero Aquitanico. Y aun el pequeño de Idacio introduce à Avito en el año fexto de Marciano (entre los sucessos del año 456. en que se contaba año I. de Avito, como se vé en el

Chronicon grande) y como por este mismo consta que murió al año siguiente, septimo de Marciano, se insiere, que no alcanzó tres años. Juntamente la Era señalada en el Chronicon pequeño despues de mencionar el año 6. de Marciano, es la 494. correspondiente al mismo año 456. En este empezó Avito: murió en el siguiente, septimo de Marciano: luego su duracion no participó mas que de estos dos años.

7 Debemos pues mantener el año 1. de Avito en el 456. y quitar los numeros del año 2. passandolos donde está el 3. de modo que en el S. Tertio anno se coloque el 2. y año 457. porque aunque no cumplió dos años, se le aplica este numero, por haver tocado à dos Confulados el año no cabal, que reynó. Los años de Marciano tienen el mismo yerro que los de Avito: pues se enlaza el primero de este con el quarto de aquel, debiendo ser el sexto, como expressa el Chronicon pequeño: y assi donde dice 4. debe decir 5. y donde repite el quarto, debe leerse fexto, que son los dos años de turbacion.

8 El año 459. de Christo, y el I. de Mayoriano, se han de quitar de donde están, para que aquel S. Theudoricus adver-

fis

fis pertenezca al año 457. que precede; por caufa de lo dicho sobre la Pascua, y Epoca de Mayoriano. El año 458. se debe poner con el 2. de Mayoriano en el S. Frontanes : y en el Eclipse, que se refiere alli, se ha de corregir el dia V. Idus Junias, en quinto Kal. Jun. (dia 28. de Mayo) en que se hallaba la Luna en conjuncion. Y efectivamente señalan el Eclipse en este año 458. dia y Feria propuesta, los Padres Petavio y Ricciolo, aquel en el lib. 8. de Doctr. temp. cap. 13. Eclipse 41. y este en el Almagesto Nuevo lib.5. cap. 19. De lo que se infiere, que erro Bouquet, reduciendo este Eclipse al año antes,4;7. y corrigiendo el dia V. Idus, en II. Idus Jun. pues aunque assi salia bien la Feria, no pudo haver Eclipse en tal año y tal dia (12. de Junio)por hallarse la Luna distante de conjunction.

9 Del S. Gothicus exercitus se han de quitar todos los numeros, y mantener el 3. Imperial en el S. siguiente, con el año de Christo 459. En el 4. Imperial se pondrá el 460. y no el 462. porque alli dice Idacio, que vino à España el Emperador Mayoriano, lo que sue en el 460. y no en el 462. haviendo muerto el año antes por Agosto, como expressa el

Chronicon publicado por Cuspiniano y Panvinio. Lo misno fe autoriza por Mario Aventicense, que pone la venida de Mayoriano à España en el Confulado de Magno y Apolonio, esto es, año 460. Lo que es nueva prueba de los dos años que sobran en Idacio por este tiempo, y que donde se halla el 462 debe substituirse el 460.

no Lo mismo sucede en el año siguiente 463. pues debe ponerse alli el 461. en el qual su de Agosto, y murió en el dia 7. sucediendole Severo en el Imperio, desde el 19. de Noviembre; por cuya razon se enlaza su año 1. con el 5. de Leon; aunque no hizo bien el que lo hizo, por lo que se dirá.

tr En el año siguiente 6; de Leon se debe poner el 462; de Christo, que es el correspondiente à la Era 500, al Eclipse, y Feria, alli expressada: y por tanto se autoriza el orden de años precedentes, pues quitados los dos años que sobran, viene todo puntual.

De aqui adelante hay otro desorden mas notable: porque el terremoto de Antioquia que se pone aqui en el año 464, sue en el 458, y assi erró mucho el Copiante, ò Idacio estuvo mal informado. El Eclipse que se pone en el

Cc 4

año

año 465. fue en el 464. dia 20. de Julio, Lunes, como afirma este Chronicon, y con el Petavio, y Ricciolo. S. Isidoro aplica al mismo año (464. Era 502.) la muerte de Frumario, y la exaltacion de Remismundo sobre todos los Suevos, que refiere aqui Idacio con el Eclipse : y assi es creible que en tiempo del Santo se mantenian los numeros del Chronicon bien puestos en esta parte, pues usando de las voces de Idacio, nos dá el año legitimo. En esta suposicion se ha de anteponer el año 7. de Leon, y el 463. de Christo al S. Adversus Ægidium, porque la batalla que se refiere alli (en que murió Federico, hermano del Rey Godo Theodorico) fue en este año 463. en el Consulado de Basilio y Viviano, como expressa Mario Aventicense: y assi viene bien con lo propuesto. El año 8. de Leon, y 464. de Christo, se han de colocar donde ahora está el 7. porque solo à este año quadran las cosas que se refieren alli, como se deja dicho.

13 Los años de Severo no están bien enlazados con Leon: porque el 1. se aplica enteramente al 5. de Leon, siendo assi que su mayor parte concurrió con el 6. por tanto en el 9. de Leon todavia se con-

taba el 4. de Severo. De lo que se infiere, que es mejor empezar enlazando el 1. de Severo con el 6. de Leon, para que el 4. concurra con el 9. como esectivamente concurrió ; de suerte que en el año en que murió Severo, se empezó à contar el 10. de Leon, por lo que el Chronicon que ponemos en el Apendice V. aneja la muerte de Severo al año 102 de Leon. Con esto no tendrás embarazo en el cómputo que el Chronicon de Idacio guarda sobre el Imperio de Severo; debiendolos distribuir en el orden propuesto, anejando el 4. y su muerte al 465. y 9. de Leonie aloite de alo chairm

14 S. Isidoro afirma que Idacio escribió su Chronicon abrazando hasta el año octavo de Leon, como se vió en el num. 109. sin duda porque no tenia mas el que llegó à sus manos. A vista de los dos años, que vimos añadidos, pudiera alguno recelar, si esta adicion fue la causa de los que hallamos en el fin de este Chronicon sobre los que vió el Santo. Pero la uniformidad del eftylo en lo que se sigue al año octavo de Leon, y la calidad de la materia ( toda de sucessos de Galicia y Lusitania) no dán fundamento para que digamos confistir la diferencia en los su-

scl-

cessos puestos en el tiempo de modo què se han puesto. Anthemio (en que acaba el Las Epocas Pontificias no Chronicon) fino en la adicion de los años de Avito:pues aña- Chronicon está muy falto en didos estos, fue preciso, que el interpolador alargasse la controvertida, no hay cosa Chronologia de Leon. En esta convincente para la correcsuposicion puede decirse escri- cion, ni podemos tomar lev ta por Idacio la materia que se por este Escrito. aplica al Imperio de Anthe- 16 Como las correcciones mio: pero que no estaba dis- propuestas no se autorizan con tribuida con tan larga exten- Mss. de Idacio, no es razon fion en el Codice usado por que se introduzcan en el tex-S. Isidoro. Finalmente, como to: pero viendo por otra parte, no atribuyas à Idacio los años que ciertamente hay yerros, que desde el Consulado de As- estos mismos dán lugar à que turio perturban esta Chrono- se busque y aplique algun relogia, puedes decir que la di- medio, para que el Letor que ferencia entre el Codice actual no tenga mas noticias, no cony el de S. Isidoro consistió en tradiga por un Chronicon errano estar cabal el que el Santo do, à lo que resulta irrestagamanejó, ò que el nuestro sue blemente por otros Documen-

perio de Anthemio, tiene el confusion que luz, por causa mismo desorden: porque no se de ser preciso substituir unos puede extraher su exaltacion donde se hallan otros. Tamporo; desde el qual empezó su año XI. y assi el X.de Leon y año 466. se deben anteponer à la eleccion de Anthemio: confrontando con el 1. de este (en el año en que está 467. de Christo) el XI. de Leon: y siguiendo con el 2. y el 3. del

deben ocuparnos, porque este esto, y siendo la materia muy

añadido por otro. tos. El poner las correcciones 15 Lo que se sigue del Im- en el mismo texto, mas suera del año 467. en que la colocan co conviene dejarlo reducido à testimonios irrefragables. Con la doctrina dada , sin poner aleste concurrió el año 10. de guna norma por delante del Leon hasta el dia 7. de Febre- modo con que se debe practicar la correccion: y assi para guardar fidelidad en el texto, y dar mas luz al Letor, ofrezco el methodo figuiente, con los años Imperiales y de la Eral vulgar, apuntando los parrafos donde deben colocarse los numeros, bara que no cuel sorm

## Norma de la Correccion que debe hacerse desde el año 25. de Valentiniano.

| Abrab.                   | Olymp.  | Imp. VALENTINIANO. Xpto.                                                          |
|--------------------------|---------|-----------------------------------------------------------------------------------|
| 2466                     | 307. 2  | 25. Rechiarius accepta Oc                                                         |
|                          | 101 23  | 26. Theodofius Imperator moritur Oc 450                                           |
| 2458                     |         | 27. Gens Hunnorum O.c 451                                                         |
|                          | 308. i  | 0 +                                                                               |
| 2470                     | 110102  | 29. Secundo regni anno O's. lee tertio 453                                        |
| 2471                     | 5 00 3c | 30. Tertio regni anno Oc. lee quarto 454                                          |
| The state of the same of | no n/4  | 31. Quarto regni Oc. lee quinto 455                                               |
| sparge,                  | 330,10° | Hidoro, finalmente, scomo tas pero viendo antibuyas à Adado los años queorivAment |
| 2172                     | 200. T  | I. Romanorum XLIII. Oc 456                                                        |
| 2174                     | 2       | 2. de Avito, y 1. de Leon. Avitus sep-                                            |
| SUD TO                   |         | timo mense, borrado el tertio anno. 457                                           |
| 2475                     | 3       | 2. de Leon. Frontanes moritur &c458                                               |
| 2476                     |         |                                                                                   |
| - 2477                   | 310. 1  | 4. Maldras in fine Oc 460                                                         |
| 2 178                    | oC 2    | 5. Majorianum de Galliis Oc 461                                                   |
| 2479                     |         | 1 0 0 110                                                                         |
| 2480                     | 14 4    |                                                                                   |
| 2481                     | 311.1   | 8. y 3. Nepotianus recedit Oc 464                                                 |
| 2482                     | 2       | 9 y 4. Reversi Legati &c. Muere Se-                                               |
| PODE                     |         | ashed alabdon vero                                                                |
| 2483                     |         | 10. Suevi adversum Oc                                                             |
| 2484                     |         | 11. de Leon, y 1. de Anthemio. Expe-                                              |
| lab an                   |         | ditio &c                                                                          |
|                          |         | 2. Conimbrica in pace Oc 468                                                      |
| 2486                     | 2       | 3. Legatorum &c                                                                   |
| comest.                  | d on el | which also clay de Leon y guardar ndehda                                          |

Todos los sucessos que se siguen al parraso en que se ponen los numeros, pertenecen al año marginado, hasta que llegue otro con numero distinto: y para que no cueste trabajo la aplicacion, la dejo heacha en el texto principal, añadiendo el año al fin de cada parrafo entre parenthesis. De este modo, sin alterar el orden del Manuscrito, logras el Chros

DI-

nicon del modo con que hasta hoy se ha publicado, y con la correccion. El que no quiera acomodarse à ella, tampoco debe quejarse, pues halla aqui lo que en otros, y lo que en ninguno.

#### NOTA XV.

'Aquasflavias perteneció al Convento Bracarense, no al Lucense.

I EN el año 462. pone Idacio su prision en el S. Pars Gothici. Esto segun lo dicho se debe aplicar al 460. porque dos años despues trata de la Era 500. que es el año 462. y assi el sucesso de dos

años antes pertenece al 460.

2 Hablando alli de la Iglesia de Aquasflavias en que le prendieron, dice, que los Suevos hicieron grandes daños en aquel Convento. Quesnél dice, que esto se ha de entender del Convento Lucenfe, por haver imaginado que Idacio era Obispo de Lugo: pero que la Ciudad de Aquasflavias perteneció al Convento Bracarense, y no al Lucense, no admite duda alguna, pues consta expressamente por la Inscripcion de Tarragona, que copió Luis Pons de Ycart, y ofrece Morales en las Antiguedades de Tarragona fol. 71. como tambien el tomo 1. de la España ilustrada pag. 1157.

C. CAERECIO
C. FIL. QVIR.
FVSCO AQVIFL.
EX CONVENT.
BRACAR. AVG.
OMNIB. H. IN
REP. SVA. FVNC.

Esta basa de Estatua se puso à Cayo Cerecio Fusco, hijo de Cayo, de la Tribu Quirina, natural de la Ciudad de Aquas-flavias, que pertenecia al Convento Juridico de Braga Augusta, el qual havia gozado en su Republica de todos los honores: y en vista de testimonio

tan autentico no fe puede dudar, que el Convento de que trata Idacio, quando habla de

Aquasflavias, es el Bracarense, no el Lucense.

\*\*\* )(5)(5)( \*\*\*

#### NOTA ULTIMA.

Sobre la Edicion de Bouquet.

Omo la Chronologia que el Sabio P. D. Martin Bouquet propone en el Chronicon de Idacio, supone la leccion del texto, y llegó su obra à mis manos despues de trabajadas estas Notas, no he querido mezclar en ellas mas que lo dicho en el num. 8. de la Nota 14. reservando lo demas para este sitio. Ya digimos en el S. 8. num. 117. que no quiso atender à los años señalados por Idacio, contentandose con proponer al margen los correspondientes à los hechos. En la mayor parte conviene con la distribucion fenalada. Las diferencias son. la 1. que en la muerte de Ataulfo cita à Prospero y al Chronicon Alejandrino, sobre que fue en el año antes del que la pone Idacio, esto es, en el 415. Nosotros anteponemos el testimonio de Idacio, dejando el sucesso en el 416. por hallar lo mismo autorizado en S. Isidoro, que señala la Era 454. y el año 22. de Honorio, del mismo modo que se lee en Idacio; y aun añade el Santo, que reynó seis años, y por tanto haviendo empezado en el 410. fe

comprueba su muerte en el 416. Era 454.

2 La 2. diferencia es, que Bouquet señala el casamiento de Placidia con Constancio en el 417. yo pongo el 416. por autoridad no folo de Idacio. sino de Prospero, que en la Edicion de Canifio, y en el Ms. Augustano de Basnage, pone el fucesso en el Consulado VII. deTheodosio, año 416. Fuera de esto convenimos en las correcciones de los primeros Eclipses, en la muerte de Walia, año 419. en la de Honorio, en el año del Consulado de Asturio, en el de la muerte de Theodosio el Mozo, y de Placidia, año 450. y en que los tres años atribuidos à Avito no son puestos por Idacio, sino añadidos. Iten, en poner el año 451. en el sucesso de la Batalla de Atila S. Gens Hunnorum. De alli adelante hay alguna diversidad entre su Chronologia y la mia, no solo por la turbacion que hay en el Chronicon, fino por falta de otros Documentos por donde arreglar los años. Pero entre esta incertidumbre me parece mas autorizado el modo con que yo procedo: porque Bouquet aumenta unidades à los años de Christo, sin respecto alguno à los sitios donde el Ms. de Sirmondo aumenta los años Imperiales: y como aquellos se han de medir por estos, se infiere, que es mas autorizado el aumento que yo hago; pues mudando el año vulgar donde el Ms. muda el Imperial, tengo à mi favor aquel vestigio : v. g. el año 459. le ponemos uno y otro en el S. Theudoricus cum Duce suo, donde está el año 3. de Mayoriano y Leon. Bouquet passa al 400. en el S. Maldras germanum: yo no mudo año de Christo hasta despues, donde el Ms. muda el año Imrial : luego quando no hay certeza para aumentar la unidad en la claufula figuiente mas que en la antecedente, es mas autorizado aumentarla donde el Chronicon muda el año Imperial.

3 Lo mismo digo en el lance en que ambos mudamos el año vulgar sin que el Ms. mude el Imperial: v.g. yo pongo el 463, en el §. Adversus Ægidium: Bouquet en el §. an-

tecedente Agripinus. Si para contraher el sucesso de Agripino al año 463. diera texto urgente; hiciera yo lo mismo: pero como no le dá, y solo para el de Egidio se halla el testimonio de Mario Aventicense; por tanto insisto en no mudar el año 462. hasta la clausula de Egidio.

4 El año ultimo que feñala al Chronicon es el 468. guiandose (segun imagino) por la Epoca del Pontifice Simplicio. Pero como tenemos el Chronicon interpolado, es preciso añadir otro año, ò quitar el año 3. de Anthemio.

5 Esto es lo que me ha parecido prevenir sobre la Chronologia y Notas de Bouquet; omitiendo lo que mira à los años de los Papas, y otros puntos, que propone sin alegar apoyo à sus sentencias. Ahora añadirémos los demas Documentos, que sirven para ilustracion del precedente.



### APENDICE IV.

### CHRONICON PEQUEÑO DE IDACIO, hasta hoy no publicado.



Tro Chronicon de Idacio se ha mantenido y citado entre los Españoles, mas breve

que el precedente, pero con algunas diferencias de no poca importancia. Hasta ahora se ha conservado inedito, haciendo mucha falta à los doctos, por quanto haviendole citado algunos, alegando cosas que no se hallan en las ediciones precedentes, no han podido hacer juicio de la materia, por faltarles el Codice. Sirva de egemplo el que nos ofrece D. Nicolás Antonio en su Bibliotheca antigua lib. 3. num. 80. donde alega lo que Jorge Cardoso, Escritor Lusitano, dijo en su Hagiologio (è Santoral) de nuestro Obispo Idacio, que havia sido Gentil en su primera edad, y que en el año 419. se havia convertido à Dios, como refiere él mismo en esta clausula: Idatij ad Deum conversio peccatoris. Viendo D. Nicolas, que en ninguno de los Chronicones publicados fe encontraba tal cosa, creyó que Cardofo la imputaba voluntaria-

mente, por tener experiencia de ser poco autorizado este Escritor en los puntos de Idacio. Pero en lo que mira à este concepto le pudo haver encontrado apoyado en Vaseo. que le alega en el año 420. En fin, si se huviera publicado este Documento, no huviera eftrañado el dicho de Cardofo, pues se halla aqui, debajo de la misma Era 457. (año 419.)en que le citó aquel Escritor. Con esto conocerás una de sus utilidades, pues sirve para entender à los Autores que se valieron dél.

2 Antes de passar adelante debemos advertir, que Cardoso yerra en el año y en la inteligencia de la claufula. En el año: porque aunque precede la Era mencionada (año 419.) ni es fiel el numero, ni aunque lo fuera para el fuccesso immediato, se debia aplicar al de la conversion. No es fiel el numero: porque alli se trata de un sucesso del año 411. y despues de aquella Era se ponen cosas anteriores al tal año 419. como se vé en la Invencion del Cuerpo de S. Estevan, que sue

en el 415. Por tanto la Era precedente no puede tener quatro años mas que los sucessos siguientes: y assi se conoce que está errado el numero, como se prueba tambien por el Chronicon antecedente. Pero aun fiendo puntual para el fucesso à que se aplica, no se debia atribuír el mismo año à la Conversion de Idacio. La razon es, porque despues de la Era alli señalada, se resieren hechos de diversos años como la invencion de S. Estevan en el 415. la muerte de Ataulfo, y el casamiento de Constancio con Placidia, que fueron en el año 416. y aqui es donde immediatamente se pone la Conversion, siguiendose un sucesso del año 417, y otros posteriores; en cuya conformidad toca la Conversion al año 416. y se vé, que los numeros prefijados en una parte, no rigen para lo siguiente, sino precisamente para el sucesso en que están.

3 Faltó tambien Cardoso en asirmar que Idacio sue Gentil, por el preciso titulo de leer su Conversion à Dios: porque en el Siglo quinto prevalecía ya la Christiandad, y en España no havia Idolatria sino en algun rincon en que se conservó, ò entró mucho despues. Deciase con propriedad que se

convertía à Dios aquel que, aunque fuesse Christiano, passaba de vida profana, ò secular, al estado Eclesiastico, ò Religioso, como sin salir de los Escritos de Idacio vimos en el Chronicon antecedente que (fobre el año 424.) realzó la fama de S. Paulino por el titulo de haverse convertido à Dios: Conversione ad Deum nobilior factus; y como dice el Autor de su Vida en la edicion novissima de las Obras del Santo, ni el, ni sus Padres sueron Idolatras, fino Christianos: pero la gran renunciacion que hizo del fausto mundano (tomada por egemplo por N. P. S. Augustin para mover à un Joven à que dejasse el mundo, Epist. 26. al. 39.) mereció que Idacio le elogiaffe por su Conversion à Dios. S. Gregorio Magno efcribió à S. Leandro, que havia dilatado mucho fu Convenfion. S. Benito mandó en fu Regla, que se atendiesse al tiempo de la Conversion para las precedencias; y assi de otros mil casos, en que la Conversion no supone Gentilidad, sino mutacion de costumbres : y à este modo refirió la suya Ida-

4 No hallandose esta claufula en las ediciones anteriores, se vé la utilidad de la presente, assi por esta, como por otras

otras noticias que no hay en otras partes: v. g. fabemos que Sabino fue echado de su Iglesia de Sevilla, pero sin decirnos, si fue restituído. Aqui se lee, que si: y esto es muy de estimar. Quesnel anade otra claufula que no se halla, ni en lo impresso, ni en lo Ms. que tenemos; atribuyendo à Idacio (en la Nota à la Carta 15. al. 19. de S. Leon) estas palabras: Dictinius Afturicenfis Epifcopus, cui ob Priscilliani hæresim quam profitebatur, ejecto cum aliis ejusaem secta Episcopis, successit Turibius. Yo no me inclino à que esto sea de Idacio: pero muestra, que aquel Autor tuvo Codice, ò Libro en que estaba en su nombre : y cotejando unas cosas con otras se infiere, que el genuino Chronicon de Idacio tenia mas que el Ms. de Sirmondo. Dios quiera que se llegue à descubrir, ò à lo menos que no se niegue al Publico quanto fe vaya hallando, para que aumentadas las partes falte menos del todo.

Despues de escrito esto hallé, que Pascual Quesnél, en la segunda edicion (hecha en Leon en el año 1700.) corrigió el descuido y ligereza que envo en la primera; diciendo, tom. 2. pag. 449. Lapsum memoria, seu allucinationem, quam

boc loco passus sum in prima editione, fateri ac publicare non erubescam. Istam de Dictinio narrationem, quam sub Idatij nomine bona fide laudavi ac retuli, apud Idatium non invenio. nec cujus sit illa prorsus dicere ullatenus possum. Hoc testari o. sancte possum affirmare, illam à me confistam non fuisse, sed ex aliquo libro descriptam, cujus alta me nunc tenet oblivio. Aun de este modo se salva lo propuesto, sobre que en algun libro, ò Manuscrito, se atribuyen à Idacio cosas que no tenemos publicadas : y firve la prevencion y confession propuesta, para que nadie se fatigue en buscar en el Chronicon impresso la clausula citada, como fucedió à los que escribieron antes de la edicion segunda de Quesnél.

5 El fragmento que yo publico ahora tiene otra circunftancia de proponer mas Eras que todos los impressos. Esto creo que proviene de haverse conservado en España, pues siendo computo familiar y unico entre los nuestros, parece que cuidaron solo de el, omitiendo las Olympiadas, &c. Ni encuentro fundamento para decir, que añadieron las Eras pues en caso de mezclarse mano mas moderna, no se halláran tan pocas, quando por

otro

otro lado constan los años de diversos sucessos, que por tanto se huvieran ingerido: y assi el ver que faltan tantas, muestra, que guardaron la immunidad del egemplar antiguo. Tal qual no está bien puesta, por vicio del Copiante; pero las mas corresponden puntualmente à los años del Chronicon antecedente: y assi unas autorizan à otras.

6 Viendo que hasta hoy no fe ha descubierto mas egemplar completo que el Metense, y que por otro lado se citan en las Bibliothecas de Manuscritos, Chronicones de Idacio; me inclino à que estos son lo mismo que el presente, ò alguno de los citados antes en el §. 5. Como no explican el modo con que empiezan,ò acaban, ò los años que abrazan, no se puede formar cabal concepto. De la Real Bibliotheca de Alcobaza (en Portugal) fabemos, que tuvo otro del mismo modo que este, como consta por confessar Vaseo que empieza por S. Juan Chryfostomo, y corresponder las citas que propone desde Theodosio en adelante. El que tuvo Morales convino en algo con el que aqui ponemos, segun muestran las citas del libro 11. fol. 29. b. y fol. 43. Pero se diferenció substancialmente, faltandole gran parte, y no estando los años bien notados, como se infiere de la estrañeza que le causa lo que cita Vaseo, y del tiempo que aplica à los sucessos.

7 El P. Mariana tuvo entre sus Mss. el que te ofrezco aqui. El mismo se halla tambien en la Coleccion del Ilustrissimo Perez, que tiene la Santa Iglesia de Toledo. El mismo (y de Escritura mas antigua, que los dos Mss. precedentes) conferva la Bibliotheca del Colegio Mayor de S. Ildefonso de Alcalá, en el Codice de que he hablado otras veces, donde eftán los Chronicones de Eusebio, S. Geronymo, Prospero, Victor Tunense, Sulpicio, y otros, cuya letra es del fin del Siglo XIII. tomo en folio, membranaceo, bien conservado. Alli pues, al acabar el Chronicon, que damos en el Apendice signiente, dice assi; Hue usque Severus, qui O Sulpicius. De hinc Idatius Gallacia Episcopus iterum retexit bistoria ordinem; y empieza: Constantinopoli, Oc. del modo que le hallarás despues.

8 De estos tres Manuscritos me he valido para esta edicion. Las lecciones variantes de unos y otros las hallarás al pie, usando para evitar proligidad de las letras iniciales; Ia C. es el Codice Complutense: la M. el de Mariana, y la T. el de Toledo, Chron. ant. el Chronicon antecedente.

9 No faltará quien estrañe lo diminuto de este Chronicon; empezando veinte y feis años despues que el precedente, y faltandole dentro de la materia muchas cofas que fe hallan en aquel. La caufa no folo ha fido la desgracia fatal de los antiguos Codices, fino el haver mediado una mala eleccion de un Colector, que tomando lo que muchos havian trabajado originalmente, desfloró lo que quilo, formando un cuerpo general de las antiguas Chronicas, no con el fin preciso de que se hallassen juntas, dejando intacto lo que escribió cada uno, sino interpolando lo que resultaba de diversos, y aplicando sus nombres à donde no debia. Vese esto claramente en que aqui aplica à Idacio lo que con evidencia nos consta no ser suyo, abrazando cien años posteriores. Lo mismo en el Apendice figuiente, donde atribuye a

Sulpicio cosas que no pudo es cribir, fino en Prophecia. Alli se encuentran fragmentos del Chronicon legitimo de Idacio: y esta es la razon de no hallarse completo el que ahora damos. Si el Colector huviera unido lo que escribió cada uno, sin mudar una letra, debian ser de oro las que diessen fu nombre: pero faltando esta fidelidad, nos dañó con lo que quifo utilizar. Para suplir la falta que se halla en este segundo Chronicon, pongo luego el tercero, donde (como he prevenido, y volveré à notar) se hallan caufulas enteras del verdadero Idacio, y las que tienen variedad, son tambien conducentes para los Eruditos.

to Como el P. Mariana no tuvo mas Chronicon de Idacio que el presente, sobre este selo pudo formar dictamen. Doytele aqui, con tanto mayor gusto guanto sobre ser de tal sugero no hallarse publicado. El medio ha sido por el R. P. Andrés Marcos Burriel, como expuse en el Prologo: el contexto es assi:

Testimonio del P. Juan de Mariana en la Frefacion que puso al Manuscrito del Chronicon siguiente.

Ulti sive Ithacij, sive Idatij, in Hispania olim suerunt.
Duorum meminit Severus Sulpicius, Sacræ historiæ
libri 2. extremo, Ithacij, atque Idacij, quorum diligentia Pris-

cilliani Secta magna ex parte compressa est, Maximi qui se Imperatorem dicebat gladio sceleris ducibus vindicatis. Horum Gothicæ subscriptiones Concilio Cæsaraugustano adjiciuntur. Duorum meminit Isidorus libro de Viris illustribus, Chronographi, & alterius quem Hispaniarum Episcopum dicit Apologeticum contra Priscillianum scripsisse, exilioque damnatum, quod eins accusatione Priscillianus esset occisus. Eosdem Vasæus nominat. Alterum Hieronymus in Priscilliano. E duobus Tritemius unum facit. Duorum itidem mentionem facit Ambrofius Morales, Historia sua lib. 11. cap. 24 & cap. 57. utriusque Chronographi, hujus nostri, & alterius proxima etate. Extat etiam Idatii Clari liber contra Arianos. Nobiliores in hoc numero fuerant Ithatius, Priscilliani insectator, ea ingenij vecordia, ut Martino Turonensi, quem adversum expertus est, hæresis suspicionem imponeret, & modestos Viros jejuniis pallidos quasi-Priscilliani socios damnarer: dignusque ea quam passus est calamitate. Præterea Idatius Chronographus, quem copiosius scripfisse suspicor (nam Præfationis etiam meminit Isidorus) malignitate librariorum in has angultias redactum, haud inutilis tamen cognoscenda Historia ejus ætatis. De quo Sigebertus in Chroni. anno 490. Idatius, inquit, Lemicæ Hispaniarum urbis Episcopus Chronicam suam a primo Consulatu Theodosij inchoatam hucufque perduxit. no melan simplifon aunimolidia (à) pons

Conoció bien este Cl. Escritor, que Idacio havia escrito mas, que lo contenido en su Codice (como observó por la Prefacion citada de S. Isidoro) y aun con toda esta falta, le graduó con razon por Fragmento importante para la Historia.

La cita de que Morales men-

(6) Fit T. agentransmining M. (1)

be decir Jawany, coing on el Car.

tion, consists all alter to the con-

ciona otro Idacio, cercano al tiempo del que vamos tratando, no te debe excitar à buscar la antiguedad de aquel Escrito; pues no es otro que el Itacio de Oviedo, de que tratamos aquí en el \$.3. de la Division de Obispados atribuída à Vamba.

Dd 2 IDATIJ

## IDATIJ

#### GALLÆCIÆ EPISCOPI CHRONICON. (1)

Onstantinopoli Joannes Episcopus prædicatur insignis, cognomento os aureum, (2) qui ob sidem Catholicam Eudo-

xiam uxorem Arcadij infestissimam patitur Arianam.

Beatissimi Martini vitam, & mirabilia quæ secit, Severus vir summus, Discipulus ipsius, qui & Chronicam aliam quam hie Sanctus (3) ab initio Genesis usque ad Sectam Priscillianistarum perniciosissimam conscripsit, exequitur.

Alani, & Wandali, & Suevi Hispanias ingressi sunt Era CDXLVII. IV. Id. Octobris, Honorio IIX. & Theodosio, Arca-

dij filio, III. Confulibus.

Alaricus Rex Gothorum Romam (4) ingressus, cum intra & extra Urbem cædes agerentur, (5) hominibus indultum est, qui ad Sanctorum limina confugerant.

Placidia Theodofij filia, Honorij Imperatoris foror à Gothis

in Urbe capta,

Alaricus moritur, cui Ataulfus succedit in regno.

Debaccantibus Hispanias Barbaris, & Suevis Gallæciam, ante (6) nihilominus pestilentiæ malum, opes conditas in Urbibus.

(1) M. Idatij Lamecensis Chronicum. El C.el T. y el de Alcobaza Gallæciæ Episcopi.

(2) Cognomento os aureum, falta en el Chr. ant. y parece añadido despues

del tiempo de Idacio.

(3) Quam bic Sanstus: assi M. y el T. El C. tiene en abreviaturas la q. y la s con unas virgulillas encima, fin mas letras; y esto parece se debe interpretar que bic sunt: aludiendo à que en aquel mismo libro precede à este de Idacio el Chronicon de Sulpicio de que se hace mencion (que es el del Apendice figuiente.) En savor de esta leccion milita el Chronicon ex Idacio. tom. 4. de la España ilustrada pag. 198. Qui & Chronica, alia quam biec sunt & c. lo qual es vestigio de la inteligencia insinuada: y assi en lu-

gar de Chronicam aliam quam hic Sanctus, dirémos mas latinamente, y con mas conformidad de las Notas, Chronica alia qua hic fumt. Basnage acaba esta clausula con las voces apertissime scripsit; previniendo cira leccion de perniciosissime en lugar de apertissime. En la España instrada se lee peritissime; pero debe prevalecer el texto que aqui damos; cayo vessigio se vé en la voz pernicississime, por faltar en su Codice la Secta con quien concierta la voz perniciosissima.

(4) El T. Romanam.

(5) El T. agereter.
(6) Parece, que en lugar de ante, debe decir seviente, como en el Chr. bus, substantiasque, tyrannicus exactor diripit, & miles ex-

haurit. (1)

Fames dira grassatur, adeo (2) ut humanæ carnes ab humano genere vi samis suerint devoratæ: matres quoque necatis vel coctis per se Natorum (3) suorum suerunt pastæ (4) corporibus. Bestiæ occisorum gladio, same, pestilentia, cadaveribus assuetæ, quousque homines sortiores interimunt, corumque carnibus pastæ, passim in humani generis efferuntur interitum. Ita quatuor plagis serri, samis, pestilentiæ, bestiarum, ubique in toto orbe sævientibus, prædicæ à Domino per Prophetas suos annuntiationes implentur. (5)

Era CDLVII. (6) subversis memorata plagarum grassatione Hispaniæ Provinciis Barbari ad pacem ineundam Domino miserante conversi sorte ad inhabitandum Provinciarum sibi dividunt regiones. Gallæciam Vandali occupant & Suevi: Alani Lusitaniam, & Carthaginensem Provinciam: & Vandali cognomento Silingi Bæticam sortiuntur. Hispani Civitates & Castella residua plagis Barbarorum Provincias dominantium suæ subjugant ser-

vituti. (7) o mubub auminimaupole 28 aus

Heraclianus movens exercitum de Africa adversus Honorium, Utriculo in Italia in conflictu superatus essugit ad Africam, cæsis in loco supradicto, uno & viginti armatorum. (8)

Gothi Narbonam ingressi vindemiæ tempore.

Ataulfus apud Narbonam Placidiam duxit uxorem: nihil ta-

Jerosolymis Joanne Episcopo præsidente Sanctus & primus

post Christum Dominum Martyr Stephanus revelatur.

Ataulfus à Patricio Constantio pulsus, relicta Narbona Hispanias petens, per quemdam Gothorum apud Barcinonam inter familiares fabulas jugulatur. Cui succedens Walia in regno, cum Patricio Constantio pace mox facta, Alanis & Vandalis Silingis in Lustania & Bætica sedentibus adversatur.

Tom.IV. Conf-

- (1) El C. exharuit. M. milites exhau-
- (2) M. à Dee.
- (3) M. perseatorum.
- (4) El C. impafte.
- (5) El T. implentes. (6) Erz CDLVII. debe decir Era
- CDXLIX. como consta por el Chr. ant. año 411.
- (7) Esta clausula está mejor, y como debe, en el Chr. ant. año 411.
- (8) Aqui faltan los millares, y aun con ellos es muy diminuto el numero fegun el Chr. ant. año 413.

Constantinus Placidiam accepit uxorem.

Idatij ad Dominum conversio peccatoris. (1)

Walia Rex Gothorum Romani nominis causa intra(2)Hispa-

nias cædes magnas efficit Barbarorum.

Vandali Silingi in Bætica per Waliam Regem extincti. Alani, qui Vandalis & Suevis potentabantur, (3) adeò cæsi sunt à Gothis, ut exincto Atace Rege ipsorum pauci qui supersuerunt, Gunderici Regis Vandalorum, qui in Gallæcia resederat, se patrocinio subjugarent, obliti regni nomine.

Gothi intermisso certamine quod agebant, per Constantium ad Gallias revocati sedes in Aquitania à Tolosa usque Oceanum

acceperunt.

Walia erum Rege defuncto Theudericus succedit in regno.

Valentinianus Constantij & Placidiæ silius nascitur. Honorius apud Ravennam Constantium sibi facit in regno consortem, Constantius Imperator Ravennæ moritur. Bonifacius Palatium deserens Africam invadit. Honorius actis tricennalibus suis Ravennæ obiit.

Paulinus nobilissimus & eloquentissimus dudum conversione ad Deum nobilior factus Vir Apostolicus, Nolæ Campaniæ Episcopus habetur insignis: cui Tharasia de conjuge facta soror tes-

timonio vitæ Beatæ æquatur & marito. (4)

Romanorum XLIII. (5) Theodosius Arcadij filius ante aliquot annos regnans in partibus Orientis, desuncto Patre, post obitum Honorij Patrui Monarchiam tenuit Imperij cum esset annorum XXI.

Theodosius Valentinianum amitæ suæ Placidiæ filium Cons-

tantinopoli Cæsarem facit.

Valentinianus, qui Cæsar erat Romæ Augustus appellatur.

Vandali Balearicas Insulas deprædantur, & Carthagine Spartaria, & Hispali eversa, & Hispaniis deprædatis, Mauritaniam invadunt. Gundericus Rex Vandalorum capt a Hispali, cum impiè elatus manus in Ecclesiam Civitatis ipsius extendisset, mox Dei judicio Dæmone correptus interiit: cui Gaisaricus strater succedit in regno: qui ut aliquorum relatio habuit escenus apos-

(2) M. y el C. inter.

tentabantur.

(4) El Chr. ant. merito. (5) El Chr. ant. XI.L.

<sup>(1)</sup> Falta en el Chr.ant. toda esta clausula. En M. no hay ad Dominum.

<sup>(3)</sup> M. yel. C. potentabant: el T. po-

tata de fide Catholica in Arianam dictus est transire perfidiam.

Gaisaricus Rex Vandalorum de Batica Provincia litore cum Vandalis omnibus eorumque familiis mense Majo ad Mauritaniam & Africam relictis transit Hispaniis, qui priusquam pertransiret admonitus Ermigarium Suevorum Regem vicinas in transitu suo Provincias deprædari, recursu cum aliquantis suis facto, prædante (1) Lusitaniam ultio consequitur Divina: qui haud procul de Emerita, cum Sanctæ Martyri Eulaliæ injurias præbuisset, multis (2) per Gaisaricum cæsis, cum eis quos secum habebat arrepto ut putavit, Euro velocius, fugæ subsidio, in flumine Ana Divino brachio præcipitatus interiit : quo ita extincto mox quo cœperat Gaisaricus enavigat.

Aëtio Comite haud procul Arelato quædam Gothorum ma-

nus extinguitur, Anealso (3) optimate eorum cœpto.

Era CDLXX. Bonifacius in æmulationem Aëtij de Africa per

Placidiam revocatur in Italiam.

Sanctus infignis Augustinus recedit(4) è corpore, qui uno codemque tempore Alexandriæ Cyrillo Episcopo præsidente, & Constantinopoli Nestorio haretico Hebione, Cyrilli ipsius Epistola eorundem (5) hæresim destruentis, & Regulam sidei exponentis oftendit. Hæc cum aliis habetur allata. (6)

Gothorum cæfa IIX. M. (7) sub Aëtio Duce.

Carthago magna fraude decepta XV. (8) die XIV. Kal. Novembris. Omnem Africam Rex Gaifaricus invadit.

Inter Romanos & Gothos pax efficitur.

Gaifaricus Rex elatus Episcopum, Clerumque Carthaginis depellit (9) ex ea, & juxta Prophetiam Danielis demutatis mysteriis Sanctorum Ecclesias tradidit Arianis.

Rechila (10) Rex Suevorum Emeritam ingreditur. Cenforius (11) Comes, qui legatus fuerat ad Suevos, rediens Myrtili (12) obsessus à Richilane in pace se tradidit.

(1) El Chr. ant. prædantem, año 429. (2) M. el C. y el T. maledictis: el Chr. ant. multis.

(3) El Chr. ant. Anaolfo.

(4) M. recedite. Falta cita claufula en el Chr. ant. y parece, que incluía mas, como promete el relativo qui.

(5) M. eorumdam. Este periodo está defectuoso, como consta por el Chr. Dd 4 Her-

ant. año 436. (6) M. babitura dilata. El T. data. (7) El Chr. ant. XX. M. 200. 361 . dicase ocho mi 1112,7600

(8) M. XXV. die, XIV. Kal.

(9) M. depulit. FLOME CON (10) T. Richila. este. (11) M. Censurius , el Chr. ant. Censo-

(12) El C. Mifertili.

Hermericus Rex Suevorum diuturno per annos VII. morbo affiicus interiit.

Rechila Hispali obrenta Bæticam & Carthaginensem Provin-

ciam in suam redigit potestatem.

Sabino Episcopo de Hispali factione depulso, in locum ejus Epiphanius ordinatur fraude, non jure.

Era CDXXCI. Constantinopolitanæ Ecclesiæ depulso Nesto-

rio præsidet (1) Episcopus Flavianus.

Rechila Rex Suevorum Emeritæ degens moritur mense Augusto, cui mox filius suus Catholicus Rechiarius(2) succedit in regno; nonnullis quidem de gente sua æmulis latenter. (3) Per Agiulfum Hispali Censurius jugulatur. Rechiarius accepta in conjugio Theudorici Regis filia in initio ragni Vasconias deprædatur. (4)

Rechiarius mense Julio ad Theudoricum socerum prosectus Cæsaraugustanam regionem cum Basilio in reditu deprædatur.

Per dolum Ilerdense urbe (5) acta est non parva captivitas.

De Gallis Epistolæ deseruntur Flaviani Episcopi ad Leonem Episcopum missæ cum scriptis Cyrilli Episcopi Alexandrini ad Nestorium Constantinopolitanum Tebionem. (6) Quo depusso substitutus Flavianus (7) scribit ad Leonem de Euthychete.

Theodosius XLIII. Imperator moritur Constantinopoli, anno ætatis suæ XLIV. (8) Post quem statim apud Constantinopolim Marcianus XLIV. Imperator à militibus & ab exercitu, instante(9) etiam sorore Theodosij Pulcheria Regina, (10) efficitur Imperator: qua sibi in conjugium (11) assumpta regnat in partibus Orientis. Valentiniani Imper. decadas II. CCCCLX. (12)

(1) M. præside & Episcopus &c.

(2) M. Rechinarius. El Chr. ant. y este

mismo despues Rechiarius.

(3) Los tres Mss. latenter per Aguiulfum Spalicem Surius jugulatur. Por el Chr. ant. se conoce, que Spalicem Surius, debe leerse Spali Censurius, ò Hispali Censorius. Vease alli año 448,

(4) M. populasur.

di Eall

1982 E

(5) Falta irrupta, que se halla en cl Chr. ant. año 449.

(6) El Chr ant. Hebsonitam.

(7) El C. Favianus.

(8) Debe decirfe XLVII. fegun el Chr. ant. y el año en que nació.

(9) Los Mss. flante: pero debe leerse

instante segun el contexto, y el Chr.

(10) El T. Regia.

(11) Los Mss. in conjugio, como mantuvimos antes.

(12) M. decadas CCCCLXX. El C. antepone II. que parece denotan las Vicenales de Valentiniano e pero ni estas, ni las Tricenales corresponden à este sitio. El Chr. ante no menciona tales siestas. Los numeros CCCCLX. que pone el C. despues del II. parece tocan à la Era siguiente, por no ser proprios de este sitio, y hallarse alli los mismos numeros, aunque con yerro, como se dirá.

Era CDXC. (1) gens Ugnorum pace rupta deprædatur Provincias Galliarum in campis Catalonicis & Mettis, cum gente ejus Duciis gens Regis Theodori quibus erat in pace focietas aperto marte confligens divino cæfa superatur auxilio: bellum mox ea tempestate societatem dirimit. (2) Rex illic Theodorus (3) prostratus occubit. CCC. M. fermè hominum in co certamine cecidisse memorantur.

Occifo Theodoro Thurismundus (\*) filius ejus succedit in regno. Thurismundus (\*) Rex Gothorum spirans hostilia à Theuderico & Frederico fratribus jugulatur; cui Theudericus succe-

dit in regno.

Anno I. (4) Principis Marciani Regina moritur Placidia mense

Julio.

Valentinianus Romæ Imperator occiditur anno ætatis suæ XXXVI. & regni XXXI. (5) Post quem mox Maximus ex Consulibus XLV. Romæ Augustus appellatur. Usque ad Valentinianum Theodosij generatio tenuit principatum.

Romanorum XLVI. Marcianus quarto jam regni fui anno

obtinet Monarchiam.

Gaisaricus solicitatus à relicta Valentiniani, ut malum sama dispergit, priusquam Avitus Augustus sieret, Romam ingreditur, direptisque opibus Romanorum Carthaginem reddit, relictam Valentiniani & silias duas & silium, Gaudentium (6) nomine secum ducens.

Suevi Carthaginenses regiones, quas Romanis reddiderant,

deprædantur.

Marcianus & Avitus concordes Principatu Romani utuntur Imperij VI. anno (7) Marciani.

(1) Assi M. El C. pone CCCCLX. lo que es errata; pues solo el numero 490. corresponde al Chr. ant. ano 452.

(2) Assi los Mss. pero esta clausula esta no solo viciada (poniendo mox ea tempestate en lugar de nos intempesta) sino truncada, como consta

por el Chr. ant. año 452.

(3) Assi M. El Chr. ant. Theodores. El C. en la clausula figuiente le nombra Theodoredo: y este es el nombre que dan nuestros Autores à este Rey.

(\*\*) Lo que hay entre estas Notas

falta en M.

(4) El Chr. ant. anno III. y este es el que corresponde.

(5) Los Mss. XXVI. & regni XXI. El C. XXII. Falta un decenario en tedos; pues reynó 31. años.

(6) El Chr. ant. (año 456.) dice, que

era hijo de Aetio.

(7) Los Mss. ponen VI. annis, por vicio de algun Copiante, que hallando VI. ann. leyó annis. Pero consta deber leerse sexto anno, y no sex annis, porque Avito no reynó ni aun tres.

Era CDXCIV.(1) Hispanias Rex Gothorum Theudericus cum ingenti exercitu suo cum voluntate & ordinatione Aviti Imperatoris ingreditur. Orientalium naves Hispali venientes per Marciani exercitum cæsæ nuntiantur. Theudericus Emeritam deprædari moliens B. Eulaliæ Martyris terretur ostentis. VII. anno Imperij sui moritur Marcianus. (2)

Romanorum XLVII. regnat Majorianus in Italia, & Constantinopoli Leo Augusti appellantur. Gothicus exercitus duce suo Cyrila à Theuderico Rege Hispanias missus mense Julio succe-

dit ad Bæticam.

Era CDXCV. (3) Sabinus Episcopus Hispalensis post annos XX. quam certaverat expulsus, de Galliis ad propriam reddit Ecclesiam. Theudericus cum Duce suo Hunerico exercitus sui aliquantam dirigit manum. Cyrila revocatur ad Gallias.

Romanorum XLVIII. Severus à Senatu Romæ Augustus appellatur, anno Imperij Leonis V. Hunericus reddit ad Gallias. Nepotianus Theuderico ordinante Arborium accepit successo-

re n. (4)

Era D. in Conventu Bracarensi duorum natorum portentum visum, quatuor Legionem (5) simile memoratur.

(1) Assi M. El C. CDLXIIII. que es errata; y se debe estár à la Era CDXCIV. (año 456.) como consta por el Chr. ant.

(2) Falta Marcianus en los Mss. pero

se expressa en el Chr. ant.

(3) Assi M. El Compl. CCCCXV. en que falta una C. entre el X.y el V. El Chr. ant. pone la expulsion de Sabino en el año 441. Era CDLXXIX. Aqui se introduce la restitucion à la Silla à los XX. años siguientes; y assi parece, que debia leerse Era CDXCIX.

(4) Esta clausula falta en el C. Ponenla el T. y M. aunque en este se repiten las palabras Nepotianus Theuderico ordinante despues de Cyrila revocatur ad Gallias, y despues de reddit ad Gallias.

(5) M. Legionem sin quatuor, que pone el T. El C. dice IIII. Legiones. El de D. Juan Baurista Perez, que menciona D. Gregorio Mayans en la Prefacion à las Obras Chronologieas del Marqués de Mondejar, num. 129. pag. XIIX. quatuor legion. Todas fon locuciones obscuras, por no expresfarle el sucesso en el Chr. ant. aunque se envuelve en la claufula del año 462. ( que alli por la interpolacion se contrahe al 464. ) donde en comun refiere : In Provincia Gallacia prodigiorum videntur signa diverfa. Uno de aquellos prodigios fue el aqui mencionado : pero el conjunto de las tres lecciones Legion. legionem, legiones, en lugar de aclarar la duda, la aumenta, por fignificar cosa de Legiones militares. Yo creo, que debe leerse Legione, denotando la Ciudad de Leon : de suerte que el sentido sea haverse visto en el territorio de Braga un portento de dos Niños, y en Leon otro semejante de quatro. La calidad del portento fe Romanorum XLIX. Anthemius Augustus appellatur anno Leonis Imperij IV. (1) mense Augusto. Fiunt simul omnes anni Leonis XI. (De aqui adelante no es obra de Idacio)

Romanorum L. Zenon, cujus anni non inveniuntur.

Romanorum LII. Anastasius regnat annis XXIII. Romanorum LII. reg. Justinianus (2) annis VII. Romanorum LIII. Justinianus reg. ann. XXXIII.

(Aqui añade el Compl. Alipius Tagastensis, Augustinus Hipponensis, & Possidius Calamensis: pero esto no pertenece al Imperio de Justiniano, haviendo storecido estos Santos en el Siglo precedente) Qui Justinianus cum Patricio Belisario exercitum in Africam dirigens super Vandalos, & Regem corum Gelimirum, (3) quem celeriter oppressum unà cum gente sua, vinctum cum (4) catenis aureis Justiniano Imperatori præsentandum direxit. Narsem Eunuchum in Italiam contra Regem Totilam dirigit: cum quo Totila per XII. annos manus Romanorum diutissime dimicavit: sed Narses Totilam superans omnem Italiam Romano Imperio subjecit: qui postremo vitæ suæ tempore ipsam Provinciam Italiam Alboino Regi Longobardorum tradidit.

#### Finit Idatius. (5)

APEN-

infiere por el Colector del Chronicon de Idacio en la España ilustrada) que al hablar del Emp. Severo, dice: In Gallacia... duo adolescentes carne invicem solidata adherentes sunt mortui. En nuestros dias se ha vitto un portento semejante, de una Criatura con dos Cabezas, que se puede decir duorum natorum portentum, y se guarda en Madrid en el Gavinete del señor Conde de la Saceda. A este modo entiendo lo que se dice aqui, de haverse visto en el Convento juridico de Braga un portento de dos Niños, y en Leon otro semejante de quatro, en cuya suposicion debera leerse quatuor Legione, ò esperar à que se descubra Codice mas, perfecto.

mo en el Apendice figuiente, ò me-

jor XI. como se dijo en la Nota 14.

(2) El C. Lofericus, pero debe decir fustinus, como expressan los demas Mss. y la Série Imperial. (3) M. Gelumirum.

(4) Falta cum en el C.

(5) Assi acaba el Codice de M. Los tres Mss. convienen en proponer el texto hasta Alboino: pero lo que hay desde Zenon, no es de Idacio, por haver muerto antes de aquel Imperio: y assi es continuacion de alguno que floreció en el Siglo despues de Idacio, y parece quiso unir à este con el Biclarense, pues con la adicion señalada quedan enlazados, haviendo empezado el Biclarense por la muerte de Justiniano, en que se acaba aqui, como en Victor Tunnense.

## APENDICE V.

# CHRONICON ATRIBUIDO A SEVERO SULPICIO, hasta hoy no publicado.

OS motivos me obligan à publicar elChronicon siguiente: el pri-

mero, por incluír gran parte del de Idacio, omitida en el antecedente : el seguado, por no hallarse publicado hasta hoy, y ser muy importante para los Eruditos qualquier Instrumento antiguo que se descubra, aunque tenga menos utilidad, y mas defectos que este. Hállase el que me sirvió de original en el libro de Chronicas Mss. de que hablé en el num.7. del Chronicon antecedente: pero assi como en aquel se pone continuacion posterior à la vida de Idacio; del mismo modo continuaron à este por espacio de unos noventa años despues de muerto Sulpicio, como se infiere por no poder admitirse que viviesse despues del año 420. (segun Labbe, y Pagi) y con todo esso se alarga este Chronicon hasta la Era 547. año 509. Y lo que mas es, recapitulando despues la Era 771. y añadidos nuevos computos, se pone debajo de ellos: Hucusque Severus. Oc. Esto consistió en mala disposicion del Colector, que hallando ya continuadas las Chronicas, no supo distinguir lo que debia dar à cada Autor. Pero aun mayor daño se infiere del estylo, pues parece, que se halla acomodado à Siglos posteriores de aquellos en que florecieron Sulpicio, y Idacio. Con todo esto (y aun algo mas que añadas) se infiere que estos dos Chronicones se hallaban ya copiados en el Siglo sexto, cuya antiguedad es muy notable.

2 Dige, que este Chronicon profigue la historia posterior à la muerte de Sulpicio, porque aunque huvo muchos Sulpicios, folo se debe atribuir al primero. En el año 595. murio S. Sulpicio Severo, Obispo Bituricense, y en el 642. S. Sulpicio el Pio, Obispo de la misma Ciudad; cada uno de los quales pudo escribir este Chronicon, aun mas estendido, y continuado, pues florecieron despues del tiempo en que acaba: pero ninguno de estos dos escribió Historia; y assi solo hay fundamento para que atri-

bu-

buyamos esta obra à Severo Sulpicio, el Historiador, que fue muy diferente de los mencionados Obifpos Bituricenses. pues no tuvo mas grado que el de Presbytero, con que le nombra Genadio Massiliense entre los Escritores, y es ya constante entre los Modernos, que no fue Obispo; en cuya prueba leo en el mismo, que à Gavidio le llama su Obispo, Hoc ego Gavidium Episcopum nostrum, quasi obtrectantem referre folitum audivi , (lib. 2. muy despues del medio) y es muy de notar, que esto lo escribía en el año 400, pues hablando poco antes del destierro de Liberio y Hilario en el Confulado de Arbetion y Loliano (que fue el año 355.) dice que desde entonces hasta el año en que escribía aquello, havian passado 45. años, que todo forma el año 400. expressado antes por el mismo Sulpicio (al hablar de la Passion de Christo) por el Confulado de Estilicon : y assi no solo por la dignidad, sino por el tiempo, se convence que este Sulpicio fue muy diferente de los Obispos Bituricenses, y que no pudo escribir mas que hasta el principio del Siglo quinto.

A este Sulpicio es à quien atribuye el Chronicon presente el libro de las Chronicas

de donde está sacado: pues en la de Idacio dice que escribió la Vida de S. Martin, su Maestro, y la Chronica de que hablamos, como se vió en la Nota de la leccion 3. del Apendice precedente : y el escribir la Vida de S. Martin , y ser su Discipulo, no conviene à otro Sulpicio, mas que al Historiador, del principio del Siglo V. Deste modo se convence, que este Autor no pudo escribir tanto como se lee en nuestro Chronicon; y que se debe decir continuado por otro del

principio del Siglo VI.

4 La mayor dificultad es, si debe reconocerse Sulpicio por Autor de este Chronicon. aun en lo que antecede al Siglo V. desde el principio del mundo? La razon de dudar no es, por abrazar mas tiempo; pues aunque el Chronicon antecedente de Idacio tiene tambien aumento, no obsta esso para que sea suyo lo precedente; y assi lo mismo puede decirse de este. La duda es, porque no tengo noticia, que se atribuya a Sulpicio mas Historia, ò Chronicas, que los dos libros publicados con titulo de Historia Sagrada; los quales empiezan tambien desde el principio del Mundo, y abrazan hasta el año 400. de Christo, en methodo propriamente

de Historia, y no de Chronicon.

5 Sin embargo me parece proponerle en nombre de Sulpicio, por autorizarse con el testimonio del Ms. donde se halla, que sin duda desciende de otros muy antiguos. Ni obsta el argumento de la duda propuesta: lo 1. porque no es cierto, que no se halle mencion de Escritores antiguos, pues Genadio refiere; Composuit O Chronica: cuya clausula dá lugar à que se entienda el Chronicon presente, por convenir mas aquella voz à este Escrito, que al publicado con titulo de Historia Sagrada; en la qual no insiste tanto en los tiempos, como en este: y por tanto se vió precisado Victor Gifelino à formar una Chronologia para aquella Obra, en fuerza de no hallarse los tiempos bien distinguidos: Satis confuse, O indistincte tractato. Lo que Gifelino echó de menos es possible, que lo huviesse prevenido el mismo Sulpicio, y que para inteligencia de su Historia formasse à parte efte Chronicon, donde el principal assunto son los tiempos.

6. Lo 2. porque el no conocerse hasta hoy mas Chronica de Sulpicio, que la publicada, no impide, que huviesse mas; à vista de que cada dia se descubren por solicitud de los Eruditos nuevas obras; como se vé aun en lo que toca à nuestro Autor, fobre quien Guibento Gemblacense escribió una Apologia, que segun Pagi (año 432. n. 50.) no llego à nuestros dias: Ea ad nos non pervenit: y fabemos que se halla Ms. en Lovaina, como testifica Giselino al fin de la Vida de Sulpicio, donde dá algunos fragmentos, aunque solo sirven para conocer que equivocó à un Sulpicio con otro. Haviendo pues testimonios en que pueda entenderse este Escrito como proprio de Sulpicio, (quales son los de Genadio, y el Ms. Complutense, donde expressamente se propone en su nombre) no basta para decir que no es suyo, el que hasta hoy no se haya publicado.

Pero ni aun en esto tengo empeño: y si alguno quiere decir, que es Obra escrita en el Siglo sexto por otro que tuviesse delante la Historia de Sulpicio, y los Chronicones de Eusebio, S. Geronymo, y Idacio, (pues de todos se halla algo) digalo enhorabuena. Bastame que sea assi: basta tal antiguedad, y tales suentes: basta la atribucion del nombre de Sulpicio: y basta que no se haya publicado, para que resulte alguna utilidad en su edicion.

Tica

78 Tiene algunos defectos, porque el Copiante del Siglo XIII. no folo no fue práctico en la Historia, pero ni aun supo latin. Usa repetidamente de abreviaturas, como acostumbraban los antiguos: no tiene orthographia: y tal vez repite, è invierte algunos terminos. Doytele como está, por parecerme bien lo que Marcos Velsero escribió al publicar la Tabla antigua Itineraria (llamada Peutingeriana: por el apellido de su possessor) Alli pues dice en la Prefacion: Reddendis antiquis monumentis nemo fatis religiofus eft, qui superstitiosus baberi metuit. En fuerza de esto,

prevengo los mas notables yerros, sin variarlos, contentandome con la prevencion; pues de este modo conocerás el genio del Copiante, y mi fidelidad.

Desde el Imperio de Theodosio el Grande se hallan muchas clausulas de Idacio, que digimos saltar en el Chronicon pequeño antecedente. Hasta alli es un compendio de lo que escribieron Eusebio y S. Geronymo en sus Chronicones, añadida la Genealogia y Chronologia de los Patriarcas, que no propuso Eusebio. De esto trató Sulpicio en su Historia Sagrada; pero aqui se individualizan mas los tiempos.

#### Incipit Epithoma Chronicorum Severi cognomento Sulpitij.

A Dam anuorum CCXXX. genuit Seth: & vixit post DCC. ann. & obiit generatione V.

Seth annorum CCV. genuit Enos: & vixit post DCCVII. &

obiit in generatione VI.

Enos annorum CLX. genuit Caynam: & vixit post DCCV. & obiit in generatione V.

Caynam annorum CXXX genuit Malalehel: & vixit post DCCXL.

& obiit in generatione VI.

Malalehel annorum CLI. genuit Jareth: & vixit post DCCXIIII. & obiit in generatione VI.

Jareth annorum CLXII.genuit Enoc, & vixit post DXLIIII. & obiit generatione V.

Enoc annorum CXV. genuit Matusalam: & vixit post CC. & translatus est à Deo.

Matusalam annorum CLXXXVII. genuit Lamech: & vixit post DCCLXXXVII. & sunt smul DCCCCLXIX. consonantes ubique.

La-

Lamech annorum CLXXXII. genuit Noe: & vixit post DLXV. & obit generationes III. Patre superstite.

Noe annorum D. habens filios III. ædificavit Arcam annis C. &

fuit Diluvium anno I.

Ab Adam ergo per has decem generationes fiunt anni II.CC.XII. Post diluvium verò anno II. filius Noe Senior Sem genuit Arfaxat:

& vixit post ann.D.

'Arfaxat annorum CXX. genuit Canaam: & vixit post ann. CCCX. Canaam ann. CX. genuit Sale: & vixit post ann. CCCLX. Sale annor.CX. genuit Heber: & vixit post ann.DCXXX. Heber annor.CXV.genuit Phaleg: & vixit post ann.DCCL. Phaleg ann. CX. genuit Ragau: & vixit post ann. DCCC. Ragau ann. CXI. genuit Seruch: & vixit post ann. CCXX. Seruch ann. CXV. genuit Nachor: & vixit post ann. CCC. Nachor ann. lxxxvIII. genuit Thare: & vixit post lxxx. Thare ann. lxx. genuit Abraham: & vixit post ann. lxx.

A Diluvio ergo per halasias decem generationes fiunt anna

DCCCCXLII.

Abraham natus anno XLIII. Nini Regis Asiriorum. Primo anno Abrahæ principium Jubilæi apud Hebræos. Repromissio ad eum facta divino primum alloquio. Melchisedech protulit vinum & panem, benedicens ei.

Natus est Isaac C. & vixit post ann.lxxv.

Isaac annor. lxx. genuit Jacob: & vixit post ann. CXX. Anno lxxx. Isaac, Jacob servivit Laban & Rachel XIV. posted

vixit ann. LIII. qui fimul fiunt CXVII.

Venditus est Joseph à fratribus ætatis suæ anno XVII.

Joseph Dux Egypti factus est : famis annus secundus, & descensio ejus in Egypto. exlvir. obitus ejus. Joseph vero annos agebat lvii.

Joseph agens ducatum ann. Ixxx. obiit CX. Post quem servierunt Hebrai ann. extrus.

Servitutis annorum lxxv. Amram annorum lxx. genuit Moyfem.

Servitutis suæ anno xl11. Moyses in Eremo pascit, & lxxv11. anno suo in Sina divino fruitur aspectu.

Servitutis Moysi verò lxxx. exitus Israel de Egypto.

A descensione ergo Jacob in Egypto usque ad exitum Israel anni CXY.

A I. anno Repromissionis ad Abraham usque ad exitum anni CCCCXXX.

A nativitate ergo Abrahæ usque ad exitum Israel anni DV. Moyfes exacto egressionum anno xl. suo verò CXX. obiit.

Ab his itaque historia quinque librorum Moysi, secundum Septuaginta Interpretes, continet rerum gestarum ann III.DCCCXXX.

Jeshu Nave successor Moysi fuit Dux annis XVII.

Decimo Ducatus sui anno terram Repromissionis distribuit. Post mortem Jeshu servierunt filij Israel alienigenis ann. VIII.qui computabantur in annis Judicis subsequentis.

JUDICUM. Gothoniel primus Judex ex tribu Dan annis xl.

Post Aaron & Eleazarum Pontifex fit Phinees. olang ann Isramic

Post Gothoniel subjectio populi in alienigenis annis XVIII. qui computantur in annis Judicis subsequentis.

Aoth de tribu Ephrem ann. LXXX. Post hunc subjectionis anni

XX. qui computabantur in sequentibus.

Barach de Neptalim, & Debbora de Ephrem anni XL.

Post hos subjectio annis VII. qui computantur in sequentibus. Gedeon de Manasse annis XL. 10 lov , oirv I onoborned a or

Quarto anno hujus Dædalus: VII. Tyrus condita: XV. Argonautæ: XVII. Cizicus conditur: XXII. ipfius Velemon: (Philamon) XXVIII. spinga, & Idippus. (Sphynx & Oedippus)

Abimelech filius Gedeonis annis III. 10 and abilità animis

Thola ann. XXIII, amais mediup mubolish, 28, musamott XIX.

Tertio anno hujus Laphitæ, & Centauri : VIII. Priamus : VIIII. duces VII. ad Thebas. XIII. Minotaurus, & Thefeus.

Jehir ex Manasse annis XXII.

Sexto hujus Carthago condita: ut fili sui (Philistus) scribit.

Nepte annis VI. hujus tempore Agamemnon, & Menelaus Mi-Adam yero ulque ad Moylem anni Tibe saxxuttu sinsa

Esebon ann. VII. hujus tempore Hercules ob morbum flammis le injecit: & Alexander Helenam rapuit, unde Trojæ excidium.

Post Esebon fertur in Hebreo Calon rexisse populum ann. X. qui apud LXX. interpretes non habentur.

Abdon ann. VIII.

Post hunc subjectio annis XL. qui computantur in sequentibus judicibus: III. anno hujus Troja capta: VII. anno Æneas regnat super Latinos ann.III.

-Tom.IV.

A primo ergo anno Abrahæ usque ad captivitatem Trojæ anni DCCCCXXXV.

A nativitate ergo Moysi usque ad captivitatem Trojæ anni CCCCX.

Sanfon annis XX: Ea quæ de Ulysse, Scylla, & Sirenis: & Pirus (Pyrrbus) ab Oreste Delphis occisus.

Hely Sacerdos annis XL, in Hebreo XL. habet annos; fed LXX.

vero XX.

XIII. anno hujus Ascanius procreat Julium, unde familia Juliorum: XVIII. Silvius Postimus (Posthumus) filius Ænex regnavit annis XXIX. Latinorum III. Rex.

Samuel cum Saule annis XL.

VIII. hujus Æneas Silvius regnavit XXXI.

IIII.post hunc Latinus Silvius regnavit annis LV.

#### REGUM HEBR FORUM.

David regnavit annis XL.

XXVIII. hujus Cumæ condita: XXXII. Ephesus: XXXV. Carthago à Carcedone Tyrio, vel ut alii dicunt à Didone filia ejus, post excidium Trojæ ann. CXLIII.

Pontifex Abjathar: Prophetæ Gath, Natan, Afaph.

Salomon annis XL. Prophetæ Achias Selonites, & Samaas IX. Alba Silvius filius Silvia (Sylvii) Æneæ regnavit annis XXXVIII.

XIX. Homerum, & Hesiodum quidam dicunt; & Carthaginem

Anno regni IIII. Salomonis templum inchoatur, XII. confumatur. Ab exitu ergo Israel usque ad ædificationem templi, secundum librum regnorum III. anni CCCCLXXXI.

A diluvio usque ad Moysem anni T.ccccxvii. Il IV ainus attalia

Ab Adam verò usque ad Moysem anni III.Dc.LxxxvIII.

Roboam filius Salomonis annis XVII. hujus anno XI. Sufachim - Rex Ægypti templum expoliat. VIII. Athis, vel Ægyptus Silvus regnatiannis XXIII.

Polt Elebon ferrur in Hebres Calon rexide popult. III sings sidA

Afaa annis XLI. X. hujus Capis Silvius annis XXVIIIXXI Lugar

Pontifex Abimelech: Prophetæ Achias, Samaas, Azarias.

Ab hoc Tiberis Sylvius (fluvius) dictus. (llamabase el Rey Sylvio Tyberino.)

VI. Pro-

Prophetavit Abdias, Micheas, Jheu, Ozias.

Jovam annis VII. Hujus initio Aggrippa Silvius ann.XL.

XI. hoc regnante Homerus fertur clarus. hoo salamonid on

Prophetæ Elias, & Elisæus ann. VIII. regni Ihoram Elias rap-

Ocozias anno I.

Gotholia mater ejus ann. VII. Jonadab filius Recab clarus has

Johas annis XL. XVIII. hujus Aremulus Silvius annis XIX.

XXXVIII. Aventinus Silvius ann. XXXVIII.

Pontifex Joiade post Moysen vixit annis CXXX.

Anno Johas VIII. Zacharias Propheta, & Sacerdos occiditura XXXII. Elyseus Propheta obiit.

Amalias annis XXIX.

XXIII. hujus Sardanapalus Tharfum condit.

Ozias annis LII.

VI. hujus Prochus Silvius annis xLIIII. XXVI. Phidon Argivis mensuras, & pondera primus invenit: Prophetæ Amos, Osee,

Ilaias, Jonas.

Olympias prima anno Oziæ XLIIII. Amulij verò Silvij XXI. Certamen hoc Olympia cum Hercules in honorem Pelopis atavi materni primus edidit : quod intermissum Invitus (Iphitus) silius instauravit post eversionem Trojæ anno CCCCVIII.

Regnante Procha regnum Babyloniæ defecit post annos I.CCXL.

Post totidem ab Alarico vastatur.

Jothan annis XVI. Hujus initio Remus, & Romulus nati, pro-

phetante Osee, Johel, Isaias.

Acaz annis XVI. III. hujus anno Roma condita incipiente Olympiade de VII. & regnavit Romulus annis XXXVII. Romanorum Rex primus.

Ab Abraham usque ad urbem conditam anni T.ccL 11111. XI. anno Achaz transactis annis Regum Israel CCCXVIII. in Sa-

maria anni CCL.

Translatus est Israel in Medos ab Salmanasar Rege Assyriorum, vel, ut alibi legitur, à Senacherib Rege Medorum, & missi custodes ex Babylonia.

Ezechias annis XXVII.

XIII. hujus Romulus ex populo milites, & Senatum elegit.
XXVI. Senatus post Romulum per dies, quinos, rempublicam
Ee 2 gu-

gubernat. Prophetæ Josias, Osee: XXVII. Numa Pompilius ann. XLIIII. hie primos annum XII. mensibus statuit. Hujus initio Nicomedia condita: XXIII. Calcedo condita.

Manaffes annis LV.

XXXV. Tullius Hostilius annis XXXIIII. Hic primus purpura

usus, fulmine cum domo sua exustus est.

Ammon annis duobus : Hujus initio Bizantium condita, & Phaleris Siciliæ Tyrannus: secundum LXX. Interpretes XII. anni Ammon scribuntur; secundum Hebræos verò II.

Tofias annis XXXIII.

V. Hujus Ancus Martius ann. XXXIII. (XXIII.) Hic Oftian

condidit milliario à Roma XVI. I sange and MIV and of

XXIX. Tarquinius Prifcus annis XXXVIII. V. Hic Capitolium condidit. Thales Melezius primus: Pontifex Celechias: Phyficus Philosophus Epidamnus: Conditumque est Dorracum. - (clausula muy viciada. Segun se lee en Eusebio, debe leerse assi; Thales Milesius primus Physicus, Philosophus agnoscitur, Pontifex Elchias. Epidamnus condita, quæ est Dyrrachium.) Prophetæ, Holda mulier, Sophonias, & Iheremias:

XXXII. anno congressus Josias cum Nechao Rege Ægyptiorum occiditur. Joachaz mens. III. hunc Nechaos in Ægypto

duxit posito pro eo Heliachim.

Heliachim, qui & Joachim, annis XI. Hunc Nabuchodonosor tributarium fecit. 10 919 girolyd A maynon 1000 9 3144

Joachim, qui & Jechonias mensibus. III. Hic in Babylone ductus cum vafis templi. 2005/1 obini 2008/1 F/X amas and to

Sedechias annis XI.

IIII. hujus Tarquillius Priscus Circum ædisicat Romæ ludos instituit, muros, & cloacas instituit, & numerum Senatorum auxir. Huic (Sædechis) Nabuchodonosor oculi effosi: XI. hujus anno primus Captivitatis Iherusalem per Nabuzardam, & incensum Templum anno à conditione sua CCCC-XLII. hujus autem Captivitatis fuerunt anni LXXIIII. in Babylone. Prophetæ Daniel, & Ezechiel: XV. Daniel sub Balthasar Scripturam interpretatur : XXX. Cyrus, victo Astiage, vel Croeso Rege Medorum, regnum transfert in Persas, & Jaxata Hebræorum Captivitate templum instaurari concessit; sed constructio altaris (constructo altari) tamen opus reliquum à vicinis gentibus impeditum, usque ad Darium sie permansit, Anna

Anno II. Darij restauratum templum: LXI. Cambises Rex Persarum II. quem Hebræi secundum Nabuchodonosor dicunt. Sub

hoc historia Judith scribitur.

Pontifex Jhesus filius Josedech, & Princeps Zorobabel qui & Sarathiel: Prophetæ Zacharias, & Malachias: Lxix. post Cambisem regnaverunt fratres Magi tres, menses VII. Post hos Darius. IIII. annis XXXVI. Cujus anno II. templum restauratum, prophetante Aggeo, & Zacharia.

#### CONSULUM ROMANORUM.

Ab Urbe condita anno CC.XLIIII. creati Consules regnaverunt annis CC.XL. tribus.

CCLII. nova dignitas fit Dictator, & Magister Equitum obsequens illi. Xerxes filius Darij: Artaxerxes, qui & Longimanus dictus. Pontisex Judæorum Heliasib filius Joachim filij Jhesu, filij Josedech. Sacerdos Esoras: decemviri creati, post annum ejecti: & leges de Athenis petitæ à Romanis. Neemias Hebræus rediens cum Esora de Babylone XII. anno muros Jherusalem restituit, anno regni sui, Artaxerxis XXXIII. à quo supputatæ hebdomades sunt LXX. à Daniele conscriptæ, quæ saciunt annos CCCCLX. & complentur in regno Neronis, sub quo obsessa est iterum Jherusalem à Vespasiano.

Hucusque Hebræorum divina Scriptura annales temporum continet; quæ veró post gesta sunt, ex libris Machabbæorum, & Josephi, & Africani requiruntur, qui universam historiam

usque ad Romana tempora proseguuti sunt. baunsi mus

Artaxerxes, qui & Mennon, sub quo magis de Hesther scribitur.

Artaxerxes, qui & Echus: hic Judæorum accolas in Hircaniam,

& ad mare Caspium collocat.

Iterum Romæ Consules siunt; nam post primos Consules Dictatores suerunt annos L. Post hos X. viri ann. I. post Reges ann. VII. post iterum Consules creati.

Athenienses XXIIII. litteras habent, prius XVI. usi.

Bellum Punicum primum.

Alexander magnus Macedo natus.

Chamellus (Camillus) Gallos victores superat.

Darius Arsami filius, quo victo Alexander obtinuit Babylo-

Tom. IV. Ee 3 Pon-

Pontifex Judworum Jaddus, Il most mustatelles ling II one

Bellum Alexandri adversus Porum Indum.

Post Alexandrum regnavit Alexandriæ Ptolomæus filius Lagi, qui plurimos Judæorum dolo captivos in Ægyptum transtulit.

Pontifex Judæorum Onias Jaddi filius Syriæ, & Babylonis, & fuperiorum locorum regnat Seleuchus Nichanor, fub quo Machabbæorum gesta.

Pontifex Judæorum Simon Justus Oniæ filius. Pontifex Judæorum Eleazarus frater Simonio.

Ptolomæus Philadelphus Judæos, qui in Ægypto tenebantur, liberos permittit, & vasa Eleazaro Pontifici votiva transmittens, translationem LXX. Interpretum procurat.

Romani Calabriam capiunt: argenteus numerus (nummus) in

Urbe fit. Aratus agnoscitur.

Parthis ab Imperio Macedonum discedentibus primus regnavit Asarches, unde & Asarcide dicti.

Bellum Punicum fecundum.

Pontifex Judæorum avunculus Eleazari Manasses.

Pontifex Judzorum Onias Simonis Justi filius.

Pontifex Judzorum Simon filius Oniz, sub quo Jhesus filius Sirac librum Sapientiz composuit, quem vocant PANRETON. Antiohus magnus Syriz, & Asiz, sub quo ea, que in tertio

Machabbæorum libro leguntur.

Seleucus, qui & Philopater, sub quo ea, quæ in libro Machabbæorum secundo gesta sunt.

Rhodo ex terra motu Coloffus ruit. Gonzella lo lange extraction

Romani Græcos liberos esse jusserunt.

Annibal ab Antiocho, & Profia rege Bithiniæ per Flamminium confulem repetitus veneno hausto interiit.

Bellum Punicum tertium.

Antiochus Epiphanes Rex Syriæ, & Asiæ Judæos ad idololatriam cogit: vasa Templi aufert, simulacrum Jovis Olympij in Templo ponit, & in Garizim montem Jovis Peregrini delubrum ædisicat.

Pontifex Judæorum Mathathias contra Antiochum bellans leges

patrias vindicat.

Pontifex Mathathiæ filius Judas Macabæus, qui expulsis ducibus Antiochi templum ab idolis purgat, & pontificato suscep-

to

to in amicitiam Romanis per legatos asciscitur.

Anno Pontificatus sui III. à ducibus Demetrij occiditur.

Pontifex post hunc Jonathas frater. Donath and some toring Cl

Pontifex post hunc Simon frater.

Carthago ab Scipione capitur anno conditionis sua DCCXLVIII. Pontifex, & dux Joannes filius Simonis intersecti, sub quo Macabaorum primi libri historia continetur.

Pontifex Judæorum Hircanus: hic primus Cenodocium instituit

de auro, quod eruit à Sepulcro David.

Pentifex Judæorum Aristobulus.

Pontifex post hunc Alexander, qui primus cum Pontificatu, & diademate post annum captivitatis Babylonicæ CCCC.

Jugurtha contra Romanos bellum civile movens capitur.

Post hunc Alexander finius (Janneus) regnavit crudelis in ci-

Judæorum regnat Alexandra, quæ & Salina, dicta est, uxor Alexandri, ex quo Judæos variæ clades opresserunt.

Plotius Gallus primus Latinam Rhetoricam docuit Romæ: Silla

Romam obtinet: Sallustius oritur.

Antiochia Syriæ à Romanis capitur, Virgilius nascitur, Pompejo, & Crasso Consulibus.

Lucullus primus appellatus est Imperator devicta Armenia, Me-

sopotamia, & Nisibi: hic & ab Essis triumphavit.

Pontifex Hircanus, sub quo Judzi Romanis sacti sunt vectigales, dimicantibus inter se Hircano, & Aristobulo. Occasio data est Pompejo, per quem capta est Hierusalem, abducto Aristobolo Hyrcanum confirmat, & Antipatrum Herodis Ascalonitæ filium procuratorem Palestinæ sacit.

Defecerunt Reges Judæorum.

Lusitania à Casare capta, & Insula oceani.

Cæsar Renum transiens Germaniam vastat.

Crassius Consul cum filio apud Carias captus.

Principium belli civilis, exacti per consules ann. CCCCLIIII. à Bruto, & Collatino primis Consulbus usque ad Gajum Cæfarem: à Romulo autem ann. DC.LXVII. ab Urbe condita anni DCCXXXII.

Gajus Julius Cæsar primus imperium singulare ann.IIII. m. VII. Octavianus Cæsar Augustus ann. LVI. m. VI.

Ee 4

Anno