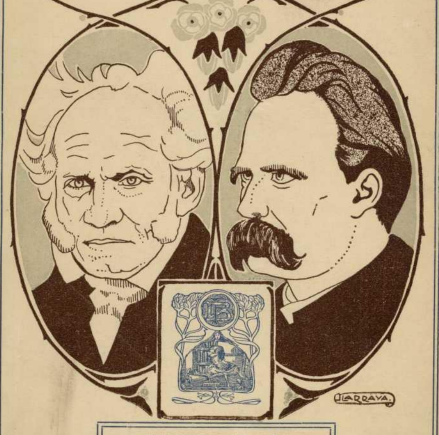


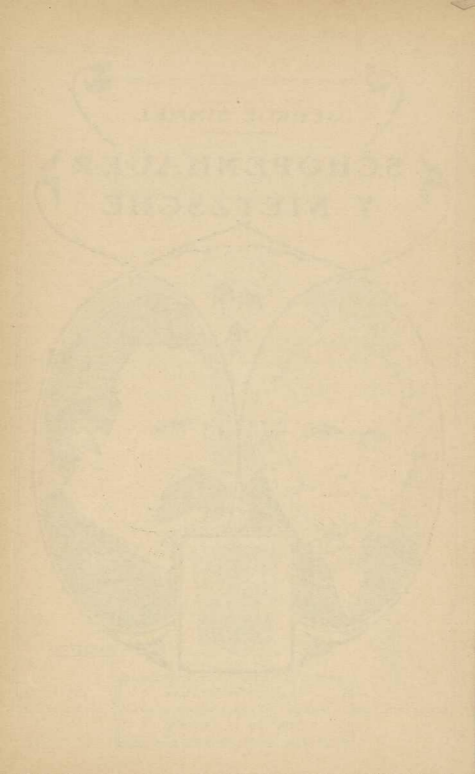
FILOSOFÍA Y CIENCIAS SOCIALES

GEORGE SIMMEL

SCHOPENHAUER NIETZSCHE

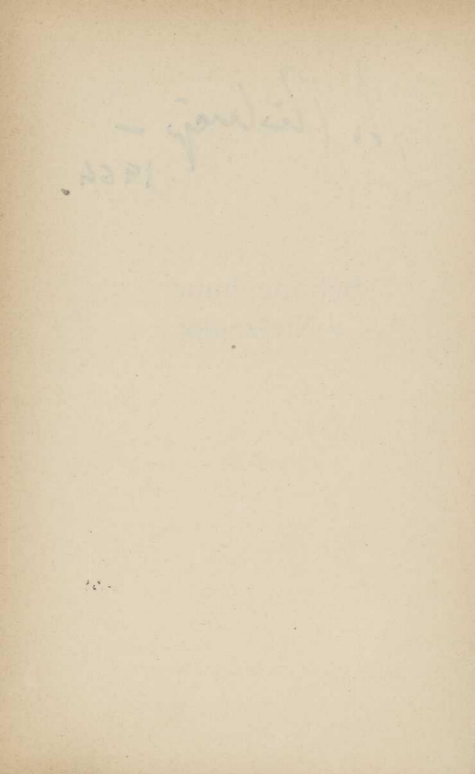


FRANCISCO BELTRÁN LIBRERÍA ESPAÑOLA Y EXTRANJERA PRÍNCIPE, 16.-MADRID



A. Richney -1964.

Schopenhauer y Nietzsche



## GEORGE SIMMEL

# Schopenhauer y Nietzsche

VERSIÓN CASTELLANA

— POR —

JOSÉ R. PÉREZ-BANCES



Fondo bibliográfico Dionisio Ridruejo Biblioteca Pública de Sorla 7868

FRANCISCO BELTRÁN LIBRERÍA ESPAÑOLA Y EXTRANJERA PRÍNCIPE, 16. – MADRID

ES PROPIEDAD

Derechos reservados

### PRÓLOGO

La exposición del pensamiento de Schopenhauer y Nietzsche tropieza con dificultades contrarias. Schopenhauer es un escritor absolutamente claro. Su manera de pensar y su estilo hacen completamente imposible que aparezca una «interpretación original» de su doctrina a reformar la tenida hasta aquí por valedera — tal como es siempre posible tratándose de Platón y Spinoza, Kant y Hegel -. Por tanto, si la exposición de Schopenhauer ha de ser algo más que una mera información, elevándose sobre el contenido de la doctrina, habrá de presentarlo en relaciones críticas con hechos de cultura y encadenamientos espirituales, con normas de conocimiento y valores éticos. Si, según lo dicho, tratándose de Schopenhauer no es necesaria la mera interpretación lógica, tratándose de Nietzsche es, por lo contrario, imposible. Si trato aquí de traer a frialdad científica su lenguaje poético o condicional, al hacerlo, no sólo se modifica la forma, sino que a sus expresiones se les presta un grado de abstracción que ellas mismas no han alcanzado, y que por eso inevitablemente puede interpretarse en direcciones muy diversas. Nietzsche mismo da demasiado poco para

la interpretación filosófica meramente expositiva, mientras que Schopenhauer da demasiado. Por estas razones, de índole opuesta, puede afirmarse que para ambos la manera profunda de tratarlos, en vez de ir a la mera exposición de la filosofía del pensador, debe de ir a una filosofía sobre el pensador.

De este modo, el carácter de este libro, determinado por su objeto, se adecua a su intención fundamental, que es la de ofrecer una contribución a la historia general del espíritu y a la comprensión de la significación permanente del pensamiento de ambos filósofos. Lo que es esencial desde este punto de vista, coincide en absoluto con lo que es lo esencial y el núcleo de las personalidades mismas de ambos pensadores. Esto no debe tomarse como sobreentendido, y mucho menos si se refiere a Schopenhauer y a Nietzsche. De ambos poseemos las consideraciones más variadas sobre problemas que no están en relación necesaria, y a veces que no lo están en absoluto con la substancia central de su pensamiento. Y no sería inverosímil que entre estas consideraciones se encontrase precisamente lo más valioso, filosófica o históricamente, de su obra, como de hecho ocurre con muchas personalidades en las cuales los productos que subietivamente eran secundarios, han resultado objetivamente los más importantes o los más fecundos. Pero la posibilidad y la razón de ser de la exposición que sigue, se basa en que en el caso de nuestros filósofos las cosas ocurran de otro modo. Pues parten del supuesto de que los pocos motivos directivos, los núcleos más internos de las doctrinas de Schopenhauer y Nietzsche, son al mismo tiempo lo que en ellos hay de más valioso objetivamente v o propiamente duradero. En tanto que mi exposición sólo enfoca este núcleo último de las conexiones del pensamiento, se borra todo lo sensacional y paradójico que caracteriza a ambos pensadores realmente en el mismo grado, porque si Schopenhauer nos parece quizás

menos paradójico que Nietzsche, ello es obra del tiempo y de la costumbre. En realidad, todos estos elementos revolucionarios, lógica o éticamente, sólo afectan a la parte secundaria y accidental de su pensamiento. Todas las ingeniosidades, las antítesis y paradojas de los dos escritores no son más que elementos de decoración, o ataques y defensas que se refieren a las relaciones de sus pensamientos con otros; pero no tocan a su ser más íntimo, tal como se ha producido del interior, como la expresión de un tipo determinado del alma humana.

Lo que una doctrina tiene de positivo está, como se ha dicho, allí donde el núcleo mismo de la doctrina, su punto central subjetivo, coincide con el punto central de su significación objetiva. Y esto tiene que darse en todo filósofo original, porque, como dice una vez Goethe, a propósito de Schopenhauer, saca la contestación a la pregunta por lo «objetivo» de su interior, más aún, del interior de la humanidad. Con esto se comprenderá que se formule del modo que sigue el programa de la presente exposición. Describir una personalidad por su interés para la historia de la cultura no significa contar su vida entera, sino que, según la peculiaridad de aquel interés, se suprimen muchas cosas, se realzan otras y — esto es lo esencial — lo que se deja se reune en una imagen unitaria, a la que no corresponde un modelo inmediato de la vida real, sino que da, análogamente al retrato artístico, en lugar de la totalidad real del objeto, una evocación ideal del mismo, el sentido y la significación que le corresponde a partir de un fin de exposición determinado. Frente a un filósofo, el problema consiste en elegir de entre la totalidad de sus manifestaciones aquellas que den una conexión de pensamiento firme, unitaria, importante, prescindiendo de que en aquella totalidad queden elementos contradictorios, dudosos, de significado distinto. La evolución histórica del pensamiento realiza dondequiera esta separación, esta excisión y reunión de un

complejo de pensamientos, que en sí forman un todo común y de un filósofo sólo ejerce influencia esta imagen así formada; pero no todas las fluctuaciones, por decirlo así, sólo psicológicas, todo el ir y venir del pensamiento que juega alrededor de aquella serie coherente o que incluso la contradice. El expositor no tiene sino que anticipar con conciencia metódica este proceso, que así como así se verificará en la actuación histórica del filósofo. Este procedimiento, a seguir en todo lo histórico en general, aplicado a la historia de la filosofía, tiene - siempre que lo dominante sea el interés filosófico objetivo y de historia del espíritu - la significación especial de que las «contradicciones», aquellas manifestaciones del pensador que contrastan con sus pensamientos esenciales, pueden dejarse aparte. El que un pensador vacile entre ideas que recíprocamente se excluyen, e incluso el que las haya reunido en un pensamiento, puede hablar contra él como personalidad psicológica o contra su capacidad de autocrífica; pero esto nada dice contra el hecho de que una de estas series de pensamientos contradictorios sea verdadera, o por lo menos importante. Se podrá, acaso, reunir pasajes de los escritos de Nietzsche, que aparezcan completamente opuestos a la concepción que vo he formado de él; basta con que si la concepción que aquí se expone se deduce de otros pasajes, y si su significación objetiva lo justifica, se la considere como la propiamente original y como el núcleo esencial para la cultura espiritual de entre las doctrinas de Nietzsche.

#### *INDICE-SUMARIO*

#### CAPÍTULO I

#### SCHOPENHAUER Y NIETZSCHE Y SU POSICIÓN EN LA HISTORIA DEL ESPÍRITU

Páginas

13

#### CAPÍTULO II

#### EL HOMBRE Y SU VOLUNTAD

El mundo cognoscible como fenómeno en nuestra conciencia frente al ser incognoscible de la cosa en sí. — El alma humana como punto de contacto de ambos mundos. — Nuestra voluntad como la realidad absoluta de nuestro propio yo, como el único contenido de nuestra existencia fuera de nuestras representaciones. — Distinción entre esta voluntad fundamental y su manifestación psicológica en deseos aislados. — La explicación del hombre como ser de razón, la reforma moderna en este concepto y la de Schopenhauer.

-

#### CAPÍTULO III

#### LA METAFÍSICA DE LA VOLUNTAD

La variedad como la forma aparencial de la existencia, su ser en sí como su unidad incondicionada. — De aquí resulta justificada la traslación de la esencia fundamental reconocida en el hombre a la estructura metafí-

| Pá | gin | as |
|----|-----|----|

sica de la existencia en general. — El mundo como manifestación de la voluntad metafísica. — Se desecha el reproche de la personificación mitológica del mundo. — La contradicción en la voluntad y la imposibilidad del ser y su humiliación al considerarlo como voluntad. — La unidad de la voluntad como motivo pesimista.

55

#### CAPÍTULO IV

#### EL PESIMISMO

La felicidad como el mero cesamiento del dolor de la privación. — Escisión autopsicológica de la vida en carecer de sufrimiento y tener felicidad. — La felicidad anticipada en la aproximación al tener. — El motivo fundamental de los errores de Schopenhauer; la unión violenta sistemática de la metafísica de la voluntad con el pesimismo. — La balanza de dolor y de placer y la significación absoluta del dolor. — La crueldad. — La justicia metafísica y la distribución empírica de placer y sufrimiento. . .

83

#### CAPÍTULO V

#### LA METAFÍSICA DEL ARTE

El puro contenido de representación de las cosas excindido de su realidad la «Idea» como contenido del arte. — Sujeto y objeto del estado estético en su liberación del mundo como voluntad, de la causalidad y de la individualidad. — La significación del espacio. — El realismo. — Los problemas artísticos. — La música como expresión artística inmediata de la voluntad metafísica. — La facilidad del arte y el pesimismo. — El arte como la unidad de las oposiciones de la vida.

115

#### CAPÍTULO VI

#### LA MORAL Y LA AUTOSALVACIÓN DE LA VOLUNTAD

La moral como la negación de la forma individual de la voluntad. — Renuncia de Schopenhauer a todas las normas objetivas y su motivación por el pesimismo. — La unidad metafísica del ser como fundamento de la moral. — Por el contrario, significación ética de la dualidad. — El error como compasión. — La comunidad negativa de los valores de la vida. — El ser y el deber. — La libertad. — El aniquilamiento ascético de la voluntad. — El suicidio. — La redención definitiva.

157

Páginas

#### CAPÍTULO VII

#### LOS VALORES HUMANOS Y LA DECADENCIA

La elevación histórica de la intensidad de la vida como valor definitivo. —
Su destrucción por cristianismo y democracia. — Coincidencia de hecho con ideales cristianos. — Distinción entre los conceptos de humanidad y sociedad y la relación de ambas con la individualidad. — La distancia natural como condición de la evolución de la humanidad. — La sensibilidad psicológica para la distinción y la éfica de Macterlinck. La medida del valor de una época según su medio y según sus puntos más elevados. — El sentido del inmoralismo.

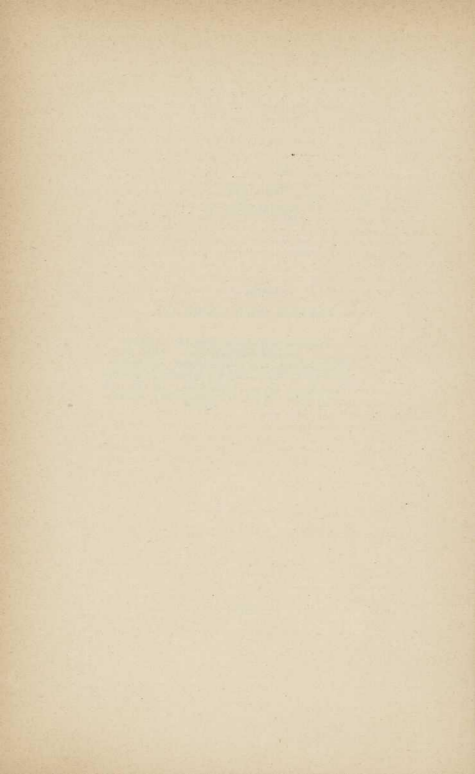
201

#### CAPÍTULO VIII

#### LA MORAL DE LA DISTINCIÓN

El carácter objetivo de la moral nietzscheana, el ideal de la distinción.—
Ser y hacer. — El precio del movimiento de ascenso. — Personalismo, pero no egoísmo ni epicureismo. — La responsabilidad. — El eterno retorno de lo igual en su significación ética y metafísica. — La absoluta terrenalidad (Diesseiligkeit) del ideal nietzscheano. — La valoración del proceso de la vida como tal es el motivo fundamental de distinción entre Schopenhauer y Nietzsche.

237 =



## Schopenhauer y Nietzsche y su posición en la historia del espíritu.

El valor definitivo de la vida y el cristianismo. — La filosofía de la voluntad de Schopenhauer como expresión del estado de ánimo interior del presente. — Pérdida del fin absoluto de la vida y subsistencia de la necesidad de él. — Substitución nietzscheana del fin absoluto por el relativo de la elevación del proceso mismo de la vida. — El «superhombre» como fórmula de la evolución de la humanidad más alta de todo estudio posible. — La relación entre ambas doctrinas como resultado de esta diferencia fundamental partiendo del mismo punto.

Paradójicamente, toda elevación de la cultura de nuestra especie consiste en que, a medida que crece, necesitamos ir a nuestros fines por caminos cada vez más complicados y más ricos en estaciones y rodeos. El hombre es el ser indirecto, y esto tanto más cuanto más cultivado esté. El animal y el hombre incultivado alcanzan aquello que su voluntad se propone, apoderándose de ello de un modo directo o empleando tan sólo un número escaso de medios sencillos. La multiplicidad y complicación crecientes que la elevación de la vida trae consigo no permite esta trinidad de la serie: Deseo, medio, fin, sino que transforma al miembro intermedio en pluralidad, en la que el medio propiamente eficaz resulta producido por otro medio, y éste por otro a su vez, hasta que aparece aquella complicación incalculable, aquel encadenamiento

de la actividad práctica en que vive el hombre de culturas maduras. Basta pensar en la adquisición de los alimentos, en la simplicidad del procedimiento, que era suficiente - claro que con frecuencia no lo era - para procurarse el pan en las culturas primitivas y en la ramificación de tan innumerables operaciones, aparatos, medios de transporte que son necesarios para que el hombre moderno encuentre el pan en su mesa. Por esta prolongación de las series de fines que hace de la vida un problema técnico, con frecuencia nos es imposible tener en la conciencia en cada momento el último miembro de cada serie; en parte porque no podemos abrazarla toda, en parte porque el paso inmediato, de transición, exige la concentración de todas las energías de nuestra alma; la conciencia queda en los medios, y los últimos fines, de los cuales recibe sentido y significación toda la cadena, desaparecen de nuestro horizonte visible. La técnica, es decir, la suma de los medios que para la existencia cultivada son precisos, se convierte en el propio contenido de los esfuerzos y valoraciones, hasta que el hombre se encuentra rodeado por todas partes de empresas e instituciones que corren en todos sentidos, y a todas las cuales les faltan los fines definitivos que les dan valor. En esta situación de la cultura es cuando se siente la necesidad de un fin último para la vida en general. Mientras la vida se llena con series cortas de fines, satisfactorias cada una de por sí, le falta el desasosiego que tiene que producirse al darse cuenta de que se encuentra presa en una red de medios; rodeos, soluciones provisionales. Sólo desde el momento en que comprendemos el carácter de medios que tienen de innumerables actividades e intereses, en los que nos habíamos concentrado como en valores definitivos, se despierta el problema punzante de la significación y objeto del todo. Por encima de los fines singulares, que va no son un último, sino un penúltimo v antepenúltimo, se levanta el problema de una unidad

verdadera en que hallen su madurez y su descanso todos aquellos impulsos inacabados, que saque al alma de la confusión de las soluciones incompletas.

Parece que por primera vez en la historia del mundo que conocemos, las almas se encontraron en esta disposición en la cultura del mundo grecorromano. Los sistemas de fines de la vida habían devenido tan complicados. tan variadas las series del hacer y del pensar, y los intereses y movimientos de la vida tan amplios y dependientes de tantas condiciones, que lo mismo en los impulsos seguros de la masa que en la reflexión de la conciencia filosófica, se despertó una busca inquieta del objetivo y sentido general de la vida. El que el carpe diem le cortaba al hombre sensual, la cuestión era precisamente la prueba de su existencia. Las alegrías sensuales del momento tenían sin duda su fin en sí mismas, v al excindir la vida en una serie de momentos singulares acentuados, la libertaba violentamente de la necesidad de una unidad absoluta. El misticismo de los cultos orientales importados, la inclinación cada vez más a todo género de supersticiones, y por otra parte, al mismo tiempo, la lucha contra la idolatría, prueban que el mundo había dejado de hallar sentido en la amplitud de la vida confusa.

En esta situación, quizás la más desesperada interiormente en que se haya encontrado la Humanidad, fué el cristianismo el que trajo la salvación. El cristianismo dió a la vida el fin absoluto que ansiaba, después de que la había hecho perderse en un laberinto de meros medios y relatividades. La salud del alma y el reino de Dios se ofrecían a los hombres como el fin absoluto más allá de todo lo singular, lo fragmentario e insensato de la vida. Y de este fin ha vivido hasta que en los últimos siglos perdió para incontables almas su poder. Pero al perderse la fe no se perdió con ella el ansia de un fin último de la vida, sino al contrario. Como las necesidades se hacen más firmes y arraigan más cuando han estado sa-

tisfechas por largo tiempo, la vida había conservado un ansia profunda hacia un fin absoluto, aun después de haber desaparecido el contenido que antes había tomado este fin último. Esta ansia es la herencia del cristianismo, que ha dejado tras sí la necesidad de un definitivo de los movimientos de la vida, que sigue subsistiendo como un impulso vacío hacia un fin que ha devenido inalcanzable.

La filosofía de Schopenhauer es la expresión absoluta, filosófica, de este estado interior del hombre moderno. El punto central de su teoría es que la esencia propia metafísica del mundo y de nosotros mismos, posee su expresión general y decisiva en nuestra voluntad. La voluntad es la substancia de nuestra vida subjetiva, porque el absoluto del ser es un impulso incesante, un continuo ir más allá de sí mismo, que está condenado, precisamente por ser el fundamento agotador de todas las cosas, a quedar eternamente insatisfecho. Pues la voluntad no puede hallar nada fuera de sí en que pudiera satisfacerse, no puede encontrarse más consigo misma en miles de disfraces distintos, y es impulsada en un camino eterno a continuar adelante tras de cada punto de descanso aparente. De esta manera se expresa en una concepción general del mundo la demanda de un fin último para la existencia, y al propio tiempo su imposibilidad; el absoluto de la voluntad, que es idéntico con la vida, no le deja llegar a aquietarse en nada que esté fuera de ella, porque fuera de ella nada existe, v de esta manera expresa la situación de la cultura del momento, llena de ansia hacia un fin último de la vida, que siente como desaparecido para siempre o como ilusorio.

Y este mundo, impulsado por la voluntad de fines y privado de fines, es el punto de partida de Nietzsche. Pero entre Schopenhauer y él está Darwin. Mientras que Schopenhauer se detiene en la negación de la voluntad del fin final, y, por tanto, no puede sacar como consecuencia necesaria de ello más que la negación de la voluntad

de vivir, Nietzsche encuentra en el hecho de la evolución del género humano la posibilidad de un fin que hace que la vida pueda afirmarse. Para Schopenhauer la vida está condenada en última instancia a la carencia de valor y de sentido, por ser en sí misma voluntad; por eso es lo que en absoluto no debiera ser. En el disgusto ante la vida se expresa en él aquel terror que ciertas naturalezas sienten ante el hecho del ser, al contrario de otras a las que el ser, como forma, como tal, independientemente del contenido que pueda ofrecer, llena con la felicidad de un éxtasis sensual o religioso. Schopenhauer no tiene comprensión para el sentimiento que penetra plenamente a Nietzsche, para el sentimiento de la solemnidad de la vida. Nietzsche, en oposición a Schopenhauer, ha sacado del pensamiento de la evolución un concepto completamente nuevo de la vida: el de que la vida es en su ser más íntimo y propio, intensificación, aumento, concentración cada vez mayor de las fuerzas ambientes en el sujeto. Por medio de este impulso, puesto inmediamente en ella, por el cual logra la elevación, el enriquecimiento, la vida puede devenir su propio fin, y con eso queda suprimido el problema de un fin último que estuviese colocado más allá de su proceso natural. Esta representación de la vida — la absolutización poético-filosófica de la idea darwiniana de la evolución, cuya influencia ha despreciado demasiado Nietzsche en su última época -, esta representación me parece ser el resultado de aquel sentimiento general de la vida, decisivo en última instancia para toda filosofía, y en el que se basa la diferencia más profunda y necesaria entre Nietzsche y Schopenhauer.

La vida en su sentido más fundamental, que está todavía más allá de la oposición entre la existencia espiritual y la corporal, aparece como una suma incalculable de fuerzas o posibilidades, que están dirigidas en sí mismas a la elevación, intensificación y aumento de eficacia del proceso vital; pero no es posible describir analítica-

mente este fenómeno mismo, que en su unidad es el último fenómeno fundamental de nuestro ser. La vida efectiva será tanto más «evolución» cuanto mayor número de los elementos que sirven al fortalecimiento de su propio ser lleguen a desarrollarse. De manera que el que un proceso real haya de constituir evolución - en el sentido histórico-psicológico o también en el sentido metafísico -, no depende de ningún fin colocado fuera de él y que le comunicase una cierta medida de medio o de tránsito para otros fines. En Nietzsche se trata de volver á poner en la vida misma, como por una inversión, el fin que la presta sentido y que se había hecho ilusorio colocándolo fuera de ella. Y esto de ninguna manera podía hacerse más radicalmente que afirmando que la propia elevación, la mera realización de lo que la vida posee en posibilidades de intensificación, contenga va en sí todos los fines y valores vitales. Según esto, cada estadio de la existencia humana ha dejado de hallar su fin en algo absoluto v definitivo, si no en el estadio que sigue, en el cual todo lo que en el anterior estaba iniciado se amplía v aumenta en eficacia, en el cual, por tanto, la vida se ha hecho más plena v más rica, más vida. El superhombre nietzscheano no es otra cosa que el grado de evolución, que está por encima del realizado por la Humanidad en un momento determinado; no es un fin final predeterminado que diese su sentido a la evolución, sino la expresión de que no es necesario ningún fin semejante; de que la vida posee en sí misma, es decir, en la superación de de cada grado por otro más pleno v más perfecto su propio valor. La vida, cuyos contenidos no son aquí más que los aspectos o manifestaciones de su misterioso proceso unitario, ha devenido su propia instancia última. Y como la vida es evolución y flujo constante, esto se expresa de manera que cada fijación de la vida tiene en la siguiente la norma más elevada que le da sentido, y para llegar a la cual despliega sus fuerzas.

Aquí es preciso acudir a la interpretación de Nietzsche para comprender su contestación al problema de la situación histórica de que yo había partido. Nietzsche no resuelve en verdad la cuestión decisiva en una forma lógico-abstracta, sino que la solución hay que deducirla de sus manifestaciones referidas, más bien a la solución de problemas particulares.

La solución del problema por medio de un concepto semejante de la vida depende de que sea posible formular una evolución que no esté dominada por un fin último, pues a primera vista parece que sólo un fin último puede convertir en «evolución» a una serie de acontecimientos, es decir, sacar de la mera sucesión de estadios del mismo valor un escalonamiento ascendente de éstos. Pues ¿de qué manera habría de aparecer el posterior como más desarrollado que el anterior, si aquél no se legitimara como más valioso por su mayor aproximación al miembro final que da valor definitivo de la serie, por la mayor participación en lo que se considera como el último objetivo? El mero devenir otro, que se ofrece en el puro curso causal de las cosas, sólo se convertiría, según esto, en evolución, considerada como una serie ascendente de valores por medio de un objetivo de antemano predeterminado, de manera que el concepto de evolución llevaría escondido en sí el fin último absoluto, del cual había de redimir precisamente a la vida. Ahora que Nietzsche se salva de esta consecuencia acaso, dando un concepto muy puro de la evolución, considerando que la evolución no es otra cosa que el desarrollo de las energías latentes, la realización de aquello que está escondido en la forma de mera posibilidad. Pero entonces podría objetarse: todo acontecer sería una evolución, en tanto que todo acontecer significa una realización de fuerzas latentes. Esto es verdad; pero limitándonos a la esfera que a nosotros nos interesa, la de la evolución espiritual y social, resulta que no todas las fuerzas latentes se desarrollan. Un número incalculable de ellas permanecen encadenadas, muchísimas desaparecen en series de fenómenos que se cruzan con ellas y que vienen de otras direcciones, y muchísimas, por defecto o hipertrofia de condiciones, se distraen del camino que indudablemente seguirían por sí mismas, abandonadas a su propio sentido. Por tanto, de evolución natural propiamente dicha, no podemos hablar más que allí donde nos encontramos en un ser o en un complejo de seres con energías latentes que siguen una dirección propia muy decidida, y cuando una parte considerable de ellas logra la realización que objetivamente demandan.

Aquí habla un optimismo enorme. Se presupone una estructura tal de las posibilidades que vacen en el hombre, que la mera realización de una masa considerable de ellas garantiza o, mejor dicho, agota el valor de esta misma realización. Cierto que podría objetarse; pero es que una evolución que hubiera de llevar en sí el valor de la vida, sólo debiera encerrar las posibilidades valiosas y no también las nocivas de nuestro ser, y, por consiguiente, toda la teoría se apoya en el círculo vicioso de que el valor de la vida consiste en la evolución de la vida; pero la evolución presupone va la elección con ciertos criterios de valoración; de esto se hablará más adelante. Por ahora, bastará salir al encuentro de esta objeción con una concepción tal de la idea de la evolución que en ella esté contenida la transformación de la cantidad en cualidad. Las series de vida a las que se llama las malas, y de las que se considera que no tienen valor, son precisamente las que inmediatamente y en sus consecuencias impiden que se desarrollen en nosotros energías latentes, y, por otra parte, lo que nosotros consideramos como bueno y valioso es, en último término, aquello que liberta en nosotros, en la humanidad, un mayor número de energías; por el contrario, para el pesimismo de Schopenhauer todo «vivir más» es lo malo en absoluto, el hecho meramente cuantitativo de que se introduzca en la realidad una nueva serie vital confirma de nuevo la insensatez del hecho de la vida.

Teniendo en cuenta esta distinción fundamental en la manera de considerar Nietzsche y Schopenhauer la teleología de la vida, se comprende que para Schopenhauer la existencia humana se exprese en su rítmica interior como una ininterrumpida monotonía. De sus descripciones y valoraciones de la vida humana saco a veces la impresión de que la substancia de su pesimismo no sean los dolores positivos, sino el aburrimiento, la monotonía paralizadora de los días y los años. La ausencia de toda idea de evolución arroja a la humanidad en una uniformidad desconsoladora. Mientras la vida tenía aún un fin último, las relaciones variadas en que se hallaba respecto de éste le daban un rico juego de luz y sombras. Pero ahora que ese fin último ha desaparecido, y, sin embargo, el ansia hacia él que sigue viviendo nos impide tomar tranquilamente la realidad monótona, aparece el tormento del aburrimiento, la indignación contra el desconsuelo gris de la vida, como la natural reacción de sentimiento. El hecho del aburrimiento le demuestra a Schopenhauer la insensatez de la vida. Pues si no estuviésemos ocupados en nada, si no estuviésemos saturados de ningún contenido particular sentiríamos en su pureza la vida, y esto es lo que precisamente determina aquella situación desesperada. Aquí se manifiesta con mayor profundidad que en punto alguno la radical diferencia entre Nietzsche y Schopenhauer. La humillación más profunda y el más alto triunfo del proceso de la vida dependen igualmente de la negación de un valor y fin absoluto colocado fuera de la vida misma. Humillación, si se considera que la vida sin fin, vacía y sin sentido, parece no hacer otra cosa que dar vueltas alrededor de sí misma; elevación, si la vida como evolución toma el carácter de fin que ha perdido exteriormente en su ser más propio y más íntimo.

Del mismo fundamento depende la diferencia que hay entre ambos sobre la manera de considerar las diferencias de significación que se dan dentro de la humanidad. Algunas veces, en Schopenhauer salta un orgullo que afirma la aristocracia del espíritu; pero este sentimiento es una inconsecuencia frente a sus convicciones fundamentales. Aquella monotonía, que depende de que a la vida le falta en realidad una medida, según la cual pudiesen apreciarse diferencias de valor dentro de ella, tiene que referirse también a las relaciones de los hombres entre sí. Si las existencias positivas no tienen valor alguno, sino que su mayor perfección la adquiere a medida que se aproxima a su aniquilamiento, esta uniformidad, esta falta de toda diferencia de rango no sólo debe aplicarse a los distintos momentos de las existencias, sino a la serie entera de ellas. Y Schopenhauer saca las consecuencias de esto, por lo menos al formular el problema moral: El hombre plenamente moral no hace diferencia alguna entre sí propio y los demás; si no teórica, por lo menos prácticamente reconoce la profunda unidad metafísica de todo lo existente, frente a la cual la particularización individual no es más que una apariencia engañosa, la consecuencia de nuestras formas de concepción subjetivas. Parece como si aquella absoluta unidad de la raíz de nuestro ser no fuese tanto el fundamento de que en definitiva no existan diferencias, cuanto la consecuencia de la expresión o el reflejo de esta no existencia de diferencias, que depende de la falta de un fin de vida definitivo al que estas diferencias pudiesen referirse. Por lo contrario, la concepción de Nietzsche tiene que poner en el lugar de la democracia metafísica una distanciación acentuada de los rangos, una aristocracia. La evolución de la vida total no se verifica al mismo tiempo en todos sus portadores; por el contrario, su fórmula es que nuestra especie consta en cada momento de una serie gradual de existencias más o menos desarrolladas, y que las más

elevadas de entre ellas indican la medida a que la vida total ha llegado. Si esto depende de que la evolución es una evolución al infinito, la diversidad de los grados de evolución trae consigo la diferencia de valor entre los individuos. El principio de la evolución hace a Nietzsche aristócrata, porque traslada el sentido de cada uno de los grados de la existencia al inmediato que se eleva sobre él. Lo más elevado no es posible más que bajo la condición de que haya o haya habido otro menos, al contrario de lo que ocurre con la fórmula de «la igualdad ante Dios» y del valor absoluto de toda alma humana como tal — lo cual es verdad también para Schopenhauer, aunque con signo negativo -, para Nietzsche no puede llegarse a ningún valor si no existe de antemano un menos, y no hay ningún estadio de la evolución al que corresponda un valor absoluto; no puede tener más valor que el de ser un desarrollo más pleno de otro estadio más bajo, el sentido de cuya existencia estaba precisamente en esta capacidad de desarrollo, y, por otra parte, el de ser la base de otro estadio que vaya más allá que él. Al afirmar que la vida es evolución se afirma la desigualdad aristocrática de sus formas, así como al hacer desaparecer el fin en general se rebaja a estas formas a un nivelamiento uniforme.

La diferencia de la posición de ambos filósofos, a pesar de la comunidad del punto de partida — la negación del fin absoluto como ser —, se acentúa en aquellos valores a que principalmente se dirige la desvalorización schopenhaueriana del mundo. Cuando sobre el momento no existe ni un fin absoluto, como en el cristianismo, ni uno relativo, como en la teoría de la evolución de Nietzsche, el valor se traslada irremediablemente a las emociones determinadas por el momento mismo, al dolor y al placer. El que niega un fin a la vida tiene que ser eudemonista, porque el dolor y el placer se le aparecen entonces como la única acentuación de la vida concentrada

sobre el momento, sin poder ir más allá de él. La suma de dolor que se da en la existencia, la imposibilidad de que este dolor sea equilibrado por una cantidad de felicidad, por grande que sea, más aún, el mero hecho del dolor que, aparte de toda cantidad, no puede ser verdaderamente remediado por ninguna sensación placentera, ésta es para Schopenhauer la prueba empírica y decisiva de la insensatez del mundo, la cual está va predeterminada por su carácter de voluntad. La negación de la voluntad de la vida que ofrece como la solución práctica del enigma del mundo, no es otra cosa, en sus consecuencias prácticas, que la redención de los sentimientos de dolor de la vida. Nietzsche está a salvo de conceder al momento este valor absoluto, pues su evolución tiene su valor precisamente en la superación de cada momento singular. Hacer depender de dolor y placer el valor de la vida tiene que aparecérsele como una perversidad en la misma medida y por la misma razón que la postulación ética de la igualdad de todos los hombres. Tiene que aparecérsele como una detención del sentimiento del valor en la amplitud de los momentos provisionales de la existencia, la cual está destinada a superarlos en beneficio de las cumbres más altas de la evolución. Con el dolor y el placer como normas de valor la vida se encuentra constantemente, por decirlo así, en un callejón sin salida, y el considerarlos cada vez como un definitivo sería lo mismo que poner un punto en medio de una proposición. El dolor y el placer son meros reflejos del movimiento de la vida, que sigue siempre hacia adelante, y, por tanto, su fin, el alcanzar en cada momento la mayor elevación posible de nuestra especie no necesita tenerlos para nada en cuenta. A lo sumo, el placer y el dolor pueden utilizarse poniéndolos al servicio de los verdaderos valores de la vida. «La disciplina de los grandes dolores - dice Nietzsche en una ocasión - produjo todas las elevaciones de la humanidad». En esta inversión del significado de los estados eudemonísticos se manifiesta una vez más la oposición de los mundos de Schopenhauer y Nietzsche. Para aquél, dicha y sufrimiento son lo definitivo del valor de la vida, porque ellos solos se salvan, gracias a su estructura espiritual, de la falta de comparatibilidad en que la desaparición del fin último había dejado a la vida; para éste son completamente indiferentes, precisamente por ser cosas de momento, meras estaciones en las que no vale la pena de que la vida se detenga. Y si cae sobre ellos un reflejo de valor no es porque la vida se desarrolle hacia ellos, sino al contrario, porque ellos se han desarrollado hacia la vida y en la medida en que lo hagan, porque pueden ser utilizados como medios para su intensificación.

Y esto no está en modo alguno contradicho por aquella apoteosis del placer con que termina Zarathustra:

> Luts-tisfer noch als Herzeleid: Weh spricht: vergeh! Doch alle Lust will Ewigkeit-Will tiefe, tiefe Ewigkeit!

(Placer: más hondo que el sufrimiento. Porque el dolor dice ¡pasa!, y todo placer quiere eternidad. ¡Quiere eternidad profunda; profunda!)

Porque aquí toma de la felicidad precisamente el rasgo en virtud del cual supera su mera vida momentánea, no en su efectividad, pero sí en el sentido ideal; toda dicha encierra el ansia de su duración, a su realidad pasajera va íntimamente unido — como una exigencia cuyo derecho no desaparece porque no pueda cumplirse — un querer de su existencia eterna. Desde este punto de vista es como Nietzsche ve un reflejo de eternidad en la dicha, y la deja participar de la significación que da a este concepto, en apariencia de una manera mística, pero en realidad en completa consecuencia con

sus concepciones fundamentales. Para Schopenhauer la eternidad de un ser debe ser el más terrible de los pensamientos; pues para él significa la irredención absoluta, la infinitud del proceso del mundo, cada uno de cuyos momentos es ya de por sí un tormento insensato. Como dentro de la existencia no hay salvación, la eternidad tiene que ser para Schopenhauer la contradicción lógica del único pensamiento en que él halla un consuelo y un sentido para la existencia, el pensamiento de su negación espiritual y de su aniquilamiento metafísico. Y, en cambio, el único pensamiento por el que Nietzsche se salva del pesimismo de la carencia de fines de vida, el pensamiento del triunfo de la vida, que se eleva al infinito sobre el presente, siempre imperfecto, sólo puede concebirse bajo la condición de la eternidad. Por lo menos, como ideal y como expresión simbólica de la forma racional de la existencia, la eternidad tiene que estar a nuestra disposición, como el único marco dentro del que puede encajarse el proceso de fines del mundo. La eternidad es el puente a través del cual, partiendo de una concepción pesimista, llega a un optimismo, pues le da la posibilidad absoluta de unir al no que acompaña a todo lo dado, lo en el momento existente, con el sí de la existencia en general, que ofrece al presente imperfecto un marco ilimitado en el que puede ir desenvolviéndose cada vez a mayor perfección. Ej pensamiento de la eternidad es el punto en que las dos corrientes de pensamiento de Schopenhauer y Nietzsche, que habían partido de un mismo origen, se separan para tomar direcciones opuestas.

Si ahora nos ponemos frente a las tendencias generales de ambos pensadores, la simpatía del hombre moderno se irá sin duda con Nietzsche. Puede rechazarse la forma darvinista de la teoría de la evolución; pero el que la vida, por su más íntimo sentido y en sus más hondas energías, posee la posibilidad, el impulso para marchar a formas más perfectas, a un más de su ser, por encima

de cada situación presente, esto es lo que no se perderá de la obra de Nietzsche y lo que, merced a él, ha venido a iluminar todo el paisaje espiritual. Este motivo fundamental brilla de tal modo sobre la forma antisocial que Nietzsche le ha comunicado, que a pesar de eso se aparece como una expresión más adecuada que la de Schopenhauer, del sentimiento actual de la vida. Y es uno de los aspectos trágicos de Schopenhauer, el que defiende con las mejores fuerzas la peor de las causas. Porque como filósofo es sin duda más grande que Nietzsche. Posee la relación misteriosa con el absoluto de las cosas. que el gran filósofo sólo comparte con el gran artista; de tal modo, que escuchando el fondo íntimo de su propia alma, ove el ser más profundo del mundo. Este tono puede estar coloreado subjetivamente, y no sonar más que en las almas acordadas para él de antemano; lo decisivo es la profundidad de la visión, la pasión por el conjunto del mundo, mientras que el hombre no metafísico no pasa de sus partes. En cambio, Nietzsche no posee esta extensión de la vida subjetiva hasta lo hondo de la existencia en general. No le mueve el impulso metafísico, sino el moral; no le interesa la esencia del ser, sino la esencia del alma humana y de su deber ético. Posee la genialidad psicológica de hacer que resuenen en su propia alma la vida psíguica de las especies más heterogéneas de hombres y la pasión ética por el tipo hombre en general. Pero, a pesar de la nobleza de su intención y de la flexibilidad de su espíritu, le falta el gran estilo que le presta a Schopenhauer el dirigirse al fundamento absoluto de las cosas, no sólo del hombre y sus valores, y que, cosa extraña, parece negada a los hombres de la mayor finura psicológica.

Es interesante comprobar esta diferencia de nivel entre nuestros filósofos, tanto más cuanto que ambos parten de la contestación del alma la cuestión del estado de la cultura espiritual; ahora que, un paralelismo estric-

to en la exposición de los dos pensadores, haría la confrontación de sus teorías más complicada de lo que va lo era. Pues una confrontación semejante despoja a cada uno de su carácter propiamente personal, que sólo brilla en la conexión total con los pensamientos que están en relación con él. Y esta conexión no es un mero tono de lírica subida que no importa a la cosa, sino que toda afirmación efectiva no adquiere su significación filosófica, su carácter orgánico, sino como expresión parcial de uua unidad espiritual dirigida en un sentido determinado, de un aspecto total, personal, pero típico, de la vida. Cuanto más «personal» sea una personalidad espiritual, guardará tanto más celosamente el sentido propio de cada una de sus expresiones en la conexión con su ser general (aun cuando este «ser» no sea mecánicamente idéntico a la totalidad de sus expresiones concretas), tanto más falso y contradictorio será medirlo con otro, indiferentemente que el resultado de esta comparación sea igualdad o desigualdad. Más aún; vo pienso que la comparación, aunque sea de conjuntos de personalidades, me parece una empresa contradictoria, aunque esto no sea tan fácil de mostrar. Pues la personalidad, precisamente en cuanto lo es, es absolutamente incomparable; y esto depende de su naturaleza interior, y no es consecuencia de la complicación o dificultad de la tarea. Toda comparación que tiene que reducir al uno a un común denominador con el otro violenta su unicidad, que no encuentra su medida más que en la idea del propio ser o en las normas que van más allá de la personalidad en general. Pero este desvío y esta humillación de las grandes personalidades, que significa el paralelismo, la busca de «relaciones» le parece al epigono que le da una mayor confianza con aquéllos rebajando el nivel de su inaccesibilidad.

Ahora, la personalidad en este sentido es un fin de la evolución, al que nunca se llega por entero; innumerables veces ocurre que las cualidades del hombre no salen, por

decirlo así, del estadio de comparabilidad, y no se concentran en la unidad del alma. Toda gran filosofía es una anticipación de esta unidad de formas, a la que la realidad del alma no puede llegar. Pues así como el arte es el mundo «visto a través de un temperamento», la filosofía es un temperamento visto a través de una concepción del mundo; es decir, una explicación y una ordenación tal de los elementas del mundo, que se fije por medio de ella un centro, una de las posiciones fundamentales que la humanidad puede tomar frente a la existencia; separa (lo que en el resto de la vida no se logra) todos los estados de ánimo que no encajan en la unidad del motivo fundamental, único que abraza el todo. La concepción del mundo es tan cerrado como el ideal de la personalidad; por eso toda filosofía que no sea ecléctica es por naturaleza, y en su más hondo fundamento, incomparable con otra cualquiera.

Si a pesar de esto, en la que precede he puesto uno frente al otro a los dos filósofos, lo he hecho porque hasta ahora no se trataba de la pura individualidad de su pensamiento, sino de su posición dentro de una situación determinada de cultura. Hasta aquí sólo han aparecido como representantes de las posibilidades de conformar la base común de un período de la historia del espíritu. Vistos desde este punto de vista, la figura de cada uno adquiere mayor relieve comparada con la del otro, al paso que la exposición de cada uno de ellos, partiendo del propio centro de su pensamiento, no permite va esta comparación. Sin embargo, el tratar como un problema estas dos exposiciones, deriva precisamente de lo persanal y sustantivo de sus concepciones; su conexión no está en ellos mismos, sino en nosotros, porque cada uno de ellos ha construído, de un modo puro v cerrado, una de las direcciones en medio de cuva oposición está suspendida la vida empírica.

## H

## El hombre y su voluntad.

El mundo cognoscible como fenómeno en nuestra conciencia frente al ser incognoscible de la cosa en sí. — El alma humana como punto de contacto de ambos mundos. — Nuestra voluntad como la realidad absoluta de nuestro propio yo, como el único contenido de nuestra existencia fuera de nuestras representaciones. — Distinción entre esta voluntad fundamental y su manifestación psicológica en deseos aislados. — La explicación del hombre como ser de razón, la reforma moderna en este concepto y la de Schopenhauer.

Si la pluralidad de nuestras cualidades y fuerzas forma la propia distinción entre el hombre y el animal que está prisionero en la monotonía de una sola actividad v posibilidad de vida, esta multiplicidad del sujeto se refleja luego a su vez en la multiplicidad de las imágenes que de los objetos forma. La representación de un objeto a que el animal ha llegado, acaso después de una serie de ensayos y tentativas, es para él la expresión exclusiva de su naturaleza unitaria con sus necesidades y concepciociones propias y con su relación con los objetos. Pero al hombre, que es un ser múltiple, su relación con las cosas se le aparece como una pluralidad de maneras de concepción, y cada cosa aislada se le presenta como colocada en más de una serie de intereses y conceptos, de imágenes y significaciones. Así, el objeto no sólo es objeto del deseo, sino también del conocimiento teórico; no sólo del conocimiento, sino también de la valoración estética; no sólo de la valoración estética, sino del sentimiento religioso. Esta actividad del alma, cuya propia multiplicidad se refleja en la riqueza de significación de las cosas, pasa, con la filosofía, del estadio de la vida del acaso al estadio del principio y de la interior necesidad. Toda filosofía se basa en que las cosas son todavía algo más. Lo múltiple es, además, unidad; lo simple, compuesto; lo terrenal, divino; lo material, espiritual; lo espiritual, material; lo inerte, movible, y lo movible, inerte.

La filosofía ha elevado a una fórmula esta cualidad esencial. Kant ha declarado todo lo que podemos saber como fenómeno determinado por nuestra potencia de conocimiento, v ha dejado más allá de esta potencia, v con eso en eterna obscuridad para nosotros, a las cosas tal como son en sí, porque todo conocimiento habría de transformarlas en representaciones; de esta manera ha creado la expresión más general y fundamental para el ser más que una de las cosas. Pues según esto, no sólo está el objeto en un orden determinado y, además, en otro determinado también, sino que sea el que quiera el orden en que esté como determinable y susceptible de saberse, siempre habrá tras él otro orden que principalmente no puede ser determinado ni conocido. De esta manera, la multiplicidad de la existencia se ha enraizado en la esencia de todo objeto por múltiple y complicado que sea, sólo lo es para nosotros, y posee siempre otro aspecto que nosotros no podemos ver. Y el que su multiplicidad no es más que el reflejo de nuestra multiplicidad interior se manifiesta, en primer término, en que el sujeto tiene que dejar fuera de sí incondicionalmente todo aquello que no es él mismo, y esto fundamentalmente se refleja también en el objeto; sea éste lo que quiera, para nosotros será, además, en sí algo que no puede ser conocido en su esencia.

Pero a pesar que de este modo quedaba principal-

mente demostrado el límite hasta el que puede ir el problema del conocimiento, esta negación del problema dió de sí un nuevo problema. Prodújose un ansia filosófica hacia la cosa en sí, hacia el ser más allá de la representación, y buscóse una relación con ella, bien fuese por una especie de conocimiento que se diferenciase de todo lo conocido en general con este nombre y estuviese libre de la limitación a la forma subjetiva, bien fuese por una relación inmediata, que no sería conocimiento, pero que sería más que conocimiento. La filosofía de Schopenhauer no es otra cosa que un camino en busca de esta cosa en sí. Pero no como si este concepto lo hubiese puesto su problema, le hubiera puesto un esquema vacío que tratase de llenar; este es el procedimiento de los epígonos o, en general, de todos aquellos a quienes la filosofía, en más o en menos, les viene de afuera. Schopenhauer, que era filósofo de adentro, traía ya un sentimiento característico del mundo que le dirigía al ser absoluto, a la unidad definitiva de todas las variedades. O quizás se exprese lo mismo más exactamente diciendo: Mientras que en la mayoría de los hombres la vida interior, el movimiento del alma, encuentra expresión suficiente en la elaboración espiritual de un trozo o de un aspecto del mundo, la vida interior de un filósofo necesita para satisfacerse una imagen de toda la existencia. Su temperamento sólo se satisface comprendiendo como una totalidad las raíces del ser que determina todas sus diversidades. La categoría de fenómenos y de cosa en sí que permiten comprender la pluralidad de la primera en la unidad de la segunda, o incitar a hacerlo, no eran para Schopenhauer más que la manera técnicamente más perfecta de transformar en una imagen del mundo su sentimiento vital fundamental.

Las formas de actividad de nuestro intelecto, con las que, según la concepción schopenhaueriana, construye el mundo cognoscible de los fenómenos, son de tal

naturaleza, que se refieren a aquel otro aspecto o forma de existencia de los fenómenos que se denomina la cosa en sí. Mientras el entendimientro construye el mundo con el material sensible que se le ofrece, trabaja según el principio de la «razón suficiente», es decir: Sea lo que sea un objeto de nuestra intuición o de nuestro conocimiento, sólo lo es merced a otro, el cual a su vez sólo puede ser, merced a otro, un elemento de este mundo. En el espacio sólo son las cosas posibles por una limitación recíproca: el acontecer sólo lo es por medio de una causa, siendo él a su vez la causa de un acontecer inmediato, y el obrar sólo es posible por medio de una causalidad interior, a la que llamamos motivación. De manera, que los objetos de la realidad cognoscible sólo pueden presentársenos como limitados, finitos, relativos; y esta forma de salir de otro, de existir para otro, del ser determinados por otro, es la forma de la actividad de nuestro entendimiento, que por medio de ella crea el mundo de sus representaciones. O dicho más exactamente: El entendimiento humano no es más que aquello que pone los contenidos dados en relaciones tales, que cada uno sólo tiene su posición y cualidades por otro; resultando de este modo aquel complejo exterior y psicológico, al que llamamos naturaleza, en el más amplio sentido de la palabra. Pero sobre la relatividad de estos contenidos individuales se pone, como es la esencia del entendimiento humano, la del sujeto y el objeto en general colocados uno frente a otro como elementos del mundo. Puesto el sujeto cognoscente, está puesto el objeto, y puesto el objeto conocido, el sujeto; ambos se determinan mutuamente: donde el uno cesa, comienza el otro; si uno de ellos desaparece, el otro no continúa. Esta es la relatividad fundamental de la imagen del mundo: El mundo de las representaciones, como conjunto, y el portador que determina sus formas y cualidades, existen recíprocamente, cada uno de ellos por y para el otro.

Por consiguiente, el carácter fenomenal del mundo en general no es lo único que hace referencia al fundamento transcendente de los fenómenos a su ser, que existe por sí y no sólo para nosotros, sino que la forma peculiar en que el intelecto humano se apodera de los fenómenos del mundo tiene que demandar un absoluto en que se base. La relatividad del mundo de los fenómenos exige que en otro aspecto exista como algo absoluto. Pues la relatividad no es mas que una formación recíproca, una determinación recíproca de la manera del ser, y, por consiguiente, el último término necesita una substancia, un ser en el que pueda formarse. Para que algo pueda ser dependiente - sean las distintas cosas entre sí, sean los objetos en general en relación con el sujeto, sea el sujeto, que sin objeto es una imposibilidad lógica -, para ello es necesario que antes exista; es verdad que la cadena de las referencias de razón a razón no se detiene en ninguna manifestación empírica, sino que va al infinito; pero no podría llegar a esta combinación de relatividades si no tuviese en su fondo, como conjunto, un ser absoluto. Por eso se puede preguntar por el origen de todo fenómeno, de toda combinación de fuerzas, de toda decisión espiritual; pero no puede sacarse de las series de relatividades el por qué hay cosas, fuerzas y decisiones en general; para eso es preciso apelar a un ser originario, que de ese modo se apareciera como el más allá unitario de los dos rangos esenciales del mundo natural cognoscible. Su fenomenalidad, para la cual tiene que haber un no, fenómeno, como el en sí del fenómeno, y su relatividad, que lógicamente exige un absoluto.

Schopenhauer ha negado, es verdad, su absolutismo; pero en esta negación debe verse más bien una expresión de su enemiga contra la filosofía contemporánea. Frente al aparente subjetivismo con que Kant había transformado en «fenómeno» todo lo cognoscible, trataban Schelling y Hegel de dar una base sólida a la existencia,

comprendiendo su contenido como revelación inmediata o como pulsaciones de una vida metafísica. Se libertaron de la dependencia del sujeto porque para ellos lo real es absolutamente objetivo, y el fenómeno empírico una manifestación metafísica al propio tiempo; para ellos no existe la excisión entre el mundo como representación y la cosa en sí, y con eso la existencia deviene algo absoluto en cada una de sus partes. Schopenhauer tiene que rechazar un absoluto de esta clase, porque para él la realidad inmediatamente dada es una ilusión, un sueño de almas débiles, un velo extendido sobre la realidad real, que está destinado a rasgarse. Aquí se manifiesta la diferencia entre dos tipos humanos fundamentalmente distintos. Para uno, la propia substancia de la existencia y su sentido definitivo llena todos los puntos en que se manifiesta con una unidad total panteísta, que hace que la divinidad del ser luzca en todos sus contenidos de un modo uniforme que no admite gradación, o bien el ser absoluto del mundo se manifiesta en una serie o desarrollo que contiene dentro de sí a cada una de las distintas manifestaciones como insustituible e incomparable. Por el contrario, el otro tipo saca espacio para lo absoluto, para lo que es absolutamente, por una línea divisoria trazada en el cuadro del mundo. Separa del mundo un mundo de lo no esencial, un mundo en que las raíces de las cosas no se manifiestan como tales, y en el que se coloca todo lo relativo y pasajero, todo lo subjetivo y privado de substancias. Al otro lado está la realidad que descansa en absoluto sobre sí, el núcleo del ser que para el hombre del primer tipo está en todo fenómeno, y para el del segundo está precisamente fuera de todo fenómeno, en tanto fenómeno individual. Esta oposición tiene sus raíces, no en la especulación filosófica, sino en toda la amplitud de la vida espiritual tal como se va ofreciendo en tentativas, veleidades, realizaciones parciales. Siempre que se trate de buscar teórica o prácticamente en una

esfera de cosas individuales la expresión para un esencial o principal se encuentra puesta esta alternativa. La unidad ha de encontrarse y realizarse con la totalidad de los fenómenos, o si se lograra con mayor perfección y pureza por medio de una separación que desde el principio excluya de aquel absoluto ciertas manifestaciones de la existencia, aquí decide del cuadro final nuestra tendencia a la distinción de la misma manera que en el primer tipo decide el impulso a la unidad. La filosofía no hace más que recoger esta oposición y llevarla hasta las últimas consecuencias desde sus formas rudimentarias, muchas veces en verdad, intentando satisfacer igualmente ambas tendencias. Y este es el esfuerzo de Schopenhauer. El mundo de lo individual, que es un mundo de fenómenos, como tal pertenece a las normas de nuestro intelecto y, por consiguiente, nada tiene que ver con la esencia fundamental y con el ser en sí de la existencia. Entre ambos existe la diferencia mayor posible, la diferencia absoluta, y el fundamento de las cosas sólo puede comprenderse, en su unidad y pureza, separándolo de todas las determinaciones del mundo de lo individual - ya trataremos esto con más detalle —. Ahora, que como este absoluto real es también lo esencial de todas aquellas singularidades múltiples, su unidad, considerada desde el punto de vista de la realidad propiamente dicha, abraza la plena totalidad del mundo. Así como la realidad metafísica por una parte se separa del fenómeno, pero por otra parte lo penetra a él también, se satisfacen en la representación del mundo las dos tendencias a la unidad y a la distinción. Pero a pesar de que de este modo el fenómeno expresa perfectamente la existencia en su lenguaje, en la cabeza del ser que forma la representación, y a pesar del carácter plenamente relativo de todo lo empírico, esta imagen del mundo está orientada hacia lo absoluto, que Schopenhauer rechaza en términos tan enérgicos, pero del que no puede huirse más que por dos cami-

nos. En primer lugar, puede acallarse la sed de realidad en el fenómeno, en sus conexiones y leves. Este es, a mi juicio, el último sentido de la filosofía de Kant, que Schopenhauer ha entendido tan mal en este punto. Kant concluye: El mundo es fenómeno, y por eso es plenamente objetivo y real y penetrable hasta su fondo, precisamente porque todo más allá del fenómeno no sería más que una fantasía sin contenido. Schopenhauer deduce lo contrario del axioma kantiano del fenomenalismo del mundo. Por tanto, este mundo es algo irreal, y la verdadera realidad hay que buscarla más allá de él. Para el sentimiento que de ella tiene Kant, la realidad es una categoría formadora de experiencia; mas para Schopenhauer, que ansía lo metafísico absoluto, es lo contrario de toda experiencia. Kant halló la conclusión y el punto de descanso del pensamiento en la fenomenalidad de la existencia; en cambio para Schepenhauer esta fenomenalidad se convirtió en un simple medio para señalar un lugar al absoluto de la existencia, un lugar colocado más allá de aquella fenomenalidad. Lo que a Kant le ha servido para rechazar el absoluto, lo ha empleado Schopenhauer en legitimarlo.

El otro camino, por el que puede formarse una representación del mundo que no esté acabada por el absoluto, va por más allá de la distinción entre el fenómeno y la cosa en sí. Para él, todo ser, entre en la categoría que sea, consiste en relaciones. Verdad y valor, existencia y derecho, libertad y norma no son determinaciones que correspondan a un objeto por sí y que puedan ser comprendidas independientemente, sino que los objetos sólo las poseen en relación como una relación con otros. De la misma manera que ningún cuerpo es pesado en sí mismo sino tan sólo en relación a otro, que a su vez sólo lo es en relación al primero, así no hay ningún principio verdadero, ninguna cosa valiosa, ninguna existencia objetiva, sino que todo esto se lo conceden mutuamente

unos a otros los distintos contenidos del mundo. No son sólo los elementos materiales del mundo los que cada vez más, para el conocimiento progresivo, se van resolviendo en funciones, es decir, en relatividades, y se deben mutuamente todas sus determinaciones. Ahora, que a este punto de vista no puede hacérsele la objeción que Schopenhauer hace a la relatividad tal como él la ve en el empirismo. ¿Dónde están las substancias, de las que sale todo esto, y que pudieran aparecer como los sujetos de todas estas relaciones recíprocas? Pues esta objeción supone precisamente lo que niega el relativismo: el que la relatividad tenga que descansar en absoluto. Esto no es más que trasladar a la forma general de la existencia absoluta de una categoría vigente en lo práctico y pasajero que en aquélla sólo son capas secundarias. Sin embargo, aquí no se trata de determinar el derecho a resolver en un ser mutuo el ser por sí de las cosas, sino de notar cómo esta concepción total es el reverso de la de Schopenhauer, que busca, por el contrario, tras cada ser mutuo, un ser por sí, tras de cada relatividad lo absoluto, en que descanse y que la sirva de justificación.

Ahora, como Schopenhauer se cierra estos dos caminos, tiene que buscar, frente a la condicionalidad de lo dado, un incondicional, frente a su fluir, el ser permanente frente al fenómeno, la cosa en sí. Por consiguiente, se trata de hallar el punto en que para el que de esta manera inquiere coincidan los dos mundos, y en el cual se abra desde el uno, que inmediatamente se ofrece, el paso para el otro. Y si antes la filosofía ha convertido aquella multiplicidad de la existencia de que partíamos en una dualidad de mundos y los ha distinguido y los ha unido, tendrá que buscar el contacto y el puente que comunique ambos mundos en un solo lugar, en el alma humana, en el sujeto constituído por nosotros mismos. Tírese como se quiera la línea que separa en dos unidades opuestas a todo lo pensable, el hombre siempre participará de am-

bas. El mundo de las ideas y el de la casualidad en el tiempo y en el espacio, el orden divino y el del anticristo, el mecanismo de las cosas que no conoce la finalidad v su sentido y valor, del que nosotros no podemos prescindir, la estructura natural — corporal de la existencia y del cosmos y la estructura de lo espiritual e histórico —. todas estas dualidades si no se armonizan precisamente en el hombre se encuentran por lo menos en él; el hombre pasa de un mundo al otro, y su doble naturaleza es la garantía de que ambos mundos distintos no chocaran sin esperanza. El específico sentimiento de la vida del hombre se expresa en esto: el sentimiento de estar en el conjunto de la vida, y en los momentos aislados en el límite v en la decisión entre dos direcciones opuestas, o mejor dicho, en ser éste límite y decisión. Lo que se llama la personalidad del hombre y lo que constituye la forma de su libertad, el no estar ligado incondicionalmente y con todo su ser a una sola posibilidad de la existencia. es quizá la raíz, quizá el efecto de aquella dualidad que penetra toda su existencia y la forma de su representación del mundo; merced a ella se halla siempre en uno de estos puntos de encuentro de las dos direcciones forzado a decidir. Por eso también, en cambio, la concepción panteísta del mundo de Spinoza, que rechaza toda dualidad, no tiene ninguna aplicación, por decirlo así, al concepto de la libre personalidad. Ahora, de la misma manera que la categoría de fenómeno y cosa en sí es la más acabada v fundamental para reunir en sí la distinción de la representación del mundo, ofrece también al vo la posibilidad más pura y rica para reunir en sí ambos mundos. El vo es el portador de todo el mundo de los fenómenos; los límites de éste son los mismos que los límites de la intelectualidad humana. Pero este vo, que considerado así, como la suma de sus representaciones, es en cierto modo el mundo de los fenómenos, es, por otra parte, un ser en el que radica un tal conocer considerado como una función. Aunque todo el contenido del conocimiento fuese un sueño, el ser en quien este sueño se realiza es él, al menos existe realmente, aparte de lo que como realidad valgan sus representaciones. De modo que mientras el sujeto produce como un refiejo suyo el mundo de las representaciones, incluso su propia representación, visto desde adentro es al mismo tiempo una realidad absoluta. Cuando se conoce a sí mismo, se ordena en su mundo de representaciones como una parte de él. Pero en cuanto es el ser que se aparece portador y llevado, objeto y sujeto absoluto además, contenido y actividad engendradora del contenido, en este punto único tenemos, además del fenómeno, el más allá, y lo tememos porque somos.

En esta posición del sujeto, como posesión común del fenómeno y de la cosa en sí, como ciudadano de ambos mundos, se basa la metafísica de Schopenhauer; esta posición es la que determina la dirección del camino por donde llega al absoluto de la existencia. El hombre se aparece como una manifestación corporal, como un cuerpo entre cuerpos. Su materia y sus movimientos están determinados con la misma fatalidad que los de los demás objetos; sus acciones se realizan en una casualidad rigurosa de incitaciones y motivos. Así nuestra vida intuible es, considerada de un modo puramente objetivo, tan comprensible como cualquier otro fenómeno, v su naturaleza interior tan enigmática. Pero los movimientos de nuestro cuerpo se nos presentan, además que de este modo exterior, de otra manera completamente distinta. Son al mismo tiempo actos de nuestra voluntad. Lo que exteriormente aparece como un movimiento nuestro, interiormente es una acción de voluntad; y al contrario, todo acto verdadero de voluntad es al mismo tiempo, sin remisión e inmediatamente, una inervación física. Lo que nos engaña sobre esta conexión es que confundimos las decisiones que se refieran al porvenir, o los meros

deseos, con la verdadera voluntad. Sólo la ejecución hace la verdadera decisión que hasta entonces no pasaba de ser un propósito modificable, y todos los «me gustaría» son ecos de la voluntad, pero no su verdadera realidad. Por otra parte, toda acción sobre el cuerpo es inmediatamente una acción sobre la voluntad; se llama dolor cuando es conforme a la voluntad, y placer cuando le es contraria. En la teoría de Schopenhauer, desarrollada consecuentemente, no hay dolor que no quisiéramos por ser tal dolor, ni placer que quisiésemos por ser tal placer. Esto parece a posteriori. Pero en realidad el dolor no es otra cosa que la violencia que se hace a nuestra voluntad; el que una impresión sea dolorosa no es la causa que hace que vo no la quiera, sino que el que vo no la guiera es el nombre propio y primario de aguel fenómeno, al que damos el nombre de dolor; y lo mismo puede decirse del placer. La voluntad y la acción no son tampoco dos cosas que se sigan en el tiempo y a quienes una el lazo de la casualidad; no son más que el aspecto exterior e interior de una misma realidad. La voluntad en cuanto es lo absolutamente interior, el portador de la acción que se manifiesta no puede nunca aparecer en el fenómeno, y, por su parte, el fenómeno de nuestra actividad está de tal manera en el mundo de los fenómenos, en el tiempo y en el espacio, que para su conocimiento científico no puede nunca apelarse a la última instancia de la voluntad fundamental. Más tarde se verá cómo se puede compaginar esto con el hecho de que nosotros encontremos en nuestra conciencia a la voluntad como miembro causal, temporal. De este modo resulta que nuestra existencia práctica se nos da de dos maneras: De una parte nos contemplamos a nosotros mismos como un objeto, como una parte del mundo de los fenómenos; pero al propio tiempo sentimos cómo estos fenómenos se producen interiormente; sentimos la voluntad que está detrás de ellos como la verdadera realidad, y

que por eso no puede nunca estar contenida en sus formas. En este punto único se ha pasado de la esfera del mero contenido de las representaciones, o mejor dicho, se ha descubierto su más allá, que en cierto modo no está detrás de ellas, sino delante. Mientras que no hacemos más que conocer nuestra vida activa en sus manifestaciones individuales, haciéndola nuestro objeto, nuestra voluntad crea. O mejor dicho: la voluntad es aquel ser que sólo a posteriori se aparece a nuestro intelecto consciente y a sus formas como manifestación individual de nuestra vida. De estas dos maneras v sólo en estas dos existimos para nosotros mismos: Como seres productivos, creadores a cada momento de nuestra vida práctica, y como reflejos de conciencia de este ser originario y creador: como original y como imagen al mismo tiempo. Y como no encontramos en nosotros mismos más que estas dos cosas, habrá que llamar, aplicando la fórmula fundamental de Kant, a aquello que no es en nosotros fenómeno a la voluntad, que es el supuesto de nuestros fenómenos, el ser metafísico, la cosa en sí. Con esto Schopenhauer ha declarado por el primer portador de la distinción kantiana al sujeto mismo, siguiendo la tendencia fundamental del ser moderno de centrar en el vo todas las categorías del mundo. En nosotros mismos, la única existencia que no conocemos sólo de por fuera, se dan los dos aspectos del mundo. El hondo sentimiento que acompaña a nuestra vida de que en cada momento somos al propio tiempo espectadores y actores, fenómeno y última razón del fenómeno, criaturas y creadores, éste es para Schopenhauer el primer fundamento de la explicación filosófica de la existencia.

Para comprender en toda su significación esta voluntad, que debe ser nuestra realidad metafísica, no debe buscársela en un acto cualquiera de voluntad determinado por un fin, sino más bien en aquello que resta, si separamos el querer de todos los contenidos, representaciones

y motivaciones que constituyen su vestidura, su forma de fenómeno. Todas estas voliciones, ligadas a un fin singular, pertenecen a nuestro mundo espiritual empírico, que sigue el principio de razón suficiente, y que no expresa más que el reflejo de los hondos acontecimientos que en nosotros mismos se verifican; éstos en sí mismo están fuera de toda conciencia, y no saben nada de las formas singulares que toman como parte de la historia de nuestra vida en el tiempo y en el espacio. Es importante, sobre todo, separar las llamadas motivaciones que a menudo parece que agotan el acto de voluntad, y que en realidad pertenecen a la parte del mundo exterior accesible a la experiencia, y coordinado al mundo exterior. Lo que separado todo esto quede todavía, como lo absolutamente indiferenciado de nuestros instintos e intenciones, no puede escribirse con palabras, precisamente porque es el principio originario de toda vida consciente. Y esta imposibilidad se corresponde con el hecho de que en todo hombre debe existir un sentimiento obscuro de esta voluntad impulsora, colocada más allá de la esfera de nuestra existencia singular. Como aquí se trata de lo que todos somos sin distinción, la filosofía no puede hacer otra cosa sino elevar a saber conceptual esta cosa fundamental, ultraterrena, que en todos suena de alguna manera. Mas como esto, por metafísico que sea, no deja de ser conocimiento, por medio de ello la voluntad sale de su apartamiento como cosa en sí, para entrar en la región de las representaciones. Y esto verifica la última separación y distinción, que fija el puesto de la voluntad dentro de la concepción del mundo de Schopenhauer. Si llamamos voluntad al absoluto que en nosotros se contiene, ya podemos tomar este concepto todo lo puro y por encima de lo singular que queramos; también así será un fenómeno espiritual, una mera referencia a algo innominable. Solamente que con la voluntad, como fenómeno espiritual, se hace más claramente que con otro elemento

cualquiera del mundo, la referencia a lo que nunca podrá ser fenómeno. Al sabernos, como absolutamente volentes, más allá de todo contenido individual de este guerer proporcionado por el mundo, no llegamos a aprehender aquel inaprehensible, pero nos acercamos a él todo lo posible; estamos en el punto en que todavía no está él mismo, sino su manifestación; pero su manifestación más clara y sensible, en la cual, por lo menos, para hablar modernamente, se nos ofrecen en vez de las alegorías que suelen representarnos al absoluto, un símbolo de éste. Permanecemos en el mundo de los fenómenos, aun cuando tengamos conciencia de la voluntad y hablemos de ella; pero en este lugar es más tenue que en parte alguna el velo que oculta el en sí de nuestro ser; y si no se descubre por entero, al menos se ciñe más estrechamente, con menos pliegues que en parte alguna, en derredor del absoluto, que está en nosotros. Esto debe tenerse siempre en cuenta, si no se quiere tomar la metafísica de Schopenhauer por una mitología, por un antropomorfismo fantástico. Cierto que él mismo ha dado el pretexto para ello, al declarar sin reservas: «La voluntad es la cosa en sí». Si para interpretar esta fórmula se olvidan las reservas hechas, resultará una inconsecuencia infantil, una traslación de lo empírico a lo transcendente, como en las religiones que crean los dioses a imagen del hombre. Pero, en realidad, con su explicación de la voluntad no hace Schopenhauer más que dar una dirección más directa al camino del pensamiento hacia el absoluto, sin abandonar por eso el camino ordinario que queda siempre en lo relativo. Cuando hablamos en el sentido de la intención de Schopenhauer de nuestro ser absoluto colocado más allá del fenómeno, nos encontramos en cierto modo en una situación intermedia entre el ser y el conocer, a lo que podría llamarse la situación metafísica. Mas no se entienda que se trata aquí de una mezcla de ambos; esta situación es algo especial e incomparable en el fondo, lo mismo que la intuición intelectual de Schelling. Y lo que resulta en todas las especulaciones es esto: Dios, o el fundamento del mundo, llega en nosotros a la conciencia de sí mismo. Pues en ello está ya el sentimiento de que la conciencia no tiene aquí su objeto fuera de ella, de que el contenido de la conciencia no está separado del ser como de un mundo heterogéneo, sino que, en cierto modo, el ser lleva en su seno la conciencia.

Con esto no se trata la cuestión de la verdad objetiva de esta concepción de Schopenhauer. Siempre habrá de quedar para un sentimiento incontrolable la decisión de si por bajo o, mejor dicho, por dentro de todo querer individual ha de haber aún una voluntad, una distinta de sus varios contenidos, el correlativo real del concepto general voluntad, o si este concepto no será más que una abstracción, algo así como el concepto de azul, que seamos de las cosas azules, o como el concepto del sonido que sacamos de los distintos sonidos. Para Schopenhauer, la voluntad es semejante al vapor que mueve las máquinas más distintas. Es verdad que la voluntad vive en sus actos particulares; pero lo que hace de estos actos actos de voluntad, no puede explicarse por causas del mismo género, de las que las hacen existir como tales actos particulares. En todo caso, me parece que en esto palpita un sentimiento general y hondo, bien que obscuro, el mismo sentimiento que asegura una infinitud en nosotros, que nos hace sentir como infinito a nuestro vo, aun cuando su vida no se manifieste más que en contenidos finitos. Todos sentimos que en ningún proceso particular del alma - por muy amplia que supongamos la representación, por muy enérgico que nos figuremos el acto de voluntad, y por apasionado que sea el sentimiento que en él palpita - pueden expresarse plenamente todas las fuerzas impulsivas y los profundos procesos que con un proceso particular están en relación. Por en-

cima de cada momento de la vida del alma está la provisión de energía de donde sale; en él no queda agotada la fuerza creadora del alma. Por eso nos sentimos constantemente como un más, como algo que alcanza más lejos que la realidad que en cada momento concreto se nos ofrece, y la repetición continua de este sentimiento hace que cristalice en la conciencia de que nosotros somos en absoluto algo más que una cosa finita, que en cada manifestación particular, que se hace particular precisamente por su contenido, se expresa algo en sí infinito. A este sentimiento fundamental obedece Schopenhauer cuando ve en cada acto de voluntad, que se individualiza merced a su contenido particular, una voluntad general, que de antemano va más lejos de toda posible individualización, que no se considera satisfecha con los fines particulares. Schopenhauer expresa esto diciendo que se puede ciertamente explicar psicológicamente, porque yo quiero esta o aquella cosa determinada; pero no porque quiero en general, o porque mi voluntad en conjunto va en una dirección que agota la totalidad de mi carácter. Cada acto de voluntad particular queda satisfecho principalmente considerándolo como finito, pero no la voluntad general que vive en él, y que continúa viviendo después de él, porque no puede dar en él toda su vida.

La teoría de la voluntad, como lo absoluto en nosotros, tiene dos significaciones, que separadas dejan pasar entre ambas el dogma metafísico de Schopenhauer. Una de ellas es la ya mencionada: la inagotabilidad de nuestro ser total por la continuación y suma de los distintos actos particulares, el más que esto que se siente al lado y tras cada esto. En nada parece revelarse tan inmediatamente esta configuración de nuestro ser más íntimo como en la voluntad, cuyo ser espiritual consiste en el salirse de lo existente, y en el círculo infinito de cuyos objetos refleja el alma su propia interior ilimitación. Sin embargo, habría que preguntar si podemos confor-

marnos con una explicación para ese último fundamento de la vida, que en substancia no es más que una plausible analogía tomada de la esfera de la conciencia inmediata. Aquello que sentimos como la inagotabilidad de nuestro ser, y al mismo tiempo como lo que está más allá de todas nuestras manifestaciones particulares, y que en más de un sentido puede calificarse de falto de fundamento, lo mismo puede consistir en la infinitud de una encadenación lógica, que en la unidad del alma que se va realizando aproximadamente en las relaciones mutuas de sus actos particulares, pero que nunca se realiza plenamente, o también en las relaciones con la existencia, que está fuera de ella, las cuales poseen en ella una infinita posibilidad; de tal suerte, que lo que en ella acontece se siente como sugestiones de un ambiente que nos rodea, y frente al cual sentimos en forma latente en nosotros otras en número incontables. En resumen, es cierto que Schopenhauer ha sentido de un modo nuevo, v con una profundidad que no ha sido superada, el problema que formuló primeramente Fichte como la oposición entre el vo puro y el empírico. En cada acto particular de nuestra alma sentimos una energía, que al propio tiempo va por encima de él, que se renueva como por sí misma, sin causa alguna que esté fuera de ella, un infinito absoluto, portador de nuestras finitudes y relatividades. Este sentimiento de la existencia, que no puede ser nunca expresado sino de un modo imperfecto, ha encontrado en la metafísica de la voluntad de Schopenhauer una explicación cuva plasticidad hace acaso más claro el problema que ninguna otra. Sólo que esta plasticidad, en la que la voluntad simboliza que la vida profunda queda por más allá de toda particularidad finita, como solución del problema no le presta ventaja alguna sobre cualquiera de las muchas posibles.

Pero, por otra parte, esta metafísica de la voluntad encierra una significación que hace de ella, aunque se

rechace su exageración metafísica, uno de los pocos progresos verdaderamente grandes que hasta ahora ha logrado el problema de la vida humana en la filosofía. Prescindiendo de tan pocas excepciones, que pueden considerarse como quantité negligeable para toda la filosofía anterior a Schopenhauer, el hombre aparecía como un ser de razón. Sin duda que todos los filósofos están de acuerdo en que es bastante irrazonable: pero esto no es más que un apartamiento de su propia naturaleza, de aquello que debe ser porque va lo es, y porque lo es, no sólo según la idea, según la aspiración moral, sino según el ser más hondo, según su más profunda realidad. El pensamiento ha trabajado siempre con este doble sentido de nuestro ser. Lo que de nosotros se demanda como la superación de nuestro ser actual es también un ser, es el ser más fundamental y más real. Toda fundamentación metafísica, o simplemente profunda de la ética, sigue la fórmula — cuya plena significación comprenderemos más adelante —: Hazte lo que eres. Ni siquiera es una excepción de esto aquel radicalismo religioso para el cual el hombre es, por decirlo así, una criatura de Satán, y sólo puede llegar a un valor por una gracia incomprensible de arriba; porque en esta creencia se supone como último fundamento que el hombre es una manera de hijo de Dios, un hijo perdido ciertamente, pero en el cual vive una esencia mística que hace que pueda obrar aquella gracia. De este modo resulta que el ser tiene un sentido más amplio y otro más estricto, y así se produce la ilógica situación de que somos lo que no somos y no somos lo que somos; esta es la expresión de una necesidad fundamental y característica, y acaso también de una cobardía de los hombres, que creen que no podrán soportar una exigencia o deber, si no sienten que en lo hondo de sí mismos viven ya las condiciones que los hacen realizables. Esta categoría es la que ha convertido al hombre en un ser de razón, a pesar de que la apariencia

de su ser dice lo contrario. Ahora, el que sea precisamente la razón lo esencial del hombre y la racionalidad su función más honda, en cuyas normas están contenidos todos nuestros valores (de tal modo que hasta la moral se aparece como un dominio de la razón), esto nace, sin duda, de que los filósofos que así piensan tienen a la razón y al conocimiento por el centro de la vida. La antigua representación ingenua de que «sólo conocemos iguales por iguales», recibe en este punto una aplicación curiosa: El objeto tenía que tener el carácter de patrimonio subjetivo de conocimiento puesto en función, porque si no éste creía que no podía cerciorarse de haber penetrado plenamente a aquél. El principio de Kant, según el cual las condiciones del conocimiento son al propio tiempo las condiciones del objeto del conocimiento (porque el conocimiento se forma su objeto), se ha extendido al carácter general del sujeto y del objeto, haciéndole pasar de las determinaciones particulares de los objetos, a las cuales Kant se refería.

Schopenhauer ha destrozado este dogma, de que la razón constituía el más hondo fundamento esencial del hombre. Aunque estuviese velado en la superficie, y aceptase o no lo que Schopenhauer pone en su lugar, por eso sólo hay que contarle entre los grandes creadores filosóficos y entre los descubridores de nuevas posibilidades de interpretar la vida. Mientras que antes, como el último fundamento del hombre se consideraba aquella energía que, como más adecuadamente se expresaba, era en el pensamiento y en su lógica, Schopenhauer arranca de este fundamento esencial a la razón, y por un giro atrevido la transforma en un accidente, en un medio o en una consecuencia del querer, que demanda para sí aquel puesto. Schopenhauer ha visto con gran profundidad que aun los contenidos de representaciones y los encadenamientos del entendimiento presuponen, como procesos espirituales, una fuerza impulsiva que viva más allá de

las relaciones meramente intelectuales y lógicas de aquellos contenidos. Cuando de determinadas premisas deducimos una consecuencia, sentimos que con eso no hacemos más que expresar relaciones ya necesarias de los conceptos, realizar una exigencia ideal que estaba contenida en ellos mismos. Y el que nosotros la realicemos, el que traslademos a nuestro pensamiento aquella relación real, no está dado con los contenidos ni asociaciones de los conceptos, en sí mismos faltos de fuerza, por decirlo así, ni es idéntico a ellos. Este proceso de producción de nuestro propio ser puede tomar aquel contenido lógico, objetivamente necesario, y será entonces racional; pero por su esencia verdadera estará más allá de la razón y de la insensatez, de la lógica y de la contradicción; más bien al contrario, es irrazonable, en puro sentido negativo. Porque la voluntad de Schopenhauer no está contra la razón, sino sólo fuera de ella, v por eso mismo fuera también de su contrario.

Esta inversión en el concepto del hombre, según la que la razón deja de ser su realidad más profunda, si bien algo encubierta, para convertirse en un contenido, o si se quiere en una forma que sólo secundariamente es admitida o rechazada en el proceso de producción de nuestro propio ser; por la vida verdaderamente real, esta inversión es un síntoma y un factor de un movimiento muy hondo del conocimiento. Por todas partes se ha levantado en el siglo xix la representación de que nuestro ser, la propia substancia de nuestra vida, sólo encuentra una expresión casual, incompleta y a menudo falsa en nuestras representaciones y en nuestra conciencia. El germen de esta convicción está en Kant, que declaró que nuestro yo empírico, es decir, el conjunto de las representaciones hechas en nuestra conciencia, eran las manifestaciones determinadas por las normas de la conciencia de una cosa en sí, que yace en el fondo de nuestro mundo espiritual, y que es tan transcendente e incognos-

cible como la cosa en sí de los fenómenos exteriores. Ahora que en Kant este pensamiento no llega a la oposición entre ser y conciencia; de una parte, porque para él el mundo empírico de la conciencia es el verdadero ser, y la cosa en sí que queda detrás de él «no es más que una idea», y de otra parte, porque al buscar para esta idea un contenido positivo, encuentra que la razón es el último fundamento de nuestro ser. En cambio, Marx plantea de una manera aguda la oposición: ¿Es, pregunta, la conciencia de los hombres lo que determina su ser, o, por el contrario, su ser el que determina su conciencia? Ahora, que Marx trata el problema de un modo limitado, en cuanto interesa a su fin el mostrar que lo que determina la conciencia del hombre es su ser social. Separándose decididamente del racionalismo del siglo xvIII, con su acentuación del valor de la conciencia, pasa por el xix la valoración del ser como una realidad inmediata. no siendo la conciencia más que una compañera accidental e irregular suya, una luz que aparece aquí y allá, ni siguiera un símbolo que acompañase a nuestro ser de un modo continuo y le hiciese cognoscible. Esta inversión puede verse lo mismo en las corrientes románticas del siglo, que en las materialistas e historicistas. En la metafísica de la voluntad de Schopenhauer vive en toda su amplitud el sentimiento de que nosotros somos algo y de que tenemos de este ser una certeza de que no es la del conocimiento consciente. Con esto se niega el racionalismo, a quien Kant había destronado en la esfera particular del conocimiento y substituído por la experiencia, como la única portadora del conocer de la realidad; ahora deja de explicar también la concepción general del hombre. Por muy ligados que estemos a la vida de la conciencia y del entendimiento, en ella no somos más que el lugar para un desfile de imágenes; pero no somos propiamente ninguno de los contenidos de estas representaciones, ya se refieran al alma o al mundo exterior.

Schopenhauer ha tenido valor para formular aquel radicalismo, en evitación del cual se había creado la concepción de que el hombre era un ser de razón. El radicalismo de que las imágenes de la conciencia, en que se manifiesta la vida empírica, no encierran la realidad de nuestro ser, no pueden tener contacto con él, porque el ser no tiene la misma esencia que la conciencia racional. Pero no le basta este ser de un modo meramente negativo; sólo desde el momento en que por su contenido ha caracterizado este ser, como aquel impulso metafísico, aquella ansia obscura de nuestro ser que se aparece como la insaciabilidad de la voluntad, sólo por eso ha dado toda su amplitud al abismo que media entre nuestra realidad y las representaciones e imágenes de la razón y la conciencia. Y si entre ellos existe alguna unidad, es una unidad todavía más contraria al racionalismo que aquella excisión, la unidad que deriva que de toda conciencia e intelecto son meros productos de la voluntad, instrumentos que forja para sus fines, y que por su propia determinación son dependientes de él, aun cuando en ocasiones sean infieles a esta determinación. Y de esta manera gueda aniguilado el carácte racional de la vida en favor de su carácter de ser, o si se quiere, de fuerza en la voluntad misma. Si el hombre es un ser de razón, siente los valores y los fines, y porque los siente como tales, los quiere; el fin puesto y valorado determina la apetencia; ésta es la concepción corriente. En cambio, para Schopenhauer el fin que estimamos, y tras del cual vamos impulsados, nace de la voluntad como del hecho originario. No queremos, porque nuestra razón estatuya fines y valores, sino porque queremos; tenemos fines, porque queremos continuamente, sin propósio, desde lo más hondo de nuestro ser. Los fines no son otra cosa que la expresión o la organización lógica de los procesos de la voluntad. Así, la racionabilidad de nuestra existencia pierde el último apoyo que tenía en el concepto de

fin, mientras parecía que el guerer era el camino hacia los puntos previamente designados — principalmente por la razón. Mas ahora el intelecto no es más que la iluminación del proceso de la voluntad, que fluve de sí mismo, al cual forma la conciencia según las categorías del entendimiento, y los distintos fines individuales no son más que puntos de luz esparcidos sobre aquel proceso. De esta manera se comprende plenamente la afirmación que se había hecho antes de que nosotros sabemos siempre lo que gueremos en cada determinado momento, pero nunca lo que queremos en general y por qué lo queremos. Esta es una división y nueva ordenación de nuestro ser y nuestra conciencia, merced a la cual nuestra existencia no consiste en los actos singulares que conscientemente la componen; según ella, se distingue el todo de la vida de la suma de sus particularidades, v deviene aquella unidad de hechos que reconocemos en todas sus particularidades como su substancia, pero a la cual sentimos, además, detrás de ellas, como el obscuro destino de la vida, el destino, que no es algo que se añada a la vida, sino la vida misma.

## III

## La metafísica de la voluntad.

La variedad como la forma aparencial de la existencia, su ser en sí como su unidad incondicionada. — De aquí resulta justificada la traslación de la esencia fundamental reconocida en el hombre a la estructura metafísica de la existencia en general. — El mundo como manifestación de la voluntad metafísica. — Se desecha el reproche de la personificación mitológica del mundo. — La contradicción en la voluntad y la imposibilidad del ser y su humiliación al considerarlo como voluntad. — La unidad de la voluntad como motivo pesimista.

Para Schopenhauer, el que el hombre devenga representación de sí mismo, devenga un objeto de la intuición y del conocimiento, acontece, porque al hacerlo se liberta de la raíz unitaria de su ser. Se excinde de su ser cerrado en sí mismo, y se ordena, como imagen, en una amplia conexión con otras variedades que tienen como imágenes el mismo carácter y las mismas leyes. Estas series de lo especial, lo temporal, lo causal, aunque sólo existen como representaciones nuestras, se extienden como representaciones más allá de nuestro yo por todos lados: más aún; nuestra propia representación, la imagen como la cual nos presentamos ante nuestra conciencia, no se forma sino por esta coordinación con otros elementos innumerables y por la limitación y la forma que unos a otros se dan muluamente. Para la idea de Schopenhauer pasa también el círculo de la materia y la

energía por nuestra existencia, como por la de los astros que giran y por la de las plantas florecidas, como se ha dicho después, y la unidad de la ley de la Naturaleza encaja nuestras manifestaciones corporales como las espirituales en la misma cadena a que pertenecen las más bajas o lejanas creaciones de la Naturaleza. Por consiguiente, deduce Schopenhauer - v con esto su principio del mundo de la significación para la existencia humana se eleva a explicación del ser general —, debemos atribuir a todas estas existencias, que como fenómenos son homogéneas con nosotros, el mismo ser interior, absoluto, siendo en sí. Si los fenómenos cognoscibles son de la misma clase, puede suponerse que también será igual lo incognoscible que está en su fondo. La Naturaleza entera, comprendiéndonos a nosotros como existencia objeto de experiencia, forma como una circunferencia cerrada en sí. y en la cual cada sección hace referencia a la otra, pero no a nada colocado encima o debajo; sólo en un punto único aparece en ella una línea de otra dirección, que en cierto modo la traspasa; y es el punto de nuestra existencia en que nosotros mismos, además de aparecer, somos; sólo en él tenemos el radio que conduce al centro de la esfera, v éste ha de valer para todo, pues para una de sus partes es cierto que está ordenado, indiferenciado de todos los demás en la ley general del todo.

Schopenhauer, interpretado estrictamente, no reconoce en nosotros mismos la voluntad como cosa en sí, porque ésta es más bien lo incognoscible y la voluntad consciente tan sólo un fenómeno; ahora, que es aquel fenómeno en el cual el velo inrompible que envuelve nuestro ser absoluto es menos denso, y de la misma manera en el resto de la Naturaleza; una vez que nuestra mirada se ha dirigido en este sentido, se descubren las huellas del mismo ser fundamental. El ímpetu con que las aguas buscan el fondo, la violencia con que los polos eléctricos pugnan por unirse, y que lo mismo que los deseos hu-

manos se aumentan con los obstáculos, el ansia con que el hierro se une al imán, la tendencia incesante de la gravedad que atrae a los cuerpos hacia el centro de la tierra, todos estos fenómenos son manifestaciones obscuras y lejanas de aquello mismo que ansía y pugna en nosotros a la luz de la conciencia.

Fácilmente se ocurre acusar a esta explicación de humanización de la naturaleza de usar realistamente de analogías poéticas y mitológicas, de retroceder al primitivo animismo de la humanidad que en la conmoción del mar no veía más que la cólera del dios que en él moraba y que explicaba el viento como el soplar de Eolo. Pero esta crítica me parece superficial e hija de no haber comprendido bien el pensamiento de Schopenhauer. Naturalmente que cada cual puede rechazar en absoluto la explicación metafísica de la existencia, detenerse en los fenómenos del agua afluvente, del hierro que se mueve magnéticamente y del cuerpo que cae, tal como se presenta, y agotar su relación espiritual con el mundo, con la mera descripción de estos fenómenos, o a lo sumo con la formulación matemática de sus leyes. Al que se conforme con esto no es posible imponerle la necesidad de más, de la misma manera que no puede imponérsele al hombre irreligioso la necesidad de la salvación, o al hombre antiartístico el éxtasis ante Monna Lisa o ante la Misa en do mayor. El que la necesidad metafísica sea indiscutible, claro es que no debe explotarse para poner bajo su protección cualquier fantasía insensata. Era preciso acentuar esto para poner en claro que la crítica de la metafísica de Schopenhauer sólo puede hacerse desde el punto de vista de que la metafísica en general está legitimada. Admitido esto, sólo podría calificarse de humanización infantil y supersticiosa la explicación que hace Schopenhauer de toda existencia natural, como manifestación de una voluntad si él viera la voluntad en la naturaleza, tal como se aparece en nosotros, como hecho de conciencia empírico.

Pero Schopenhauer no comete esta falta metódica. Por voluntad absoluta entiende aquello que está en el fondo de la inmediata satisfacción de la voluntad en nosotros. No traslada un hecho de la esfera de experiencia psicológica a lo transcendente, que está separado de toda experiencia en general. Verdad es que esta falta es tan frecuente en la religión y en la metafísica, que acostumbra a presentarse en la crítica de la metafísica como hecho firme y forma valedera a priori. Pero en Schopenhauer el pensamiento metafísico no va por debajo del fenómeno psicológico humano ni del físico. Entre ambos sólo existe la diferencia de grados de que la voluntad psicológica, por ser consciente, ofrece al pensamiento consciente su ser más íntimo super o infrapsicológico, mucho más de lo que ocurre con los fenómenos meramente materiales en que consiste para nosotros la naturaleza. Sin duda que nuestras adivinaciones y explicaciones metafísicas tienen que ahondar en grado diverso por bajo de la superficie de la existencia, cuyas partes se aparecen para nosotros a diversas alturas. A través de la experiencia de nosotros mismos brilla su núcleo no empírico más clara y distintamente que cuando se trata de manifestaciones no psicológicas. Y por eso, aceptando el supuesto de que aquel núcleo del ser es el mismo para sus manifestaciones psicológicas y para sus manifestaciones meramente exteriores, las primeras servirán legítimamente para explicar las segundas. Aquí nos encontramos ante uno de los pocos puntos en que Schopenhauer ha sido con frecuencia mal comprendido. No se ha notado bastante su distinción entre la voluntad metafísica y la voluntad como manifestación de la conciencia; no se ha comprendido con bastante claridad que este hecho de experiencia psicológica, por mucho que pueda interpretarse en nosotros lo absoluto, lo eternamente inasequible, no hace más que aproximársele, pero sin llegar nunca a coincidir con él. De manera que Schopenhauer de ningún modo ha

encajado en formas empíricas humanas el fundamento metafísico de las cosas - que está por encima de nuestra apariencia, como de toda apariencia -, sino que, al contrario, ha edificado lo humano, como todo lo demás, sobre el cimiento de lo metafísico. Al hacer que el mundo se conforme por el amor y el odio de los elementos como Empédocles, al hacer del bien de la Humanidad el fin creador de toda existencia como la metafísica teleológica, al dejar que el Dios que crea y dirige el mundo sea determinado como nosotros por motivos y afectos, se reduce el mundo al denominador hombre. Por el contrario, Schopenhauer ha reducido al hombre al denominador valedero para el mundo, v sólo en el hombre, en el que se cortan el plano de equel denominador y el de las apariencias, sólo en el pensamiento ha hallado la posibilidad de una tal reducción.

Si según esto era injusto querer rebajar a Schopenhauer al nivel metódico de un animismo primitivo poético, por otra parte, es verdad que su metafísica contiene presuposiciones que son cosa exclusiva de la creencia personal. Y ante todo, la de que - la cual no es más que una presuposición que nada dice del contenido que se dé a la explicación de la existencia — lo absoluto, lo en sí de los fenómenos sea precisamente lo mismo para todos ellos. Sin duda que para Schopenhauer, que tiene un punto de partida idealista, esto se aparece como sobreentendido. La excisión de las cosas en pluralidades sólo es posible en el tiempo o en el espacio; nuestra representación sólo puede contener el ser más que uno como una coexistencia en el espacio (nehencinander) o como una sucesión en el tiempo (nacheinander). Pero como éstos no son sino formas de la representación, el ser en cuanto no está representado debe encontrarse libre de ellos. El ser no puede contener pluralidad alguna; no es uno en el sentido del uno individual, al lado del cual hay otro; la diferencia frente a un segundo o un tercero no existe

con respecto a él; su unidad no es aislamiento de una pluralidad, es la unidad absoluta que sólo en las formas de nuestro intelecto se esconde en una pluralidad de representaciones. Por tanto, si el ser que no es representación puede ser aprehendido en un punto, éste será el punto en que todas las representaciones tienen su esencia, que no es representación. En el plano en que sólo una unidad existe, todos los radios que van entre los fenómenos varios y esta unidad deben cruzarse en ella. Se manifiesta aquí una conexión profunda entre la metafísica del ser fundada en el vo y el pensamiento monista, o si se quiere panteísta, de la unidad metafísica de este ser. El yo, para el cual la existencia es conciencia, no podría servir nunca como intérprete del ser total, de puente hacia él, si entre ambos no se pusiera una identidad de naturaleza. Esto vale incluso para el idealismo de Fichte, en el cual el vo es lo único absolutamente existente y produce el mundo como su representación. Pues esto sería imposible si el yo creador y representador no se supusiese al mismo tiempo como un creado y representado, como la personalidad empírica que existe en el mismo nivel con sujeción a las mismas leyes y con la misma estructura esencial due la piedra que cae o el pez que nada en lo profundo del mar. Toda existencia debe formar en sí y con el yo una unidad perfecta, caracterícese como se quiera, si ha de hallar en sí y en su contenido el punto a partir, del cual el pensamiento puede explicar la totalidad de las cosas. La mutua relación y dependencia de los contrarios, a la que no puede substraerse la unidad de criterio más radical, no se siente tan claramente en ninguna parte como en este entretegimiento del pensamiento de la unidad-todo en las doctrinas que encuentran en el yo el fundamento del conocer y hasta el fundamento real de todo ser.

Para tasar ahora en su valor esta convicción de la unidad metafísica de todas las cosas — uno de los funda-

mentos de la concepción total schopenhaueriana del mundo - es preciso percatarse de que Schopenhauer establece sin razón su necesidad lógica. En conclusión: toda pluralidad existe en el tiempo y en el espacio; el espacio v el tiempo no son más que maneras de comprensión de nuestro intelecto: luego aquello que por su concepto no puede caer dentro de la esfera de nuestro intelecto, no puede ser una pluralidad, sino una unidad absoluta: esta conclusión no es legítima. En primer lugar, no es exacto que la pluralidad de lo real sólo pueda existir en la sucesión de tiempo y del espacio. Nuestra conciencia no vive exclusivamente, como supone un error tradicional, en la sucesión, en el tiempo de sus elementos. Cuando vo pienso: Vivir es sufrir, sin duda que el contenido de la conciencia vida precede al contenido de la conciencia sufrir. Pero además de esta relación de la distinción por razón del tiempo, tienen en mí ambas representaciones la relación de la contemporaneidad y de la coincidencia, que es lo que hace que ambas formen un juicio, lo que les da un sentido de unidad. Si fuesen sucesivas en sentido riguroso, esto es, si una de ellas desapareciese tan pronto como se presentase la otra, nunca podrían formar una proposición. Nuestra alma posee le capacidad misteriosa. que no obstante se manifiesta de un modo completamente empírico, de unir en un pensamiento absolutamente unitario a una pluralidad de elementos, de los que ha adquirido conciencia sucesivamente; en el sentido pensado de la proposición, vivir es sufrir, no hay antes ni después; es una conformación de lo vario que no necesita del tiempo ni del espacio, ni de cualquiera otra manifestación del principio de razón suficiente. Por tanto, aunque desapareciese, suprimiesen todas estas conformaciones, no quedaría tan sólo una unidad absoluta, transcendente, sino por lo menos aquella pluralidad relacionada de un modo especial. En la incomparable creación del juicio humano, la unidad v la pluralidad viven unidas por modo tan ma-

ravilloso, que la pluralidad de sus elementos sobrevive a la supresión de toda representación en el tiempo y en el espacio, y, por otra parte, la unidad que vive en él es en sí tan absoluta, tan independiente de toda oposición y relatividad como Schopenhauer pensaba que sólo en lo transcendente podría hallarse. Mas todavía en otro sentido no es exacta la lógica aparente de aquella conclusión: Lo que caracteriza al fenómeno es la diferenciación y la pluralidad; por tanto, lo que caracterice a la cosa en sí tiene que ser la unidad. Porque el que toda la existencia esté sometida a las categorías de fenómeno y cosa en sí, no ocurre con aquella indiscutible necesidad que supone Schopenhauer y con él toda la filosofía que deriva de Kant. Que lo real, lo existente, sea en uno conciencia no es en último término más que una hipótesis que somete a lo real inmediato al dominio del alma de un modo que sólo al moderno sujestivismo puede aparecer como evidente. El que «el mundo sea mi representación», de ningún modo es tan evidente a priori como supone Schopenhauer. Presupone de antemano que la categoría de sujeto y objeto, que es válida dentro del mundo real empírico, lo abrace y lo contenga dentro de sí considerado como todo. Pero aun concediendo esto, concediendo que todo lo que se aparece como fenómeno de las cosas debe quedar excluído de su ser, de aquí se seguiría, es verdad, que no podría considerarse como la esencia fundamental de los fenómenos de la experiencia esta pluralidad y diferenciación en que se aparecen; pero de ninguna manera que esa esencia fundamental hubiera de ser unida. Estamos aquí ante una falta lógica-típica. La de suponer que con la negación de un concepto queda ya sentado otro más positivo. La cual se expresa en proporciones tan frecuentes como éstas: Lo que no es finito tiene que ser infinito; el que no sea altruísta tiene que ser un egoísta; lo que no puede excindirse en partes, es imperecedero hasta toda aquella teoría y práctica que está bajo la divisa; el que

no está conmigo está contra mí. Pero ocurre que el conocimiento progresa de tal manera, que no puede encajarse a las cosas dentro de tales dualidades, que la negación de un término no es idéntica con la afirmación del otro. El tertium non datur no puede afirmarlo nunca el entendimiento humano con seguridad absoluta cuando se trata de dos determinaciones positivas, porque siempre existe la posibilidad de que aparezca una tercera que al excluir la primera pudiese entrar en su lugar, en vez de la segunda, que se había considerado hasta entonces como inevitable. Esto pasa con la conclusión de Schopenhauer, de que todo lo que no sea fenómeno haya de ser unidad. Concedamos que la pluralidad, la individualidad, la diferenciación, tal como la observamos en la experiencia, no puedan ser patrimonio más que del fenómeno, esto es, de las representaciones determinadas por las formas de nuestra conciencia, y que, por tanto, lo que está más allá de las representaciones, la cosa en sí no pueda tener estas características; aun en ese caso, sin duda que el absoluto puede ser una unidad; pero también puede ser perfectamente una manera de individualidad, y de ser por sí particular, tan distinta del carácter del fenómeno, tan poco empírica, tan absoluta e incognoscible para la conciencia como pudiera serlo aquella unidad.

Aquí se encuentran frente a frente dos posibilidades metafísicas, cada una de las cuales penetra hasta lo más profundo del sentimiento de la vida y que se prestan mutuamente plena luz. La pluralidad y excisión del mundo de los fenómenos es, como Schopenhauer repite constantemente, relativistas; es decir, que cada una de las manifestaciones del mundo de los fenómenos está limitada en el tiempo, en el espacio, o en relación de casualidad por otra, y sólo por medio de esta limitación adquiere su carácter peculiar; las cosas se prestan mutuamente su configuración individual; en el flujo del venir se aparecen como olas, cada una distinta de las demás y, sin embar-

go, determinadas por las mismas leves, dependiente del ritmo de todas ellas, las más próximas y las más alejadas, v determinando a su vez la forma de las demás. Muy otra es la esencia, completamente opuesta de la individualidad metafísica, de las unidades absolutas, con las cuales la especulación construye el ser más allá de las imágenes empíricas de las representaciones. En este mundo cada elemento descansa en sí mismo de un modo absoluto; su vida y su configuración son la expresión de su propio ser interior, y no como en el mundo de experiencia la expresión de sus relaciones recíprocas con otras existencias. Dentro de ese mundo cada trozo de él es, y es de tal modo tan sólo porque existen otros; por el contrario, la individualidad absoluta, cuvo tipo está en el sentimiento del ser por sí, libre de nuestra alma, es un elemento último del ser, no dimana de otro alguno, ni está sujeto a ninguna necesidad relativista: una individualidad así puede ser igual a otras, o única en su género; pero su ser nunca será determinado por otras, sino que es su realidad interior independiente principalmente de todas las demás. Es un característico sentimiento de vida el que se expresa en el hecho de que al buscar en el fondo de las cosas con este criterio no se encuentra una sola unidad, sino unidades, y en este sentimiento coinciden las filosofías por lo demás tan distintas de Leibnitz y Schleiermacher, de Herbart v Nietzsche. En cambio, si la imagen del mundo la forma el sentimiento contrario, entonces hay que aplicar la fórmula definitiva de Spinoza: Omnis determinatio est negatio. De este modo la individualidad, la determinatio, se pone en la conexión de las cosas, en la limitación que recíprocamente ejercen unas sobre otras, y merced a la cual hallan su forma particular, porque un ser no es aquello que los otros son, y sólo por ello es lo que es. Se supone así una unidad de todo ser, dentro de la cual las formas particulares sólo aparecen como excisión, es decir, por un no ser parcial. Y como el ser real, absoluto,

no puede contener ningún no ser, no puede tener tampoco ninguna forma individualmente determinada. En su esencia más honda y propia todas las cosas son idénticas entre sí. Ahora que la forma individual, que se ofrece como hecho, salga sin otra explicación posible de aquel ser, o que sea el contenido de una concepción imperfecta meramente subjetiva, o que la separación, el existir por sí del individuo se considere como una especie de pecado místico, lo individual siempre tendrá su asiento en la capa superior, secundaria de la imagen del mundo, nunca será otra cosa que la excisión, por decirlo así posterior, de aquel ser absolutamente unitario, en cuyo fondo - el último al que nosotros podemos llegar - no penetra aquél. Por el contrario, la esencia del individualismo metafísico es precisamente la extensión de la forma particular de la existencia, hasta su último fundamento, más allá de la superficie de su manifestación empírica. En esta concepción del mundo, la individualidad es aquella forma de la existencia particular que no existe merced a una limitación e influjo mutuos de varias particularidades, sino merced a un principio interior y propio derecho; existe en sí v por sí, es decir, tiene la misma característica que en la otra concepción distinta que a la unidad total de la mera relatividad y caracterización recíproca de los hechos de la experiencia.

Con esto resultará claro que la deducción que hace Schopenhauer, sacando la unidad del ser del mundo, de la pluralidad de los fenómenos, no posee necesidad lógica y deja espacio a una tercera alternativa. La pluralidad absoluta del ser yace tan hondamente bajo la relativa pluralidad del mundo empírico, como la unidad metafísica del mundo de Schopenhauer, y puede deducirse lo mismo que ella de la pluralidad de los fenómenos. El decidirse por una o por otra posibilidad del pensamiento ya no es cosa del pensamiento mismo, sino del sentimiento fundamental de la personalidad entera. Dependerá de que

el sentido general que cada cual tenga del mundo se satisface mejor poniendo en su fondo una unidad incondicionada o una infinita variedad de unidades independientes unas de otras.

Aquí es de notar, como cosa significativa, que en la metafísica de Schopenhauer no hay lugar para el concepto de personalidad. La personalidad queda, por decirlo así, en medio del vo como representación y del vo como voluntad. Sin duda que el mundo de las representaciones es el lugar de la individualización, de la excisión de la existencia en seres individuales separados unos de otros. Pero esto no da individuos en el puro y absoluto sentido de la palabra. En el reino de los fenómenos las existencias individuales no se constituyen por una limitación recíproca, no por una existencia propia que salga de su esencia interna; la forma de cada cual sale de tener un vecino antes y otro después, uno a la derecha y otro a la izquierda; uno más arriba y otro más abajo, y no por una necesidad interior propia de él e independiente de todo influjo interior. O mirado desde otro punto de vista: En la naturaleza, considerada como el completo de los fenómenos cognoscibles, vive una corriente de energía y materia que arrastra a cada cual en su continuidad. Objetivamente no existe aquí una delimitación propiamente dicha del uno por el otro; una necesidad eternamente activa hace que el uno pase al otro de tal manera, que sólo es posible hablar del «uno» y del «otro» para nuestra representación que - aquí secundaria, por decirlo así - va trazando líneas divisorias, las cuales no existen en la estructura objetiva de las cosas, que es también representación, pero en sentido primario. Por medio de análisis y síntesis de los elementos de los fenómenos vamos creando seres individuales. Por eso los fenómenos individuales designados como «uno» no son como tales, más que algo ideal, que se introduce a causa de aquella razón, meramente subjetiva en el flujo de la existencia natural,

absolutamente unitaria y que no conoce delimitación alguna objetiva. Por tanto, en el reino de los fenómenos no puede haber ningún yo, en el sentido de Schopenhauer, que con su propia sustantividad interior se opusiese al mundo con los demás yos; pero tampoco puede haberlo en el fundamento metafísico de las cosas tal como él lo piensa. Aquí lo mismo que allí, sólo que en otra forma, la personalidad desaparece en una unidad para la que no existen límites, y dentro de la cual la personalidad sería una contradicción lógica. Pues la personalidad, tomada en su concepto pleno, es lo único que puede ofrecer un pendant al todo del mundo, porque posee el estar cerrada en sí misma y bastarse a sí propia, el existir por propio derecho y la forma permanente, de la que puede fluir una infinidad de contenidos. Sólo la obra de arte posee esta unidad y perfección, este reposar pleno en sí misma. Precisamente esta forma, merced a la cual toda obra de arte es «un mundo por sí», y simboliza la totalidad de la existencia, la debe al alma personal que ha estampado su manera esencial en ella. Pero en su tendencia a negar la personalidad para salvar la unidad absoluta del ser, repite Schopenhauer la singular consideración de que la estructura o la función de las cosas, que se considera como su ser propio y absolutamente real, se pone al mismo tiempo como exigencia que las cosas tienen que realizar. Esto depende de que el profundo dualismo, que constituye la forma fundamental de nuestro ser, se objetiva en todas direcciones en la construcción de dos mundos que están el uno sobre el otro, pero al propio tiempo también el uno contra el otro. Un mundo de la superficie y otro de la hondura; uno del acá y otro del allá; uno de la apariencia y de la verdad otro; uno de la experiencia y otro de la cosa en sí. Ahora, lo que es real en uno de ellos es por decirlo así lo real en verdad; pero también lo otro es real de alguna manera o en alguna medida; al fin tiene una forma, por leve o engañosa que sea, que pue-

de coincidir o contrastar con la realidad del otro. Y como estas dos dignidades del mundo no se separan plenamente, sino que se siente que en ambas vive un ser común, y particularmente el hombre siente que vive como una unidad en ambas, nace esta exigencia, aparentemente ilógica, de realizar lo que va está realizado en la realidad más profunda. Así la estructura del ser absoluto en Schopenhauer es de tal naturaleza, que en él no encuentra sitio la personalidad individual, y, sin embargo, al propio tiempo el problema de nuestra actividad y de la construcción de nuestra vida es suprimir esta personalidad. Ya expondré cómo esta es la última formulación de las salvaciones que nos están concedidas frente a la existencia; la estética en que el sujeto se pierde completamente en la idea de la cosa, en el contenido de la representación; la ética, en la que el yo anula toda diferencia con los otros yo, y la ascéptico-metafísica, en que el alma sumerge su individualidad, su ser por sí, en la indistinción de la nada. De esta manera, no contentándose Schopenhauer con ignorar o negar el concepto de la personalidad, sino haciendo luego de su anulación el contenido de todo deber, se perfecciona la profunda enemistad de su concepción del mundo contra toda individualidad; en él quedan enteramente cortadas las raíces con que se llega en otras concepciones metafísicas hasta el fundamento metafísico de toda existencia, la particularidad, el pertenecerse a sí mismo, la soberanía del ser individual.

Ahora, de que la esencia fundamental del mundo, a la que llamaremos voluntad, por ser la voluntad su expresión más clara, sea en sí absolutamente unitaria, o de que, visto de otra manera, la unidad de la existencia es voluntad, de esto se deduce para Schopenhauer el carácter propio de toda vida. En el primer sentido, a partir de ello, se determina toda la armonía y el orden del mundo de los fenómenos. Para Schopenhauer, el que la planta y el suelo, el animal y la alimentación, el ojo y la luz se corres-

pondan, el que las partes de un organismo y las fases de su evolución estén en conexión conceptual unas con otras, no es más que la unidad del ser, expresada en el tiempo y en el espacio. En todo ello vive voluntad, la cual en los seres vivientes no puede ser otra cosa que voluntad de vivir, y la unidad fundamental de la voluntad se manifiesta en la conexión de todas las manifestaciones distintas en que el intelecto la excinde. Se procede injustamente con esta explicación típica para toda metafísica v base de toda la obra de Schopenhauer, cuando se quiere ver en ella una especie de competencia desleal contra la explicación causal de las ciencias naturales. Las esferas de ambas explicaciones no se tocan. Puede explicarse de un modo mecánico la armonía normada de todo lo que ocurre; se puede explicar la adaptación de los organismos a sus condiciones de vida de un modo darvinista o análogo, en el que aparezcan unidas en relación causal fenómenos con fenómenos. Con esto no se contesta de ningún modo a la cuestión de por qué hava de existir una explicación general suficiente para las necesidades de las ciencias naturales. Estas ciencias explican por sus leves todas las conexiones particulares dadas, pero no el hecho general de que los elementos del mundo estén en una conexión normada. Puede negarse desde luego esta cuestión o declararla irresoluble, pero no puede rechazársela suponiendo que no satisfaga las exigencias de otro problema que no pretende resolver. Porque únicamente habría que protestar contra ella, si se confundiese con la explicación de las ciencias naturales o quisiera suprimirla — de lo cual, por cierto, no todas las metafísicas se han librado -; pero en realidad aquí nada tiene que ver una cuestión con otra, de la misma manera que nada tiene que ver la cuestión de por qué los austriacos vencieron en Hochkirch a Federico II, y en cambio fueron vencidos por él en Liernitz, con la cuestión general de por qué los hombres hacen guerra. Para la explicación de hechos físicos, dice

Schopenhauer mismo terminantemente, sirve tanto acudir a la voluntad a que está sometida toda la Naturaleza. como acudir a la fuerza creadora de Dios. La física pide causas, y la voluntad no es nunca causa; su relación con el fenómeno no es la de la causa al efecto, sino que lo que en sí es voluntad, es de otra manera fenómeno, que para ser producido necesita de otro fenómeno. La cadena de la ciencia así formada, no puede ser interrumpida nunca por la potencia metafísica de la voluntad; sólo en el que sea una cadena y, en general, el que haya un mundo comprensible en esta forma, si no es producido por la voluntad como cosa en sí, al menos es la manifestación de que esta voluntad existe, y se explica merced a ella la relación entre los fenómenos, no al modo de la relación causal, análogamente como comprendemos psicológicamente los actos individuales del hombre unos por otros; el contenido de cada uno de estos actos no se explica en manera alguna por el hecho de que el hombre tenga un alma y, sin embargo, esta alma inintuible e indemostrable, y pues inmediatamente cada hombre no es para los demás más que una serie de sensaciones de vista, oído y tacto, es el fundamento sin el cual no se llegaría a aquella cadena comprendida psicológicamente.

De la misma base metódica se deduce también la consecuencia de la unidad de la voluntad metafísica, opuesta a aquella armonía. De ella se desprende qua a voluntad que mueve de fuera adentro el mundo, o, por mejor decir, que agota su esencia, no puede tener ningún fin definitivo, ni llegar en ningún punto a una real satisfacción. Pues la voluntad, por lo mismo que en la unidad absoluta no tiene nada fuera de sí en que pudiera aplacar su sed y calmar su inquietud, no puede hacer más que consumirse a sí misma, y por eso cada ser necesita otro, destruye a otro su posibilidad de vida para aprestarse inmediatamente a un nuevo robo. La voluntad de vivir deviene en miles de disfraces su propio alimento; la aparente distinción de estas vestiduras le proporciona una satisfacción momentánea, pero en realidad nunca encuentra nada que no sea ella misma, porque fuera de ella nada hay. El lugar en que reside la más alta conciencia, el género humano, es el teatro de la mayor elevación de este consumirse a sí misma de la voluntad, cuya unidad impide que pueda saciarse. Los hombres consideran la Naturaleza entera como destinada para su consumo, y entre ellos alienta, mal disimulada, v sólo en momentos de tregua descansando, la lucha de todos contra todos. Precisamente el que la humanidad en su fondo más profundo sea una unidad metafísica, y el que esta unidad sea voluntad, es lo que determina que las manifestaciones distintas en que se excinde se destruvan mutuamente su voluntad; la una tiene que querer, esto es, que querer vivir a costa de la otra. En un pasaje, Schopenhauer expresa con gran profundidad la tragedia de la vida de este modo: como la voluntad es la realidad absoluta de la vida, a su apetencia absoluta no puede satisfacer plenamente ninguna parte, sino únicamente el todo; pero este todo es infinito, de modo que no puede ser satisfecha en ningún momento dado de la vida. A la voluntad le es indispensable la excisión consigo misma, porque se saca siempre de sí propia, aspira a sacar de cada ahora y cada aquí, a un de luego y un allí, mientras que su unidad impide que esta excisión se reconcilie realmente, que uno de los miembros adquiera en el otro quietud. El momento en que se encuentran el deseo y su objeto no puede ser sino el comienzo de una nueva volición, ya que también el objeto, en el último fondo de su ser, es precisamente el mismo ser de voluntad que aspira a él. Cada acto de voluntad que se muestra en el mundo de los fenómenos por la individualidad de su contenido tiene fin y objetivo; todos los hombres saben en cada momento determinado el por qué de su hacer actual. Pero si se le preguntase por qué quiere en general, tendría esta pregunta por incon-

testable e inadecuada, probando con esto que para él su querer se comprende por sí mismo; allí donde cesa el por qué, estamos en el reino de lo último y absoluto, que sólo en el por qué se hace finito. De la misma manera se sabe de cada movimiento físico de dónde viene y adónde lleva, pero no se sabe la razón de por qué existen en el mundo el movimiento y su actuación en general. Esta infinitud e insaciabilidad de la voluntad, proviniente de que metafísicamente es una, y de que fuera de ella no hay ser alguno, la ve Schopenhauer expresada con la mayor claridad en lo inorgánico, en la fuerza de gravedad, el símbolo del ansia constante, para la que no puede haber objetivo alguno asequible. Pues aunque lograse encerrar en un pedazo apretado toda la materia, en su interior la gravedad tendría que luchar con la impenetrabilidad, mostrando así el rasgo capital de la materia, como una aspiración que puede ser impedida, pero no aquietada. Y en el otro polo de la realidad, tampoco el deseo del hombre se satisface con el cumplimiento de sus deseos. El querer no puede ser satisfecho; lo único que puede ocurrir es que cambien los objetos que le da la conciencia. Por eso nos parece a menudo como si la consecución de un fin inmediato satisficiese definitivamente a nuestra voluntad, mientras que esa consecución nos produce un desengaño a la corta o a la larga, abierta o veladamente, dejando el puesto a otro deseo. Pues la voluntad en nuestro querer no puede encontrar nunca paz por propia naturaleza; lo único que puede llegar a término y quietud son los contenidos y motivaciones singulares; pero éstos vacen en una capa distinta, sin que su fenecer y modificarse no alcanza al querer mismo, aunque éste se manifieste por medio de ellos. Nuestro infinito apetecer en deseos, cada uno de los cuales parece concedernos todo cuanto ansiamos, sin que ninguno nos lo conceda, no es más que el aspecto aparencial de la infinitud de la voluntad. Su unidad la condena, v por tanto

a toda la existencia, a encontrarse siempre a sí mismo y no a su satisfacción.

En la mera forma de presentar la imagen metafísica del mundo, aparecen en la filosofía de Schopenhauer, más hondamente enraizados que en otras filosofías, el desconsuelo y la falta de esperanza en la vida. El reducir a una unidad absoluta la pluralidad múltiple de la realidad tiene en sí un color optimista. De la confusión y oposición que reina entre los elementos de la existencia y de su indiferencia y extrañeza recíprocas, más difíciles a veces de soportar que su lucha abierta, nos redime el pensamiento de que todo es fenómeno y apariencia, mero acaso o superficialidad inesenciales, más allá de los que la existencia es uno y mismo ser, se reune en una sola raíz, v no resulta afectada, en su sentido verdadero, de la forma de la pluralidad y la oposición. Las representaciones metafísicas del ser, que en su último fundamento ponen una pluralidad de elementos, sólo pueden expulsar de su concepción del mundo la lucha y la excisión, negando a dichos elementos toda relación mutua. Si los unos no actúan sobre los otros, si cada elemento es un mundo por sí, el todo no estará sometido a la alternativa de guerra o paz. Ahora, cuando la variedad y abigarramiento de la experiencia aparece fundida en una unidad transcendente, reina en el mundo una paz divina con la vida, como en Spinoza, o la reconciliación producida por la armonía estática, como en Schelling. Lo trágico en la filosofía de Schopenhauer es que la unidad y la igualdad esencial de todo ser, que según su significación formal es la garantía de aquietamiento y de un sentimiento pacífico del mundo, al determinarse su contenido como voluntad lleva en su seno la excisión, la lucha, el anhelo insaciable. Con esto se ha introducido en el punto radidical unitario de la vida, cuya unidad, sólo por serlo, concedería en otro caso a la existencia y a su refleio espiritual la tranquilidad suprema y la quietud, la lucha por

la existencia y el huir de ella, el ansia perpetua sin fin ni objeto, la excisión irreconciliable entre todo presente y lo que nosotros propiamente queremos. La forma con que todo monismo presta quietud, firmeza y paz a su concepción del mundo, se transforma aquí por razón de su contenido en lo contrario, en el ansia e inquietud perennes y en la contradicción interior. Al propio tiempo, por primera vez en Schopenhauer, aparece la profunda incongruencia que existe entre la explicación sentimental metafísica del mundo y la forma de la ciencia. En casi todos los filósofos anteriores esta incongruencia aparecía oculta, porque consideraban a la razón, que es al mismo tiempo el vehículo de la ciencia, como el medio o contenido de aquella explicación. Como hombres científicos que eran, permanecieron en armonía con el mundo que se les aparecía, especulativa o místicamente, como una realización de la razón. Mientras el ser absoluto del mundo se consideraba como razón, la razón aparecía como facultada para abrazar el mundo en sus formas lógicas y sistemáticas; unas veces era la razón divina, otras la lógica hipostasiada en que consistían las ideas platónicas, otras el ser interior de todos los elementos del mundo. como en Leibnitz, otras la razón del vo que en Fichte producía el mundo. Hasta Schopenhauer, se ha tratado siempre de encerrar el mundo en un conocimiento conceptual, en el entendimiento científico; por eso hasta él no se ha dado su puesto a aquel impulso metafísico v más hondo oculto en esta forma científica, con su relación completamente distinta, inmediata con la existencia, con su interior extrañeza a todo el saber lógico del entendimiento. Mientras se creía que el contenido de la concepción del mundo era conforme a razón, no se comprendía que el último fundamento del mundo no podía alcanzarse por el camino de la intelectualidad; únicamente la doctrina de que el fundamento del mundo es conforme a voluntad y, por tanto, absolutamente irracional, hizo

ver el dualismo que existe — por más que en algunos individuos logre armonizarse — entre el hombre científico y el metafísico, y la excisión que produce en la espiritualidad de la vida.

Yo pienso que puede hallarse una relación más profunda de esta determinación negativa, esta mera negación de la racionalidad de la existencia, con su realización positiva contenida en la metafísica de la voluntad. Para comprenderla, distinguiremos entre aquellas manifestaciones del ser que pueden ser derivadas causalmente y reunidas conceptualmente, y el hecho de que son la forma del ser mismo en el que forman la realidad. Todas estas individualidades designables de la existencia pueden penetrarse hasta el fondo en lo que a su determinación cualitativa se refiere. Por eso, Hegel pudo llamar racional a toda la realidad. La razón puede ordenar principalmente en sus normas a todo contenido de la existencia, puede dominar lógicamente a todo aquello que se determina por sus cualidades; la misma razón que se nos presenta a nosotros como pensamiento determina y ordena las cosas objetivas, porque si no nuestro pensamiento no podría llegar a la verdad de las cosas. Pero este comprender que conforme a razón deriva y reune, no sirve si se trata de aplicarlo al ser mismo. El que las cosas cuyas determinaciones vemos en sus recíprocas relaciones, y en la necesidad con que las unas se producen, una vez dadas las otras, el que las cosas sean es un factum impenetrable, que puede ser admitido, pero no comprendido, frente al cual nuestro entendimiento se detiene. La necesidad que existe para que los contenidos se condicionen de la manera dada, no existe en modo alguno para el hecho de que existan realmente; pues no sería contradictorio que no existiese ser alguno, y sería tan comprensible como que exista uno, esto es, no sería comprensible. Por eso Hegel, a quien lo que interesa es construir espiritualmenmente los contenidos del mundo, equipara al ser puro con

la nada pura, aun cuando admitiendo que entre ambos existe una diferencia, pero una diferencia inefable, y no susceptible de ser encerrada dentro de un concepto. Esta incomprensibilidad lógica del concepto de ser determina que cada uno de los distintos sentimientos de la vida lo interprete a su manera. En Spinoza se siente el éxtasis revestido de una forma racionalista, sobre el milagro del ser; todo lo individual desaparece en este abismo del ser, pues todo lo individual significa determinación cualitativa, y, por consiguiente, en tanto que es individual no es ser. En esta pasión por el ser, para la cual Dios no le es más que una mera expresión, no puede tolerar que exista todavía algo más que no sea el puro e ilimitado ser. La irracionalidad del ser se esconde a su conciencia científica, porque todavía no ha visto aquella distinción fundamental entre el contenido de las cosas y su ser, y hace representar esta distinción por la de lo particular y completamente general en las cosas. El que esté dominado por la profundidad mística del ser, es al mismo tiempo causa y efecto de que no se le aparece todavía el ser como algo lógicamente impenetrable. Y para que pueda ser comprendido racionalmente, le llama causa sui, es decir, declara que lleva en sí la causalidad que hace que las cosas sean comprensibles; el ser no es comprensible en ningún otro - pues no existe «otro» alguno -, sino únicamente en sí mismo. En cambio, Schopenhauer está profundamente penetrado del obscuro destino del ser; no es que el ser traiga una fatalidad consigo - lo cual también ocurre secundariamente, por lo demás -, sino que el mismo es ya una fatalidad. Sabe con perfecta claridad que el ser no es comprensible para nuestra razón, y que por eso para el espíritu metafísico es indeciblemente aterrador, insoportable, a no ser que se decida a abrazarlo con místico amor, como hace Spinoza. Y ahora creo que quizás la explicación del ser como voluntad fuese como un recurso para librarse de la

dureza incomprensible que el ser presenta frente a la razón. Al querer, el ser nos parece que se nos hace de algún modo comprensible. Herbart nota en un pasaje, con gran profundidad, que la variación es algo contradictorio, en realidad insoportable para nuestro espíritu, y que esto lo comprueba el concepto de causa. En la causalidad cristalizaría, según esto, la exigencia que demanda no quedar parados en la variación que se nos presenta inmediatamente como un último elemento; pero que como tal es problemático para nuestro entendimiento, se le presenta como algo incomprensible, que transforma por medio de la causalidad en un concepto más flexible. Es posible que haya influído también el motivo correspondiente en la metafísica de la voluntad. Al caracterizar al ser como voluntad se crea en su fondo obscuro un elemento comprensible. Sin duda que con esto no se ha hecho más que hacer pasar la obscuridad del ser a la voluntad. Pero por mucho que parezca carecer de sentido y de objeto esta voluntad del mundo, por muy lejos que esté de todo procedimiento racional, tiene, sin embargo, en su forma de voluntad algo que la salva de la rigidez del concepto de ser un elemento de productividad, un encadenamiento de los momentos aislados. Es como cuando en la esfera de lo empírico, tratándose de un acto de voluntad inexplicable de alguna persona, podemos decir: «lo ha querido así»; en este caso, no sólo hemos trasladado lo inexplicable del sujeto a la voluntad, sino que la voluntad ha sido en realidad desde el principio lo inexplicable; y, sin embargo, nos sentimos más aliviados que si tuviéramos que considerar aquel acto como un acto puramente mecánico, como un acontecimiento surgido sin la intervención de una voluntad consciente. Frente al principio hegeliano, de que todo lo que es real es racional, Schopenhauer diría que todo lo real es irracional, y esto, porque aquél tiene a la vista el contenido de la realidad, y éste la realidad del contenido, el hecho del ser impenetrable para la ra-

zón. Esta irracionabilidad del ser hace nacer una doble necesidad metafísica, a la que basta a satisfacer su interpretación como voluntad. Por una parte, la necesidad de encontrar un elemento de nuestro ser - y luego del mundo - que le dé un contenido positivo a aquella determinación meramente negativa; este elemento es la voluntad, en cuanto quiere en general, abstravendo de todos los contenidos que pueda adoptar. Como seres intelectuales no somos más que los portadores de contenidos de representaciones, o dicho más exactamente, mientras no hacemos más que representarnos, no somos; no queda de nosotros más que la voluntad, con la que, o mejor como la que somos en realidad, y al propio tiempo y por lo mismo estamos absolutamente más allá de lo racional de nuestro ser. Ahora, al mismo tiempo que de esta manera la voluntad expresa en el lenguaje de lo concreto lo irracional del ser, da en cierto modo una especie de redención y aligeramiento para el entendimiento, precisamente porque es voluntad, es decir, porque saca cada momento de sí mismo, porque significa que cada uno de ellos se eleva sobre el precedente. No es que de esta manera se explique causalmente el ser; no es que la voluntad se ponga como su causa; pero como que se identifica con él, la rigidez en que se aparecía encerrado se convierte en una vida a la que se puede llegar, adquiere, por decirlo así, la forma de un devenir comprendido, aun cuando nuestro entendimiento no pueda penetrar por entero con esta forma en este enigma extremo, o si se quiere, en este enigma, que es el único principal, pues todo lo demás es contenido y, por lo tanto, comprensible.

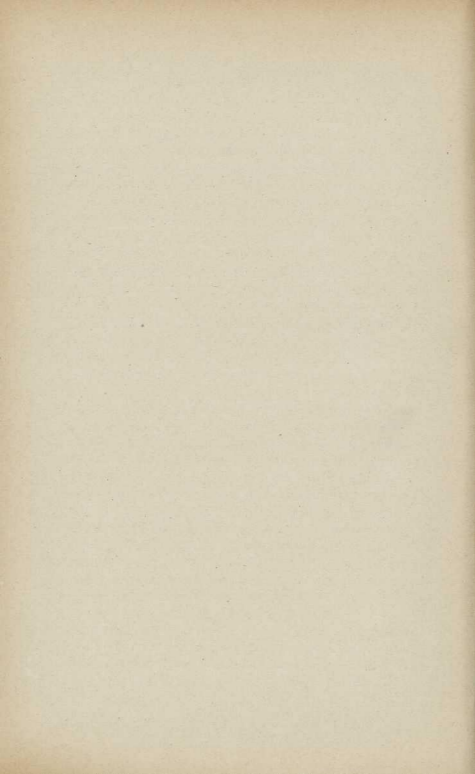
Vuelvo ahora a la unidad metafísica la voluntad, en la que se esconde un doble motivo pesimista. Por ser la voluntad el ser fundamental, uno e igual, de todas las cosas y todos los elementos de la vida, los objetivos a que puede llegar no son puntos de término, sino puntos

de tránsito; a cada cosa que alcanza se pone de nuevo en movimiento. Sin duda que aquí sólo se trata de satisfacciones relativas pertenecientes al reino de los fenómenos, y que sólo sirven para un impulso posterior, porque el fenómeno recibe de las capas de la vida que están por debajo de él un desasosiego insaciable. Pero ahora vavamos más adelante. La voluntad absoluta metafísica que nosotros somos, no sólo tiene fines engañosos e insuficientes, sino que no puede tener fin alguno. El fin es siempre algo que está fuera del querer, y como no puede haber nada fuera de él, no puede tener fin alguno. Para la voluntad que está dentro del mundo de los fenómenos, todos los fines son ilusorios; pero para la voluntad absoluta ni siquiera fines ilusorios, pues para ella no existe la forma de la distribución en situaciones distintas, que sólo puede darse en el tiempo y en el espacio. Y esto tiene un aspecto lógico peculiar. El concepto de voluntad que vive en todas nuestras voliciones singulares, lo adquiere el pensamiento por abstracción de las últimas; prescinde de lo que las separa, para no conservar más que lo que les es común a todos. Pero aparte de las diferencias de intensidad, que aquí no juegan sin duda papel alguno, no hay más que una diferencia entre ellas, la de sus fines. Un primer acto de voluntad no se diferencia de un segundo más que porque tiene por contenido otro fin. Por tanto, no puede adquirirse el concepto general de voluntad más que abstrayéndole de los fines que dan forma, precisamente por su diversidad, a las manifestaciones singulares de la voluntad. La falta de fin de la voluntad, en general, no es más que la consecuencia de la abstracción lógica necesaria, por medio de la cual únicamente puede devenir un concepto general; tomar esto trágicamente, sería lo mismo que si, por ejemplo, con Spinoza se hubiesen reducido todas las realidades a una unidad absoluta del ser: lo cual sólo es posible prescindiendo de sus formas, que son las que los diferencian

entre sí, y luego lamentarse de que no hay belleza en la existencia; pues ya en el procedimiento lógico, por el que se había llegado al concepto de existencia, quedaba eliminado aquello que constituye para nosotros toda belleza, la forma. El fin del acto de voluntad y su determinación singular son conceptos recíprocos; si se borra la última, porque se quiere llegar a lo general de las voliciones, a lo que está más allá de su existencía individual, se ha prescindido también al hacerlo del fin, y no puede fundarse una lamentación pesimista en que esta voluntad general, indiferenciada y unitaria, no tiene ya fines. Pues no es más que repetir lo mismo, el repetir de un concepto una determinación por medio de la cual se la ha formado. Y sacar de este principio una consecuencia sobre el valor y la significación de la voluntad, sería lo mismo que pretender deducir algo sobre el árbol de esta proposición: El árbol sin hojas está desnudo.

Por tanto, el punto de arranque del pesimismo metafísico, el que parece desposeer de todo sentido a la existencia, la irremediable carencia de fines de la voluntad, que es un concepto absoluto que absorbe en su unidad todas las manifestaciones singulares, se revela como incapacitado para deducir de él juicio alguno sobre el mundo, porque es un ídem por ídem, y si se predica la carencia de fines de la voluntad, no es sino porque el concepto de esta voluntad sólo podía construirse suprimiendo todo fin. Pero, aparte de este defecto lógico de la tesis de Schopenhauer, queda todavía otra cuestión más importante. La crítica descansaba en que la voluntad, en general es una creación del pensamiento, sacado de actos concretos de voluntad, abstracción de lo que separa a unos de otros. ¿Pero y si esta abstracción no fuese más que un camino del pensamiento, por el cual pueda expresarse en la conciencia refleja más que como una contradicción lógica, lo que sólo se expresa por un concepto que la suprime propiamente? Dentro del mundo de los

fenómenos, que excinde en actos singulares de voluntad a aquella voluntad originaria, esta contradicción se manifiesta por el disgusto que sigue a toda satisfacción momentánea, por el paso incesante de unos fines a otros; igualmente la lucha incesante de los individuos y de las especies entre sí, el suprimirse unos a otros los seres individuales, no son más que la simbolización de aquel hecho fundamental en el mundo aparente de los objetos; y, por último, el dolor del mundo, el predominio del sufrimiento sobre el placer, la balanza negativa de la dicha, que pone como infinitamente más valiosa a la negación de la vida frente a su afirmación — puesto que ésta apenas si tiene algún valor — , todo este es el reflejo de aquella estructura del ser del mundo en la esfera del sentimiento.



## IV

## El pesimismo.

La felicidad como el mero cesamiento del dolor de la privación. — Escisión autopsicológica de la vida en carecer de sufrimiento y tener felicidad. — La felicidad anticipada en la aproximación al tener. — El motivo fundamental de los
errores de Schopenhauer; la unión violenta sistemática de la metafísica de la
voluntad con el pesimismo. — La balanza de dolor y de placer y la significación
absoluta del dolor. — La crueldad. — La justicia metafísica y la distribución
empírica de placer y sufrimiento.

La imagen definitiva del valor de la vida, que ha dado a la filosofía de Schopenhauer su marca exterior y la ha hecho importante para su influencia sobre la cultura de los últimos decenios, se concentra en el absoluto predominio que en ella adquiere el dolor de la vida sobre la felicidad. A distinción de las veleidades pesimistas, que no faltaban y que declaraban la vida por un valle de lágrimas, la vida como no digna de ser vida y la felicidad por un sueño pasajero, Schopenhauer hace al dolor la substancia absoluta de la vida, lo convierte en su deferminación a priori, lo sumerge en la raíz de nuestra existencia de tal modo, que ninguno de sus frutos puede tener otra naturaleza que la del dolor. Por primera vez el dolor es aquí, no un accidente del ser, sino el ser mismo en tanto se refleia en sentimientos. Y en realidad la metafísica de la voluntad no permite ninguna otra conclusión si se con-

cede que toda felicidad es voluntad satisfecha y todo dolor cumplimiento de voluntad no logrado. Lo que importa es lo que es; no hay que creer que el que la voluntad consiga sus fines sea la causa del sentimiento de placer. Pues como en principio todo efecto puede provenir de muy diversas causas, la insaciabilidad principal de nuestra apetencia no libraría al pesimismo schopenhaueriano de la objeción de que quizá, aunque esta fuente estuviera obstruída, pudiera fluir la felicidad de otras fuentes. Para eso la proposición empírica: Voluntad satisfecha es felicidad, tendría que trocarse en esta otra metafísica: Felicidad es voluntad satisfecha. Y como la voluntad por su naturaleza, como el uno todo metafísico, nunca puede ser verdaderamente satisfecha, con esto quedaría decidido lo negativo de la balanza de la felicidad en la vida. Si ahora se entiende por dolor y por felicidad en el sentido amplio, que sin duda está en la intención de Schopenhauer como la expresión en la esfera del sentimiento del último a propio ser del mundo, de la misma manera que los hechos de la intuición lo expresan en la esfera del conocer, resultará que la cantidad de placer o de dolor será uno de los problemas de más honda importancia de la vida; vistas las cosas de esta manera, no puede eludirse este problema como gusta de hacerlo la ética, haciendo que el placer y el dolor pasen como situaciones de ánimo subjetivas que no tocan a la más honda estructura de la vida. El que la vida carezca de fin hace que el dolor y el placer tengan valor en sí mismos, sin pretender una significación que salga del momento mismo en que son sentidos, o sacarla de un fin colocado por encima de ellos, por lo cual una teoría filosófica del fin último absoluto como la de Kant considera como tan secundarios y poco importantes a estos sentimientos, como lo hace la teoría nietzscheana de los fines relativos determinados por el hecho de la evolución. Pero si el dolor y el placer tienen como en esta teoría su puesto en las instancias supremas

de la vida, pueden, precisamente porque sobre ellos no hay fin alguno superior que disminuya su importancia, adquirir aquella significación que hace que la vida entera se tiña de su color, y convierte su proporción en una piedra angular del cuadro schopenhaueriano del mundo.

La consecuencia decisiva del carácter de voluntad que tiene la felicidad, la expresa Schopenhauer con las siquientes palabras: Toda felicidad es «esencialmente» negativa siempre. Deseo, esto es, carencia, es la condición anterior previa de todo goce. Por eso la felicidad no puede nunca ser más que la liberación de un dolor, de una necesidad. Cuando al fin todo se ha superado y conseguido, nunca se puede haber ganado otra cosa que el liberarse de un dolor o de un deseo, v. por tanto, encontrarse en la misma situación que cuando este dolor o deseo se había presentado. Estas proposiciones sencillas, y en apariencia meramente lógicas, arrojan sobre la vida más profundas sombras que pudieran hacerlo todas las enumeraciones de sus dolores positivos y de los placeres que no pueden alcanzarse. Pues por grande que sea la medida de eso que llamamos felicidad, está marcada desde su nacimiento de mera negatividad; en este proceso la vida no nos concede ninguna ganancia propiamente dicha, sino el llenar un vacío, el pago de una deuda a la voluntad. Lo sumo que pudiera alcanzarse en todo caso, aunque en realidad nunca se llegara a ello, sería la satisfacción de toda apetencia, el equilibrio de toda necesidad por la felicidad de la que es condición; una felicidad que fuese algo más que la supresión de un dolor, que el apaciguamiento de un ansia es una quimera, un imposible lógico. A distinción de aquellos pesimismos que derivan de las cantidades comparadas de placer y de dolor y que, por lo tanto, tienen siempre algo de relativos y corregibles, aquí el pesimismo se levanta sobre el concepto mismo del placer. De esta manera se suprime a priori toda corrección empírica en cuanto se declara que la felicidad,

grande o pequeña, sólo es posible por el dolor de encarecer, no consintiendo ella en otra cosa que en la supresión en cada caso de éste carecer. Si hay algo que pueda llamarse el error fundamental de la vida en general, esta negación de la felicidad sería su formulación absoluta.

Su lógica se basa en un hecho psicológico. Si no supiésemos por experiencia que un deseo logrado va acompañado del sentimiento específico, al que llamamos placer, no existiría esta teoría. Por eso su fundamento puede comprobarse en hechos psicológicos. Y me parece que de entre estos hechos, el decisivo para la crítica es el de que la voluntad que va unida con la privación de un valor, o que es la expresión positiva de esta privación, en la mayoría de los casos y en los decisivos para dar color a la vida, no es una voluntad súbita que en un momento se viese ante la cuestión, alcanzar o no alcanzar, sino que la voluntad suele permanecer durante algún tiempo, y luego va realizándose a través de una serie de acciones prácticas, cada una de las cuales va acercando un paso más al fin último, a aquel querer. Y si no me engaño por completo, este desarrollo de la voluntad no va acompañado en todas circunstancias del sentimiento doloroso de la privación en la misma medida, sino que éste se presenta cuando se presentan obstáculos en el camino de la voluntad. Sobre la velocidad de su marcha se forman innumerables experiencias, según la clase del fin perseguido y de las circunstancias en que se persiga, según la personalidad y su destino, y a consecuencia de estas experiencias nace para cada una de nuestras voliciones una esperanza, esperanza que determina de antemano el tiempo, los procedimientos, la fuerza y las condiciones exteriores que serán necesarias para alcanzar ese fin. Y si ahora la acción se va realizando conforme a esta esperanza, no hay, excepto en circunstancias extraordinarias, un sentimiento de dolor que vaya paralelo a

ella, a pesar de que mientras estamos en el camino queremos el fin, pero no lo tenemos todavía. Y, sin embargo, esta marcha hacia él antes es placentera que dolorosa; dolorosa sólo lo es en el momento en que se presenta un obstáculo, en que se aplaza la consecución del fin o en que se paralizan las fuerzas. Es, sencillamente, falso psicológicamente el que toda volición hubiera de ser dolor por ser en su base privación, y que la privación le acompañe constantemente hasta que el fin se consiga. Porque aunque metafísicamente se considera como un querer toda privación, psicológicamente ocurre una cosa muy distinta: El querer es más bien un movimiento que tiende a remediar la privación, y esta última no llega en general a adquirir una significación dolorosa cuando la voluntad se aplica a ella v se desarrolla de una manera normal, sin obstáculos, hacia el fin. Es verdad que el querer, considerado de un modo puramente conceptual, es un no tener; pero de hecho es el camino del no tener al tener v. por lo tanto, un término medio entre embos. Y lo mismo ocurre si se le considera eudemonísticamente, de la misma manera que Platón llama al amor un estado intermedio entre no tener y tener, sin que por eso se le sienta como una desgracia; con el dolor del punto de partida para remediar la privación se mezcla la felicidad de la paulatina aproximación al fin.

Pues lo decisivo psicológicamente es esto: Que no sentimos el placer pura y exclusivamente en el momento de la consecución del fin, sino en la medida en que vamos acercándonos a éste. Y lo sentimos, no de un modo ilusorio, suponiéndonos en posesión de lo que en realidad no poseyéramos y dejando que la imagen de la fantasía nos conmueva como si fuese la realidad, lo sentimos de una manera perfectamente legítima, y sin necesidad de engañarnos; la esperanza de la felicidad se convierte en la felicidad de la esperanza. Sin duda que en el respecto eudemonista vivimos por anticipado; pero esta

felicidad anticipada que sentimos la sentimos verdaderamente. Desde el punto de vista de la posesión de un objeto en forma jurídica, claro es que no hay ningún tránsito intermedio entre el mero aspirar a una cosa y el tenerla; ambos términos se ponen como el sí y el no; pero, por lo que toca a los sentimientos, esta alternativa no es tan rigurosa, sino que el placer de la posesión futura brilla, no sólo como placer futuro, sino como presente en el camino hacia la posesión mientras se marche realmente por este camino y no se encuentre en él obstáculos infranqueables . . . ¿Oué importa la consideración, de la que no pasa Schopenhauer, según la cual la felicidad no se justifica lógicamente hasta que la voluntad no haya conseguido su objeto, si los hechos psicológicos, que en la cuestión del valor de felicidad de la vida son los que importan, deciden de otro modo? El dolor de la privación con que se inaugura el proceso de voluntad cesa antes de que se haya conseguido lo deseado, y se siente la felicidad de un modo anticipado, pero no menos real en cada uno de los estadios del proceso, a medida en que se van acercando al logro del fin de la voluntad.

Pero tenemos que ahondar todavía un paso más y quitar a esta fundamentación del pesimismo la dignidad lógica en que hasta ahora había podido apoyarse. El que entre los dos términos del tener y no tener, objetivamente opuestos y que rechazan todo intermedio, puede, sin embargo, presentarse aquella aproximación paulatina, aquella anticipación del placer de la consecución que va suprimiendo gradualmente el dolor de la privación, se funda en que el poseer y el haber conseguido no adquiere significación, ni tiene valor para nosotros en cosa alguna más que por el estado sentimental que produce. Lo que nosotros llamamos posesión, alcanzar, conseguir, tiene distintas significaciones: la jurídica, la física, la lógica. Pero no preguntaríamos por ninguna de ellas sin la significación sentimental, esto es, sin el sentimiento de

placer o de valor, que no sólo es el efecto de la posesión, sino su lado ulterior, su realidad subjetiva para nosotros. Esto no es más que continuar en esta esfera el idealismo de la teoría del conocimiento, de la misma manera que el objeto considerado teóricamente es mi representación, y que toda su significación cualitativa se agota en el proceso en que vo me le represento; considerado prácticamente es mi sentimiento, y en esta relación de mí mismo se agota su relación para conmigo. Con esto se comprende claramente por qué el sentimiento de felicidad que acompaña a la consecución de un objeto de la voluntad, real o imaginario, pueda va adquirirse en el camino de la voluntad hacia este objeto, pues en él no hay, es verdad, un poseer parcial, va que el poseer en su sentido jurídico o lógico no conoce más que un todo o nada; pero la posesión total no es otra cosa que un estado sentimental que se va manifestando en una serie de estadios progresivos. Precisamente en el ejemplo del amor resulta esto con plena claridad. Sería absurdo pretender describir su proceso conforme a la fórmula schopenhaueriana, como si el amor se limitase a la posesión interior y exterior de la persona amada, la cual proporciona una cierta medida de felicidad en cuanto libertad del dolor, de que el amante iba acompañado durante todo el tiempo en que aun no poseía. En realidad, la experiencia enseña que en muchos casos el amor por sí sólo, aun cuando renuncia a conseguir su objeto, es decir, cuando se ve obligado a detenerse en el punto de partida, se siente va como una felicidad. La felicidad del amor desgraciado es un hecho atestiguado muchas veces. Y cuando se puede trabajar en su satisfacción, la felicidad existe ya en los primeros momentos de este proceso; en los cuidados por el ser amado, en la esperanza que aparece, al principio quedamente y con más fuerza después; en las señales de correspondencia que empiezan a notarse; en las primeras pruebas de ella, muy lejanas aún de la plena posesión.

en toda esta escala fluve una corriente de dicha que quizá halla su momento supremo en la consecución definitiva, pero que llega a ésta en una gradación gradual ininterrumpida y no saltando del puro dolor a la plena dicha. Y esto es posible porque la posesión y logro de lo querido como hecho exterior que llenase el concepto, nos sería perfectamente indiferente si no consintiese en lo que para nosotros es lo único esencial: en el sentimiento de felicidad, v porque, por lo tanto, no ofrece la menor dificultad el llegar al logro definitivo por una continuidad de grados de sentimiento análogos que no están sujetos al todo o nada. Aquí radica el derecho a acusar de adulterio «al que mira con deseo a la mujer de su prójimo». Pues desde el primer estadio de la serie erótica hasta el último va ascendiendo la misma escala; sobre el puro carácter gradual de su proceso sólo puede engañarse el que mira a la discontinuidad exterior del tener y no tener psicológico, en lugar de preocuparse del proceso interno, que es lo único que interesa eudemonista y moralmente.

En general debe andarse con prudencia para declarar errores a decisiones sobre los últimos sentimientos de la vida y del valor, porque éstos en realidad están más allá de la alternativa de lo verdadero y lo falso. Son la expresión de un ser, de la relación de un alma con el mundo, y su «verdad» consiste en manifestar esta relación de un modo fiel y adecuado. La verdad en este sentido nada tiene que ver con que las afirmaciones en que aquella expresión se hace real sean verdaderas en el sentido obietivo, medidas en sus objetos. Al contrario, muchas veces a pesar de ser miradas objetivamente ilógicas, irrealescontradictorias, o quizá por esto mismo, pueden expresar exactamente aquel ser de un alma opuesta a toda realidad. Por tanto, si el valor metafísico o de concepción general de la vida que una afirmación pueda tener, no debe medirse por su verdad objetiva, es preciso separar ambos significados, tanto más cuanto que la negación de la

una es lo que hace que la otra aparezca en todo su significado y fuerza. El error en que sin duda ha caído aquí Schopenhauer para denunciar como dolor, en interés del pesimismo, al período entero en que todavía no se tiene en el proceso de voluntad, es éste: El haber dividido la vida con aparente razón lógica en el tener y no tener lo apetecido. Esto es exacto, sin duda para el aspecto exterior, físico y jurídico de la existencia; pero no lo es para aquel aspecto de la existencia, que es el que importa para la cuestión del pesimismo eudemonista. Porque teniendo en cuenta la frecuente continuidad de los grados eudemonistas, teniendo en cuenta la gran independencia en que se presentan respecto del tener real, definitivo, independencia que va tan leios que a menudo la felicidad no acompaña más que al anhelar, luchar y buscar, y que al fin va conseguido no nos sabe dar va más felicidad, sino que aparece como indiferente, de la misma manera que una vez en el puerto al marino le es indiferente la luz del faro que le había guiado hasta allí: teniendo en cuenta todo esto, falta la base de donde deducir la consecuencia, según la cual, mientras todavía queremos no tenemos aún, v. por tanto, somos desgraciados v sufrimos mientras gueremos. Si esta consecuencia fuese legítima, quedaría sin duda justificado el pesimismo, porque la mayor parte de la vida transcurre en procesos de voluntad, y el logro final no es más que un momento insignificante. Pero Schopenhauer no puede prestar a esta conclusión apariencia lógica más que trasladando falsamente lo que ocurre en la esfera del tener y no tener exteriores a lo que ocurre en la esfera, que aquí es la decisiva, de los refleios sentimentales.

El motivo último para este abuso del concepto de la voluntad, me parece que hay que buscarlo en lo siguiente: Lo más esencial y lo más original de la obra de Schopenhauer es que ha hecho dos grandes desplazamientos en la concepción filosófica del mundo. El primero consis-

te en que en el lugar que ocupada la «razón» típica, que había pasado como el portador subjetivo y objetivo de la existencia, si bien expresado en las más distintas formas, desde «la razón del mundo» de estoicos hasta la «razón práctica» de Kant, lo ocupa ahora la voluntad, que se coloca en el centro del alma y del mundo. Y el segundo, en que, enfrente a la no menos típica explicación optimista de la realidad, dió al dolor del mundo, considerado en toda su profundidad, la primera expresión verdaderamente principal. El error de Schopenhauer ahora hav que referirlo a que quería crear una unidad plenamente sistemática entre estos dos resultados del pensamiento, que en sí son perfectamente independientes. Por eso tenía que extender o conformar de tal manera los conceptos de querer y sentir, que aquella alternativa de tener o no tener, que sólo es propia de su manifestación exterior, pasó a la oposición entre el placer y el dolor, pues únicamente así podía aparecer la felicidad como una mera negación del dolor que la privación engendra. Por eso, desde el comienzo, Schopenhauer no ha concedido al placer y al dolor aquella independencia espiritual y conceptual que asigna a la representación, sino que su naturaleza la ha determinado como satisfacción o no satisfacción de la voluntad. Al hacerlo así, no reconoció lo cualitativo del sentimiento, lo específico y elemental de su esencia, que no puede confundirse ni con la voluntad ni con la representación. Pero si la metafísica de la voluntad había de ser la fundamentación del pesimismo, era preciso reducir el mundo a voluntad y representación. Era preciso que, conforme al concepto de la voluntad, nuestro destino interior se excindiese en tener y no tener, y al lado de estos dos aspectos de la voluntad, sólo podía permitirse todavía la «representación», porque la representación, por su idealidad y objetividad, no ejerce influjo alguno en la formación del pesimismo. Es un espectáculo curioso el ver cómo Schopenhauer, que cuenta entre los espíritus más libres e intelectualmente más puros de los tiempos modernos, se deja llevar aquí de necesidades sistemáticas o de sentimiento, para formular una unidad que no hubiera salido de una concepción enteramente honrada de su objeto. Si hubiera dejado al sentimiento su propio ritmo, que de hecho no sigue a la lógica de la voluntad, no hubiera podido continuarse tan sencillamente la metafísica de la voluntad en el pesimismo eudemonista. El que para Schopenhauer prescinda de la particularidad del sentimiento y afirme que los factores elementales del alma humana sean sólo «voluntad y representación», es la consecuencia de aquel impulso sistemático que pensaba poder deducir uno de otro aquellos dos grandes descubrimientos.

La fundamentación metafísica del pesimismo hace que para Schopenhauer sea superflua su fundamentación empírica, con la cual sus sucesores recorrían las distintas esferas de la vida, señalaban en cada una el predominio del dolor sobre la felicidad conseguida, y luego, sumando y restando este pasivo y activo de la balanza de nuestra vida, llegaban al resultado de su negatividad. Aun cuando Schopenhauer es un pensador demasiado grande para pretender deducir conclusiones sobre la totalidad de la vida de la comparación de hechos singulares, con el resultado estaría sin duda conforme. Si se supone que al hombre medio — según su destino eudemonista —, al cual se le ofrece la suma total de felicidad de su vida por la suma total del dolor de ella. Schopenhauer le disuadiría también de este negocio; para que no saliese perdiendo tendría que recibir una gran cantidad de placer; las alegrías ofrecidas habría que pagarlas demasiado caras en dolor. Ahora, como este cálculo, decisivo para la cuestión del pesimismo, no puede verificarse por la enumeración de las diferentes sumas parciales, y como el camino metafísico está en contradicción con convicciones indudables, será preciso encontrar otro procedimiento de comprobación, que esté más allá de la empiria y más allá de la metafísica.

El pesimismo, que tiene a la existencia del mundo por peor que su no existencia, sería porque sus valores negativos, es decir, la cantidad de dolor que en ella se sufre excede a su valor positivo, es decir, a la suma de felicicidad que nos proporciona, descansa sobre el supuesto de que ambas cantidades pueden compararse, empírica o apriorísticamente. Ahora la posibilidad de semejante comparación no es evidente en ningún modo, aun cuando esto pueda parecer paradójico, si se tiene en cuenta el hecho de que nuestra vida práctica descansa en cálculos de tal índole: a cada cambio, en cada trabajo, en toda relación entre hombres que engendra obligaciones bilaterales, se compara la ganancia en felicidad con la entrega, la renuncia, el esfuerzo, en una palabra, la cantidad de dolor que tenemos que poner, y si éste pesa más que el valor de felicidad que se nos ofrece en cambio, renunciamos a la empresa o pacto. Pero yo creo que podré probar que este hecho de experiencia no permite deducir de él ninguna conclusión que demuestre que el dolor y el placer son en general comparables.

Aquel cálculo empírico que realizamos continuamente no puede conseguirse por una aproximación inmediata de ambos factores, por una comparación de sus magnitudes absolutas. Cuando se trata de cantidades de una misma cualidad — v. gr., de dos alegrías o dos dolores de la misma clase — , sabemos inmediatamente cuál es la mayor; su estructura homogénea hace que se las pueda medir por medio de una medida común sobreentendida, como se miden dos sumas de dinero de la misma clase. Ahora, cuando se trata del valor en dinero de una mercancía, es preciso acudir a un tercer factor para determinar si es o no medible, a la situación general de este artículo en el mercado, que establece como su precio una suma determinada del medio de compra corriente. Sea el

que sea el precio absoluto demandado, sólo será demasiado elevado cuando esta mercancía o su equivalente pueda adquirirse más barata en otro sitio. Y lo mismo ocurre con el precio en dolor con que pagamos nuestras alegrías. Una persona sin experiencia no podría decir, entre una suma de dolor y otra de placer, si éste era un precio «justo» por aquél, a no ser que se trate de un dolor extremo. Sólo a lo largo de la vida, v después que se ha ido adquiriendo experiencia, cesa esta inseguridad y se sabe con qué suma de felicidad negativa puede comprarse otra de felicidad positiva sin perder en el cambio; y esta medida no es definitiva, sino que se va modificando siempre por nuevas experiencias. ¿Cuál podría ahora ser esta medida objetiva que el pesimismo necesita y que subjetivamente en la práctica sólo de un modo aproximado puede alcanzarse? Parece que una medida semejante sólo podría lograrse poniendo frente a frente el total de las sensaciones dolorosas y de las sensaciones placenteras del mundo, y calculando que parte de cada una corresponde, por término medio, a cada individuo. Sólo aquellos individuos, cuya balanza eudemonista tuviese menos alegría y más dolor que aquel promedio, habría comprado demasiado caro la primera. La balanza media en sí no es ni positiva ni negativa; es más bien el lugar en el que mezclan lo positivo o negativo de los destinos individuales. Si se pudieran comparar inmediatamente, o por medio de un denominador común, las sumas totales de placer y de dolor, sería otra cosa; pero como esto no es posible, la medida para cada caso individual hay que sacarla del conjunto, y el llamar grande o pequeña a esta medida sería tan insensato como llamar grande o pequeña a la estatura media de los hombres. El hombre concreto puede ser grande o pequeño, es decir, puede estar por encima o por debajo del promedio; pero el promedio mismo no puede ser medido, puesto que su papel es el servir de medida a los individuos; únicamente podría resultar grande o pequeño este promedio de nuestra especie en el caso de que nos figurásemos otros hombres existentes en otro planeta y lo comparásemos con su promedio. Por las mismas razones no puede decirse tampoco que el hombre, en general, tenga «más» dolor que placer, o que el precio del primero que dé por el segundo sea demasiado «elevado», o que no sea «justa» la proporción existente entre ambos. Todos estos principios fundamentales del pesimismo eudemonista descansan en el error metódico de pretender medir la medida misma y trasladar una comparación cuantitativa, que puede aplicarse al destino eudemonístico individual, a la suerte general del hombre, porque tenemos una representación instintiva o empírica de ella.

Ahora es verdad que la inmensa mayoría de los hombres se lamentan de que las cantidades de dolor y placer que les corresponden son desproporcionadas, predominando el dolor, lo que sin duda sería imposible si fuese el promedio el que diese la medida; y hay un sentimiento que no puede acallarse con reflexiones lógicas, que nos dice que el promedio de los hombres sale perdiendo si se compara la cantidad de felicidad que recibe con la cantidad de dolor que tiene que entregar en cambio. Sólo que la medida que aquí aparece no es aplicable racionalmente; no es la de la relación entre el todo y sus elementos, sino la relación entre un ideal y un deseo. Aun cuando el comprador no tenga derecho objetivamente a pedir por su dinero una cantidad de mercancía mayor que la que corresponde al precio medio determinado por la relación entre el dinero y las mercancías que domina en una situación concreta del mercado, sin embargo, subjetivamente desea, por regla general, comprar más barato. Siempre que no existen razones contrarias que nos obliguen, nos sentimos todos inclinados a tomar por una exigencia de la justicia objetiva el ansia subjetiva, que demanda un privilegio. El «hombre», en general, tiene sin duda más

dolores que alegrías; pero este más no depende de la medida que la cosa misma proporciona, sino del deseo, que pretende conseguir en todo caso más alegrías que dolores. El ansia de felicidad de los hombres es infinita, v por eso no puede satisfacerle ninguna proporción ent e felicidad v dolor; pero por eso mismo fácilmente resulta que una determinada proporción, que excede en felicidad a la que nos ha sido discernida, nos parece una exigencia objetivamente justa, por muy problemática y vacilante que sea su cantidad. Este es un procedimiento psicológico típico. La demanda de igualdad general de las clases oprimidas no es más que la expresión del impulso general humano, que quiere pasar del estadio en que se encuentra a uno más alto. Y para los que están debajo, la igualdad con los que están arriba es la estación inmediata en este camino sin término, que se prolonga al infinito; y esta estación aparece mientras que no se ha alcanzado y, por tanto, mientras no se ve todavía más allá de ella, como un objetivo que satisfará definitivamente nuestras ansias, como una exigencia absoluta de la justicia. Ahora, tan pronto como se realizase, desde ese nuevo terreno conquistado, el ansia del individuo que pretende superar a los otros se haría valer con la misma fuerza que el impulso que había obrado hasta entonces: el de la equiparación con los demás. La exigencia ideal del pesimismo de que el hombre ha de tener «tanta» alegría como dolor. para no ser engañado por la vida, es el pendant de aquella exigencia de «igualdad», en cuanto que en ella ha cristalizado el deseo del hombre que demanda más felicidad que la que de hecho se le ha deparado. Pero este deseo no puede satisfacerse realmente con ninguna proporción concreta entre placer y dolor, puesto que el hombre no se conforma con ninguna cantidad de dolor, por mínima que sea, ni se satisface con ninguna cantidad de alegría, por grande que fuera. Desde el punto de vista del ansia, que ha conducido a formar aquella balanza, no hay equilibrio

alguno que nos satisfaga, sino únicamente la desaparición del sufrimiento y el reinado absoluto de la felicidad.

Esta crítica, que muestra cómo lógicamente es insostenible deducir el pesimismo de la desproporcionalidad cuantitativa entre placer y dolor, ha sido prevenida por Schopenhauer en una indicación ocasional, que entra en la génesis psicológica del ideal de la justicia eudemonista, de que acabamos de hablar. Schopenhauer funda el pesimismo más radical, en que no nos pueda satisfacer ninguna proporción entre placer y dolor; tampoco una proporción «justa», porque el uno debe existir en absoluto - no de un modo meramente relativo - y el otro debe no existir en absoluto. No es la cantidad de dolor lo que hace que la existencia del mundo sea algo insensato, lo que da al no ser una preferencia infinita frente al ser, sino el mero hecho del dolor, pues el dolor no puede ser suprimido nunca; no hay delicia imaginable que pueda indemnizar de un dolor cualquiera. Este es un sentimiento de valoración cuya profundidad puede reconocerse, pero no criticarse; no puede criticarse tampoco poniendo frente a él el sentimiento opuesto, en el que se expresa igualmente una concepción del mundo inatacable. Según este sentimiento, el hecho de que en el mundo haya algo que sea felicidad, el que el ser pueda llegar a una cosa semejante, aunque sólo hubiera ocurrido una sola vez, eleva al mundo a un grado tal de valor, que no hay cantidad de sufrimiento que pueda hacerle perder su significación absoluta. La mera posibilidad de la felicidad, por muy escasa y fragmentaria que en realidad se presente, ilumina la existencia con una luz brillante, cuyo brillo pretende Schopenhauer disminuir, declarando que la felicidad no es más que algo negativo, la mera cesación del dolor. Pero éste es precisamente el punto débil en el pensamiento del filósofo, éste es un punto de vista incapaz de fundamentar el pesimismo. Pues no debía olvidar el momen-

to positivo en la felicidad, el que la diferencia de la muerte y del sueño, los otros dos medios que pueden hacer cesar el sufrimiento, y no debía olvidarlo, aunque luego le aplicase la medida y el valor que juzgase justos. Pero aquella fundamentación grandiosa del pesimismo, sobre el hecho de que exista el dolor, puede caber a pesar de eso. El que exista felicidad, y que la felicidad sea todo lo positiva que guiera, no mitiga en nada el hecho de que en el mundo exista el dolor. Existen indudablemente almas que poseen un grado tal de sensibilidad para el dolor, que no les deja ver el puesto que en realidad ocupa la felicidad, como un valor de la existencia, de la misma manera que existen otras, cuya sensibilidad es tan pronta a recibir la impresión de la felicidad, que no permite que excitantes de otra naturaleza lleguen a penetrar en las capas profundas de su personalidad. Por muy duro que sea el sufrimiento que caiga sobre hombres tales, no les parecerá nunca la última instancia de su destino; seguirán sintiendo la dicha y la alegría como el propio sentido de la vida, aun en el caso de que a ellos personalmente les estén negadas, v por eso la existencia se les aparece como algo bueno, no como resultado de un cálculo entre su sufrimiento v su dicha; les parece algo bueno tan sólo por el mero hecho de existir el fenómeno maravilloso de la felicidad, el único que puede vivificar las fuerzas más hondas de su vida. Por paradójica que pueda sonar la frase de Schopenhauer, de que la cantidad de dolor es indiferente frente a la significación del dolor en general, designa de un modo acentuado el fundamento más hondo v propio del pesimismo, precisamante porque el mismo sistema de valoración empleado con el signo contrario es el que fundamenta la forma más pura del optimismo. Significa la reducción a la forma más radical de la reflexión arriba hecha, de que el placer y el dolor no pueden compararse en masa de un modo inmediato, para deducir el valor eudemonístico de la vida en general, de que no tie-

nen ninguna medida común de sus respectivas cualidades, en la que pudiera mostrarse el más o el menos de cada una de ellas, sino que únicamente sus cantidades de hecho, vividas, son las que dan el promedio eudemonístico de la existencia humana, en comparación de la cual puede luego determinarse el estar por encima o por debajo, el «más» o «menos» de los destinos individuales. Ambos factores son, por decirlo así, extraños el uno para el otro, no se relacionan mutuamente, y el que devengan factores del cálculo del destino humano en general sólo es debido a que son formas de la vida del mismo sujeto. Y con esto se aparece la plena distancia que entre ellos existe, la decisión entre pesimismo y el optimismo deja de depender en su último fundamento de la comparación entre ambos, sino del mero hecho de que existe la dicha y de que existe el dolor en el mundo. Claro que en la experiencia consciente no ocurren así las cosas; dentro de ella deciden impresiones de las dos clases, y su medida con arreglo a un criterio real o idealmente demandado. Pero aquel pensamiento de Schopenhauer muestra, aunque sea de un modo parcial, que por encima de estos fenómenos superficiales, el conceder más o menos valor a la existencia en naturalezas principales, depende de que el punto más hondo de su alma posea la sensibilidad específica para la dicha o para el sufrimiento.

Hasta qué punto esta sensibilidad específica de las distintas naturalezas individuales determina las decisiones eudemonistas de que aquí se trata, aparte de la suerte empírica individual, lo demuestra el hecho de que personas a quienes el destino les ha sido desfavorable de una manera principal, v. gr., enfermos crónicos, poseen a menudo una concepción del mundo firmemente optimista. Podría pensarse que en personas de sensibilidad tan aguzada para las reacciones de felicidad, el destino doloroso había de producir un efecto más amargo. Pero de hecho estas naturalezas sienten como una felicidad tan

indecible sus escasas y modestas alegrías, sus posibilidades de dicha latente producen en tales momentos una tan esplendorosa luz, que para ellos la vida aparece determinada por estos acontecimientos brillantes, y no por la obscuridad de la existencia cuotidiana. Donde la reacción frente a las excitaciones de felicidad es más fuerte que la contraria, y donde la estructura del alma permite que las sensaciones actuales de felicidad se encuentren aumentadas por influencias de estados de conciencia lejanos a ella o por reproducciones de felicidades pasadas (y esta situación secundaria psicológica frente a la felicidad y al sufrimiento me parece tan importante al menos como las diferencias de sensibilidad primarias), donde esto ocurre, el alma saca de un mínimum de ocasión una base de optimismo (o de pesimismo) mayor de lo que sacarían naturalezas opuestas de una plenitud de dicha. Esta conformación general del alma se explicará acaso mejor en procesos particulares, de los que daré aquí un ejemplo. A menudo ocurre que los pensamientos y destinos que nos hacen sufrir no los sentimos más que como las causas ocasionales que realizan una parte de la posibilidad de dolor infinita que vive en nosotros. Los pensamientos y acontecimientos no producirían todos estos tormentos si no existiesen y aguardasen ya de alguna manera en nosotros. Lo más terrible de estos momentos es que en ellos se apodera de nosotros el presentimiento de un depósito de dolor que arrastramos con nosotros como en una vasija cerrada, un ser obscuro que no es todavía realidad, pero de donde el destino va sacando siempre partes sin llegar a agotarlo nunca por entero. Esta vasija generalmente descansa tranquila en nosotros; pero cuando un dolor o un sacudimiento la entreabre se produce en ella una remoción, un movimiento sordo, y sentimos la presencia de este terrible tesoro de posibilidades de sufrimiento que llevamos irremisiblemente con nosotros, y que es nuestro dote, que nunca podrá ser agotado por

entero por ningún colmo de miserias, por grande que sea. Y el que tengamos la seguridad de que nuestros dolores latentes no podrán ser nunca agotados, no es un consuelo, sino precisamente lo más terrible; pues los tenemos todos aunque no los tenemos. Ahora, quizás de la misma manera la sensación de una dicha determinada se rodea como de un destello de la «felicidad total» que seríamos capaces de sentir; quizás no sólo la belleza, sino toda dicha, es una promesse de bonheur, un sonar de campanas todavía intactas en nuestra alma. Si realmente existe esta forma peculiar de actividad psíquica—a la cual sólo se puede aludir desde lejos y con frases aproximadas—en la que todo el complejo de posibilidades sentimentales, sin salir del estadio de mera posibilidad, y como tal, obra como una especie de realidad sentimental, si esto es posible, resultará claro como el que el alma individual esté particularmente dispuesta hacia el uno o el otro polo de la escala del sentimiento, puede decidir sobre nuestro sentimiento eudemonista de la vida, prescindiendo de nuestro destino real individual.

Pero el remate metafísico del pesimismo lo proporciona el mismo motivo de la unidad de la voluntad del mundo, que, por otra parte, se nos ha mostrado anteriormente como su fundamento metafísico, y que debe construir y establecer la relación que Schopenhauer busca por todas partes entre el pesimismo y el hecho de que nuestra vida esté dominada por la voluntad, desde el punto de vista ético.

Mientras la estructura del mundo, tal como el pesimismo la considera, existe como hecho, será preciso que se subleve contra ella, no sólo nuestra ansia por una felicidad y un sentido mejor de la existencia, sino también nuestro sentimiento moral, como lo muestran las tentativas, repetidas sin cesar a pesar de los fracasos, de conciliar la bondad y la sabiduría de Dios frente al mal que reina en el mundo. Pero si esta existencia es la manifes-

tación de la voluntad, queda completamente justificada, pues entonces es exactamente lo que la voluntad quiere que sea. De la misma manera que, tratándose de cosas empíricas y concretas, nuestro sentimiento de justicia se aquieta cuando frente a la desgracia de alguien podemos decir: no lo ha querido de otro modo, así ocurre con el tormento y la insensatez general del mundo. Puesto que el mundo es voluntad, él solo es por sí responsable, es como es porque quiere ser. La voluntad metafísica, que está detrás de todos los fenómenos como su propia realidad, como el impulso de sus impulsos, es absolutamente libre, porque no tiene nada fuera de sí de lo que dependa o que pudiera determinarla. Si la voluntad absoluta no lo quisiese no habría ningún mundo, y, por tanto, tampoco habría el dolor y la miseria que él como mundo produce. De la misma manera, en la esfera de lo relativo el hombre individual queda libertado de sufrimientos incontables a medida que deja de desear. Del mismo modo que la culpa es siempre un querer, el querer es siempre una culpa, no en un sentido moralista, sino en un sentido metaético, en cuanto el querer se introduce en la contradicción y la infelicidad de su ser tan sólo por existir. Por eso el dolor del mundo realiza una justicia eterna de la que la reparación empírica y singular no es más que una forma imperfecta extendida en el tiempo; pues en el conjunto del mundo la culpa y la pena no están separadas en el tiempo, sino que la voluntad del mundo, al realizar un acto de su querer, es decir, de su realidad, ha puesto ya toda la miseria y la desilusión, toda la injusticia y la tragedia del mundo. Si se permite esta expresión paradójica, pudiera decirse que el que en el mundo sean las cosas insensatas e injustas no es nada insensato e injusto, sino que es la expresión lógicamente inevitable de su carácter de voluntad. Toda la culpa del mundo de una parte; todo su dolor de otra, más aún, reunidos en un solo conjunto guardan perfecto equilibrio, porque son la expresión de un solo y mismo hecho, de que el mundo es voluntad en su fundamento absoluto. El que esta voluntad absoluta sea libre — a diferencia de sus manifestaciones singulares determinadas causalmente — es lo que hace que la existencia en general sea la culpa; el dolor del mundo es la penitencia impuesta por esta culpa, pero este dolor no puede ser mayor ni menor que la culpa, porque expresa la misma realidad de voluntad en el lenguaje del sentimiento.

Pero el sentimiento ético no puede darse por satisfecho con esto, pues la reunión de toda la culpa y todo el dolor en una misma suma sólo se consigue prescindiendo de aquello que nos parece ser el portador de las injusticias esenciales de la existencia, de la repartición de la culpa y el dolor. Aunque en el conjunto del mundo, o según su significación metafísica, se correspondan exactamente culpa y dolor, puede siempre ocurrir que la culpa sea de una personalidad y el dolor de otra, como cuando acontece cuando se oponen el engañador y el engañado, el atormentador y el atormentado, el egoísta y su víctima. Y esta injusticia, aun cuando no sea posible más que en manifestaciones separadas especialmente, tiene que estar en último término fundada en la estructura de conjunto del mundo, y no resulta suprimida tampoco por aquella justicia metafísica o abstracta; ésta da, es verdad, un sentido al todo, pero no sabe hacerlo pasar a las partes. Schopenhauer logra resolver esta dificultad acentuando con la mayor intensidad y hasta con la mayor violencia la unidad metafísica de la voluntad del mundo; pues por existir ésta resulta que, en último término, el atormentador y el atormentado, el perseguidor y el perseguido son una unidad inseparable que sólo se separa en esta dualidad por la excesión especial propia del mundo de los fenómenos. Sólo en aquella esfera del engaño con que nuestras formas subjetivas de intuición velan el ser verdadero de las cosas pueden existir seres separa-

dos, sólo en ella puede aparecer, por tanto, la cuestión de la distribución que frente a lo que verdaderamente somos, es decir, frente al ser en su unidad absoluta, es completamente vacía y desprovista de significación. El cruel que persigue sus intereses sin cuidarse del tormento que al hacerlo pueda producir a otro, o que encuentra en este tormento un placer, cree poder hacerlo en virtud de la absoluta oposición que entre sí y el otro existe. Pero esta individuación no sólo es una ilusión, sino que en lo más íntimo de su ser sabe que lo es, aun cuando no en conceptos conscientes. Este saber fundamental, esta convicción de nuestro ser, de su inseparabilidad de todo ser, es lo que produce los remordimientos de conciencia, el sentimiento obscuro, pero de una fuerza interior incontrastable, que acomete al que hace mal; es el de que en la raíz profunda de su ser es idéntico a aquel a quien hace sufrir, los remordimientos de su conciencia son la forma en que siente el tormento de su víctima. Por eso el rostro de los malvados expresa, dice Schopenhauer, el sufrimiento interior.

Al poner la cuestión del antagonismo de los individuos en su forma más aguda, no va la de la mera indiferencia respecto de los dolores de otro, sino la del placer cruel en su sufrimiento, ha tocado Schopenhauer, con su identificación metafísica del atormentador y el atormenmentado, uno de los más hondos problemas de la teoría del sentimiento. La manera como Schopenhauer explica psicológicamente la crueldad, la afirmación de que en el hombre cruel existe una voluntad extremadamente potente, a cuyo tormento pretende escapar haciendo sufrir a otros, esta grotesca explotación del valor de los «compañeros de infelicidad» me parece una construcción artificiosa que degenera en banalidad. Esta identidad del cruel y del que sufre desempeña, en mi opinión, su papel inmediatamente en el hecho mismo. El enigma del placer en el sufrimiento de otro se resuelve porque el cruel tie-

ne que sentir de alguna manera en sí los tormentos que hace sufrir al otro, pues si no podrían producir en él reacción alguna. Puesto que lo que observa inmediatamente no son los sufrimientos de su víctima, sino sonidos y gestos de los que tiene que deducir sus sensaciones. ¿Y cómo podría ser esto posible, si no tuviésemos en la propia posibilidad de sentimiento algo que nos permitiese interpretar lo que pasa en la conciencia del otro, lo cual de un modo inmediato es incomprensible? Sólo un sentimiento propio, por inexacto que sea, puede convertir al autómata que grita y hace contorsiones en un hombre que sufre y puede provocar así el placer del cruel. La psicología no ha conseguido expresar sino muy imperfectamente la forma en que el sujeto siente un dolor que ha sido excitado por la contemplación del dolor de otro y lo siente como su propio dolor. Pero sea cualquiera la forma en que esta explicación psicológica se diese, y por mucha exactitud que mostrase, siempre quedaría en pie la cuestión de la razón metafísica que hacía posible aquellas conexiones y explicaciones psicológicas, del mismo modo que todas las descripciones y formulaciones de leyes de procesos químicos dejan en pie la cuestión de la estructura fundamental de la materia, fundadas en la que ocurren aquellos hechos y relaciones observados. El que exista el hecho general de sentir los sentimientos de otro y de sentirlos como sentimientos propios, se refiere a la más profunda estructura del mundo y del alma, aunque la psicología pueda desarrollar perfectamente la técnica de este proceso. Y esto lo ha visto con plena claridad Schopenhauer al afirmar que a la crueldad, la excisión extrema de los individuos, va unida su identidad en los últimos fundamentos del mundo. Sólo que pensando que la identidad era la expiación justa por la crueldad, mientras que en realidad esta identidad obra va en el acto mismo, en la combinación enigmática del propio dolor con el ajeno. Pero que preci-

samente el placer en el sufrimiento de otro, que es lo que parece poner más de relieve la oposición entre hombre y hombre, sea precisamente el que suprima esta oposición, recuerda la supresión del límite entre el yo y el tú; tanto más si se tiene en cuenta que con el placer en el sufrimiento de otro está intimamente ligado el placer en el propio sufrimiento. Tampoco esta paradoja del sentimiento ha encontrado una explicación plenamente satisfactoria. Podría hablarse de que el placer en el sufrir hace vivir en nosotros una expansión polar de las posibilidades de sentimiento, y con ello origina una ampliación enorme del yo, porque no hay otra combinación de sentimientos en que se cierren tales oposiciones. Es notable el observar a qué arrogancias conduce a menudo el dolor, no sólo el imaginario, sino el real; no hay muchos hombres que crean fácilmente inadie puede hacer tanto como vo!, pero hay bastantes que son lo suficientemente pretenciosos para creer inadie sufre tanto como vo! Este sentimiento de una personalidad acentuada que amplía su poder y su significación podría constituir un puente psicológico para el placer de la crueldad, entre cuyos motivos se cuenta - hasta aquí sólo hemos hablado de su contenido y de sus fundamentos — el ansia de poder que convierte al otro en propiedad nuestra, pues en la propiedad puede marcarse nuestra voluntad sin encontrar resistencia, y esto, psicológicamente, lo hace con tanta mayor eficacia cuanto más se opone a ello la propia voluntad del poseído. Por eso el placer de la crueldad es patrimonio de naturalezas sedientas de poder, de expansión de la personalidad, y que no pueden adquirirlos por lo que en ellas hay de positivo en energías o en méritos. Según esto, la expansión del sentimiento del yo sería el fin más profundo, al que sirvieran como medios la crueldad contra otro y la crueldad contra sí mismo, a pesar de su antagonismo inmediato. Y de hecho en algunas naturalezas se encuentran reunidos, si bien en infinitas combinacio-

nes, el placer en el dolor ajeno y en el propio, cuyos extremos patológicos en la esfera de lo sexual designamos con los nombres de sadismo y masochismo. Me parece completamente equivocada la teoría que piensa que la crueldad contra sí mismo no es más que una manifestación secundaria, un extravío del instinto originario de la crueldad contra otro, una derivación de éste hacia adentro, acaso como consecuencia de estar impedido de actuar hacia afuera, moral y jurídicamente. Más bien ocurre lo contrario; el placer en el propio sufrimiento está ya en la base, aunque en una forma obscura, latente, en la crueldad contra otro, porque el sentimiento de los dolores de este otro se nos ha mostrado como la condición indispensable para que puede devenir objeto de un acto de conciencia, de un guerer nuestro. Y también en el terreno de la abstracción se combinan ambos impulsos, y se combinan en el fenómeno del pesimismo. Hay un sublime placer de crueldad en la destrucción que el pesimismo hace de valores por todos reconocidos, en la pasión con que eleva a la conciencia sufrimientos que ordinariamente sin él permanecerían desconocidos, en el rebajar nuestro ser afirmando que no merece nada mejor que esta vida y este mundo. Pero la concepción pesimista general no sólo va unida con el sufrimiento subjetivo, sino con frecuencia también con un cierto goce en el sufrimiento. El solazorse en el propio dolor, el entregarse voluptuosamente a cada pena, la tendencia a dar la mayor importancia a sus propias desgracias aun ante sí mismo, todo esto se expresa siempre en la forma de una concepción pesimista del mundo entero. Porque el placer, en el propio sufrimiento y en el ajeno, se combinan aquí para engendrar un fenómeno unitario; justifican de nuevo la cuestión de cuál sea la unidad metafísica en cuya hondura el sufrimiento del yo es solidario con el sufrimiento del tú, y que se revelan en que sus dos direcciones, que al principio aparecen como radicalmente opuestas, tornan a encontrarse de nuevo. La significación permanente de la teoría schopenhaueriana de la justicia eterna, por medio de la identidad del yo y del tú, está en haber promovido esta cuestión.

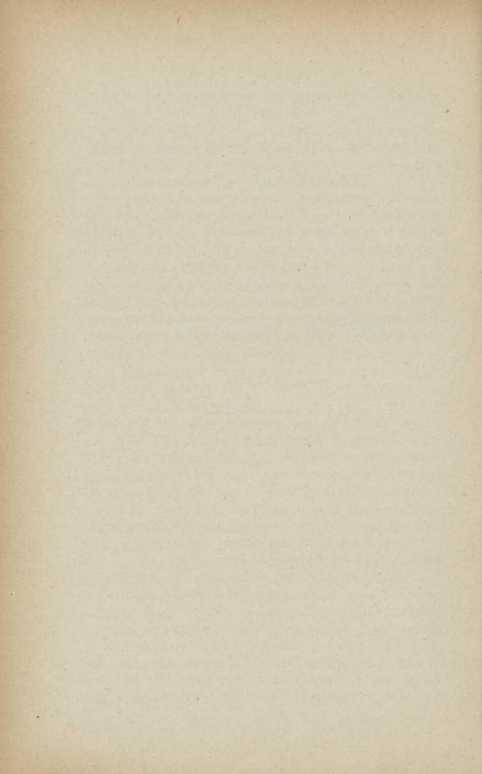
Pero para resolver el problema de la distribución no basta la unidad metafísica, por medio de la cual Schopenhauer quiere hacer con paradójica, pero profunda consecuencia, no sólo que el atormentador participe del tormento de su víctima, sino también que ésta participe de la culpa de aquél. No se trata de la compensación entre distribuciones concretas de placer y dolor, sino de la cuestión que interesa en su último fundamento al pesimismo. La de si el valor de la vida, de la vida determinada por felicidad y sufrimiento, depende en general de la suma total de ambos, del destino medio eudemonista del hombre. Para Schopenhauer esto está fuera de toda duda. Rechazaría toda pretensión de considerar a la distribución de la felicidad como un valor independiente, porque la unidad metafísica no permite separación alguna individual de los portadores de la felicidad y el dolor en las regiones de la valoración definitiva. En esto estriba la limitación dogmática de Schopenhauer. Aquella preocupación de la unidad le impediría el comprender siguiera que en el más o menos de los valores eudemonísticos que el uno posee frente al otro, o en la igualdad con que se reparten entre los diversos individuos pudiese existir un valor definitivo, independiente de su promedio, ni el que la existencia de una pluralidad de hombres puede ser más o menos valiosa, en un sentido plenamente objetivo, no sólo porque suba o baje su patrimonio de felicidad total, sino meramente por las proporciones de igualdad y desigualdad con que se reparta este patrimonio, debiendo entenderse, naturalmente, que no se trata aquí de igualdad o desigualdad en un sentido mecánico, sino referidas a normas de justicia, de conveniencia, de organización. Los que están aquí frente a frente son dos criterios de

valoración última, completamente irreconciliables, y que no pueden combatirse lógicamente porque se trata de oposiciones arraigadas en lo profundo del ser y determinadas por lo más íntimo del carácter. Si en general el placer y el dolor poseen, junto con su significación interna v externa, una significación metafísica aneja, podrá lógicamente tener esa significación la manera de su distribución entre individuos, su forma, por decirlo así, lo mismo que la tienen sus cantidades totales, sobre cuya proporción discuten el pesimismo y el optimismo. Claro está que esto significa que-la individualidad posee una realidad y significación absolutas, de lo contrario no podría darse ningún valor definitivo en las relaciones entre los estados individuales; aun cuando la igualdad domine como ideal se exige esta significación fundamental de los individuos, puesto que si no, en último término, no sería importante la igualdad o desigualdad de sus situaciones relativas. Si la portadora de todos los valores e intereses es la unidad, que está más allá de los individuos, sólo puede tener importancia la suma eudemonística que comprende esta unidad y que le viene por igual de todos los individuos. Ahora, si en vez de la identidad se considera lo importante su diferenciación, la cuestión de la diferenciación significará más que la de la unidad total. Hay muchos partidarios del socialismo que piensan que no se alterará el promedio de la felicidad y del sufrimiento de la humanidad, y a quienes lo que importa es la igualdad o justicia con que su masa total esté distribuída. Sí, habría fanáticos de la igualdad; pero también fanáticos de la justicia, del orden aristocrático, de la organización gradual de la sociedad, que aceptarían una disminución de los valores totales de la vida, con tal que esta cantidad se distribuyese en la forma única que para ellos puede dar un sentido a la vida. En este antagonismo se ve claramente hasta qué punto está en relación con la teoría metafísica de la unidad el cálculo de los valores de la vida de la hu-

manidad, según las cantidades de felicidad y sufrimiento que en ella se den. Desde el momento en que los individuos devengan realidades definitivas, la cuestión del más o el menos del uno comparado con el otro adquirirá importancia frente a la cantidad absoluta de este valor. puesto que para esta concepción no hay ya, por decirlo así, ningún sujeto unitario, sino que el sujeto sólo existe como un todo en la adición y abstracción del observador. En la incapacidad de Schopenhauer para ver en las individualidades v en sus relaciones un término primero o último - según lo cual el mero carácter fenomenal de los individuos es más bien consecuencia que fundamento —, alienta la misma rigidez de pensamiento que le hace interiormente extraño a toda idea de evolución. Más adelante mostraré cómo esta disposición suva intelectual le mueve a fijar a la personalidad individual en una absoluta inmutabilidad de su carácter originario. En este rasgo de la rigidez, en esta hipnotización de la mirada en el punto unitario de toda existencia descansa el pesimismo de la voluntad, porque el uno absoluto no conoce salvación en la evolución del uno al otro: en ella descansa también el obscuro fatalismo respecto al desarrollo del carácter del individuo, para el que no hay ninguna mutación, ningún cambio en la dirección de la vida, sino sólo diversas relaciones de la unidad inalterable de nuestra vida con nuestras distintas situaciones. Y sobre ella descansa, por último, la apreciación del valor de la vida, según la suma total de felicidad y dolor, cuya portadora es la unidad metafísica del ser, y que no deja espacio alguno al valor profundo y autónomo que se basa en la distribución de aquella suma, indiferentemente que sea mavor o menor, en las relaciones variables de los individuos que la componen y no en su altura absoluta permanente. Puede decirse que aquí los mismos elementos de su contextura espiritual que le habían ocultado la significación de la sucesión en la evolución, le ocultan la significación de la convivencia de los individuos en el espacio.

Tiene que parecer paradójico el asegurar que la rigidez es un carácter de la espiritualidad de Schopenhauer. para quien la esencia del mundo es el absoluto desasosiego; desasosiego que no es meramente una cualidad fundamental del mundo, sino su propia substancia; él ha desposeído al mundo de aquel punto de descanso, que formaría un punto de término de sus movimientos aunque estuviese colocado en el infinito. Lo que, sin embargo, aparece en las manifestaciones indicadas como su rigidez es quizás el equilibrio interior de su naturaleza espiritual, sin la cual su sentimiento para el desasosiego y la falta de fin, con el perseguir incesante y la sed insaciable de todo lo existente, le destruiría. Sin duda que la naturaleza del filósofo consiste en que de entre las múltiples corrientes de la realidad, que en ella aparecen fragmentariamente cortándose unas a otras, en él corre una sola, en una línea recta, hacia el infinito. El filósofo vive bajo un supuesto parcialmente orientado, pero que por eso sobrepuja al carácter rudimentario de la vida empírica. Ahora ocurre, y el explicárselo es uno de los más difíciles, pero también de los más indispensables problemas del análisis psicológico, que esta parcialidad — que es filosófica cuando encaja en su forma el conjunto del mundo — aparece rota v se completa por la acción de la corriente contraria, que brota, por decirlo así, de lo subterráneo del ser. Con frecuencia las «inconsecuencias» lógicas de los filósofos no son más que el reflejo intelectual de aquel fenómeno que arranca de las más hondas complicaciones del alma. Toda actividad o formación parcial del individuo encuentra un límite para su exclusividad, porque la energía que para su ejercicio se requiere no puede ser suministrada más que por la totalidad del organismo en que descansa; pero, a partir de un cierto grado de unilateralidad, se alteran de tal manera las funciones normales de

aquel todo, basadas en el equilibrio de las distintas energías, que ya no puede producir ni aun la fuerza que aquella dirección parcial exige. Por eso toda exteriorización demasiado unilateral de la vida demanda, aunque sólo sea por respetos a sí misma, una limitación y un equilibrio. Aunque cada pensador haga acordar radicalmente la sinfonía del mundo en el tono que le es propio, y aunque esto lo haga con la más extremada pasión, de pronto se oyen tonos que provienen de otra dirección completamente distinta y que se mezclan en la sinfonía general. Estos tonos revelan la base íntima del pensador, aun de aquel que tenga un carácter intelectual más diferenciado, al hacer que al lado de su dirección peculiar estén representados en mayor o menor grado otros motivos antagónicos del fundamentado y que lo equilibran.



## V

## La metafísica del arte.

El puro contenido de representación de las cosas excindido de su realidad la «ldea» como contenido del arte. — Sujeto y objeto del estado estético en su liberación del mundo como voluntad, de la causalidad y de la individualidad. — La significación del espacio. — El realismo. — Los problemas artísticos. — La música como expresión artística inmediata de la voluntad metafísica. — La facilidad del arte y el pesimismo. — El arte como la unidad de las oposiciones de la vida.

La teoría moderna de la evolución tiene la tendencia a ordenar en el proceso total de la vida las distintas funciones de alma, que parece que viven independientemente unas al lado de otras. Sin duda que los resultados que produce la actividad estética, intelectual, práctica o religiosa, forman esferas particulares, regida cual por sus leves; cada uno de ellos produce en su lenguaje, a su manera, el mundo o un mundo; pero esta soberanía de nuestros distintos mundos sólo se refiere a su contenido cuando se le considera independientemente de su producción. Y sólo en cuanto que este contenido se piensa en abstracción separada y se excinde de las energías reales de la vida espiritual, sólo en cuanto se considera así puede parecer que todas aquellas corrientes de la vida corren una al lado de otras sin comunicación; frente a esto, el reunirlas en un sistema unitario en relaciones de domina-

ción y dependencia es indudablemente un progreso. Verdad es que esto pierde valor al considerar que tan amplia teleología suele orientarse exclusivamente en el sentido de las necesidades más primitivas y elementales de la vida; la conservación de la vida fisiológica, la conservación de la especie, las condiciones económicas se consideran como «fines que se nos han puesto por la misma naturaleza», y todas las actividades morales, espirituales, estéticas, suelen no tener más valor que el de medios para aquellos fines. En cambio, en la esfera de la actividad psicológica se presenta un cuadro totalmente distinto: la unidad se forma en ella, precisamente por una reciprocidad de las causas. Sin duda que las funciones intelectuales sirven a las económicas, pero también sirven las económicas a las intelectuales; sin duda que los instintos eróticos han producido innumerables veces actividades estéticas, pero también el impulso artístico se ha aprovechado de las potencias eróticas. A la coexistencia aislada en que aparecían estos mundos mientras no se les consideraba sino según su forma real, por decirlo así según su idea, sucede la relación entre las funciones en que el alma vive estos mundos, la relación mutua de fin y de medio con la cual llegan a ordenarse para formar la unidad de la vida. Esta unidad funcional de las relaciones mutuas puede ahora cristalizar en un concepto substancial que lleve o exprese esta unidad, algo así como el Estado que por una parte indica las relaciones mutuas políticas de sus elementos, pero que, además, aparece como un concepto que está más allá de las manifestaciones individuales y que hace posible su unidad. El concepto de la vida de Nietzsche, v. gr., muestra una reunión semejante de los fenómenos interiores en un fin común, al que están subordinados todos los fines individuales. En él la vida se aparece como un valor absoluto, que es lo absolutamente significado en las manifestaciones diversas de la existencia. El guerer — y lo mismo el conocer y el sen-

tir - no es más que un medio de intensificación de la vida; ésta comprende en su concepto irreductible todas nuestras funciones particulares. Es interesante notar que así como en Nietzsche el proceso de la vida se apodera de la voluntad como de su órgano y medio, en Schopenhauer, por el contrario, la voluntad adquiere aquel significado absoluto, según el cual la vida misma no es más que una de sus revelaciones, un medio de expresarse a sí mismo v de hallar su camino. Para Nietzsche gueremos porque vivimos; para Schopenhauer vivimos porque queremos. Ahora, que en ambos la función intelectual se subordina a estas determinaciones definitivas. Por mucha que sea la sustantividad, el valor ideal que se dé a la verdad considerada como ciencia autónoma, el que la acojamos es cosa de aquel impulso práctico que emana de la vida y de la voluntad; sólo gracias a él adquieren sangre y calor los contenidos del entendimiento. Claro está que con esto pierden su sustantividad, su valor independiente, y — en Schopenhauer — se convierten en súbditos de la voluntad, en la forma voluntaria de nuestra existencia. Las ansias e impulsos, el coger una cosa para soltarla y el soltarla para apoderarse de otra, se hacen dueños de nuestro intelecto, para manifestarse por medio de él en fines concretos y para que les señale los distintos caminos concretos de aquella ansia informe.

Pero, al propio tiempo, Schopenhauer enseña que el intelecto tiene de cuando en cuando la posibilidad de librarse de la esclavitud de la voluntad; pero entendiendo aquí por intelecto, no el pensar lógico, sino la esfera de conciencia en que se forma el cuadro intuitivo del mundo en general. Describe como un hecho, que no trata de fundamentar, cómo nosotros podemos sepultarnos de tal modo en la intuición, en la mera representación de un objeto, que se acallan todas las excitaciones que ordinariamente sentimos y que son, abierta o veladamente, impulsos de voluntad. En estos momentos de absoluta con-

templación estamos de tal modo plenamente saturados de la imagen de la cosa, que desaparece la condición de la voluntad y la causa del tormento que nos proporciona el sentir que el yo y su objeto se oponen, que están separados por un abismo insondable de carácter especial y temporal. Por el contrario, sumergidos plenamente en la contemplación de un fenómeno, va no sentimos un vo que estuviera separado de su contenido, sino que nos sentimos «perdidos» en éste. Con esto desaparece todo egoísmo, puesto que ha desaparecido también el vo en quien inside, todo querer poseer, pues en aquella intuición plena tenemos cuanto queremos y cuanto podemos querer de la cosa. La felicidad y la infelicidad, los atributos de la voluntad quedan más allá del límite en que comienza la pura intuición, en la que las cosas ya no existen para nosotros como excitantes, sino meramente como representaciones.

Este es el núcleo de la situación estética. En ella se disocia plenamente el mundo, como representación del mundo, como voluntad, que fuera de aquí es el que le lleva y le impulsa. La existencia de las cosas en nuestro intelecto, que fuera de aquí está colocada al servicio de los fines de nuestra vida, se separa de la voluntad y vive en una esfera propia, sin dejar una existencia independiente ni al mismo yo; el yo tiene que disolverse también en la imagen, en la representación. Esta es la inversión radical del hombre interior, la salvación por el estado estético que puede provocarse frente a cualquier objeto, siempre que su contenido, reflejado en una representación v sin servir a ningún interés de la voluntad, nos llene. Llamamos bellos a aquellos objetos que nos facilitan la contemplación de la imagen separada de toda base de voluntad; el genio artístico es el hombre que consigue esto de un modo más pleno y más perfecto que los demás; la obra de arte nos fuerza en cierto modo a su contemplación, con ella se eleva a una existencia propia el

contenido de las cosas y destinos, sacado de toda complicación con el deseo y con lo meramente práctico, como dice maravillosamente en un pasaje: «El arte ha llegado siempre al fin». Colocado entre el genio creador y el individuo receptivo, el arte es al propio tiempo el efecto y la causa de la emancipación del puro intelecto, de la voluntad, de donde se deriva toda la significación que tiene en la metafísica de Schopenhauer.

Ya he indicado cuál es la modificación primera que produce en el sujeto. La individualidad, la particularidad del hombre en el tiempo y en el espacio desaparece ante él. De la misma manera que el estado estético de una puesta de sol es el mismo si se mira desde una cárcel o desde un palacio, así el ojo que contempla un cuadro, el oído que se entrega a las harmonías de la música, viven en una esfera en que es indiferente que el ojo o el oído pertenezcan a un rev o a un mendigo. Todo lo que hay en el hombre, además de esta actividad de ver u oir este objeto, todas las cualidades y relaciones que le señalan un papel determinado, individual en la serie de la existencia especial, temporal, casual, social, no existe ahora; se le ha sacado de aquel encadenamiento que le convertía en eslabón de la cadena sin término ni fin preconcebido en que se desarrolla el mundo impulsado por la voluntad; todas las relaciones que se le refieren y pudieran referírsele, en cuanto está puesto en una mutua relación con otros individuos han desaparecido. Así nota muy bellamente Schopenhauer que precisamente aquello mismo que, llevado e impulsado por la voluntad es amor sexual, puede libertarse de la voluntad, merced al predominio de la vida representativa y de venir así un elemento puramente objetivo para determinar el valor estético de la figura humana. De modo que las características del hombre que no hace más que contemplar, pues se entrega plenamente a la imagen del objeto, lo cual es posible en el más alto grado colocado frente a la obra de arte, frente al mero aspecto de representación del mundo convertido en esfera aislada, son: Que pierde su determinación como individuo concreto, casual, y que como causa y como consecuencia de esto se excinde de las relaciones que al mundo y a los elementos del mundo le unen, y que no hagan relación con esta intuición momentánea. Pero este carácter momentáneo no impide que la intuición estética esté fuera del tiempo en su esencia más íntima. Pues también es extraña a ella la relación de tiempo, que determina el momento por el antes y el después, mientras que la elevación estética es tan independiente de todo ahora o en otro tiempo.

Esto no es, por de pronto, más que un proceso psicológico, y para adquirir significación dentro de la imagen metafísica del mundo necesita de la particularidad del objeto de la intuición estética subjetiva, y no se determina sino por medio de la contestación a la pregunta de qué es lo que observamos en el objeto al contemplarle estéticamente, a diferencia de lo que en él observamos dentro de la conexión ordinaria, práctico-empírica. Aquí la consideración decisiva de Schopenhauer es que el objeto de la intuición estética gana la misma salvación de la individualidad, de la determinación especial y casual y de las relaciones, que nace del flujo de los elementos vitales; en ella separamos al objeto de su trabazón con el medio que no sea el que entra en la intuición estética, y al perder su relatividad pierde al propio tiempo su individualidad, que no consiste en otra cosa sino en la indiferencia relativa a otros en la determinación de elementos fuera de sí. V a lo que queda lo llama Schopenhauer, refiriéndose a Platón, la idea de la cosa, que es el objeto propio del arte (al que como la más elevada manifestación de la estética nos limitamos aquí) y cuya aclaración es la dificultad central de esta teoría.

Todas las cosas individuales, con realidad en el tiempo y en el espacio, además de las relaciones causales y

de las demás clases que unen entre sí sus realidades, poseen relaciones de otro género completamente distinto. A menudo sentimos que se presentan innumerables manifestaciones individuales, que no son sino ejemplos de algo general no afectado del hundirse y desaparecer, de la frecuencia y la rareza, del aquí y allí de aquellas realidades, sino que guarda más allá de ellas una significación especial, la cual no está representada plenamente y en toda su pureza por ninguna de las realidades individuales. En donde esto aparece con más decisión - aunque aparezca también en otras esferas - es en los organismos, cuyas mutabilidades y posibilidades de desarrollo hace que en ellos se vea más claramente que aspiran a una forma acabada, que yace en ellos de antemano trazada con líneas ideales. Esta forma no es lo que se llama el «concepto general de las cosas»; este concepto es más bien la concatenación de las distintas manifestaciones individuales, a lo sumo la conformación ideal de aquel ideal o forma-tipo. Ahora que este ideal, que con una intuición especial vemos espejado en las cosas particulares, no se agota nunca en ellas, sino que permanece intacto independientemente de que se realice con más o menos perfección, que se presente a menudo o raras veces, y del dónde y cuando se presente. Al percibir, pues, en el objeto de que en cada intuición se trata, no sólo su existencia sensible inmediata, sino también la idea en que su ser se agota, aun cuando el objeto no haga sino aproximarse a ella más o menos, ya no vemos en él meramente su individualidad, sino un ser supraindividual, el ser que es común a una cantidad ilimitada de cosas particulares existentes en el tiempo y en el espacio, que a diferencia del concepto formado a posteriori, meramente lógico, va escondido en la cosa como la forma ideal y unitaria siempre igual, v es, sin embargo, visible para quien le contempla. Hay, por tanto, objetos de representación que corresponden exactamente de una manera formal, por decir-

lo así, al sujeto de la representación estética. Al contemplar el objeto como una expresión de su idea, la cual es al propio tiempo su esencia más íntima y su ideal nunca plenamente realizado, le sacamos de su individualidad, le libertamos de la mera relatividad de su situación en el tiempo y en el espacio, de su complicación en la existencia física, de la misma manera que estéticamente nosotros estamos también libertados de todas estas cosas. Y esto fundamenta para Schopenhauer la conclusión — a la que ciertamente no llega más que por una especie de prueba de indicios — de que el objeto de nuestra «intuición estética» es precisamente esa «idea», lo general que se refleja en lo individual y que sólo a través de él podemos contemplar; pero que en su esencia es completamente indiferente a esta configuración individual. Estéticamente vemos en la cosa individual lo general que hay en ella, mientras que en el concepto lógico general no hacemos más que pensarlo. La obra de arte significa que el núcleo ideal, que la contemplación estética descubre en cada cosa, se expresa en ella como en una cristalización y se construye al propio tiempo su cuerpo, en el que no hay ningún elemento extraño a él. El objeto pasa por el sujeto genial que lo devuelve expresado según su valor ideal únicamente, y así este valor se hace más comprensible para los demás sujetos; la misma ventaja que ofrece para el cuerpo la alimentación animal, por ser alimentación vegetal ya asimilada, es la ventaja de la obra de arte para el espíritu, dice en un pasaje Schopenhauer. Para que se produzca una intuición estética llena de contenido, es preciso que en el sujeto y en el objeto se encuentren las mismas determinaciones, determinaciones que aparentemente se contradicen, pero que - y esto se verá con más detalle constituvendo el verdadero nervio de la teoría del arte de Schopenhauer - precisan el punto decisivo, precisamente por la coincidencia de lo que aparentemente se excluye. El hombre y el objeto coinciden en la intuición

estética, separados de todo lo que no sea ellos mismos, excindidos de todas sus relaciones naturales e históricas que no pertenezcan a su pura esencia. Este aislamiento de la corriente de la existencia, que arranca al sujeto y al objeto de los lazos que les ligan con el resto de la realidad, parece que conserva la pura individualidad de ambos, su determinación absoluta invariable basada en sí mismos. Pero en vez de esto, en Schopenhauer pierde su individualidad, el ser singular se sumerge en uno general, aparece algo típico general que representa seres incontables, cada uno de los cuales en cuanto se le considera en el respecto de su realidad, sólo ahora y nunca más puede existir. Aquí el que intuye estéticamente y el objeto de la intuición aparecen en el existir independiente más acentuado y al propio tiempo en su negación más acabada, antinomia, cuya profunda verdad sentimos en cada momento de intenso goce.

Su fundamentación la ha limitado Schopenhauer al objeto, para el cual resuelve la contradicción por una categoría metafísica especial. La concepción del mundo que hasta aquí se ha expuesto contenía dos elementos: La unidad metafísica de la voluntad, lo absoluto del ser de una parte y de otra los fenómenos singulares determinados, según las formas de nuestra conciencia, y que aparecen en mutua relación por el tiempo, el espacio y la cualidad. Pero dentro de esta oposición fundamental falta espacio para un hecho: el hecho de que aquellas manifestaciones singulares forman grupos con un contenido esencialmente idéntico de tal manera, que para comprenderlas intelectualmente es preciso reunirlas, y que en su individualidad aparecen más profunda y menos arbitrariamente como ejemplos de aquellas «ideas». La naturaleza da la impresión de que existe un número determinado de formas fundamentales que constituyen los tipos para los innúmeros fenómenos singulares que, conforme a las leyes naturales, se originan y desaparecen. Estas

son las posibilidades esquemáticas o principiales que encuentra la voluntad metafisica en que descansa la existencia para construir con ellas las realidades singulares de las cosas. Si en estas últimas se objetiva la voluntad del mundo, aquellos tipos ideales en que coinciden son, según la frase de Schopenhauer, los grados de esta objetivación como provincias de un reino ideal, cada una de las cuales está caracterizada de una manera peculiar, y en la realidad aparece en infinitos seres singulares que llevan el carácter fundamental de su tipo, más o menos claro y más o menos puro. Estos grados de objetivación de la voluntad forman una serie ascendente — lo cual, por lo demás, no tiene en Schopenhauer ninguna consecuencia importante por su falta de comprensión para todo pensamiento evolutivo - de maneras que tiene la voluntad de expresarse en el lenguaje a que pueden llegar los fenómenos, el de la materialidad y el peso, y que abarcan todas las clases de forma y materia de la naturaleza hasta llegar al género humano; éste es tan variado, que apenas si es posible que se ordene enteramente con la idea de un nombre otro alguno, sino que la idea a cuya realización está destinada una personalidad individual no puede en realidad cumplirse más que por ella.

De esta manera las ideas forman como un término medio entre la voluntad transcendente y el objeto empírico un tercer reino, cuyo grado de realidad no precisa Schopenhauer. Pero quizás el lugar espiritual donde él piensa colocado este reino pueda determinarse, hasta cierto punto, recordando a Platón. La teoría platónica de las ideas parte de aquel descubrimiento de Sócrates, según el cual la verdad, por tener un valor duradero y objetivo, no podía encontrarse en las imágenes de las cosas que los sentidos nos proporcionan y que son pasajeras, poco seguras y variables de sujeto a sujeto, sino en los conceptos del entendimiento, que pueden encontrarse siempre y con los que puede calcularse como con

cantidades fijas. De aquí siguió deduciendo Platón: El que una representación sea verdadera significa que está conforme con su objeto. Pero el objeto del concepto no puede ser la cosa singular, que por las cualidades arriba indicadas no se presta para ello. Por tanto, será preciso que exista algún otro objeto, algo fuera de los sentidos, por encima del acaso de las existencias singulares, que flote con valor invariable sobre las cosas, como el concepto sobre las meras observaciones de las cosas. A este obieto lo llama Platón idea, la cual, por tanto, considerada en su origen, no sería una esencia metafísica que se tornase luego en objeto de nuestro concepto, sino que se admite sólo por la exigencia de que el objeto, puesto que es lo verdadero, ha de tener un objeto que le proporcione, merced a su conformidad con él, la dignidad de verdad. La idea del árbol o de la belleza se le aparece a Platón como una realidad metafísica, porque el verdadero conocimiento de su esencia no puede descansar en la percepción sensual de un árbol o de un hombre bello. sino en el concepto general del árbol y de la belleza, y porque para que esto sea posible es preciso suponer un objeto correspondiente a ellos, que les legitime como verdad. Ahora, así como Platón buscaba un objeto para los conceptos, Schopenhauer lo busca para la intuición estética. Sentía perfectamente que cuando nosotros nos colocamos estéticamente frente a un objeto, nos lo representamos de muy otra manera que cuando lo contemplamos científica o prácticamente. La esencia incomparable del objeto estético es para él, que por una parte significa un existir independiente, fuera de todas las conexiones, combinaciones y condicionamientos de que está afectada la existencia de las cosas sigulares, mientras que por otra parte va más allá del mero existir por sí de lo individual: se extiende dominando, dando normas sobre una pluralidad, pero sujeto a otra dimensión, como la coexistencia v sucesión, como la serie causal de las

realidades. Por tanto, Schopenhauer llama a aquello que estéticamente intuimos, y cuya intuición ha adquirido en la obra de arte una existencia independiente, la idea de la cosa, esto es, el tipo viviente como intuición, la forma tipo, según cuvo molde la realidad funde un número infinito de creaciones singulares, sujetas a las leves del existir en el tiempo y en el espacio. Este estadio mismoel contenido de la contemplación estética, el producto de la obra artística—es absolutamente único, existente por sí, indiferente a todo cuanto pueda existir antes y después y al mismo tiempo. Puede haber un número infinito de estadios semejantes, puede haber infinitas posibilidades de explicarlos por medio del arte, pero cada uno de ellos sólo existe una vez; lo mismo existente por segunda vez coincidirá con lo de la primera vez, mientras que las cosas singulares reales, que también están construídas según estos modelos, en los que vive aquel estadio de la objetivación de la voluntad como su forma esencial, existen al mismo tiempo y sucesivamente en una pluralidad incalculable. La exigencia estética, unidad y unicidad autónomas, unida con una validez y potencia normativa supraindividual para una infinidad de cosas singulares, se fundamenta con la construcción en metafísico de los estadios, en que la voluntad se expresa de un modo visible, y en los cuales el sentido y contenido ideales de cada estadio sólo existe una vez en plena autonomía, y que lucen como modelo tipo, nunca perfectamente realizado para la mirada estética, en cada una de las numerosas manifestaciones en que la Naturaleza realiza estos estadios

El que la idea, el objeto de la intuición estética no exista en el tiempo y en el espacio pudiera parecer incomprensible, pensando en que en el drama y en la narración transcurre tiempo, y en que las artes plásticas se representan en el espacio. Y en verdad, cuando Schopenhauer, refiriéndose a que lo estético no vive en el es-

pacio, dice: La figura especial que tengo ante mí no es la idea, la idea es su expresión, su significación pura, su ser más íntimo, y la idea puede ser la misma, aun existiendo grandes diferencias en las condiciones especiales de la figura. Cuando dice esto se expresa su diferencia de la moderna concepción del arte, de la que él en muchas cosas fué, sin embargo, un precursor. Sin duda que ha dado a su filosofía del arte una relación más estrecha con la intuición que cualquiera de los filósofos anteriores a él. Pero, por una parte el clasicismo goetiano, y por otra la coloración abstracto-intelectual que en él todavía conserva la idea — a pesar de la claridad con que principialmente ve la oposición entre concepto e idea—, le impidieron llegar a la concepción puramente artística del arte, la cual permite ciertamente una explicación metafísica, pero no el entrar en la conexión inmanente de lo estético, ni tampoco el recurrir a las ciencias naturales; pero entre él y nosotros hay una diferenciación más precisa aún. El que el espacio sea un contenido esencial de la obra plástica es perfectamente compatible con su liberación de la determinación real en el espacio. Pues si el espacio está en la obra de arte, no por eso ha de estar la obra de arte en el espacio. Sin duda que el lienzo, con sus colores, o el trozo de mármol están en el espacio. Pero el espacio que el cuadro representa, la configuración especial de la figura, que forma el contenido de la plástica, no es un espacio real, no está limitado del mismo modo que el lienzo y el trozo de mármol como materia, lo están en el espacio real. Con el concepto de tiempo ocurre lo mismo. El tiempo en que transcurre el drama es un tiempo ideal y perfectamente compatible con estar libertado del tiempo como forma real de la existencia. El tiempo y el espacio en que vivimos rodean a toda cosa v a todo destino, los hacen por eso existencias meramente individuales, les limitan desde afuera. Pero la obra de arte se coloca fuera del lugar donde es posible

que unas cosas se limiten a otras. De modo que el tiempo y el espacio que aparecen en una obra de arte no están limitados por otros tiempos y otros espacios, sino que cada uno de ellos forma su mundo para sí solo, el mundo de la obra de arte. Por tanto, desde el punto de vista de la realidad, la obra de arte sigue viviendo fuera del tiempo del espacio, aunque encierre determinaciones temporales y espaciales, las cuales no viven más que en la esfera de la idea y no en la de la realidad. El no distinguir entre los dos espacios el espacio que vive dentro de la obra de arte, que pertenece a la idea como uno de sus elementos, y el espacio que rodea a la obra de arte y que para nada la afecta, hace que Schopenhauer intente expulsar de la obra de arte al espacio, como algo que en ella no tiene relieve.

Por tanto, en este punto basta con ampliar el principio schopenhaueriano para resolver la discrepancia entre su teoría y la moderna concepción del arte. Pero hay una diferencia más honda entre ambas, v esta diferencia es respecto al objeto general del arte. Schopenhauer rechaza con la mayor decisión todo lo que hoy llamamos naturalismo e impresiones. La imitación de la realidad está para él fuera del arte; sus argumentos en defensa de esta manera de pensar pueden resumirse en la consideración de que la mera imitación no nos da sino aquello que ya teníamos y, por tanto, no puede traernos la liberación y el paso a otro mundo, que el arte nos proporciona. Una reunión de elementos naturales - repartidos en la realidad entre muchas manifestaciones singularesno puede constituir el objeto del arte por sí, del mismo modo que no podría constituirlo un trozo de Naturaleza. Pues un empirismo semejante del arte no permitiría que se manifestase con claridad su propio supuesto, el criterio según el cual debería hacerse la elección del elemento formador del arte de entre las manifestaciones singulares ofrecidas por la Naturaleza. Por tanto, la esencia del

arte no puede hallarse por el camino del naturalismo y del empirismo, porque su misión no es recoger lo dado y reflejarlo, sino que, aunque a través de lo dado, vive de la idea y pone en actividad las fibras más profundas de nuestro ser, más allá de las meramente receptivas y creadoras de experiencia.

Sin embargo, aunque con esto se haya rechazado que el arte no sea sino un reflejo de la realidad, no se ha conseguido todavía fundamentar su autonomía en el sentido de la concepción moderna, porque aquí aparece en relación con la idea, y esta relación puede ser una no pequeña dependencia. Nadie rechaza más enérgicamente que Schopenhauer la pretensión de que el arte hubiera de tener un «fin». Y, sin embargo, le asigna uno. El de expresar la idea de que su significación emana, pues mientras no salgamos de lo estético, la idea no puede ser más que un nombre para el objeto del arte; pero dentro de la concepción metafísica del mundo de Schopenhauer es una realidad independiente, y el arte no es sino un medio de expresarla. Si la humanidad dispusiese de formas para expresar más adecuadamente que por medio del arte las ideas, Schopenhauer, si quería ser consecuente, tendría que declarar superfluo el arte. Aun cuando el arte no pueda ser pensado de otro modo que formando las ideas su contenido, la manera peculiar como el arte crea este contenido posee para el sentimiento moderno un valor y un sentido, independientes del valor y sentido del contenido mismo, al modo como el cuerpo humano tendría para nosotros quizás un atractivo completamente distinto, si no fuese el portador de un alma y, sin embargo, esa figura peculiar tiene valor para nosotros y seguiría teniéndolo, aun cuando el alma pueda expresarse más perfectamente en otra forma. Es muy difícil deducir, tratándose de dos elementos unidos en el hecho de un modo incondicional, la esfera particular de cada uno que no puede realizarse más que en unión con el otro; pero es un mérito de la

fórmula l'art pour l'art el haber acentuado la significación propia de la forma del arte como tal, independientemente de que acaso puede luego existir con otras significaciones histórica, psicológica o metafísicamente. Puede demandarse subjetivamente un l'art pour le sentiment y objetivamente un art pour l'idée; pero aquella otra fórmula del arte por el arte es un tercer término que asigna al arte su propio reino, como los que el conocimiento, la religión, la moral poseen, a pesar de que cada una de ellas no aparece más que ligada a otros valores que no perfenecen a sus dominios específicos. La idea tiene su realidad metafísica, independientemente de que aparezca estéticamente, de que se encarne en una forma artística, y si ahora el valor del arte descansa exclusivamente sobre la idea que en él se expresa, y si como Schopenhauer quiere, es tanto más perfecto cuanto exprese la idea con mayor pureza y plenitud, resultará entonces que no es más que un medio en sí indiferente y que no se ha logrado separar su significación propia de todo aquello que no es arte. Esto no se consigue tampoco porque Schopenhauer ponga su esencia en la forma, puesto que toda materia, lo absolutamente individual. sólo una vez existe, mientras que la forma puede existir para una infinidad de seres como siempre idéntica. Pues aguí queda algo más que la forma como constitutivo del arte, queda una tercera cosa, que está sobre forma y materia, aquello que puede llamarse el contenido. Por ejemplo, en una manifestación humana, para el sentido del arte, lo primero que desaparece es la materia; lo que después de esto queda es ciertamente forma, pero no la forma artística, sino la forma de su mera materialidad, que luego se expresará en las distintas clases de artes: en la pintura, en la plástica, etc. Así la realidad, desprendida de su materialidad, lo que ofrece a la obra de arte es su forma, que para ésta y para su potencia creadora deviene contenido. Y ahora únicamente es cuando se

presenta la cuestión realmente decisiva, la cuestión de si la expresión de este contenido es lo que da valor y sentido a la obra de arte, de si la transformación que el contenido de la realidad sufre para ser contenido de la obra de arte tiene su fin en la mera expresión de este contenido interesante en sí mismo, o si en ella misma hav un interés, que basta para justificar la obra de arte, aun cuando haya de referirse siempre a un contenido. Schopenhauer no ha puesto con esta precisión el problema, pero lo ha resuelto en el sentido de que la obra de arte existe por su contenido-es decir, la idea-, y que todo lo que podría llamarse lo funcional del arte, el estilo, la aplicación de los medios técnicos, la expresión de la individualidad artística, la solución del problema propio exclusivamente de cada arte, sólo recibe su interés del interés de la idea que forma el contenido de la obra de arte. Ouiero citar un pasaje que muestra a las claras lo irreconciliable del punto de vista de Schopenhauer con el peculiar artístico. El «fin propio» de la pintura, dice, sería la comprensión de las ideas, por las cuales nos vemos trasladados al estado del conocimiento libre de volición: pero, además, «le corresponde una belleza independiente de eso y que descansa en sí misma, que sale de la mera armonía de los colores, de lo agradable de la agrupación de las figuras, de la distribución de la luz y de la sombra v del tono del cuadro entero. Esta belleza de orden subordinado fomenta el estado del conocimiento puro, y en la pintura es lo mismo que en la poesía son la dicción, el metro y la rima, no lo esencial, pero sí lo que primero hace impresión». Desgraciadamente, no hay duda alguna; al decir esto, Schopenhauer ha denunciado a una parte considerable, quizás la más considerable de aquella forma de arte, pura y sólo a sus propias leyes sujeta, como un medio de excitación que sólo subjetivamente obra, con lo cual, si el arte es realmente como arte, como una conformación especial del contenido de la

existencia, un fin en sí mismo, entonces será cuando precisamente todos estos elementos «subordinados» tendrán un valor *objetivo* y formarán con los elementos no sensuales en tanta medida la unidad absoluta de creación de la forma artística. Después que Schopenhauer ha salvado victoriosamente a la autonomía del arte de toda dependencia de la experiencia inmediata y de todo contenido, exprésanle en conceptos, lo humilla al grado de servidor, aun cuando sea de un contenido de mera significación metafísica.

Para someter, sin embargo, a una unidad a estas concepciones divergentes del arte, sin forzar ninguna de ellas, sería necesario acudir a un motivo que suena en Schopenhauer, pero que se desarrolla plenamente por impedírselo su pesimismo. Quizás exista una armonía entre las normas artísticas interiores de la obra de arte y su poder de expresar un contenido del mundo; una armonía tal que bastaría seguir aquella normación inmanente del interés meramente artístico, para que se manifestase también al cabo el sentido no intuitivo del contenido expresado, que ambos esfuerzos se encuentran a partir de un cierto grado de perfección, sin que ninguno de ellos sea infiel por el otro a su propia dirección. En este punto se cruzan los últimos problemas de las diversas artes. El problema del arte del retrato de crear un conjunto de valor pictórico, que al propio tiempo represente fielmente al modelo, mientras que parece casual el que la realidad del modelo deje espacio a las exigencias interiores de la obra de arte; la doble exigencia puesta al verso, de reflejar por medio del atractivo de su forma y de su música la importancia y valor sentimental de su contenido; el problema de la arquitectura y de las artes decorativas, de hacer que por la composición del todo, las condiciones especiales del material, el peso y la flexibilidad, la expansión, la rigidez, la estructura orgánica se armonicen y produzcan la impresión aquietante que se quiere produ-

cir, y esto en formas que puramente como disposición de superficies, de distribución de luz y de colores, como estructuras geométricas sean bastantes a satisfacer y tengan significación propia. La más profunda felicidad que el arte proporciona está en esta armonía sorprendente, v por decirlo así inmerecida de valores, que en la organización v concepción del mundo viven sin relación unos con otros; frente al acaso con que la existencia inmediata presenta las series de valores, tan pronto en armonía como en disonancia, el arte da la garantía de que hay una necesidad que, aun cuando únicamente desde este punto de vista, las reune en sus últimas profundidades. Schopenhauer no ha podido resignarse a reconocer esta última significación sentimental del arte, que une su valor artístico y el valor que dimana de su contenido y pone en esta unión toda la significación del arte, porque contiene un momento de felicidad en el arte que no se compaginaría con el pesimismo radical. La felicidad que del arte puede venirnos no tiene para él más que un sentido negativo, como toda felicidad; no consiste más que en la liberación de la voluntad y su tormento. A consecuencia de eso, todo el significado del arte se agota en la mera concentración del interés en el aspecto de representación del mundo, en el refugio en el único mundo a que no alcanza la realidad, esto es, la voluntad y el dolor; en la separación de este último, en su negación, en esta libertación, en este no sufrir, está toda la felicidad que en el arte, puesto en el lugar de la voluntad del mundo, puede otorgarnos. Así se comprende que Schopenhauer no puede atribuir al arte ningún motivo fundamental sintético, del cual hubiera de fluir una felicidad positiva, independiente de aquella mera liberación de la voluntad; basta el hecho de que en el estado estético nos llena el contenido de las cosas - mientras que su ser se refiere siempre a nuestros intereses relativos -, puede ya constituir la felicidad estética, si como tal felicidad no ha de consistir más que

en un mero no querer. Del mismo modo que el pesimismo absoluto le había falseado la significación de la voluntad en relación con el sentimiento, ocultándole el valor eudemonista de la aproximación al fin definitivo, le ha ocultatado aquí aquellas características específicas del arte que le hacen desarrollar un valor eudemonista que va mucho más allá del mero acallamiento de la voluntad.

Sin embargo, sería injusto ver un intelectualismo en la estética de Schopenhauer, porque subjetivamente esté basada sobre el dominio exclusivo de la conciencia y objetivamente en contenido de ideas de las cosas. Es posible dar una interpretación a su concepto del arte — el de más significaciones en su filosofía tan precisa -, que atenúa en cierta medida esta degradación del arte, que le convierte en simple medio de expresión de la idea, considerada como lo único que tiene valor e interés. Esta interpretación puede formularse del siguiente modo: Lo esencial y lo que proporciona la felicidad en el arte no es sólo que por medio de él se expresan las ideas, sino que está también en la propia expresión de estas ideas. Estos dos motivos corren paralelamente en Schopenhauer. A primera vista parece que lo que únicamente importa es el llegar a tener conciencia de las ideas; pero luego parece que también importa el que las ideas se manifiesten en la materia sensual. Tenía que conceder que la idea no es en sí «bella»; bella lo es más bien la cosa en que la idea se hace visible con cierta claridad y perfección, y tanto más bella en la proporción en que mejor realice esta función, en que nos lleve con mayor o menor seguridad a la comprensión de las ideas. Según esto, lo que llamamos feo o antiartísco serían seres u obras que no nos permitiesen ver claramente su idea en ellas en aquel estadio del ser que debe expresar esta manifestación. Este elemento negativo de lo feo es acaso lo que con más claridad permite que se interprete la concepción de lo estético. El que la belleza no radica en la idea, ni la forma sensible es la

portadora indiferente de esta belleza, se muestra en que, inversamente, la mera no existencia de la idea no puede ser nada feo; fea lo es tan sólo la cosa sensible en cuanto le falta la idea o, mejor dicho, en cuanto, según su estructura y la de nuestra alma, nos dificulta para observar la idea que en él, lo mismo que en lo «bello», vive. En sí mismos los objetos debían ser todos igualmente hermosos, ya que no hay ninguno que no sea el ejemplo de una idea; para un intelecto que se acomodase exactamente a esta estructura objetiva de las cosas, el arte no sería necesario ni aun posible. Pero como nuestro espíritu humano sólo tiene una relación imperfecta, casual, variable con las ideas, lo bello se le aparece precisamente según las diversas medidas en que los fenómenos le revelan las ideas, pues para aquel espíritu absoluto, para el cual es todo hermoso en la misma medida, nada sería bello en realidad, pues la belleza pierde su sentido y deja de experimentarse cuando se encuentra en la misma medida en cada punto de la existencia. Si hay ciertos animales que se nos aparecen siempre como feos, esto no se debe a que falte en su manifestación objetiva la idea, sino en que por una asociación de pensamientos irremediables los comparamos con otras cosas, en virtud de cuya comparación resulta aquella fealdad - así el mono nos recuerda al hombre, la rana barro y fango, porque nos impide ver el ser ideal que en ellos se refleja. Por tanto, al decir Schopenhauer que el arte no hace más que servir a la expresión de las ideas, emplea una forma de expresión imperfecta, que fácilmente se presta a malas inteligencias. Pues si esto fuese exacto, el objetivo alcanzado sería ilusorio; si hubiéramos llegado a comprender plenamente todas las ideas de las cosas, y esto fuese la belleza, resultaría que no habría ya diferencias de valor estético y, por lo tanto, en general que no habría valores estéticos. La obra del arte consiste en que expresa la idea en algo material, en una figura concreta, que le ofrecen

todavía alguna resistencia, en las cuales no ha desaparecido plenamente todo aquello que no es idea. En tal caso, la idea sería importante para el arte en el mismo sentido y en la misma medida en que lo es la conformación espiritual de una persona para el amor sexual, que se ha originado fundado en ella. Aunque ese amor reciba todo su calor, todo su sentido, toda su substancia de la simpatía por aquella alma, de la misteriosa, redentora reacción que en él produce su existencia, sin embargo, como tal amor no existiría, o no existiría de tal modo si esa alma no estuviese unida a un cuerpo. Aun cuando ese cuerpo no hava producido ninguna excitación erótica, aunque al ansia profunda del alma aparezca como un obstáculo que hay que salvar, que quiebra y ensombrece el ravo puro del alma, a pesar de esto parece que el alma sólo en esta forma velada, y sin alcanzar nunca la plena animación de su envoltura, puede desarrollar la energía específica del devenir amado. Quizás sea éste un tipo muy general de conducta humana, la de que el interés por un objeto se dirige sólo a una parte o significación; pero no se dirigiría a esta misma parte completamente separada, sino al objeto entero en el que aquel valor se expresa mezclado con una materia, a la que no logra nunca penetrar por entero. En este sentido no habría en verdad contradicción alguna en derivar el valor y el sentido del arte de las ideas, que hace visibles en los fenómenos, y a pesar de eso considerar que este valor no está en las ideas propiamente, sino en el que una idea penetre una materialidad que en sí le es indiferente. Sólo así se hace la categoría de lo bello en el arte, una categoría originaria, no reducible a otros componentes, puesto que tan pronto como la idea y la cosa penetrada por ella desaparecen, el valor estético no puede encontrarse en ninguna de ellas, sin traer a esta formulación el principio de Schopenhauer, porque en ella se manifiesta como un ejemplo típico de pensamiento metafísico. Aquí

ya no se trata de una descripción de estados de hecho o de un análisis psicológico del arte, sino de una explicación de él, que es compatible con un estudio de cualquiera de esas otras clases, porque la categoría, dentro de la que se desarrolla la metafísica, tiene su esfera aparte de la de la realidad, o de los fenómenos del alma o de la validez normada general. Cuando se dice que la metafísica es arte, porque con los elementos de la existencia dada realiza construcciones que no tienen la estructura de esta realidad, sino la que demandan las exigencias espontáneas de un impulso meramente ideal v extraño a la realidad, se dice una cosa que negativamente es exacta, porque la metafísica, como el arte, se desarrolla en un plano que no es el del cálculo y análisis del objeto; pero en cambio, frente al arte tiene también su plano especial. No es tan pobre en categorías nuestra vida espiritual, que toda imagen de las cosas que no sea ciencia haya de ser arte. En la metafísica se trata de la reacción de una intelectualidad caracterizada individualmente frente a la totalidad de la vida (aun cuando naturalmente puede manifestarse también en problemas particulares, como aquí ocurre). Esta reacción, porque se refiere al todo, sólo se verifica en la forma de conceptos muy generales; una de las atracciones capitales de los grandes problemas de la filosofía está en el contraste vivo entre la pasión personal con que se siente la vida, la relación del alma con el fundamento de las cosas, el valor de lo real y de lo no real, y los fríos conceptos, la abstracción sublimada en que se expresa este sentimiento. Las ciencias exactas y el arte combinan de otra manera estos elementos; aquélla es general-abstracta, pero no individual; éste es individual, pero no general-abstracto. Sólo la metafísica busca para un sentir individual - aunque no subjetivo la expresión en abstracciones conceptuales. De este género es, v. gr., la reducción de toda existencia a materia y forma, y la ordenación de todos los fenómenos en una

serie ideal, a uno de cuyos extremos está la mera materia sin forma, y en el otro la mera forma sin materia; también lo es la representación de una unidad interior absoluta del mundo, tal que el dualismo irreconciliable entre existencia en el espacio y representación no hace más que expresar aquella unidad en dos idiomas distintos; y también la idea de que el contenido todo del mundo tiene que expresarse real e históricamente en el desarrollo lógico autónomo de los conceptos, porque es el mismo el espíritu del mundo, que en nosotros vive y se desarrolla, que el que alienta en las cosas. A esta provincia metafísica pertenece también aquella explicación del arte, según la cual el valor del arte está exclusivamente en las ideas, en los modelos típicos no sujetos al tiempo que revela; pero que, sin embargo, la idea no lleva en sí misma ese valor estético, sino que sólo lo adquiere en cuanto se expresa en una existencia concreta e intuible y, por tanto, de esencia distinta a la suya. De esta manera no se explica el arte desde el punto de vista del artista ni del contemplador, sino desde el punto de vista del metafísico; no es más que un aspecto particular de la contestación que da alma de una coloración y sensibilidad a la impresión de conjunto de la existencia; el alma no hace aquí más que expresar, en los conceptos de concepción general del mundo, el sentido y el valor que para ella tiene esta manera especial en que el ser se manifiesta.

Donde los motivos de esta filosofía del arte llegan a su culminación es frente al problema de la música. Para la música no hay las cosas singulares, cuyas ideas esenciales se revelan en las obras de las demás artes. Estas artes, por su referencia a las ideas, tienen un cierto carácter de individualidad, porque la idea, si bien es la forma y esencia tipo de miles de manifestaciones reales, frente a la unidad del ser es individual; refleja el resplandor unitario del ser en una serie infinita de grados de expresión en el intelecto humano. Y aun cuando una poesía, un cua-

dro, un drama estén libres de la individualización del aquí y del ahora, aun cuando en la forma de la intuición posean la misma generalidad que el concepto en la forma del pensamiento, aunque sea mucho más que la limitación de su manifestación concreta, sin embargo, visto desde arriba es una creación individual, la encarnación de una manera de expresarse la incondicionabilidad metafísica. Pero por medio de la música nos sentimos más cerca de esta generalidad plena, redimidos de la concreción en que la significación particular de las palabras, de las formas del espacio, de los acontecimientos, nos tienen atados en las demás artes, y que hacen que éstos aparezcan como una expresión simplemente mediata realizada por intermedio de las ideas individuales — de la unidad de la voluntad. Pero la música pasa por encima de las ideas, no presenta el absoluto interior de la vida en una forma particular, sino que la expresa inmediatamente. Es una imagen de la misma voluntad, que es el ser de sus flujos y reflujos, de sus extravíos, de sus disonancias y de su ansia insaciable en busca de solución v redención. En su lenguaje expresa plenamente lo que el resto del mundo no puede expresar más que por medio de creaciones concretas fundidas en el molde de las ideas, la esencia interior de la voluntad, v además de la voluntad, antes que se hava plasmado en formas particulares no esta y aquella alegría, este o aquel dolor, este encanto o aquel terror, sino la alegría o el dolor, el júbilo o el terror, la lucha o la quietud, lo esencial del ser, que es voluntad en sí misma, excindida de todos los motivos particulares que determinan esta o aquella manifestación del querer. Por eso cuando oímos sonar una música en relación con determinadas palabras, escenas o ambiente, nos parece que nos revela el sentido más hondo de ellas, lo general e incondicionado, que en las otras artes sólo se expresa en una forma particular. Pero tampoco ella es más que una imagen de aquella realidad, la más íntima,

en la que alienta el ritmo del ser metafísico. Es la realidad más perfecta, más fundamental, más general, pero está leios de la realidad misma: es el sentido y la forma vital del ser, però sin ser el ser mismo y, por tanto, libre de su tormento. Por eso, aun en sus disonancias más dolorosas y en sus melodías más melancólicas, es agradable, porque sólo expresa lo general, lo más hondo; aleja al espíritu más que las demás artes de todo lo pequeño, estrecho, triste. Porque ofrece el absoluto, en el que cada cual sólo puede sumergirse en la medida de la profundidad de su propio ser; ha podido decir con razón Schopenhauer que ovendo una gran música cada cual siente lo que vale y lo que pudiera valer. Si la música excluye de su reino todo lo ridículo, y aun en sus ritmos de alegría le es esencial la seriedad, es porque su reino va no es el reino de la representación, frente a la cual cabe desilusión y ridículo, sino que expresa inmediatamente el ser de la voluntad misma, que es lo más serio posible, porque de ella depende la vida entera.

Quizás es esta la explicación más honda que se ha dado de la música. Lo que se siente fragmentariamente en los efectos individuales psicológicos de la música, el que la música es un arte único, frente al cual todos los demás. considerados desde el punto de vista del fin y sentido del arte en general, no aparece más que como una tentativa con medios insuficientes; esto ha encontrado en Schopenhauer su más pura y más típica expresión metafísica. Pues aquí no se describe la realidad psicológica de la música. Desde este punto de vista la peculiaridad de la música frente a las demás artes no es más que algo relativo en una gradación. Ante una catedral antigua francesa o ante la madona de Castelfranco de Giorgione, ante «Hamlet» o «Fausto», sentimos lo mismo que ante una cantata de Bach o que ante el preludio de «Tristán», que desaparecen las singularidades de los medios en que se expresan los últimos secretos de la existencia ante lo inmediatamente que se dan. Pero donde se trata del sentido de la música es completamente indiferente el que sus realidades particulares coincidan en sus efectos específicos con las de las demás artes, de la misma manera que la religión conserva su diferencia metafísica con todas las demás manifestaciones del ser y del alma, aun cuando tengan a trozos significación análoga a la suya los fenómenos psicológicos del amor y del patriotismo, del arte y de la moral.

Ahora, no me parece que sea indiscutible el que la música pase por encima de las ideas, es decir, que no manifieste por la representación de una cosa singular la idea que va en ella oculta, sino que exprese inmediatamente el ser en la forma artística. Convendrá insistir sobre ello para conservar el valor de la explicación metafísica, aun en el caso en que su contenido fuese negado desde el punto de vista de la empiria. El punto de arranque de la música lo veo en los elementos rítmicos y melódicos del lenguaje, que, como lo muestra especialmente la observación en pueblos incultos, se acentúan por medio del influjo de ciertos afectos — religiosos, guerreros, eróticos — de tal manera, que el lenguaje llega a trocarse en canto. El canto así originado no es arte, sino una manifestación natural como el grito; pertenece al ser inmediato y espontáneo del hombre, y no es aún la forma del ser peculiar separada de las demás que constituye el arte. Pero es suficiente para unir a las representaciones del sonido ciertos sentimientos, su desarrollo y sus variaciones, a las representaciones del sonido, a su altura absoluta y relativa, a su rítmica, a su dinámica, a su colorido. Ahora, de la misma manera que la obra de arte plástico se relaciona con el trozo de realidad, al que como se decía «imita», esto es, lo conforma, según la forma que le da significación, así se relaciona la música como arte con aquel canto meramente real, natural, en que los afectos fluyen. Toma de él su aspecto formal-sensible, y saca

de él, según leyes inmanentes, la obra musical con infinitas complicaciones, refinamientos e intensificaciones, de tal manera, que la significación típica, el sentido propio del enlace entre los movimientos del alma, los sonidos se destacan de un modo puro. Y este enlace, refiriéndose a correlaciones psico-físicas ocurridas en tiempos incalculablemente lejanos y que descansan en lo hondo de nuestro ser, hace posible reacción de sentimiento frente a la obra de arte musical que se conoce con el nombre de «entender.»

Sin duda que la realidad de tales relaciones entre el sentimiento y el sonido no se ve tan claramente en una cultura elevada a causa de su obscuridad, de su ser fragmentario, tan claramente como el modelo de una estatua o la escena erótica, cuyas emociones se dan en una poesía amorosa. Pero no por eso deja de ser la realidad natural, cuya «idea», que consiste en la lógica interior y significación de la gradación sentimental, se aparece en la música como arte y se revela de un modo penetrante en la pureza de sus formas y en la impresión completa que produce. Ahora, sea la explicación psicológica, la que aquí no hemos hecho más que bosquejar ligeramente, o sea otra cualquiera, no por eso queda excluída la dimensión metafísica, que es independiente de ella. Aunque la música fuese un arte «imitativo» y sacase su contenido de la «idea» de una combinación determinada de la realidad, podría, no obstante, hacer de la totalidad de la vida su objeto en el sentido que Schopenhauer quiere; de un modo psicológicamente análogo ocurre muchas veces que frente a una persona a la que amamos sentimos como si toda nuestra alma abrazase su alma entera, siendo así que en realidad sólo son determinadas relaciones las que nos ligan, quedando fuera de ellas un gran número de intereses, pensamientos y sensaciones que pertenecen también a «nuestra alma». También análogamente en la religión ocurre que una personalidad sagrada, que no ha sido en-

gendrada de un modo excepcional y cuyos hechos no contradicen la marcha natural de las cosas y, sin embargo, esa personalidad, mirada desde el punto de vista del sentido metafísico de su existencia, puede ser considerada como el hijo de Dios, y el sentido de sus actos puede exceder de todo encadenamiento natural, como el sentido de una proposición puede exceder a las causas psicológicas de su aparición. No se comprende toda la riqueza de los movimientos de nuestra alma hasta que no se ha aprendido a considerar la autonomía de todas estas distintas esferas, cada una de las cuales concede al mismo contenido una significación distinta, un valor diferente, v lo ve como enlazado de otra manera. Por encima de todas las distintas maneras con que se pueda deducir psicológicamente la música u ordenarla estéticamente, queda el derecho de considerarla en el orden metafísico — que formula precisamente la impresión del ser en un alma individual con los conceptos más generales posibles — como el cuadro del destino absoluto del mundo, del cual, en las demás ordenaciones, sólo da una parte en cada una.

Con tanta mayor fuerza se levanta ahora, no sólo frente a la filosofía de la música, sino frente a toda la estética de Schopenhauer, la cuestión de cómo esta concepción se compagina con el pesimismo de su concepción general del mundo. ¿Cómo puede hacernos dichosos el conocimiento puro y profundo de las cosas en que el arte consiste, si lo conocido no es más que tormento? Pues su objeto no es solamente la mera intuición espacial desprovista de alma, de cuya independización y excisión de todos los encadenamientos de la vida agitada podría esperarse la liberación mayor posible de toda voluntad y dolor; de tal manera, que la concepción moderna del arte plástico, como la representación y aclaración de las formas del espacio, nos asegura más que otra cosa alguna de vernos internados en la obscuridad y vacilación de la interioridad de las cosas, y presta al alma estéticamente

productora la mayor libertad posible frente a su objeto, porque no se les supone cualidad anímica alguna que pueda empañar nuestras relaciones con ellos. Pero las artes, más allá de la mera intuición óptica y acústica, tienen, como su objeto, el todo y la interioridad de la vida, y Schopenhauer saca de eso la consecuencia decidida que suprime completamente de la tragedia el momento optimista de «justicia poética», y no ve representado en ella más que el dolor y las lástimas de humanidad, el triunfo de la maldad y la caída de los buenos y justos. De hecho, en esta concepción existe una excisión entre el carácter del contenido y el goce que en su representación se siente, cuya excisión Schopenhauer no puede salvar, lo cual le mueve a borrar este goce y poner en la moral meramente la significación de la tragedia en la resignación y en la liberación interior de un mundo y de una voluntad de vida en que tales frutos se muestran. Pero de hecho la representación de las escenas y sentimientos de la vida deviene un goce estético, continúa existiendo la contradicción psicológica de que el contenido de aquellas escenas es tanto más temeroso para nosotros cuanto más hondamente y con más verdad se le reconoce, y que al mismo tiempo este conocimiento nos proporciona un goce que aumenta en la misma medida. Esta dificultad no puede resolverse en el sentido de Schopenhauer, en que se supone que los puros contenidos de las cosas representadas como tales no contienen nada del tormento que cuando son y cuando se representan como siendo es inseparable de ellas. La lógica protestaría contra esto. La cosa que es no puede contener cualitativamente nada que la meramente representada no contenga, pues de lo contrario, no existiría aquella que se ha representado, sino otra distinta. Según el famoso ejemplo de Kant, cien talers reales no contienen un céntimo más que cien talers pensados. Sin embargo, el punto de vista de Schopenhauer tiene una verdad v profundidad psicológica que en

nada resulta afectada por esta reflexión lógica. En realidad, un contenido de pensamiento personal, en el que entra el destino, produce al ahondar en él una cierta reacción sentimental que se modifica, incluso cualitativamente, cuando ese contenido se representa como real. La categoría del ser, el más simple y el más enigmático de los aspectos en que se nos presentan contenidos de representaciones, para nada cambia lógicamente estos contenidos, pero sí psicológicamente, y no solamente en el sentido de la diferencia entre los cien talers reales y los cien talers posibles de Kant, de la diferencia en cuanto al «estado de mi patrimonio», sino en un sentido objetivo, prescindiendo completamente del influjo que una realidad - sino solamente el mero contenido de su pensamiento - puede ejercer sobre mi estado. Sin duda que las cosas tristes y terribles que pasan por nuestra conciencia nos conmueven, aun cuando sepamos que son meramente pensadas y que nada tienen de reales. Pero es una conmoción de una naturaleza completamente distinta que la que nos produciríamos si supiésemos que se trataba de cosas reales. Y en esta diferencia se apoya el pesimismo. Aquella categoría del ser que lógicamente en nada altera el contenido de las cosas, es la que hace entrar en el contenido la absoluta negatividad del valor. Pues el que el mundo sea significa la existencia de la voluntad metafísica, la cual, por ser libre - puesto que nada hay fuera de ella que pudiera determinarla - es la causa de todo el mal v contrasentido que en el mundo vive. Sería entender mal esta doctrina el creer que su evidencia dimana de que nosotros no podemos sentir más que el ser y, por lo tanto, el dolor sólo puede presentarse frente a una realidad, no frente a las meras imágenes de las cosas que no nos afectan. Pues esta última parte no es exacta. También la narración inventada nos conmueve; a la representación del mero contenido de las cosas contestamos con una reacción sentimental, en la cual hay también dolor. Sólo que

a esta reacción le falta el tono de lo irreconciliable, por decirlo así, que pesa sobre toda realidad; le falta lo dolorosamente irremediable del ser. La forma artística puede suprimir del contenido meramente representado de las cosas la participación que ellas tienen en la reacción de dolor, y por eso, a pesar de que lógicamente nada signifique la mera forma del ser, Schopenhauer ve en el arte la liberación del dolor que acompaña irremediablemente a su contenido en cuanto es ser. Sólo podrá haber discusión sobre si esta mera negatividad, este no sentir el dolor en el ser puede agotar realmente el goce positivo que psicológicamente proporciona sin duda el arte, y esto aun desde el punto de vista de la concepción que Schopenhauer tiene de la felicidad como una mera cesación de dolor, el llenar de un vacío, el dejar de ser de un deseo.

Hay en Schopenhauer un pasaje que permitiría deducir la positividad empíricamente innegable del sentimiento de felicidad que el arte proporciona, de la mera positividad del dolor desaparecido. Dice en una ocasión que en el reino del arte no sólo estamos a salvo del dolor real. sino también de la posibilidad de él. Pues en ese reino no puede caber ningún dolor real — a lo sumo el reflejo del mismo -, porque según su ley fundamental excluye de sí a la voluntad, asiento de todo dolor. Y esta imposibilidad del dolor es cualitativamente distinta de su mera realidad. Si la vida de la realidad nos concede pausas de sosiego en medio del dolor, siempre hay en ellas el peligro de que el sufrimiento torne de nuevo; en el obscuro fondo de esta redención momentánea sentimos cómo está sometida al acaso y cómo la misma ley que la ha traído puede sobrecargarnos en el momento inmediato con una medida colmada de dolor, sin limitación, por decirlo así, principal La conciencia de que en el mundo estético no hay espacio para este elemento del dolor, de que no estamos en él sujetos a aquel acaso, puede dar sin duda un sentimiento de tranquilidad y de redención, que si bien no pasa por

su contenido de la negación del dolor, produce en el alma una reacción completamente distinta que la producida por el mero hecho de estar libres de sufrimiento en un momento determinado. La misma diferencia que existe en la esfera de la intelectualidad entre la causalidad como el enlace interior necesario de los acontecimientos y la mera sucesión de hecho de los mismos en el tiempo, aun cuando aquélla prácticamente no puede hacer otra cosa que garantir la existencia de ésta, es la que existe en este sentido en la esfera de los sentimientos eudemonistas.

Sólo que Schopenhauer parece no haberse dado cuenta de lo nuevo y profundamente fecundo de su propio pensamiento. La felicidad del arte, a la cual había separado antes de la esfera de la realidad vivida, vuelve a introducirla en ella, comparándola con la felicidad del sueño. Mas con esto, la innegable diferencia cualitativa de estas dos formas de felicidad queda completamente obscura, y ya no puede explicarse partiendo del concepto mismo. Aun cuando la felicidad no sea por su esencia más que algo meramente negativo, las diferencias que dentro de ella existen, y que no son simplemente cuantitativas, requieren causas positivas que no puede dar el sistema pesimista. Y como ocurre que la negación de una concesión negativa tiene por consecuencia que luego hay que hacerla en una más amplia medida, incluso de un modo absoluto, aquella negación de que el arte nos proporcione una felicidad positiva, contiene un optimismo enorme en dos aspectos. Primeramente, porque basta no ser infeliz para ser feliz. A menudo ocurre con las afirmaciones radicales, que lo mismo pueden tomarse positiva que negativamente. El considerar a la felicidad como el mero cese del dolor, es el pesimismo más profundo; pero el que el cese del dolor sea ya felicidad, es el mayor optimismo posible. Y cual de estos dos aspectos se legitime en la afirmación, no depende de la afirmación misma, sino del sentimiento general que cada cual tenga frente a este

problema. Y en segundo lugar, el que el mundo, desde el punto de vista de su contenido, de su aspecto puramente de representación, sea perfectamente estético y productor de felicidad y de dicha, me parece un optimismo que equilibra al pesimismo que en esta concepción deriva del ser. El que el mundo, pensado como irreal, va no trajese en sí la falta de sentido, la contradicción, la desesperación de lo real, sino que en él no hubiera ni alegría ni dolor, que fuese tan indiferente para nuestro destino como para la corriente de un río las imágenes de las nubes que en él se espeian, podría compaginarse con el pesimismo radical; pero que los contenidos del mundo pasen de la indiferencia v nos hagan dichosos, tanto más dichosos cuanto más verdadero sea el espejo del arte que nos lo muestra, esto significa que la estructura del mundo es apropiada para concedernos felicidad: v en una medida tal, que frente a ella el pesimismo del ser del mundo, aun admitido en todo su radicalismo, se aparece como algo insignificante.

El pesimismo de Schopenhauer se transforma constantemente en un optimismo tal, en un pasaje decisivo formula de esta manera uno de sus pensamientos fundadamentales: «Sin tranquilidad no hav bienestar verdadero posible». Nos cabe duda de que esto se piensa también positivamente: la tranquilidad sería el bienestar. No se necesita ahondar mucho para descubrir la fuente de donde esta afirmación proviene. Sin duda que no hav bienestar que no tenga como supuesto «una tranquilidad; la tranquilidad de ciertas cosas y la tranquilidad frente a ciertas cosas. La senda de la felicidad corre entre dos muros, destruídos los cuales la amenazarían miles de ataques y de obstáculos de todas partes. Ahora, si la tranquilidad relativa y protectora se convierte en la tranquilidad absoluta, pierde la tranquilidad aquellas notas que la hacen precisamente condición de la felicidad. El creer que la tranquilidad no significa el mero alejamiento de los

obstáculos a la felicidad, sino que constituye su substancia, es un error empírico que en pequeño se muestra en el vacío de la vida, y el aburrimiento de tantos rentistas que habían esperado la felicidad plena de la liberación de sus negocios y de los trabajos y cuidados que traían consigo. Pero si a pesar de esto, y por rechazar esta instancia empírica, hubiera de regir el principio de la felicidad de la pura tranquilidad, sobre este principio se basaría un optimismo absoluto; entonces tendríamos que ser felices sin necesidad de excitación alguna venida de afuera, porque si no, la mera desaparición de los obstáculos no nos proporcionaría un sentimiento de felicidad. En este caso, la felicidad aparece solidariamente ligada a la esencia de nuestro ser, que partiendo de las profundidades de éste, el producto o la forma de existencia del alma que aparece inmediatamente en el fenómeno, y que toma posesión de nuestra conciencia, siempre que en ello no le estorben influencias exteriores, exactamente lo mismo que los contenidos del mundo, basta que se les conozca según su ser más verdadero, el estético, para que produzcan en nosotros la dicha. El que la tranquilidad por serlo sea ya la felicidad es un optimismo radical, en el que se ha transformado el pesimismo, y que no representa más que un caso especial de la teoría de la felicidad del arte por la mera liberación de la voluntad.

Este principio da cabida, no sólo al optimismo, sino al mismo realismo que hace al arte súbdito de la mera realidad. Pues al poner la significación subjetiva leudemonística del arte en la liberación de la realidad, se le hace dependiente de la realidad misma, aunque con signo negativo. Como en el realismo se mira al arte desde el punto de vista de la realidad. El arte vive en el punto de desaparición de la realidad, por decirlo así, pero no más allá de ella; la realidad se ha introducido en nuestro estado estético de la misma manera que se han introducido en nuestra vida nuestros enemigos y aquellos a quie-

nes queremos evitar. Mientras Schopenhauer contempla al arte en sí mismo, le da la pureza y autonomía de un modo cerrado en sí mismo, que saca su valor y significación de su propio sentido positivo y de sus propias normas. Pero desde el momento en que su pesimismo le fuerza a buscar los encantos del arte en la huída de la realidad, le hace perder su soberanía, deja de no depender más que de sí mismo. La mera no realidad en sentido negativo en que vive y que significa un más allá de la cuestión del ser y del no ser, por un error típico de pensamiento se convierte en una no realidad, como una relación positiva de huída de la realidad se convierte en la liberación de un mundo, del que originariamente no quería saber nada.

En el fundamento del pensamiento schopenhaueriano nos tropezamos siempre con la misma dificultad: la de que mezcla el principio del pesimismo con otros motivos de pensamiento que provienen de otros sentimientos o instintos completamente diversos. Al lado del elemento del pesimismo, que esencialmente proviene del sentimiento, se presentan en los razonamientos más intelectuales motivos que impiden llevarlo a sus puras consecuencias. Y esto se nota, finalmente, en una posibilidad de la explicación del arte que en sí sería apropiada para salvar la dificultad y que aparece en Schopenhauer en varias ocasiones, pero nada más que indicada. Si la significación subjetiva del arte es librarnos del querer y transportarnos a la región de las ideas en toda su pureza, con eso, no sólo desaparece el sufrimiento, sino también la dicha, que lo mismo que aquél está sujeta al dominio de la voluntad. Schopenhauer no se escapa a esta consecuencia: «Más allá de aquel límite no hay ni felicidad ni dolor». Sólo que, no sólo sabe designar con claridad qué es lo que entonces le quedaría al arte en valor subjetivo, sino que tampoco puede evitar el hablar incontables veces de las dichas del arte. De hecho existe en el estado estético un

valor sentimental que no es felicidad, pero tampoco mera liberación del sufrimiento, sino que es algo positivo y específico; que respecto a los dos términos de la oposición eudemonista es tan indiferente como podía serlo la moralidad. Sin duda que es más difícil de comprender el valor peculiar de la situación estética que el de la ética, pues el valor moral se da en su unidad, a pesar de que al mismo tiempo somos desgraciados, y el estético, a pesar de que al propio tiempo somos dichosos; ya los movimientos interiores que se aparecen como elevaciones, como puntos brillantes de la existencia, destacan más sobre el fondo sombrío del sufrimiento que sobre el de la dicha. Pero el que de hecho coincidan la reacción estética específica con la dicha producida, y por el arte y la igualdad de su efecto psicológico en sus manifestaciones más intensas, no impide que deba afirmarse la distinción de su ser. La reacción producida frente al arte y frente a la belleza es tan primaria como la religiosa, y, por tanto, no puede tampoco describirse reduciéndola a otro valor de la conciencia cualquiera que pudiera parecer análogo en su manifestación o en sus efectos, aun cuando al poner en conmoción al ser entero del hombre provocan la aparición de todos los movimientos del alma, el ímpetu y la humillación, el placer y el dolor, la expansión y la concentración, la fusión o el alejamiento respecto de su objeto. Precisamente esto es lo que ha inducido muchas veces a querer reducirlas a la afirmación y negación, a la combinación y oposición de estas potencias fundamentales de la vida. Schopenhauer, que fué una de las pocas naturalezas verdaderamente estéticas entre los filósofos alemanes, tenía evidentemente un instinto seguro de la positividad y lo originario del estado estético. Pero si lo hubiese reconocido como tal, hubiera introducido en nuestra existencia un valor que se resistiría a encajar en la estructura del pensamiento pesimista. Sin duda que está muy lejos de él aquella falta de lealtad intelectual que

consiste en abandonar una convicción adquirida de algún modo por salvar un principio puesto de antemano; pero la necesidad interior de su sentimiento capital de la vida le ha conducido al mismo resultado. Según su consecuencia interior, la filosofía schopenhaueriana del arte tenía que llegar a la conclusión de que dentro del estado estético se eleva de un modo positivo el valor de nuestra existencia, y esta elevación de valor aparece coordinada en el sistema de la vida a los valores de la dicha y unido a ellos en la efectividad psicológica, pero no depende en absoluto de ellos. Pero no llega a esto porque el pesimismo no permite que el momento de valor de un elemento cualquiera de la vida descanse en otra parte que en la redención del dolor. Indudablemente, entre las teorías del arte de los grandes filósofos, la de Schopenhauer es la más interesante, la que cala más hondo, la más conocedora de los hechos del goce artístico, y el que sea precisamente esa teoría la que prive principalmente al goce artístico de su positividad y autonomía, revela energía usurpatoria del pesimismo, más claramente de lo que podía hacerlo su consideración en su esfera más propia: la de la comparación entre la masa del dolor y la de la dicha de la vida.

Si Schopenhauer da poco al arte en su significación definitiva subjetiva, me parece demasiado el último valor objetivo que le adjudica. Ahora, que esta demasía aclarara lo profundo de su sentimiento artístico de la misma manera que aquél demasiado poco había aclarado lo profundo de su pesimismo. Su opinión definitiva sobre la esencia objetiva de la obra de arte la resume así: «Toda obra de arte, en su esencia, se esfuerza por mostrarnos las cosas tal como son en verdad, es una respuesta más a la pregunta ¿qué es la vida?» Mas con esto me parece que se pone en contradicción con todo lo anteriormente expuesto de su concepción del arte. Porque el arte debía librarnos precisamente de la vida, no debía hacer más

que representar las formas de la existencia en nuestro intelecto en su raíz y sus leves, pero no la realidad, no lo que es la vida. Pues la vida es voluntad, es el juego eternamente engañoso en el que cada fin cumplido nace un nuevo deseo, de cada punto de descanso un movimiento posterior. El arte se desprende de todo esto para flotar en aquel esplendor en que la esencia para él no es ser el reflejo del ser, sino el reflejo del ser. Y el decir ahora de pronto que el arte debe revelar la esencia de las cosas, es decir, no su mera apariencia, que debe ser la respuesta a una pregunta que penetra en la superficie de su propio dominio, es una contradicción evidente con significación fundamental: significa traspasar aquellos límites que debía guardar frente a la vida, lo cual le daba su sentido y su justificación. Pero precisamente en esta contradicción - aun cuando Schopenhauer no se dé cuenta de ella, o quizá por eso mismo - se revela con mayor profundidad que el arte verifica la fusión de valores y exigencias lógicamente contradictorios. El arte expresa lo más exterior, la pura apariencia superficial, lo inmediato sensual; pero expresa al mismo tiempo lo eterno inefable, el sentido más íntimo de la existencia, para el cual toda intuición no es más que el símbolo. Busca la conexión peculiar de los elementos en lo que aparece y en lo que ocurre, sin apelar a las fuerzas ocultas que han producido esto que se ofrece y sin impedir que pueda existir en el mundo real como realidad; con ello busca, por decirlo así, el sentido del fenómeno. Pero moviéndose en esta esfera, al propio tiempo ahonda en la otra, en la que radica el sentido del fenómeno, el ser de la inesencia, la significación psicológica o transcendental de la que no son más que expresión todas las formas y excitaciones de la superficie. Pero mirada propiamente no es más que una manera de expresión con que indicamos la unidad de la impresión artística que no puede designarse con un concepto inmediato. Sería completamente incompatible con la sig-

nificación esencial del arte el pretender reducirlo a dos sentidos parciales, que recibiesen su valor de fuentes completamente distintas, que por decirlo así coincidiesen mecánicamente, no siendo la una más que como una cantidad mayor de dicha que se sumase a la otra. Al contrario; nosotros sentimos que la obra de arte, por expresar una unidad objetiva, produce una reacción subjetiva unitaria, la cual sólo puede ser vivida, pero no descrita por un concepto unitario correspondiente, por lo cual en este caso, como en muchos análogos, tenemos que acudir al remedio de dos determinaciones particulares que corren en dirección opuesta. Y el que éstos no son en último término más que los componentes que expresan a posteriori aquellos resultados unitarios, se ve en la reciprocidad y mutuo influjo que muestra entre ellos una concepción más profunda del arte. La explicación del fenómeno, la presentación del acontecer, el encanto sensual de colores y sonidos no son sino medios de revelar la más profunda esencia, el sentido inintuible de lo intuible, mientras que, al contrario, este valor metafísico de la obra de arte que a menudo no se percibe sino de un modo obscuro, personificada a menudo en el papel religioso y quizá también en el erótico del arte, es a su vez un medio para que la conformación de lo externo sea más clara y más llena de relaciones, tenga más sentido y más encanto en su mera intuibilidad y sin salir de ella. Ahora he de notar aquí que la teoría del arte de Schopenhauer tiene el defecto, aplicable a casi todas las filosofías del arte: el de guerer dictar preceptos para todas las distintas artes. Prescindamos de que sea o no posible tal determinación general. La dificultad que existe, aunque sólo sea para dar una definición general del arte, parece que induce a educarlo, y que más bien parece probable que la igualdad del nombre dado a actividades tan distintas, como la arquitectura y el arte de la declamación, como la plástica y la música, no sea más que equiparación hecha paulatinamente den-

tro de una de aquellas series típicas, en las cuales, si se toman dos miembros inmediatos se encuentran muchas semejanzas entre ellos, pero muy pocas entre miembros que están a distancia. En la serie AB-BC-CD se comprende que a través de intermedios de B-C pase el mismo nombre de A-C a C-D, aunque esta igualdad de nombre no esté justificada por ninguna otra igualdad cualitativa. Muchas veces parece enormemente violento pensar que la metafísica de la tragedia hava de ser también el fundamento de la jardinería. Schopenhauer no se deja dominar en absoluto en este sentido, y con frecuencia da hacia varios aspectos sus explicaciones metafísicas del arte. Pero como no lo dice declaradamente, sino que mantiene el portulado de una explicación unitaria del «arte», esta imperfección simboliza la profunda verdad de que el arte reune, en la raíz quizá no designable en que se justifica la unidad de su nombre, reune oposiciones que en las demás esferas aparecen como inconciliables. Debe ser lo general v, sin embargo, se limita a una manifestación concreta cerrada en sí misma, que es la expresión de un alma absolutamente individual, y en los casos más elevados un alma incomparable. No debe ser más que forma e idea y, sin embargo, es intuición que sólo puede realizarse en una realidad material. Es pura intelectualidad, es la representación de las formas de la conciencia separadas de toda cosa en sí y, sin embargo, debe estar libre del principio de razón suficiente, que es la ley fundamental de todas estas formas. Y todo esto culmina en la contradicción apuntada de que el arte debe mostrarnos lo que es la vida, mientras que hace desaparecer de ante nosotros la vida; en que su encanto y su dicha consiste en que nos sepulta en la intuición como si ésta fuera el mundo entero, como si tras el juego de la apariencia, que desfila ante nosotros como en un ensueño, no hubiera ninguna realidad dura y sombría, y, sin embargo, en él tiene que expresarse lo más real de la realidad, el ser más propio y más profundo de las cosas y de la vida. Desde un punto de vista meramente lógico, esta contradicción no haría más que poner el problema; pero quizá el arte pertenece a aquellas esferas frente a las cuales el último conocimiento a que nos es dado llegar es a comprender los problemas que plantean en su pureza y su profundidad; ahora, para este fin nada importa el que la teoría del arte de Schopenhauer haya venido a culminar en esta interpretación, haya sido con su ánimo o contra él.

La salvación estética del ser, es decir, del dolor que realiza el arte, no puede valer según su propia naturaleza más que para los momentos de la elevación estética; mientras que nos encontramos poseídos de ella, el ser v el dolor siguen existiendo en el fondo de nuestra esencia. y el intelecto que se ha libertado momentáneamente de ellos, pero que no puede vivir así duraderamente, vuelve a caer en la servidumbre en que vive respecto de la voluntad. En el momento del goce artístico semejamos al esclavo que olvida sus cadenas o al luchador que está libre de la presencia de su enemigo poderoso, pero no por haberle aniquilado, sino por haber huído de él; dentro de un momento volverá a ser alcanzado. Lo insuficiente de la redención por el arte depende de lo mismo precisamente, merced a lo cual esta redención puede verificarse, de que no hace más que desviarse de la voluntad, de la cual necesitamos ser libertados, mientras que la redención verdadera, duradera, tiene que alcanzarla a ella misma. Y esto acontece en la esfera de la moralidad y de la ascética, a cuya contemplación pasaremos ahora, como las soluciones prácticas de la sombra problemática en que Schopenhauer había sumergido a la vida.

## IV

## La moral y la autosalvación de la voluntad.

La moral como la negación de la forma individual de la voluntad. — Renuncia de Schopenhauer a todas las normas objetivas y su motivación por el pesimismo. La unidad metafísica del ser como fundamento de la moral. — Por el contrario, significación ética de la dualidad. — El error como compasión. — La comunidad negativa de los valores de la vida. — El ser y el deber. — La libertad. El aniquilamiento ascético de la voluntad. — El suicidio. — La redención definitiva.

Las motivaciones que da Schopenhauer para el mal en el mundo, pueden todas ellas reducirse a un pensamiento fundamental. La voluntad metafísica, pensada en su unidad absoluta, antes que el intelecto humano la haya particularizado en formas determinadas es, por decirlo así, la posibilidad de todo dolor y sufrimiento, pero no su realidad. Ésta sólo viene desde el momento en que las formas individuales le ponen algún fin aparente, que estas formas luchan unas con otras y que el cerebro individual despierta a conciencia de todo esto y al dolor. Por otra parte, si se piensan estas formas individuales, las creaciones de la representación que viven en el espacio y en el tiempo, antes de que la voluntad las haya penetrado y hayan adquirido la categoría de ser, también ellas están

más allá del mal; en la estética aparece este aspecto de representación, libre de voluntad del mundo, como el más inocente y el único que nos hace dichosos. Por tanto, el dolor y la culpa y la contradicción interior sólo pueden originarse cuando la voluntad adopta la forma de la existencia individual, o dicho de otra manera, cuando entra en la forma de la representación. El dolor no está ni en la voluntad por sí sola ni en la representación por sí sola. Sólo cuando estos dos elementos coinciden se produce el deseo, necesariamente engañoso, de lo relativo, que busca una satisfacción absoluta, la lucha de las distintas manifestaciones individuales, en cada una de las que vive la voluntad entera; el tormento de la existencia, del que sólo adquiere conciencia el sujeto individualizado. De aguí se sigue que ha de haber tres caminos para librarse del sufrimiento y del horror de la existencia. Primeramente, desprendiéndose la representación de la voluntad, que es la que la precipita en el apetito y el dolor, como ocurre en la creación y en el goce artísticos. En segundo lugar, suprimiendo la excisión en existencias individuales, identificando a cada sujeto con todos los demás v haciendo que así desaparezca toda lucha v contradicción v con ellas sus reflejos dolorosos, que el pasar la voluntad a la forma individual había engendrado. Y en tercer lugar, suprimiéndose la voluntad a sí misma, empleando el sujeto la voluntad que en él alienta para querer su propia negación, para que de esta manera desaparezca toda posibilidad de lucha y de dolor, y el mundo torne a la nada. El primero de estos caminos lo hemos visto ya como la liberación estética; el segundo es lo que se llama moral; el tercero es la santificación del hombre que renuncia, que ha conocido la esencia del mundo - aun cuando no en conceptos conscientes - y se ha sustraído al círculo del querer, del que está más allá de todo desengaño, de todo lo pasajero y todo lo malo, porque ya no guiere nada. Es preciso que ahora describamos estos dos caminos: la salvación en la moral y la salvación en la renunciación y en la negación de la voluntad.

Los fenómenos de la moral se caracterizan primeramente en su contrario. El resultado meramente natural, lógico, por decirlo así, de la individualización de la voluntad en un yo particular, es que ese yo, poseyendo en la forma de su persona la voluntad entera, «todo lo guiere para sí». Pero como existen más vos que uno, v como el uno quiere lo que también quiere el otro, de aquí se sigue que el vo más fuerte se introduce en la esfera del otro; este es el carácter malo; satisface su voluntad - o al menos cree satisfacerla — a costa de otro, y se muestra indiferente ante el sufrimiento que a este otro pueda haber causado. Frente a esto se levanta el fenómeno de la justicia, que hace determinar la esfera de la voluntad por los límites de las personalidades. Aquella apariencia engañosa que presenta a los individuos radicalmente separados unos de otros, que hace al uno el natural enemigo del otro y que mira el daño de éste como su provecho, aquella apariencia ha sido penetrada por el justo, que se reconoce como estando sujeto a las mismas leyes que los que están fuera de él, y que cree que por tanto no debe dañar a los demás. De esta manera se respeta el límite entre los individuos, sin que el egoísmo lo pase, porque el individuo siente que más allá de él está una existencia que no es opuesta a la suya, sino de la misma esencia fundamental.

Con esto la justicia es una cosa negativa, una mera abstención, una limitación que los impulsos de voluntad infinitos de cada individuo experimentan por el hecho de que exista más de un individuo. Lo positivo que hay en ella es el motivo sentimental metafísico, que en sí va más allá de la justicia; la compasión, que retrocede ante el pensamiento de forzar, de dañar a otro; el sujeto se salva de la falta de consideración, que en realidad va unida lógicamente al hecho de la existencia individual, ponién-

dose en el caso otro, sintiéndose con él, lo cual se hace lógicamente posible por el hecho de la identidad esencial entre ambos. Lo trágico de la vida más honda, la lucha entre la lógica del fenómeno, la lógica de la cosa en sí, se ha resuelto en favor de la última. Pero al mismo tiempo va se echa de ver aquí lo que caracteriza toda la ética de Schopenhauer, y lo que la coloca decididamente en uno de los partidos entre las grandes posibilidades de filosofía moral. Para él no existe la necesidad objetiva, con valor absoluto e imperativo de normas morales, sino que éstas no son más que expresiones o puntos de tránsito de un hecho, del hecho de que la voluntad es una y la misma en todos los seres, y que al propio tiempo es aquello que absolutamente no debe ser. Así la justicia, el suum cuique, no tiene el sentido que otros le dan: el de que la justicia tiene valor en sí misma, debe ser por sí misma, siendo indiferente que produzca en alguien dolor o placer, o que se funde en una identidad metafísica o, por el contrario, en el ser por sí incondicionado de las personalidades. Por eso Schopenhauer no puede hallar otra justificación para la justicia punitiva que el fin de la seguridad social por medio de atemorizamiento. El castigo como reparación no es más que venganza y crueldad sin sentido. Puede rechazarse la reparación como principio de la punición por muchos motivos: mas no puede desconocerse que contiene un principio objetivo que, si bien imperfecto, tiene en sí mismo su razón ética y que no necesita apelar a la utilidad o a cualquier otra instancia metafísica más alta. Por lo menos es una representación posible el que el mal acontecido encuentra un equilibrio ético en el sufrimiento infligido al autor, y este equilibrio lo demanda la lógica de la moral, sin necesidad de otros fundamentos sociales, históricos, teológicos, de la misma manera que la lógica de la inteligencia exige que de ciertas premisas se deduzcan determinadas consecuencias, sin necesitar de otra legitimación distinta de esta

necesidad interior. Y en el castigo que a menudo demanda el criminal, en el sentimiento de purificación que se siente después de cumplido el castigo, puede verse el refiejo espiritual de aquella significación ideal de la pena. Pero el que haya hechos o estados exigidos puramente por su propio sentido está fuera de la manera de pensar de Schopenhauer. Para él la necesidad ética descansa, o en los fines de la conducta o en la estructura metafísica del ser general. Ahora, la legitimidad de estas dos clases de fundamentación no impide que al lado de ellas subsista una tercera, que no deduce de ninguna otra cosa la necesidad ética del acto, sino que la considera como algo inmediato legitimada en sí misma. Sin duda que sobre cuál hava de ser el contenido de un imperativo semejante habrá de haber discusión (aunque no más que sobre las instancias teleológica y metafísica. El que sea justicia o en que domine la voluntad de Dios, el que las personalidades se fundan en una unidad social o místico-transcendente, o que, por el contrario, aparezcan radicalmente con un valor autónomo e independiente, el que hayan de desarrollarse a la misma altura todos los aspectos esenciales del hombre, o que, por ejemplo, el aspecto sensual deba combatirse y someterse al racional; todo esto se presentará innumerables veces, en una generalidad principial o referida a actos y situaciones concretas, como una exigencia que lleva en sí misma su sentido como un deber, cuvo valor queda agotado con su realización, prescindiendo de que nos haga adelantar o retroceder. No se trata aquí de que los individuos, los tiempos, los grupos, no se pongan de acuerdo sobre el contenido de estos deberes y luchen cada cual en defensa de lo que estima su derecho. Para nosotros lo que importa es la ética posibilidad de que todo contenido reconocido lo es en sí mismo, y se presenta como satisfacción definitiva de un sentimiento impulsor. Para Schopenhauer, y merced a su pesimismo, está excluída esta solidaridad del deber en

general con cualquier situación positiva. Pues para que no fuese así tendría que reconocer que existe un valor positivo. Toda la oposición contra la moral de Kant y de Fichte, que Schopenhauer desarrolla en los más variados argumentos, dimana en último término de que estos dos filósofos consideraban como absolutamente necesarias ciertas formas de conducta y, por tanto, las creían también de un valor absoluto. Pero de la misma manera que el valor de la existencia no puede nunca pasar del cero, tampoco ningún hacer ni ninguna situación puede tener en sí misma un valor definitivo; con esto el mundo volvería a adquirir aquella significación en la cual se funda precisamente el pesimismo. El pesimismo no tiene más camino que o introducir los valores éticos en la cadena infinita de medios v fines relativos — como Schopenhauer hace con la pena, al no considerarla más que como un medio de atemorización social - o, quitándoles igualmente su valor inmediato, desarrollarlos a partir de la base metafísica de la existencia, y cuidando de que no adquieran un valor, una significación positiva, de la misma manera que tampoco la habían adquirido en el sistema de Schopenhauer el sentimiento de felicidad, de satisfacción estética. En el mismo sentido enseña Schopenhauer que si se quisiese fundamentar la moral - que en sí es altruísmo - habría que reducirla al egoísmo. Al encerrar de tal manera los impulsos humanos en esta oposición entre impulsos egoístas e impulsos altruístas — lo que no pertenezca al uno tiene que pertenecer al otro olvida que hay todavía un tercer término distinto de los dos. De hecho queremos muchas cosas — las queremos por impulso inmediato o por necesidad moral — que no son útiles ni al propio vo ni a ningún tú; v a veces, aunque esta utilidad exista, no forma el motivo de la acción, sino que lo hacemos porque queremos que se produzca este o el otro resultado, que se aparezca tal cosa, o que algo sea conocido o creído. Estos contenidos de la vo-

luntad flotan ante nosotros en pura objetividad, como algo que en sí mismo debe ser independiente de los reflejos sentimentales, placenteros o dolorosos, egoístas o altruístas, que puedan estar en relación con él. El investigador que con el conocimiento adquirido, el político que con la victoria de su convicción, el artista que con la obra producida, el religioso que con la realización de la voluntad de Dios se ha creado un valor, del que pueden depender satisfacciones y consecuencias para los mismos que obran y para los hombres presentes y futuros; pero el campo de la motivación no se agota con estas relaciones entre sujetos sensibles. Más bien al contrario, aquellos fines se representan como poseídos de valor objetivo; su valor existe, aparte de que sean sentidos de la misma manera que la verdad de un principio, es independiente de que sea representado. Es verdad que Schopenhauer, cuya desvaloración radical de la existencia aparecería amenazada por una categoría de valor semejante, declara que todo valor es relativo, esto es, que sólo puede existir para alguien. Pero si bien el valor necesita de una conciencia subjetiva en el mismo sentido que para idealismo la necesita el mundo de los hechos, de aquí no puede deducirse que el valor sólo consista en situaciones del sujeto o de otros sujetos. Siempre queda firme el hecho - que quizás no puede explicarse — de que nuestro sentimiento puede excindirse de un fundamento subjetivo y sentir una situación, un hacer como valioso, como debido de un modo plenamente objetivo, sin preocuparse de sus resultados para el yo o para un tú. El que Schopenhauer nos tenga por capaces de liberarnos de la subjetividad sujeta a la voluntad en la esfera del ideal estético y en la de los ideales prácticos, depende de que allí nos hallamos en en el reino de la apariencia, del sueño pasajero de las meras formas de las cosas, en el cual desde el principio se ve que no puede alcanzarse ningún valor positivo para la existencia, sino precisamente un huir y olvidar momentáneo de esta misma existencia. Pero dentro de los valores éticos se trata de la realidad de la vida, y por eso había que negar aquí la posibilidad de salvarse del encadenamiento en lo meramente relativo, en la subjetividad, en la negación. Pues el admitir que aunque no sea más que un solo positivo — una norma, una acción, una situación — es bueno, bueno en absoluto, sin recibir el predicado de aquellos encadenamientos, introduciría un nuevo elemento del mundo, una nueva dimensión de valores que romperían la estructura del mundo, tal como el pesimismo radical se la representa. No debe otro valor que el de placer y dolor, así como sus condiciones y consecuencias, porque sólo haciendo el cálculo con estos factores es como es seguro llegar al resultado pesimista.

Ahora, Schopenhauer considera como el hecho fundamental de la moral la elevación del fonómeno de la justicia. De la misma manera que la justicia reconoce la identidad metafísica entre el yo y el tú, respetando los límites naturales entre ambos y conteniendo la tendencia del yo, a pesar de estos límites, esa identidad puede obrar en el sentido de destruir ese límite. Schopenhauer cree poder caracterizar al hombre noble moralmente, diciendo que es que hace menos diferencia de lo acostumbrado entre sí mismo y los demás. «Ha penetrado lo engañoso de la individualidad, sabe - aunque no forma de conceptos y reflexiones - que el sufrimiento de otro es en último término su propio sufrimiento, y hace cuanto puede para calmarlo, pues todo lo que el hombre en virtud de su destino puede hacer por otros, y por tanto, en último término por sí, es calmar sus dolores. La significación metafísica de toda moral es que la unidad absoluta, superempírica de todo ser, por tanto también del vo y del tú, se realice en el fenómeno, lo que sólo puede ocurrir de manera que la naturaleza propia del fenómeno, la excisión individual entre los distintos seres desaparezca. La

moral no niega la voluntad, sino sólo aquello que en el fenómeno contradice la determinación fundamental de esta voluntad: la de ser unidad. Por eso sería una objeción superficial contra la ética de la identidad del ser el querer designarla como un egoísmo que ha hecho el rodeo sobre lo transcendente, y que a la vuelta de éste ya no se reconoce a sí mismo. Si vo entrego mis fuerzas, mi bienestar, mi patrimonio por otro, tan sólo porque en el fondo este otro soy yo mismo, ¿dónde está, podría preguntarse, la diferencia frente a toda otra conducta egoísta, que hace necesaria una cierta medida de sacrificio, de entregarse a lo que no es el yo, sin perder por eso nada de su egoísmo, para el cual todo esto no es más que un medio? La fórmula más decidida de la inmoralidad, el emplear a los otros tan sólo como medios, no podría realizarse de ningún modo más radicalmente que sobre la base de que todo aquello que vo haga por el bien del otro ha de redundar en beneficio de mí mismo, y lo exclusivo de este carácter de medio atribuído al tú aparece aguí con más decisión para el yo que en cualquier otra relación entre ambos, porque con ella no hay posibilidad de considerar el tú como fin último, sino que inevitablemente toda acción dirigida hacia él se refleja a través de la raíz común de ambos, de la unidad metafísica en el yo. Como he indicado, esta indicación superficial la considero como equivocada. Pues aquella unidad absoluta del ser suprime, es cierto, el tú en su existencia peculiar, pero suprime también el vo. El sentido de la teoría de Schopenhauer no es el de que como vo al dañar al tú me dañaría a mí mismo, al favorecerle a él me favorezco a mí también, sino el de que la acción altruísta suprime en absoluto la diferencia entre el vo v el tú, v viene en provecho del ser absoluto entero, impersonal, que queda indeferenciado entre ambos. Cuando Schopenhauer declara como la fórmula más general de la moral: No hagas daño a nadie, sino ayuda a cada cual

en la medida de tus fuerzas, enseña en apariencia el moralismo banal de los buenos hombres prestos a prestar auxilio a los demás. Pero en realidad, con su fórmula no hace más que describir el aspecto práctico-exterior de la conducta moral. En lo hondo y en lo esencial, lo que importa no es esta acción entre el vo y el tú, que presupone la separación de ambos, sino que se exprese su no separación, y que la acción de este modo suprima su propio supuesto. Al referirse la significación propia de la ética de la identidad de Schopenhauer a otra instancia completamente distinta que la de la moral empírica de las buenas gentes, se refiere al motivo, ya varias veces indicado, que penetra su ética toda y que puede ser así: Sé aquello que eres. Parece que es uno de los más típicos sentimientos o representaciones de la humanidad el de que todo aquello debemos ser lo somos ya en alguna forma, existe en nosotros escondido o sin desarrollar como una realidad, más aún, como nuestra realidad más segura y propia. Ahora lo que parece contener una contradicción lógica es el que esta realidad penetre también y domine la parte más superficial de nuestra vida, la más irreal, por decirlo así, el que hagamos de todo lo exterior casual expresión de nuestro ser más verdadero, y nos parece contradicción porque nos manda ser aquello que va somos en nuestra realidad más real. Pero esta contradicción no corresponde más que a la expresión conceptual de un ideal plenamente unitario e intensamente espiritual. Este es sin duda el caso con la moral racionalista que pone la esencia del hombre en su razón, y que resume sus necesidades morales en la exigencia de que la razón dirija su vida, haciendo que desaparezca aquello que el yo no es propiamente, los elementos sensibles. Pero esto ocurre también, aun cuando no aparezca tan claramente, en el esquema de la moral de Schopenhauer, para el cual la exigencia ética del altruísmo, del amor, de la compasión, de la ayuda mutua, no significa otra cosa sino que aquella unidad,

que ya son los individuos, la que constituye su esencia más honda, se aparece también en las acciones exteriores de hombre a hombre, en las relaciones entre los individuos que de ningún modo pertenecen a su más honda realidad. Su moral sigue también aquel ideal formal de que la humanidad debe devenir lo que va es. Si esto es exacto, el principio moral de Schopenhauer tiene una grandeza sobre el que podría engañar lo femeninamente caritativo, lo pasivo que existe en las acciones que expresan esta moral. El pensamiento de que el hombre al obrar moralmente expresa, sí, su ser más profundo y propio, pero no con esto se ha expresado lo último, sino que este ser no es último v definitivo hasta que se revela como idéntico con el ser del todo, con la estructura de la unidad metafísica del mundo, es un pensamiento sublime. Ahora, frente a este dogma metafísico, y en oposición fundamental a él, sin posibilidad de reconciliación ni de decisión a izquierda o a derecha, está el principio contrario de que nuestra conducta exige estar determinada por una individualidad inconfundible, porque ésta es el último elemento del ser y no hay ninguna unidad total por encima o por debajo de la personal. El sé aquello que eres no significa, según esta concepción, como en Schopenhauer: Sé lo que también es el otro, sino, por el contrario, sé lo que el otro no puede ser, lo que tú exclusivamente puedes ser, porque la estructura absoluta, real, como ideal del ser, se basa en la existencia independiente de seres individuales, en que se limitan y oponen unos a otros. Este pensamiento de la individualidad, que llega hasta el fundamento mismo del mundo y que se revela en la conducta como su valor moral, es desde el principio inaceptable para Schopenhauer, porque con el valor definitivo e irreductible de la personalidad como tal entraría en la representación del mundo un elemento de valor incompatible con el pesimismo; porque el valor de la personalidad está más allá de aquel cálculo

de proporción entre el dolor y el placer; es más, está por su concepto fuera de un cálculo dentro de la totalidad de valores de la existencia, y permanece firme en su significación peculiar positiva, aun cuando el mundo se precipite en un abismo de dolores y negaciones.

Por tanto, Schopenhauer está por encima de la sospecha de no haber fundado con la ética de la identidad más que un egoísmo sublimado, puesto que la acción altruísta no vuelve al yo, sino a una instancia más alta que no participa ni del vo ni del tú en el sentido especial de ambos. Pero precisamente por eso se produce contra él un reparo más serio desde el punto de vista del sentimiento moral. Y esto tanto más cuanto que él rechaza con decisión la pretensión de fundar una nueva moral, sino que no quiere más que explicar el fundamento y sentido de las representaciones morales de hecho. Ahora, si no se mira como hasta aquí desde las acciones en que se manifiesta. al fundamento metafísico de la moral, sino al contrario, desde este fundamento a las acciones reales, el altruísmo pierde su sentido de la misma manera que antes lo había perdido el egoísmo. Pues de la misma manera que la significación de lo moral era realizar en las relaciones de los fenómenos individuales la unidad metafísica de los seres, a pesar de que esta unidad se niega por la individualización, la significación de contenido de la moral no puede ser otra que la supresión del tormento de aquel fundamento absoluto del mundo. Sin duda que el altruísmo es un hecho en el mundo de las manifestaciones individuales. Pero el dolor del fenómeno no sólo es apariencia sino realidad absoluta, porque es expresión de nuestra vida de voluntad. Por tanto, el aumento del dolor v su aplacamiento va más allá delpunto periférico de la existencia en que está nuestra personalidad y penetra en su núcleo, en la cosa en sí, en cuya unidad coinciden las líneas que vienen de todas las direcciones. Y si esto es así ya no habrá razón alguna

para poner por encima de mi propio bien el bien de otro, pero tampoco para poner el mío por encima del suyo. Si el placer y el dolor de la realidad coinciden en un mismo punto, si todos los valores aparecen así confundidos, resultará completamente indiferente el que se llame yo o tú el lugar en el cual dentro del fenómeno se manifiestan las distintas cantidades del uno y del otro, y a partir del cual adquieren su significación verdadera al llegar a aquel centro común, pero pierden al propio tiempo su provinencia. Si desde el punto de vista de la instancia metafísica decisiva el tú es tan bueno como el vo, también será el vo tan bueno como el tú, v no habría razón para que una acción que reportase al sujeto una cierta medida de felicidad hubiese de ser menos valiosa que la que la proporciona a su prójimo. Este es el fundamento más hondo del principio de Schopenhauer, según el cual la moral sólo pide que se ame al prójimo «como a sí mismo», se le coloque prácticamente como igual a uno mismo. Es más, un sacrificio que exceda del realizado en el amor de sí mismo le parace un contrasentido. Pues esto significaría que podrían existir circunstancias en las cuales vo sacrificaría una cantidad relativamente grande de felicidad, cuando el otro no adquiriría más que una cantidad relativamente pequeña por ello. Y como con una acción semejante se reduciría la cantidad total de felicidad que pudiera adquirirse, aquella cantidad total que recibe la unidad de ser metafísica, prescindiendo de la particular contribución de cada sujeto, resultaría condenable y desprovista de sentido una tal acción.

Es curioso cómo la consecuencia sistemática ha hecho sordo a Schopenhauer contra la contradicción en que aquí se coloca con la efectividad del sentimiento moral. Pues si éste es altruísta, juzga sin duda que el valor moral de una acción no termina en la equivalencia entre el propio sacrificio y la ganancia ajena, sino que

antes bien aumenta cuando la proporción entre ambos se altera en perjuicio del vo. Pero si Schopenhauer hubiese admitido esto, habría dejado entrar un valor substantivo de la conducta moral, que sería independiente del cálculo de su significación eudemonista, que es el pesimismo. Aun cuando Schopenhauer aleja de la moral todo interés egoísta de felicidad, la asienta sobre felicidad v sufrimiento en general, en al proporción entre ambos, cuyo portador unitario es el ser supraindividual. Por tanto, desde el momento en que una acción fuese valiosa moralmente, aun cuando adquiriese, consciente o inconscientemente, una felicidad pequeña del tú, a cambio de un sufrimiento superior del vo, desde ese momento encerraría el mundo una categoría de valor que no podría enlazarse en la medida que domina en el pesimismo, y que de este modo haría ilusoria su balanza de los valores del mundo. Ouizás puede sacarse de aquí una conclusión, que exige la mayor reserva, porque puede inducir a los más peligrosos errores y abusos; Schopenhauer no hubiese acaso forzado aquel hecho de conciencia relativamente trivial, pero profundamente enraízado éticamente, si subjetivamente hubiese sido una naturaleza ética. Esto no significa ningún juicio de valor moralizante; aun cuando sólo fuera porque para el desarrollo del espíritu las naturalezas que como la de Schopenhauer están orientadas estético-intelectualmente, tienen tanta importancia como las naturalezas con tendencias éticas, y también porque no debe tomarse el sillón de juez frente a oposiciones tan elementales, de las cuales no puede faltar ninguna sin modificar de un modo incalculable la manera de ser de nuestra especie. Lo contrario de las naturalezas éticas no son las artísticas sino las estéticas. Nietzsche tenía una naturaleza artística y ética. Schopenhauer estética e inética. Cuando habla de conocimientos del arte y de la naturaleza parece que habla de cosas personalmente sentidas, mientras que cuando

habla del ideal moral y de su perfeccionamiento en la autosupresión de la voluntad, más bien parece sentirse que habla de lo que es su ansia y que no se hace ilusiones respecto a su realización. Esta debe de ser también la razón por virtud de la cual le falta una recta medida para los hechos de la ascética y de la negación de sí mismo, v porque acepta sin crítica hasta sus degeneraciones poco puras y patológicas. Esta es una posición típica frente a esferas de vida, a las cuales damos un gran valor v por las que sentimos admiración, sin poseer, sin embargo, un verdadero sentimiento interior para ellas. El que considera como suya una esfera de la vida, el que de algún modo tiene participación en ella, por mucho que venere sus manifestaciones más elevadas, ha de conservar siempre en sí una medida para ellas, no perderá fácilmente la facultad crítica, y ante todo poseerá un gran instinto para lo realmente puro, que le faltará al que viene desde afuera a este campo. El dualismo que constituye la forma general de existencia del alma humana y el ritmo en que todas las variedades hacen sonar sus melodías se expresa, entre otras formas, en una oposición fundamental, por medio de la cual al propio tiempo se inclina el dualismo ante su propia ley: la excisión entre la unidad y la pluralidad. Esta oposición alienta en los problemas teóricos en que se trata de reducir elementos a una unidad o una pluralidad de elementos últimos; vive también en lo práctico cuando se presentan frente a frente el ideal de la fusión, del hacerse uno, y el ideal de la independencia y separación de las personalidades. Y como la ética se fundamenta metafísicamente, se combinan en ella de las maneras más distintas ambas especies de oposición. La exigencia ideal de que los seres deben llegar a unidad no se detiene ante su diferenciación metafísica y ante la consideración de que en última instancia sean irreconciliables; antes al contrario, a pesar de toda la unidad metafísica, puede subsistir el anhelo acaso

irrealizable de que cada hombre sea una totalidad cerrada, un microcosmos con su centro en sí mismo. Como hemos visto, Schopenhauer considera a la moral como la restauración práctica de la absoluta unidad de la cosa en sí, superando la excisión provisional en individuos separados. Mas, aun reconociendo la profundidad metafísica de este ideal, creo que no llega a la hondura del verdadero problema metafísico. Pues si no me equivoco por entero, si se toma en toda su amplitud aquel problema, la dualidad entre el yo y el tú va mucho más alla en lo profundo del ser de lo que puede considerar la explicación metafísica de Schopenhauer. Puede aceptarse acaso que el problema de la moral está en la superación de esa dualidad; pero la solución de este problema está no sólo para el fenómeno, sino también para la última realidad del hombre, en el infinito, y no puede cortarse para ésta con un salto en una unidad transcendente sin que la exigencia pierda su seriedad y su significación fundamental para la existencia. Pero para mí es demasiado sencilla la formulación del problema de la moralidad, como la submisión de la dualidad en la unidad; encierra la multiplicidad de las relaciones que entran en la esfera ética en un esquema que no puede contener toda su riqueza. Las incontables exigencias morales que el hombre tiene que cumplir, en su relación con los demás, no quedan descritas en la forma de que de dos resulte una unidad. No sólo eso, sino que precisamente en las mayores alturas de la moral la dualidad subsiste; precisamente los más ricos y profundos valores morales se producen en acciones y relaciones, en sentimientos y sacrificios, bajo el supuesto de la plena autonomía, del valor individual de las personalidades. Acaso no sea imposible ver la unidad v la variedad como los polos de nuestra conducta moral, y descubrir en toda acción moral una determinada medida de ambos como su característica. Pero no es que la acción sea tanto más valiosa

cuanto menos dualidad y más unidad se muestre en ella; precisamente creo que la gran elevación de la moral está en que las relaciones de los hombres contengan la plena dualidad v al propio tiempo la plena unidad; el acontecimiento moral entre hombres es precisamente aquel en que se logra resolver este problema — conceptualmente, aparentemente contradictorio -: es aquella relación en cuyas formas más altas no es preciso que la dualidad desaparezca para que se convierta en unidad. No puedo negar que todas las representaciones schopenhauerianas de la esencia de la moralidad, la unidad del vo v el tú, la supresión de la diferencia entre sí y el otro, la igualdad entre el amor al prójimo y el amor a sí mismo, todas ellas son inexactas. Aquella unidad metafísica que ha de recoger en sí las diferencias de la individuación, hace estancarse como en una substancia a las relaciones vivas, altamente variadas de la moralidad, de la misma manera que cuando se declaraban como el «espíritu de la vida» substancial, unitario, todas las innúmeras funciones y relaciones mutuas que se dan entre los órganos de un ser viviente. El amor a otro y el amor a sí mismo no son tan idénticos que sólo varíe en ellos el sujeto, e interiormente sea el mismo estado, sólo que unas veces referido al yo y otras al tú. Esta representación, que ha venido arrastrándose a través de los siglos v a la que Schopenhauer ha dado una altura metafísica, es una representación grosera y una falsedad psicológica. Sólo en un sentido completamente traslaticio puede considerarse el egoísmo, como si en él nos distribuyéramos en sujeto y objeto, de tal manera que el sujeto sintiese por sí mismo como objeto, lo mismo que referido a otro se llama amor. Seguramente, no sólo el objeto sino el sentimiento son en ambos casos completamente distintos, v sólo el que el mismo objeto exterior pueda darse al otro o ser conservado para mí, pueda concedérsele o robársele, es lo que pudo haber dado origen a esta representación, según la

cual interiormente fuese también la misma acción, que no hiciese más que cambiar el punto de dirección como amor al prójimo o como amor de sí mismo, de la misma manera que el revólver no hace más que cambiar la dirección según que quiera cometer un asesinato o un suicidio. Las cuestiones psicológicas sobre hechos sentimentales no pueden ser resueltas más que por la experiencia perso-subjetiva, y así quisiera afirmar que el que verdaderamente ahonde en el estado psicológico que acompaña a una conducta egoísta y el que acompaña a un amor que se sacrifica por otro, tiene que sentir diferencias cualitativas fundamentales entre ambos, una vida totalmente distinta, dos sentimientos fundamentales que no pueden ser comprendidos bajo un común denominador.

Parece que no vale la pena de hacer estas críticas, puesto que en sí es completamente indiferente el que Schopenhauer se hava equivocado acá o allá, y puesto que frente al que da, lo importante es lo que de él puede aceptarse y no lo que hay que rechazar. Pero lo que positivamente enseñan estos errores de Schopenhauer, porque es lo típico para el pensamiento humano, es el que todos ellos convergen en un punto. En el esfuerzo para reducir todos los movimientos de la existencia a dos corrientes, la del valor positivo y la del valor negativo, las cuales se reunen en un sólo punto, a consecuencia de la fundamentación metafísica del mundo, y en que por no haber ninguna diferencia cualitativa entre ellas, por no ser incomparables sus dimensiones de valor, tenga que producir aquel resultado unitario que fundamenta el pesimismo. Por eso había que llevar tan abajo la esencia del altruísmo, que llegase a perder su sentido específico y a no tener más valor que como factor en el resultado eudemonístico general que podía alcanzarse también por el egoísmo, una vez desaparecida la distinción entre el yo y el tú; por eso la acción moral no podía exigir sacrificios mayores que la felicidad producida en el otro, pues

de lo contrario adquiriría un valor fuera de aquel cálculo cuantitativo; por eso la moral sólo podría consistir en la supresión de toda diferenciación personal, en la fusión del yo con el tú, porque si la substantividad de ambos fuese condición indeclinable del valor moral, quedaría amenazada aquella unidad total metafísica en que el hacer moral hace correr su significación de valor para ayudar a formar la balanza absoluta del mundo.

Esta reducción de todos los valores personales a la instancia metafísica que fundamentalmente no conoce más que placer y dolor, y de hecho sólo dolor, culmina propiamente en esta afirmación: Todo amor es compasión. Puesto que la substancia de la vida de los seres es el dolor, los actos del amor no pueden ser otra cosa que la mitigación de los dolores de los otros. De este modo el conocimiento del dolor ajeno, que en virtud de la identidad del ser sentimos como igual al nuestro, es el motivo de todos los sacrificios, el motivo para el cual el amor no es más que un nombre peculiar. Se ve aquí claramente cómo han sido forzados los hechos lógicos y psicológicos, por la tendencia a la reducción a la unidad de dolor individual. Pues si el amor no fuera más que compasión ¿cómo lo diferenciaríamos de aquella compasión a la que no calificamos de amor? Y quizas adquiriese un sentido más profundo el principio de Schopenhauer si se le invirtiese diciendo, toda compasión es amor; si así fuera, se explicaría el misterio del amor en un sentido no muy distinto del cristiano, incluso en la relación con los enemigos, con los indiferentes, con los despreciados, mostrándose así como posible elemento de unidad de todas las relaciones humanas, ya que de ninguna de éstas está excluída la compasión; sólo que Schopenhauer tenía que rechazar esto, porque con ello se crearía un valor no reducible a su explicación del mundo. Y, por tanto, queda en pie la cuestión de cómo él puede separar al amor que es compasión de la compasión que no es amor. Por

consiguiente, al lado del amor que es compasión entra como específicamente distinto el amor como amor, y nada más como un último elemento del mundo y del valor. Y al no guerer admitir esto Schopenhauer, por las razones ya indicadas, profesa un error que yo creo ver en todas las representaciones corrientes del amor. Cuando el amor es correspondido, y parece llegar así a la perfección a que según su esencia y sentido está destinado, el lenguaje usual lo llama «feliz»; con esto se expresa que el amor, según su directiva interior, está destinado a terminar en un sentimiento de felicidad; sólo cuando, por decirlo así, ha devenido felicidad ha realizado su idea, mientras que cuando la falta de correspondencia trunca su desarrollo, cuando no puede desarrollar todas sus posibilidades se le considera como «desgraciado». Pero con esto me parece que queda destruída la propia significación del amor, incluso como un fenómeno interior, en beneficio de una manifestación secundaria. En la serie de los acontecimientos de la vida interior el amor se presenta como una cosa valiosa en sí, como un gran acontecimiento, y el que llegue o no a su perfección plena no depende en modo alguno de que sea feliz o desgraciado, sino de la propia constitución del sujeto, que le da la suprema medida, a veces en uno de estos casos, a veces en el otro. El doble sentido de la felicidad coloca al amor en una dependencia completamente equivocada de su reflejo eudemonista, y el amor aparece en su propia significación y desarrrollo como rudimento, como algo que no alcanza toda su significación sin llegar a ser feliz. Que el valor que el amor posee para el alma y que ayuda a conseguir al alma sea determinado por el eco que encuentra y por los reflejos sobre el mismo, y que vaya acompañado de distintas sensaciones eudemonistas es indudable; pero por encima de todo esto su valor subsiste como algo único e independiente, como una función de la vida que le da a ésta una nueva e incomparable significación, y que puede unirse en todas las combinaciones posibles con la felicidad y la desgracia, sin perder por tales combinaciones la substantividad de su significación.

Por diferentes que sean la confusión de la conciencia popular que hemos criticado y la teoría del amor de Schopenhauer, coinciden, sin embargo, en un punto esencial en el desconocimiento del valor propio, no reductible a otra cosa más general del amor entre los demás valores de la vida, desconocimiento que en la conciencia popular se da en una medida relativa y sin claridad, y que Schopenhauer realiza absolutamente y con completa claridad. En el amor con su personalidad plena y substantiva, y con su valor que está más allá de felicidad o desgracia, era donde estaba el último peligro para la reducción de todos los valores de la vida a una instancia absolutamente unitaria en la que se hiciese el cálculo, basándole en factores meramente eudemonistas. Por eso buscó en la teoría de la compasión el medio genial para que el amor recibiese su razón de ser de la oposición de los individuos, haciéndolo consistir en la supresión de esta oposición y para que el punto de esta fusión estuviese en el sufrimiento, en el cual se reunen todos los valores de la vida para poder ser comparados entre sí de un modo puramente cuantitativo. El amor no debía tener raíz substantiva, como tampoco el goce artístico, como tampoco las relaciones morales entre los hombres.

En todas estas esferas, Schopenhauer ha sabido escoger el único camino por el cual podía hallar una unidad para los más heterogéneos valores de la vida, que en realidad existen cada uno por sí. El camino era elevar a la categoría de substancia lo negativo que hay en ellos, la la supresión de la voluntad, de la existencia personal, del dolor. Esto se da con una gran frecuencia en las cosas humanas. Personalidades movidas por las más encontradas tendencias llegan únicamente a entenderse para una acción común en virtud de una enemistad común, del in-

terés de ambas en la destrucción de algo; tan pronto como se trata de construir positivamente, vuelven a diverger irreconciliablemente las direcciones prácticas. A menudo ocurre que en grandes votaciones sólo se llega al resultado de rechazar las proposiciones presentadas, mientras que es muy difícil reunir a los votantes en una opinión afirmativa común. En el antiguo Egipto hay un curioso ejemplo de esto. Cuando en un período determinado se trató de la unión religiosa de los distritos que hasta entonces habían sido independientes, resultó que en uno de los distritos estaba prohibido comer una especie de animales, en el segundo otra especie, en el tercero una tercera, etc. Y para reunir todos estos usos en uno general, no hubo otro recurso que el de prohibir comer carne en absoluto. Sólo era posible unir todas estas costumbres religiosas en su aspecto negativo, con lo que positivamente permitían no hubiera sido posible construir una unidad. Toda la teoría de los valores de Schopenhauer y su fundamentación ética sigue este procedimiento. Era preciso reunir en un punto de vista todos los valores para que conincidiesen y se pudiesen comparar entre sí como el juicio del pesimismo supone. Era preciso que desapareciese lo positivo y con ello lo específico e incomparable del goce estético, de la moralidad, del amor, de nuestra actividad espiritual entera, que no es para Schopenhauer más que «un aburrimiento constantemente combatido»; era preciso que todo ello desapareciese en el fin de suprimir el sufrimiento, para devenir así con esta hemogeneidad factores de un cálculo único de los valores de la vida.

Ahora es digno de notarse, y el comprenderlo así lleva a los últimos fundamentos del sentimiento ético de Schopenhauer, el que en él todos estos valores morales, que descienden hasta el fundamento del mundo, no se aparecen en la forma del deber. Y esto no sólo en el sentido de que niegue al filósofo moral el derecho a predicar moral, porque no tiene que mandar sino solamente que conocer,

sino que aun la pura vida moral niega que salga de un deber, de la conciencia de un imperativo que nos obligue. No hay más «deber» que el que está determinado por recompensa y pena, ni más «obligación» que la que se ha tomado como el reverso de un derecho, es decir, la que al adquirirse asegura una ventaja. El deber separado de todo «fin», el deber categórico válido por sí mismo, tal como Kant le enseñaba, es una construcción conceptual nunca realizada y en realidad contradictoria. Ya he indicado más arriba, y esto será más claro después de lo dicho, que el rechazar un deber ideal de una validez absoluta depende de la concepción pesimista; pues si existiese un deber en el sentido de Kant, un deber que debe ser cumplido por ser deber y no por otra cosa, este cumplimiento será un valor de la vida que no podría incluirse en la balanza de los dolores y alegrías. El valor de una acción que no se ejecuta en vista de un fin, sino por razón de un deber, es tan absoluto como el imperativo mismo a que obedece y no necesita ser legitimado por ningún punto de vista superior. Schopenhauer no puede reconocer este valor que destrozaría la unidad de su concepción del mundo. Mas la significación de esta negación del punto de vista kantiano no se agota en aquel motivo que no representa más que un interés particular, por decirlo así, de la filosofía pesimista. En realidad se trata aguí de las oposiciones últimas v más hondas que pueden darse en la concepción del mundo ético. Trataré de mostrar ahora cómo en la aparente superficialidad del concepto del deber de Schopenhauer, que le hace agotarse en fines de vida empírico, se expresa un sentimiento y una concepción de la vida interior que forma, juntamente con el de Kant, las dos grandes posibilidades de la comprensión ética de nuestro vo.

Las concepciones que aquí están frente a frente son: de una parte la de que nuestra conducta es la expresión de un ser fundamental e inmutable, y de otra parte la de

que nosotros, como portadores de los valores prácticos, poseemos el poder de realizar acciones no determinadas por la unidad inmutable de un ser y que pueden conformarse a la exigencia moral. Esta oposición no es axactamente equivalente a la oposición entre libertad y determinación. Esta última alternativa se interesa tan sólo por la posibilidad de cómo se puede llegar a una de aquellas determinaciones. Estas son las que expresan el juicio definitivo sobre la estructura más interior de nuestro ser: en ellas se formulan los sentimientos irreductibles con que acompañamos en nosotros las decisiones de las últimas instancias. La cuestión de si esto se compagina con la causalidad de la naturaleza o la contradice es aguí secundario, pues pone aquella contradicción en relación con exigencias de un campo completamente distinto, y el que esta relación se establezca seguramente o con dificultad, no puede alterar por de pronto aquella decisión que sencillamente fija conceptualmente un hecho de la vida interior.

Por que el ser del individuo es su voluntad, es por lo que Schopenhauer está intimamente convencido de que la cualidad moral del individuo es la misma siempre, es una cualidad innata de que es una esencia inmutable a la que por ser su ser no puede escapar el individuo. Nuestro hacer está determinado en este modo de ser y con él, y no es más que el medio por el cual poco a poco llegamos a conocernos nosotros mismos. Las distintas acciones no se deciden cada vez de nuevo y según ellas mismas no es, como pretenden las construcciones kantianas, que la voluntad entre en cada caso con una decisión exclusiva para aquel momento y nacida en él, sino que porque somos como somos es por lo que la decisión tiene que ser así necesariamente. Con esto queda negada la exigencia del deber y su incondicionalidad. Pues sáquese ésta de la profundidad que se quiera de la razón y de la conciencia del que obra, siempre resultará que es

una cosa exterior a la voluntad que ha de tomar la resolución definitiva, aparecerá frente a ella siempre con un: Ouieras o no quieras será así. Y esto carece de sentido cuando la cualidad de la voluntad a la que se refiere el el deber está de antemano fijada de un modo inmutable. La frase fichtiana: «El que diga no puedo es que no quiere», expresa la flexibilidad inagotable del alma, que puede satisfacer todas las exigencias morales, sean las que sean, y por esa razón es el correlativo del imperativo categórico del deber que, salido del mundo de los valores, rige en la realidad, obedézcale ésta o no, porque es su propia última instancia y saca de sí mima su legitimación y no de la realidad. Con esto se suprimen todos los obstáculos que, nacidos del ser individual originario del alma, pudieran oponerse al cumplimiento de la ley; pero al mismo tiempo se crea una dificultad que para los conceptos resulta muy difícil de superar. Pues aquel deber autónomo antepuesto a nuestra voluntad ha tenido que ser va querido de alguna manera por nosotros, porque si no flotaría en el aire sin ningún punto de apoyo en nuestro interior; para que pueda ser una norma de nuestra voluntad es preciso que nosotros lo queramos. Cuando Kant asigna a nuestra «razón pura» el papel de presentar a nuestra «voluntad» este imperativo nacido en el mundo del ideal, no resuelve en realidad el problema, no hace más que darle una formulación. Confieso que no conozco ninguna explicación plástica bastante clara de este proceso espiritual en el cual sentimos que todas nuestras facultades volitivas se rebelan contra un deber que, sin embargo, tiene que ser al mismo tiempo de alguna manera un querer, puesto que al cabo, y sin que aquellas resistencias disminuyan, terminamos por seguirle. Quizás nos hallamos ante uno de esos procesos fundamentales que no podemos comprender en su unidad, sino que no podemos más que describirlos por un círculo entre dos elementos. El querer se dirige según el deber, pero

el deber tiene que ser a su vez un querer. O quizás en estas representaciones del deber y en su significación, que unas veces es completamente insignificante para nuestras acciones y otras veces lo arrolla todo, esté latente una forma de la energía espiritual, cuya naturaleza especial no coincide con la de la llamada voluntad.

Cuando en sentido religioso se dice: Señor, hágase tu voluntad y no la mía, se dice algo que psicológicamente es sin duda una contradicción. Pues lo que vo quiero que acontezca eso es precisamente mi voluntad, y yo no puedo querer que acontezca aquello que no quiero. Y, sin embargo, con ello se expresa una realidad psicológica interiormente verdadera y completamente indudable para el sentimiento, a pesar de que no sea posible encajarla en nuestros conceptos psicológicos. La exigencia ideal hecha a la voluntad de no ser ella misma dentro de su volición, de devenir una realidad que no sea su realidad propia, sino de un deber cuyos contenidos colocan su dignidad más allá del querer o no querer. Para Schopenhauer esa dificultad no existe, porque según su punto de vista no pueden existir los imperativos opuestos a la voluntad que constituyen un mundo de valores independientes de ella. La voluntad es absolutamente única y unitaria, es el ser que en el desarrollo de su peculiar cualidad lleva la vida del individuo con todos sus valores y negaciones de valores. Por eso, para él, el remordimiento no es otra cosa sino la conciencia de no haber obrado en consonancia con su propio ser v voluntad. Cuando una pasión ciega de tal manera al entendimiento, que no le deja ver en toda su importancia las razones en contra de la acción por él aconsejada, y luego, una vez el hecho consumado, estos motivos aparecen en toda su claridad y significación, entonces vemos que no hemos hecho lo que según nuestros motivos de voluntad principales y más duraderos hubiéramos debido hacer, y en esto consiste el remordimiento. Quizás en

ninguna parte aparece tan clara como aquí la divergencia entre ambas direcciones éticas. Cuando fuera de la voluntad existe un deber objetivo, el remordimiento significará precisamente que la voluntad se ha seguido a sí misma en lugar de haber seguido al deber. Interprétese como quiera psicológicamente, según este punto de vista el remordimiento castiga a aquella voluntad que sólo se sigue a sí misma, castiga su falta de flexibilidad frente a la norma objetiva que aparece frente a ella en un distinto plano ideal. El remordimiento es para este punto de vista el sentimiento que acompaña a un cambio en la dirección de la voluntad, la negación del hecho por ella realizado y la afirmación de la norma distinta de ella. Schopenhauer no puede admitir un cambio semejante de la voluntad. La voluntad es siempre lo que era; lo único que cambia es el intelecto, que forma equivocaciones de momento por nuestra verdadera intención, y al reconocer la verdadera tendencia de nuestra voluntad siente dolorosamente este apartamiento de lo que era la propia substancia de nuestra voluntad. Ambas explicaciones se conforman igualmente a los hechos, Pues lo que parece es que explica mejor la de Schopenhauer el que el hombre malo se arrepienta de haber obrado bien y altruístamente, porque reconoce más tarde que no ha obrado conforme a su propia naturaleza, esto se comprende también con la otra explicación. Para un hombre semejante lo negativo moral, el imperativo de la inmoralidad es una norma objetiva, un deber que, unas veces cumplido otras incumplido, se halla frente al querer, lo mismo que está la moral frente a los hombres buenos. Hay que guardarse de identificar esta categoría del deber que vale por sí mismo, en su peculiar alejamiento y cercanía a nuestra voluntad, con un contenido determinado cualquiera. Quizás este contenido sea distinto para cada hombre, aun dentro de la moralidad normal. Para el hombre que por su idea, por su propia naturaleza, está indicado al mal y a la corrupción, la forma del deber se llena con un contenido cuya falta puede llenarle del mismo remordimiento que cuando en la concepción schopenhaueriana la falta no es la de la norma que está fuera de la voluntad, sino la de la propia e individual dirección de la voluntad.

Por lo demás, hay una serie de hechos y efectos morales que parecen encontrar su interpretación más profunda en la afirmación de Schopenhauer, según la cual la instancia decisiva de nuestra moralidad y el punto al que propiamente la responsabilidad se encamina está en nuestro ser, pero no en la acción particular, que no es más que la manifestación en nosotros de aquel ser, de la voluntad metafísica. Al lado de las representaciones superficiales conque acostumbramos a explicar nuestro sentimiento de responsabilidad, me parece la explicación de Schopenhauer enormemente profunda. Los reproches de la conciencia se refieren inmediatamente a lo que hemos hecho, pero en el fondo a lo que somos. Y realmente lo terrible en los reproches de la conciencia, el que todo lo malo y lo bajo que hayamos realizado nos parezca como algo absolutamente imperdonable, algo que acaso se pueda olvidar, pero cuyo terrible efecto nunca se extingue para nosotros, esto no depende del acto mismo, de aquel acto concreto de voluntad, de la situación en que nos encontrábamos en el momento de obrar, sino que depende de que nosotros somos el que hace aquéllo, de que nuestro ser es lo que corresponde a este acto, que nuestro ser es la capacidad para realizarlo. Lo que enseña la moral trivial, de que en la moral no importa el hecho sino la intención que está detrás de él, alcanza toda la profundidad y amplitud posibles desde el momento en que la voluntad no es el impulso individual desarrollado por un movimiento determinado, sino el ser fundamental del hombre que no conoce ni tiempo ni modificación. Comparado con esto aquella explicación popular de la responsabilidad moral, no parece ser más que el primer

paso provisional más allá de la calificación jurídica, a la que sólo el hecho exterior le importa. Mas con aquella explicación no se ha llegado sino al moralismo, a la instancia de los diferentes actos aislados de voluntad que para las necesidades de la práctica diaria es suficiente. En cambio, ahora se ha alcanzado la última estación en aquel camino que iba separándose de los meramente exterior, más allá de lo moral en sentido estricto, la estación metafísica. El hombre entero, es decir, su ser absoluto, no susceptible de cambiar, es el portador; la propia realidad de todo lo bueno y de todo lo malo y la responsabilidad por ello.

Quizás sea la fidelidad el ejemplo más claro de una valoración moral que va más allá de las voliciones particulares. El ser fiel a alguien interiormente no puede alcanzarse, o, a lo sumo, puede alcanzarse parcial e indirectamente por una voluntad consciente. Al seguir desarrollándose, con frecuencia desaparecen los supuestos, bajo los cuales se había establecido la relación entre las dos personas, y una se hace infiel con la misma necesidad con que se marchitan las hojas cuando el verano sucede al otoño. Y, sin embargo, la infidelidad se siente como un defecto moral, y el conservarse fiel como un valor moral. En este sentido se es moral cuando se es de tal calidad que aquella mutación no se produce, cuando el sentimiento permanece siendo el mismo, a pesar de que no está en nuestro poder. Este ser es nuestra voluntad más profunda y fundamental que decide sobre aquello a que no alcanzan sus distintas manifestaciones conscientes, v sobre lo cual pesa la responsabilidad, aunque para aquéllas no haya ninguna.

Por último, me parece que existe aún un sentido más difícil de ver en la profunda significación del pensamiento schopenhaueriano del ser responsable. Cuando somos conscientes de nuestra inmoralidad, ocurre a veces que no es nuestro sentir la causa de esta inmoralidad, sino que

en ocasiones es la consecuencia del hecho correspondiente. El acto, en cuanto podemos seguirlo en su generación psicológica, se realiza con frecuencia en un estado de inconsciencia, en un momento de debilidad, por una seducción, por obra de la presión mecánica de las circunstancias, en una palabra, en un especie de semiculpa. Pero el acto realizado desmoraliza al hombre, produce después el ánimo inmoral correspondiente. Muchas veces ocurre que estamos desmoralizados porque nos sentimos culpables, en vez de sentirnos culpables porque estemos desmoralizados. Particularmente nos hacemos malos sin darnos cuenta de ello, cuando se reunen muchas faltas pequeñas; al arrojar entonces una mirada al conjunto de nuestro pasado moral, nos sentimos mucho más caídos que lo que la conciencia del momento aquel aislado nos diría. Y el que podamos hacernos malos de esta manera, sin que nos penetre la voluntad de serlo, engendra en nosotros un profundo desmayo, nos parece que no podremos impedir la caída.

Lo que ocurre en las tragedias morales de esta índole no es quizás otra cosa que lo que piensa Schopenhauer, que nuestras acciones que en apariencia salen de impulsos de voluntad distintos cada vez, en realidad sólo son el medio de que nos conozcamos a nosotros mismos. Todas aquellas acciones provienen de que seamos de tal manera; el verlas unidas con multitud de circunstancias exteriores las hace presentar muy distintos aspectos, hasta que una visión de conjunto nos revela de pronto lo que en ellas hay de común, lo cual depende de nosotros mismos, de nuestro propio ser, como su punto de arranque. Mientras demos una gran importancia al acaso del momento, a que las circunstancias exteriores e interiores nos sean favorables o desfavorables, nos creeremos en situación de nuevas voliciones distintas, de cambios radicales en nuestra conducta. Pero desde el momento en que reconocemos que todo este mundo de casualidades

aparentes está penetrado de una unidad estable, nos vemos encadenados a una inmutabilidad de nuestro ser, y a consecuencia de ello nuestra conciencia se percata de que estamos colocados en un punto de la escala moral más arriba del cual no nos es dado llegar. De las acciones aisladas en las cuales no se distingue el efecto del impulso de voluntad y el de las influencias exteriores, no nos sentimos más que hasta cierto punto responsables; pero este ser decisivo e inimitable, éste no podemos rechazarlo, tenemos que responder de lo que somos y no de sus manifestaciones particulares.

Se podrá hacer comprender ahora claramente cómo se compagina esta «libertad» con la determinación de nuestras acciones aisladas que Schopenhauer había aceptado sobre la base del supuesto kantiano. Cada una de nuestras acciones que se dan en el reino de los fenómenos y que se manifiestan en sus formas del espacio, del tiempo y de la causalidad, está determinada con arreglo a leves naturales, exactamente lo mismo que puede estarlo la forma de una onda o de una llama. Pero el que exista en absoluto un ser fundamental, que se manifiesta y, por decirlo así, se individualiza en aquellas formas de representación, se da de un modo absoluto que no puede explicarse por las conexiones del reino de la empiria v de la causalidad. El ser en este sentido es «libre», porque no tiene nada fuera de sí por lo cual pudiera ser determinado, v porque está colocado más allá de aquellas relaciones causales que rigen sus manifestaciones particulares; no es el fenómeno para el cual estas leyes y relaciones rigen, es el fundamento o supuesto del fenómeno. Una vez que el ser se ha dado en una de sus manifestaciones, quedan necesariamente determinadas todas las demás, pero no era necesario que el ser existiese; el que no existiese no contradeciría ninguna ley, ninguna necesidad del pensamiento. Y esto puede aplicarse sin duda también al ser de nosotros mismos.

La voluntad fundamental que es nuestro ser no necesitaba ser, no necesitaba, según su cualidad originaria, ser como es, porque existe antes de toda determinación causal, cuvo antes, naturalmente, no es el antes en el tiempo, sino el de la interior significación y el del sentido metafísico. Sería una falta de la filosofía moral, dice Schopenhauer, considerar a nuestro ser como lo irremediablemente dado, como lo existente de antemano, y luego considerar las acciones particulares en el sentido de que seamos responsables por cada una de ellas como si hubiera podido ser de otro modo. Al contrario, esto es lo que está irremediablemente determinado, y en cambio el ser no necesitaba ser ni necesitaba ser así, lo cual se expresa en el hecho de que es voluntad. Esta relación, que en sí es un misterio, podemos expresarla con palabras sólo aproximadas, diciendo que manifestamos nuestro ser por un acto fuera de tiempo, que somos este acto de voluntad metafísico y que nuestro ser tiene que desarrollarse conforme a él y sin libertad de elección. La libertad, y con ella la responsabilidad, ha pasado del hacer al ser, porque sólo éste corresponde, o mejor dicho, coincide con la voluntad que se crea a sí misma. Esta es la motivación de aquella profunda nota de Schopenhauer, según la cual el dolor que se produce en la conciencia después de una mala acción, no se refieren al acto en su determinación individual, sino a la cualidad general de nuestro ser que conocemos por medio de aquella acción. El que seamos tales que podamos producir un acto semejante en virtud de nuestra cualidad originaria, este es el gran tormento, el cual es tanto más terrible cuanto que sentimos esa cualidad, de una parte como libre, como nuestro querer así originario, y de otra como absolutamente inmutable e irremediable. La acción aislada podríamos meiorarla por un cambio de nuestra conducta, podríamos repararla y el remordimiento imborrable sobre ella no sería comprensible. Pero nuestro ser es algo firme, está

fuera del tiempo, a él se refiere la responsabilidad, en él sentimos el mal que a nosotros en nosotros se revela, que sale de lo más íntimo de nuestro ser, que no puede ser remediado por ningún remordimiento ni modificado por ninguna volición, y que, sin embargo, es la raíz de todo remordimiento y de toda volición.

Con todo esto descubre Schopenhauer quizás la más trágica de las situaciones éticas. La plena responsabilidad por un ser principial que no puede rectificarse, y cuya «libertad», al mismo tiempo que fundamentaba su responsabilidad, establecía su irremediabilidad. Toda modificación aparente de nuestra cualidad moral es para Schopenhauer, o una mera modificación de las circunstancias exteriores que hacen que aquel ser permanente, o dicho en una forma más popular, innato, tome distintas manifestaciones, o en la modificación del conocimiento que va poco a poco y con vacilaciones nuestra verdadera esencia. Pero en este punto culminante de su explicación éfica se aparece de nuevo toda su profunda repugnancia contra cualquier pensamiento evolutivo. La absoluta estabilidad de nuestro carácter tal como es en sí, sobre cuya atemporalidad, y por tanto inmutabilidad, se dan todas las variaciones de nuestra apariencia fenomenal, refleia inmediatamente la peculiar inmovilidad de la naturaleza - desde la terminación de su obra capital a los treinta años no puede verse ninguna evolución propiamente dicha de su espíritu - que altera la concepción originaria de su pensamiento tratando las materias más distintas. En realidad creo que la unión entre libertad y necesidad, tomada de Kant - aquélla nos corresponde como cosa en sí, ésta como fenómeno sujeto al tiempo y a la causalidad —, no nos arroja de la inmutabilidad absoluta de una voluntad expresada de una vez para siempre en actos colocados fuera del tiempo. Schopenhauer declara que es imposible que un hombre obre ahora así y luego de otra manera, porque las condiciones exteriores obran con arreglo a leves naturales inmutables, y la modificación tendría que salir de la voluntad metafísica. la cual no puede cambiarse porque no está sujeta al tiempo. Pero pudiera preguntarse: ¿Por qué no ha de ser posible que este ser último esté sujeto a un cambio en su dirección? ¿Por qué no ha de llevar dentro de sí un ser de otra manera que en su manifestación temporal se aparecería como una transformación, como un cambio, como un sí o un no? Schopenhauer identifica con perfecta identidad el principio de que el carácter es innato con el principio de que el carácter es invariable. Sin duda que esta modificación no puede verificarse en el tiempo, pues el tiempo no es más que una forma de concepción que ordena los fenómenos, pero que para nada se refiere a la cosa en sí. Pero podría pensarse muy bien que este ser en sí, este ser fundamental que determina según su naturaleza el fenómeno (pues otro carácter metafísico produciría también un fenómeno empírico distinto), posee una cualidad que a nosotros se nos revela como una modificación plena de nuestro ser producida en el tiempo. Sin duda que no podríamos describir la estructura de una cualidad semejante, pero también la unidad y la inmutabilidad son meras expresiones simbólicas para el secreto y lo inefable de lo absoluto que está en el fondo del juego de nuestra naturaleza empírica, de modo que el enigma que trajese consigo aquella modificación v evolución transcendente de nuestro ser no sería mayor que el que en estos conceptos se encierra.

No se trata con eso de una posibilidad conceptual especulativa, sino de la oposición entre sentimientos definitivos y explicaciones últimas de la vida interior. Schopenhauer comparte el prejuicio muy extendido de que lo transcendente que se funda puramente en sí mismo, tiene que ser en sí mismo simple e inmutable, como si ésta fuese la única constitución de la existencia fundamental primaria, mientras que toda evolución necesitaría, por de-

cirlo así, un empuje, una motivación y destino que fuera más allá de lo evidente sin más. Pero este dogma quizás no haya nacido más que de la observación superficial de la práctica humana; el hombre, efectivamente, parece que sólo cambia y se desarrolla por impulsos de afuera, por motivos que están más allá de su actual situación. Pero si nos elevamos por encima de esta costumbre de pensamiento, encontraremos que frente a lo inimitable y fuera de tiempo está con el mismo derecho la otra interpretación de nuestro ser. La de que la evolución, el devenir de otro modo sea el último sentido interior de este ser, la forma de su substancia metafísica, sin temer que por eso se degrade lo que en nosotros es libre, en una sujeción al tiempo. Pues de esto nos libra una analogía: Cuando de dos premisas sale una conclusión, se verifica una evolución, un pasar de la una a la otra que no es, sin embargo, temporal. El que la conclusión exista mientras subsistan las premisas es una verdad colocada fuera del tiempo. Si realizamos psicológicamente un proceso semejante, van sin duda las premisas delante y la conclusión detrás. Pero lo que pensamos con este proceso temporal, la verdad de que en él nos hacemos conscientes está mas allá de esa sucesión, es una evolución de un contenido según su sentido puro, la unidad de un pensamiento, una verdad que consiste precisamente en que sus elementos estén ordenados de esta manera. Ahora, de un modo análogo - frente a este problema no pueden emplearse más que expresiones simbólicas —, podría pensarse que lo más hondo en nosotros en vez de ser permanente de un modo inmutable tuviese su esencia en la evolución, en el cambio y en la modificación en sí mismas. Y como lo último que en nosotros existe es libre - porque no tiene nada tras sí por lo que pudiera ser determinado —, la libertad no significaría entonces, como para Schopenhauer, la decisión irremediable fundada en la cualidad de la voluntad, sino que viviría en las modi-

ficaciones, en el elevarse y descender de la vida interior. Sin duda en estas oposiciones metafísicas se ve una vez más el sentimiento pesimista frente al de la posibilidad de la salvación en el progreso, y en lo inesperado que dirige al fondo más íntimo de nuestro ser en el sentido opuesto a la dirección de su pasado; siendo una explicación tan natural y necesaria como la otra. En cambio, la explicación schopenhaueriana del problema moral fundamental supone que la conducta de los hombres es invariable, variable sólo en cuanto a las circunstancias y opiniones, pero encadenada a un ser inmutable, el cual, sin embargo, es en sí libre, independientemente de la conducta con la cual se manifiesta; y esta libertad, que no significa más que la liberación de la influencia de la causalidad que rige el mundo de los fenómenos, recibe una significación positiva por el hecho de que aquel ser es voluntad. Los disfintos contenidos de la voluntad engendran el encadenamiento de los fenómenos; pero el que en el conjunto de la vida gueramos como gueremos, ésta es la cualidad mística de la libertad. Y como la vida es continuamente voluntad y no otra cosa, por eso es este conjunto de la vida, en su sentido más profundo, un problema moral.

Ahora, que con esto se entiende el problema moral en un sentido más amplio del que hasta aquí se le ha dado. La obra de la voluntad por medio de la cual se redimía de la fatalidad de su ser dado con el hecho del mundo, estaba hasta aquí entre el yo y el tú. Aniquilaba — aun cuando sólo en una medida relativa, la única posible — la contradicción a que la voluntad se condena a sí misma por su excisión en las manifestaciones individuales. Pero este es un procedimiento sintomático, por decirlo así, aunque sólo sea porque, como hemos indicado más arriba, nunca podremos superar de hecho las formas de la concreción con que nuestra conciencia trabaja. Por tanto, por este camino no podía alcanzarse la salvación completa. Por él podía a lo sumo repararse una de las más

terribles contradicciones en que se coloca la voluntad al expresarse en el mundo de las manifestaciones concretas; pero la raíz de la cual nacen estas contradicciones y por la que crecen constantemente queda viva. Por eso Schopenhauer dice que no avalora las virtudes morales «como el último fin, sino como un escalón hacia él». Por tanto, como último fin no queda otra cosa sino el aniquilamiento de la voluntad. Para Kant podía la moral constituir el estadio supremo, porque reconocía una norma suprema colocada por encima de la voluntad, que le presta un valor absoluto. Pero para Schopenhauer, que no cree en la existencia de norma alguna y para quien todo es voluntad, la virtud moral no puede contener un valor definitivo, a pesar de que es siempre un acto positivo de voluntad y precisamente por eso. Si toda la realidad es voluntad y toda voluntad significa culpa y sufrimiento, si se rechaza la existencia de normas supremas, no queda más que un camino de salvación, procediendo con plena consecuencia lógica, y éste es la supresión de la voluntad. Si se prosigue el camino emprendido por el altruísmo moral, la supresión de las barreras que separan al vo del tú, al final se encontrará la unidad del vo con la existencia entera, el sentimiento de que en verdad no somos individuos sino la voluntad del mundo entero e indivisible y que, por tanto, todo el dolor del mundo, todas las contradicciones y contrasentidos están reunidos en este vo voluntad. Naturalmente no es necesario que esto se exprese en conceptos conscientes, sino que es una situación del ser que la conciencia reflexiva no hace más que expresar en estos conceptos. Pudiera decirse: El alma de que se trata se comporta de tal modo, tiene las mismas cualidades que si estuviera determinada por este conocimiento. Pero esta determinación no puede tener más resultado que el que en el alma se produzca un pleno desvío de la voluntad. ¿Pues para qué habría de atenerse a ella si no le proporciona más que el tormento, la terrible falta de objetivo y la desilusión de la existencia? El poder instintivo que la voluntad tiene en nosotros está roto desde el momento en que sabemos, no con el entendimiento, sino con todo nuestro ser, que no puede ser satisfecha, que su sentido es la falta de sentido. La voluntad de aquel que ha comprendido esto no puede ya ser conmovida por nada. Los fenómenos del mundo ya no son fenómenos para él, devienen aquietantes, la voluntad muere en sí misma, suprime en un proceso que no puede realizar sin duda una vida empírica, el fenómeno de su existencia, al suprimir su fundamento.

En qué sentido se ha de entender esto se aclara considerando que Schopenhauer presenta al suicidio como todo lo contrario a esta salvación, a este auto supresión de la voluntad. El suicida no niega la voluntad de vivir, quiere la vida, sólo que no la quiere en las circunstancias en que se le ofrece. El que ha renunciado verdaderamente a la voluntad soporta todos los sufrimientos, porque en sí mismo va no hav nada que se presente frente a ellos, porque ellos son el camino deseado para libertarse cada vez más profunda y convencidamente en lo íntimo de su ser de la voluntad, y precisamente lo que le horrorizan son los goces y las esperanzas, porque traen consigo el peligro de que se renueve la unión con la vida. Por el contrario, el suicida quisiera con gusto vivir si tuviese más que gozar y menos que sufrir; precisamente porque no puede cesar de querer, cesa de vivir. Por eso el suicida no adquiere redención ninguna. Pues la voluntad metafísica que en él alienta no ha muerto, sino que adquiere una violencia extrema tanta, que por sentirse impedida por el sufrimiento destruye su propia manifestación, de la misma manera que dirigida hacia afuera destroza la manifestación de otro. La voluntad tiene que aniquilarse a sí misma v no su manifestación individual; si no - así expresa Schopenhauer este acontecimiento místico sigue existiendo sin trabas la cosa en sí, y con ella todo

el dolor de la existencia, que era precisamente de lo que el suicida quería huir. Sin duda, esta construcción no conseguirá encontrar una prueba. Sin más, se admitirá que quien desprecia verdaderamente la vida no tiene razón alguna para quitársela, y quien lo hace no lo hace por odio a la vida sino por amor desgraciado a ella. Pero, al mismo tiempo, Schopenhauer tiene que conceder que quien destruve su vida empírica individual destruve también la posibilidad de sentir el dolor. Pues sólo allí donde la voluntad posee el órgano de un cerebro sensitivo, se manifiesta su ser en la forma de tormento. Claro es que la supresión de la voluntad en general acaba con la posibilidad del dolor; pero no necesita de esto cuando la destrucción de la manifestación concreta corta, sin dejar resto, su realidad. Más que en otras cuestiones de valores prácticos, insiste aguí Schopenhauer en que los argumentos de la moral burguesa y teológica contra el suicida son insuficientes, porque sólo se le puede condenar en vista de que no consigue metafísicamente su fin. Aun cuando salte a la vista la parcialidad de su argumentación en que se calla el hecho de que la cura que hace el suicidio del dolor de la vida, por ser radical produce los mismos efectos que la muerte interior de la voluntad; a pesar de eso, al distinguir el suicidio de la verdadera negación de la voluntad y degradarlo frente a ella, ha dado una fórmula a un profundo sentimiento de valoración. El que, como el asceta, ha superado la vida porque ni en conjunto ni en detalle quiere saber más de ella, no necesita aniquilarla violentamente, por lo mismo que para él es va la nada. Ahora que esto sólo puede aplicarse cuando se trata de la última significación de la vida; otra cosa ocurre con la vida considerada como una serie de hechos empíricos, la cual está también sujeta a la muerte. En esta esfera puede justificar el suicidio un padecimiento físico incurable o la pérdida de todas las posibilidades de llenar la existencia con una actividad adecuada; aquí

la cuestión es una cuestión de cálculo entre determinados valores de la vida, lo mismo que cuando se trata de la amputación de un miembro. Así, por paradójico que esto pueda parecer el suicidio, puede resultar más bien como justificado en los casos no muy importantes, para el acabamiento profundo y total de la vida no es adecuado; para ésta vale la creencia de Schopenhauer — que como ocurre tantas veces con tanta profundidad afirma y tan mal demuestra —, de que el aniquilamiento exterior de la vida sería una expresión totalmente inadecuada y completamente opuesta a la liberación interior de la vida.

Ahora, el que Shopenhauer no se arredrase ante los vacíos y violencias de la demostración, depende de que su obstinación en no ver en la vida más que una balanza entre valores de placer y de sufrimiento, tan fatal para él, pero unida inseparablemente a su sistema de pensamientos, le obligaba a demostrar algo mucho más superficial de lo que él mismo pensaba. Su explicación, de la salvación de la voluntad por renuncia a todo querer y desvío de él, depende de que la participación absoluta, supraindividual en los dolores de la realidad, provoca en el sujeto un horror de este mundo, un desvío hacia toda existencia, o lo que es lo mismo, hacia la realidad que procura al dolor la realidad y a la realidad el dolor. Ahora que, para poder condenar el suicidio con esta fundamentación de la negación de la voluntad, tenía que prescindir del hecho de que el suicidio suprime el único instrumento en que el dolor como tal se produce, el organismo individual, sin que una vez suprimido haya posibilidad de volver al estado anterior ni haya, por tanto, posibilidad de dolor. Pero en realidad, de la misma manera que el goce estético y el valor moral tienen en él verdadero pensamiento e instinto de Schopenhauer un arraigo mucho más hondo y verdadero de lo que podía expresarlo con su valoración dogmática, según placer y dolor, también aquí piensa algo más profundo de lo que

parece expresado con arreglo a aquella fórmula dogmática. El desvío de la vida, la renuncia ascética a todo deseo en las que ve Schopenhauer la perfección y santidad supremas del alma, es algo muy amplio y muy fundamental para que pueda ser motivado exclusivamente por el dolor, aun cuando fuese el dolor de la unidad metafísica del mundo reflejado en el alma individual. En la vida de los santos ascetas de todas las religiones en que Schopenhauer ve la realización de su ideal, pocas veces aparece un motivo semejante de negación de voluntad. Y aun cuando Schopenhauer nota con gran agudeza, con extraordinaria razón, que no deben tomarse por los motivos verdaderos y decisivos, los motivos superticiosos, infantiles v fantásticos que los ascetas mismos se figuran, no atendiendo más que a lo que pasa en la superficie de su conciencia, sin embargo, no debe abusarse de esta discrepancia entre el ser de estas almas y la representación que ellas puedan hacerse de los motivos de este ser, para introducir una interpretación arbitraria de estos motivos: la fecunda idea de Schopenhauer, de que los verdaderos motivos de los hombres no se corresponden necesariamente con la conciencia que de ellos se tiene, ha conducido a incontables arbitrariedades psicológicas para las cuales él mismo ha dado aquí el modelo. No tenemos derecho alguno a aplicarles a los santos ascéticos aquella especial fundamentación eudemonista de sus desvíos por la vida. En ellos se realiza algo más general, un fenómeno elemental que la metafísica de la voluntad puede expresar de un modo incomparable si se liberta de su unión con el pesimismo. De la misma manera que carece de motivos el aumento de la voluntad de vivir, carece de ellos su disminución; de la misma manera que no puede motivarse el que en general se dirija a fines — puesto que lo que necesita motivación es el paso de unos fines concretos a otros —, tampoco puede señalarse determinadamente la razón por la cual

la voluntad se dirige contra sí misma. Para el contemplador que está más allá de pesimismo y optimismo, ambas direcciones constituyen un espectáculo igualmente maravilloso: así el encanto de un surtidor no sólo está en los hilos de agua ascendientes y en su fuerza vencedora de mil obstáculos invisibles, sino también en los hilos descendientes que desarrollan al bajar la misma energía. Pues este apagamiento de la voluntad en la resignación ascética nada tiene que ver con flaqueza de voluntad; los débilcs de voluntad no carecen de objetivos, al contrario, suelen desear muchos y aun desearlos con desesperada violencia; lo que les falta es la concentración en un fin determinado, su voluntad se disemina sin encontrar la forma de la eficacia. En cambio, en la voluntad del asceta se da la suma suprema concentración y energía eficaz, porque no se dirige a objetos exteriores colocados en la periferia del vo, sino se toma a sí misma como objeto; va no vence al mundo, sino que se vence a sí misma. Por eso suelen ser los hombres de vida más apasionada v más poderosa los que buscan la santidad. La fuerza de la voluntad, que de otro modo al tener que salir de sí misma se emplea intranquila, posesionándose ahora de esto luego de aquello, ahora está cerrada en sí misma, la voluntad va no muere en las cosas a las que no ha podido domeñar sino en sí propia. El valor de la santa pureza y perfección de la vida que esta vuelta en sí mismo determina es incalculable, y Schopenhauer, que sabe mejor que nadie la hondura de este valor, empequeñece su pensamiento al querer deducirlo del dolor y de su supresión. Aquí se trata meramente de una concepción absolutamente metafísica de la vida, cuyo valor se mide, no por sus resultados sino en sí misma, y que sólo puede compararse a la otra concepción opuesta: el apoderamiento del mundo por la voluntad de vivir, que enérgicamente se afirma.

La metafísica de la voluntad expresa con una admi-

rable amplitud y profundidad la significación interior de la renunciación del mundo, al hacer que el mundo de los fenómenos salga de la voluntad. Pues con esto se explica, desde los últimos fundamentos metafísicos, cómo para el santo desaparece el mundo, cómo se la transforma en un sueño sin substancia ni realidad. Lo que suele decirse como mero símbolo, que el mundo no existe para el santo, para el penitente, adquiere con esto verdad inmediata. Al superar su voluntad ha superado también el mundo, que no es otra cosa que el producto y reflejo de esta voluntad, el lugar creado por ella para albergar sus representaciones, cuando deseaba extenderse hacia afuera. La voluntad que se afirma a sí misma tiene el mundo; la que se niega deja de poseerlo, porque va no lo necesita y porque su deseo es quien lo ha creado. La vida se ha perfeccionado a sí misma por encima de lo meramente moral y por encima de todas las cuestiones de dolor y placer, sin dejar tras sí restos del mundo; la voluntad al libertarse de sí misma ha precipitado en la nada todo lo que estaba fuera de ella, puesto que ahora deja de ser creado, penetrado, conservado por ella. Schopenhauer ha plasmado para todos los tiempos el estado del santo en el que la voluntad se ha aniquilado a sí misma y al mundo, por tanto, en palabras como sólo podría hallarlas el irredento después de la rendición:

«Contempla tranquilo y sonriente las imágenes engañosas de este mundo, que un tiempo tenían fuerza para mover y apesadumbrar su ánimo; pero que ahora están ante sus ojos tan indiferentes como figuras de ajedrez extendidas por el tablero después de terminada la partida, o como a la mañana los disfraces de carnaval que a la noche nos excitaban e inquietaban. La vida y sus imágenes flotan ante él como una aparición pasajera, como siluetas de un dulce ensueño de madrugada a través del que ya penetra la realidad y que no puede engañar.»

## VII

## Los valores humanos y la decadencia.

La elevación histórica de la intensidad de la vida como valor definitivo. – Su destrucción por cristianismo y democracia. — Coincidencia de hecho con ideales cristianos. — Distinción entre los conceptos de humanidad y sociedad y la relación de ambas con la individualidad. — La distancia natural como condición de la evolución de la humanidad. — La sensibilidad psicológica para la distinción y la ética de Macterlinck. — La medida del valor de una época según su medio y según sus puntos más elevados. — El sentido del inmoralismo.

Así como Schopenahuer no conoce más que un valor, no vivir, Nietzsche tampoco conoce más que uno, vivir. Mientras que para aquél todos los valores que suelen reconocerse como substantivos, belleza y santidad, profundizamiento metafísico y moral, no son más que medios encaminados al fin último de la negación de la vida, para Nietzsche estos y todos los demás bienes y perfecciones no son más que medios para la afirmación e intensificación de la vida. Con el valor definitivo de la negación de la vida, ha encontrado Schopenhauer el medio de dar a los movimientos de la vida una unidad ideal que, sin embargo, no es un fin último — pues el fin de la vida no puede ser no vivir; este sentido es un sentido que viene de afuera, que es completamente extraño al sentido teológico — , y el medio de suprimir con el fin absoluto

los relativos tal como aparecen en la idea de la evolución. De este modo se invierte el sentido de la vida, y sólo recibe significación en la dirección que la lleva al aniquilamiento, v así se explica perfectamente la aversión de Schopenhauer por la «historia». Verdad es que él trata de justificarla de otro modo. Todas las ciencias, y particularmente la filosofía, sólo tienen que ver, según él, con lo general v no sujeto al tjempo; v la historia no es un asunto digno del espíritu, porque sólo se ocupa de lo que no ha ocurrido más que una vez, de lo individual y casual. Pero esto no es más que la construcción lógica de aquella aversión contra la historia, que arranca de más hondo. Allí donde la sucesión de los hechos excluye principialmente todo desarrollo de valor, los hechos no pueden concatenarse en lo que llamamos historia. Pues, por lejos que se esté de aquellas especulaciones que quieren ver en la historia de la humanidad la realización de un fin último v de un valor general soberano, siempre resultará que los diversos estadios de la historia están enlazados de manera que los objetivos y valores que en uno aparecen en estado rudimentario, como una cosa que se quiere conseguir, en el otro llegan a alcanzar realidad a su sentido pleno. La historia en conjunto acaso no muestre sentido ni progreso, ni verdadera «evolución; pero si estas categorías no uniesen a los momentos particulares que se van sucediendo unos a otros, no habría historia alguna, sino solamente un acontecer. Desde el principio indica la mayor oposición con Schopenhauer, el que el pensamiento de Niestzscher esté todo él lleno de representaciones históricas; los conceptos de valor, cuya ascensión y decadencia constituye para el sentido del proceso del mundo en cuanto se refiere al hombre, son de naturaleza específicamente histórica; el ansia de redención que en Schopenhauer se expresa en un no frente a la vida, se satisface para él en el desarrollo histórico infinito de nuestra especie. La distinción schopenhaueriana entre el

acontecer casual histórico y la idea general, con un valor fuera del tiempo, desaparece en Nietzsche, porque para él los valores formados en la evolución de nuestra especie, los puntos más elevados y de concentración de la vida histórica viven en la región de lo absolutamente válido, de lo que debe ser en absoluto. Él piensa, aun cuando no con abstracción lógica, sino, por decirlo así, en aplicaciones concretas, que todas las cualidades humanas en que la vida se afirma, energía de voluntad y distinción, fuerza de pensamiento y dulzura, grandeza de ánimo y belleza, adquieren su valor en cuanto que contribuyen a impulsar a la humanidad en su marcha, pero de ninguna manera pueden ser considerados como meros medios. Realizan, sí, aquel fin general, pero al propio tiempo poseen en sí mismos una significación substantiva; son valores absolutos, que no toman su cualidad de valores del fin al que sirven de medios. Pues también aquella cosa más elevada a la que preparan el terreno, la humanidad elevada un grado más alto, no consiste en otra cosa que en que esas cualidades aparezcan de una manera más alta y más intensa. Aun cuando la vida sea un hecho originario, que sólo de una manera unitaria puede ser «vivida», por otra parte, si se la mira como manifestación histórica, no es más que el nombre abstracto, la unidad en que se condensan aquellas energías y cualidades valiosas. El que éstas existan es lo que constituye precisamente la vida; ellas son al mismo tiempo los portadores de la energía vital creciente, y todo aquello que llamamos pequeño y cobarde, estúpido y feo, es al mismo tiempo un menos de la vida y una disminución de su porvenir. Y como para la plenitud de la vida no hay límite alguno, esas cualidades son al propio tiempo en cada momento estación de término, y al mismo tiempo estación de tránsito de la realización de nuestros valores. Formulada así, la teoría de Nietzsche es la más pura expresión del pensamiento de la evolución, que encaja en

sí misma el valor absoluto, en vez de dejarlo al final, esto es, fuera del proceso mismo. Los estadios particulares del proceso vital histórico en que éste se eleva y se condensa pueden, a pesar de su relatividad, de su carácter de grados de una evolución, ser de un valor absoluto, que no necesita legitimarse en otras formas; frente al hombre futuro, frente al superhombre, pueden poseer este valor como ser, como cualidad, porque todo el futuro que se construye sobre ellas y de ellas, no es más que un aumento de ellas mismas, no una transformación repentina de la existencia, como enseñaban Kant y la mística, Schopenhauer y el cristianismo. Y así se desarrolla al infinito el proceso histórico; así lo absoluto del ser se da en sus grados relativos, puede residir en sus manifestaciones pasajeras y transitorias. Porque la vida se da en la forma de lo histórico, esto es, de lo finito, puede ser el valor absoluto, sin necesidad que el proceso del mundo posea un fin último ni siquiera en la idea.

Esta representación principal o sentimiento del valor de nuestra existencia que existía en Nietzsche, idealmente proyectada, se manifestó luego merced a la situación cultural que encontró ante sí en una determinada dirección que domina todo su pensamiento. O quizás más exactamente, porque le dominaba el sentimiento que se expresa en aquella teoría del valor, por eso entendía de la manera que sigue el mundo histórico con que se encontró. A lo largo de la historia - este es su motivo dominante -, y particularmente desde el cristianismo, la mayoría, que naturalmente se compone de los débiles, los mediocres, los insignificantes, ha alcanzado el dominio externo e interno sobre la minoría de los fuertes, de los distinguidos, de los originales. En parte como causa, como consecuencia y expresión de eso, en parte como causa de ello, se desplazaron todos los valores morales originales. Como muestra la historia del lenguaje, primitivamente se tenía por «bueno» el vencer, el dominar, el desarrollar con

éxito sus fuerzas y perfecciones, aunque fuese a costa de otros; el malo era el vencido, el débil el vulgar. Estos valores han sido alterados por las tendencias democrático-altruístas, que donde se expresan con más claridad es en el cristianismo. Desde entonces el bueno era el no egoísta, el que renunciaba a imponerse, el que quería vivir para otros, para los débiles, los pobres, los caídos; v éstos, los que sufren, los que carecen, los que no logran imponerse, eran los «buenos», los bienaventurados a quienes quedaba reservado el reino del Señor. La consecuencia de esto es que hasta los fuertes, los destinados por la naturaleza a mandar, los independientes externa e internamente, no osan desarrollar naturalmente sus cualidades sino sólo con remordimientos de conciencia, de que sólo se salvan presentándose como ejecutores de mandatos superiores de las autoridades, del derecho, de la Constitución o de Dios; así, los que dominan fingen las virtudes de los que sirven. Este desplazamiento hacia abajo de los intereses morales, esta transformación de la dignidad moral, según la cual ya no corresponde ésta a la elevación de la vida, a su plenitud, belleza y originalidad, sino al renunciamiento en favor de los débiles, a la cesión de los más altos en favor de los más bajos, tiene que producir irremediablemente una humillación del tipo general humano y conducirlo a la mediocridad. El animal de rebaño hombre se ha convertido en el vencedor de los más altos ejemplares, haciéndose a sí mismo, es decir, a la mayoría, a los sometidos y retrasados el contenido del deber de los mejores. Mientras el sano instinto de vida busca el crecimiento de las fuerzas y alimenta la voluntad de poder, mientras la especie sólo puede desarrollarse obedeciendo a estos impulsos por el desplazamiento hacia abajo, se han enervado los instintos y fuerzas que empujaban hacia arriba a la especie. Los conceptos de valor cristiano democrático-altruístas quieren hacer del fuerte el servidor del débil, del sano el servidor del enfermo, del alto el servidor del bajo, y en la medida en que esto se logre, los directores descenderán al nivel de la masa, y toda la aparente moralidad del bien, de la humillación, de la renunciación, provoca una decadencia cada vez mayor del tipo humano y de aquellos de sus valores que le impulsan hacia arriba.

El punto central de esta cadena de pensamientos es el siguiente: El cristianismo significa la consagración religiosa de la vida decadente. Hay una frase de San Francisco — Nietzsche no la ha conocido sin duda — que parece contener sin reserva la confirmación de la santificación que hace el cristianismo de lo que no tiene valor, la negación del valor. «¿Quieres saber por qué me siguen los hombres? Porque así lo han guerido los ojos de los más altos. Como entre los pecadores no han encontrado ninguno más pequeño, más incapaz, más pecador que vo, me han elegido para perfeccionar la obra maravillosa emprendida por Dios; El me ha escogido a mí, porque no podía hallar otro más indigno; porque quería burlarse de la nobleza, grandeza, fuerza, hermosura y sabiduría del mundo». Pero en la interpretación del cristianismo de Nietzsche hay una enorme mala inteligencia que proviene de que la suya no era una naturaleza transcendente, sino que lo que le interesaba era la vida, la historia y la moral. Por eso le quedó escondido el que, una gran parte de su valoración y de la cristiana, caen bajo el mismo concepto superior, cuando para la comparación se toman las relaciones y creencias transcendentes del cristianismo, y no se limita a ver, como Nietzsche, meramente su tabla de valores aplicada a lo terrenal. Ante todo, a lo que ambos dan mayor importancia es a las cualidades de ser del individuo, las cuales hallan para Nietzsche su culminación o expresión en el concepto de la vida, y en el cristianismo la hallan como elementos de un orden divino más elevado, dentro del cual poseen, como se ha visto antes en al concepto de la vida de Nietzshe, la doble cua-

lidad de valores finales y de miembros de un conjunto superior a ellos. Al explicar Nietzsche el sentimiento de valor del cristianismo olvida esta exaltación del propio valor del alma. A lesús no le importa lo que se da, sino el que da; no aquel por quien se vive, sino el que vive. Cuando se aconseia al muchacho rico que dé sus bienes a los pobres, esto, más bien que un consejo para dar limosna, significa un medio y un signo de perfección y liberación del alma. Se trata aquí de diferencias de la mayor finura que en la manifestación exterior no se ven, pero que deciden en absoluto sobre el valor interior de la vida. El que la conducta del alma sea importante, en cuanto es un hacer dirigido al objeto el que saque su derecho y su valor de la acción sobre éste, o el que su propia cualidad, que no hace más que expresarse en el hacer, o que no necesita del hacer más que como medio, lleve en sí misma todo derecho v todo valor, esta es la gran alternativa. Y aquella primera actividad no se piensa tan sólo en el sentido del éxito exterior; puede ser entendida como mera «buena voluntad», como el impulso del alma; lo decisivo para este aspecto de la alternativa es que la acción en el objeto, en el bien del prójimo, en la producción de un valor, es el sentido de su existencia moral lo que hace su valor, aun cuando este hacer no se vea más que como un mero proceso del alma. Esta es la valoración de Kant de la democracia, de la ética social. En cambio, el cristianismo y Nietzsche, invirtiendo principialmente los valores, ponen todo el valor del alma en sus cualidades puramente interiores, en su ser así, que no se refiere a otra cosa exterior. Sin duda que en el hacer este ser así se manifiesta de hecho exteriormente, tiene que hacerlo y debe hacerlo; pero el valor de la conducta no está en esta dirección centrífuga, aun cuando en ella se pueda ver también un puro valor moral, sino en la centrípeta, puesto que la conducta no es más que una revelación de aquella cualidad del alma. Ahora, por más que en Nietzsche

y en el cristianismo esta cualidad pueda ser diferente por su contenido y por sus manifestaciones, la forma de la valoración, la fijación del punto de valor definitivo es la misma en ambos. Esta valoración la expresa dentro del cristianismo el calvinismo de un modo curiosamente paradójico. Todas las almas están destinadas de antemano por decisión divina a la bienaventuranza o a la condenación, sin que su conducta terrenal pueda ejercer el más mínimo influjo en este destino. Pero nadie conoce su predestinación, ni existe el menor signo por el que pudiese ser adivinada. El destinado a la bienaventuranza obra en la tierra moralmente: el hacer del condenado es inmoral v carece de valor. Estas distintas conductas nada influyen para adquirir con ellas la suerte futura, la cual está tan fija como las mismas cualidades del alma. Por tanto, si el hombre obra bien y con virtud, no es porque esto tenga en sí valor, sino tan sólo porque al hacerlo así posee ya un medio de reconocer su destino religioso. Por extrañamente que aparezca aquí invertida la relación entre el hacer moral y su valor, deja ver claramente que al cristiano no le importa la renunciación, la humildad, la devoción como tales, sino exclusivamente la cualidad de la persona que en sí misma descansa. Nietzsche no ha visto esto, porque no ha sabido ir por encima de aquellas diferencias de contenido hasta el último sentido de la valoración cristiana. Por lejos que el altruísmo cristiano pueda estar del ideal de fuerza y evolución de Nietzsche, comparte con él la oposición contra todos los ideales morales y sociales en sentido estricto. El valor definitivo no está en la acción altruísta como tal, sino en la santificación del alma que forma su aspecto interior. Al colocar Nietzscher el valor de la vida en la cima de lo alcanzable y la determinación de su cualidad independientemente de toda relación exterior, entra en la categoría del peligro; cuanto más elevada sea la altura, en la cual sólo tiene valor la existencia, tanto mayor será el peligro de resba-

lar antes de llegar a la cima del vértigo una vez alcanzada. Esta forma de peligro que debe tener el valor de la vida deviene en el síntoma de la falta de valor de todos los ideales democráticos. Porque la masa guiere vivir bien, quiere seguridad y comodidad. Pero nadie se hace fuerte si no necesita serlo. El hombre elevado ansía la la lucha; sólo los débiles quieren, por razones fáciles de comprender, «paz en la tierra». Esto será aplicable a la gran masa filistea, pero no lo es al cristianismo. Pues éste, con su enorme decisión por la eternidad, ésta más que otra religión alguna bajó el imperio del peligro. En las religiones clásicas no se encuentra analogía alguna con esto; y ni siguiera en las religiones indias con sus renacimientos, puesto que en ellas los resultados de un período de la existencia podían repararse en el siguiente. Nietzsche no veía esto, porque sólo veía el cristianismo en su aspecto terrenal. Aquí sí predicaba paz el cristianismo, pero no por miedo al peligro, como creía Nietzsche, como una especie de seguro del pueblo, sino únicamente porque lo terrenal le era indiferente, y sólo debía adquirir la forma en que menos pudiese estorbar en la lucha de peligro incalculable por el porvenir eterno. Sólo en virtud de esta razón negativa buscaba paz y seguridad; y así las incitaciones al comunismo que en él se encuentran no nacen, como el comunismo, por el interés por la posesión terrenal, sino al contrario, por indiferencia frente a ella. Aquí es donde se ve quizás con mavor claridad cómo la incapacidad de comprender la transcendencia del cristianismo que tenía Nietzsche ha conseguido hacerle no reparar en las semejanzas entre su doctrina y la cristiana.

Hay, sin embargo, en Nietzsche un motivo puramente transcendente, según el cual la elevación de la propia personalidad, que ordinariamente se verifica en la relatividad del proceso histórico, pasa a descansar en lo absoluto. No puede haber Dios, dice, pues si lo hubiera ¿cómo

podría soportar el no ser Dios? Por fantástico y exagerado que esto pueda sonar no hace más que expresar en la forma del más radical personalismo un sentimiento que tampoco les ha sido extraño a las corrientes cristianas de la vida interior. En el cristianismo, a pesar de la distancia que se proclama del hombre frente a Dios y de su indignidad, alienta el ideal de «igualarse» a El. Y este sentimiento se manifiesta en el ansia que pasa por la mística de todos los tiempos y religiones de hacerse uno con Dios, o expresado más osadamente, de hacerse Dios. La escolástica habla de la deificatio; para el maestro Eckart el hombre puede dejar de ser criatura y devenir Dios, como lo es según su esencia propia y originaria, o como dice Angelus Silesius:

Soll ich mein letztes End und ersten Anfang finden, So muss ich mich in Gott und Gott in mir ergründen Un werden das, was er.

(Si he de hallar mi último fin y primer comienzo, tengo que fundarme en Dios y a Dios en mí y convertirme en lo mismo que El es).

Es la misma pasión de que también Nietzsche y Spinoza están saturados; no pueden soportar el no ser Dios. Pero ambos sustentan el supuesto lo mismo que la mística alemana, de que la individualidad, el ser para sí, la particularidad no son compatibles con la universalidad, con lo divino, y en el sentido de estos dos supuestos concluye Spinoza como la mística y con plena consecuencia; por tanto, no hay ninguna particularidad, porque efectivamente, si sólo Dios es, si la individualidad de los seres no es más que una mera negación, una nada, entonces no es. Lo que parecía separar a estas individualidades, la determinación limitada, la forma exclusiva del yo que excluye toda otra, no es realidad alguna, no es ningún ser verdadero, y así nos precipitamos en la unidad indiferenciada de lo divino. Y si aquí la oposición entre Dios

y el yo desaparece por la supresión del yo, Nietzsche consigue el mismo resultado con la negación de Dios. La oposición desaparece, sea el que sea el aspecto de ella que se sacrifique. Por el camino de la mística y de Spinoza no se llega tampoco a una unión entre el yo individual y Dios, puesto que ambos aniquilan la individualidad tan pronto como entra la deificatio. Para ellos, como para Nietzsche, es tan insostenible el que el individuo no sea Dios, que prefieren suprimir o al individuo o a Dios, para libertarse del tormento de la separación de Dios. Sólo Schleiermacher ha superado esta dualidad, porque no admitía aquel supuesto. Para el de la particularidad y la universalidad divina no se excluyen y más bien aquella es la forma en que ésta se manifiesta; esto no ha de entenderse en el sentido de que la universalidad estuviese detrás de la particularidad y se revelase en ella; la personalidad, concreción única, es la forma en que vive el universo, es su existencia inmediata, no separable de esta forma. Por eso vive el universo entero, lo divino, en cada individualidad como tal individualidad. Ahora si la excisión no existe no hay necesidad de negar uno de los aspectos de ella. Pero si se cree en la oposición irreconciliable entre Dios y el individuo, la supresión del individuo de la mística cristiana y del spinozismo, y la supresión nietzscheana de Dios, son los distintos caminos que encuentran dos almas distintas para resolver la misma dificultad. El hombre cuyo sentido de la vida le induce a librarse de la forma individual, a la unión con el todo por medio de la supresión de la concreción individual. sacrificará al individuo y conservará a Dios; el hombre a quien se le presentan todos los ideales en la forma del ser individual sacrificará a Dios y salvará al individuo. Tampoco en este punto la opinión de Nietzsche es tan paradójica como su manera de expresarla. Sólo su motivo fundamental de la personalidad como el valor supremo de la existencia le lleva a sacar conclusiones

tan distintas de las de aquellos pensadores, en apariencia mucho menos excéntricos que él, y cuyos supuestos de pensamiento y sentimiento comparte.

Para el cristianismo, como para Nietzsche, trátase de encajar la plena personalidad, que es el absaluto portador de valor en el mundo, en un sentido superior y fin de la existencia. El cristianismo alcanza esto por la idea del reino de Dios, al que pertenece el alma acá y allá de la limitación terrenal Nietzsche por la idea la humanidad, cuya evolución así se realiza por medio de sus más perfectos individuos, es decir, en ellos como ella. Esto adquiere toda su significación desde el momento en que se presenta el concepto de humanidad frente al concepto de sociedad. Cuando el hombre moderno en busca de valores va más allá del individuo, hace alto generalmente en la sociedad como la última instancia de la formación y prestación de valores; quizás porque ha devenido el portador del poder material más considerable y el objeto de intereses éticos, una clase con la cual los miembros de las capas superiores no están unidos más que por el hecho de pertenecer a una misma sociedad que ella. Por lo demás, este concepto es tan poco claro como lo era, v. gr., el de «naturaleza que ha tenido el mismo papel en el siglo xvIII. Ambos son síntesis en que corren mezcladas todo género de representaciones sobre realidades fundamentales y norma ideales; la representación de Dios era la que hasta entonces había desempeñado principalmente esta función. Sin duda, todo tiempo necesita un concepto en este lugar de su sistemática espiritual, un concepto que sea lo bastante elevado y lo bastante impreciso para servir a todos los intereses y necesidades de explicación posibles, que posea la mezcla de mística e inmeditividad para que se encuentren en él los movimientos del sentimiento y del pensamiento y para que los unos adquieran en los otros un aquietamiento provisional. Durante algún tiempo estos conceptos son absolutamente dogmáticos, y una crítica de

su dignidad se aparece como herejía aun a los espíritus más libres, pues están tan intimamente asociados con las exigencias elementales y duraderas y con los pensamientos y sentimientos que a ellas van unidos, que el dudar de ellos parece dudar de las últimas esencialidades e interioridades. En realidad, la «sociedad» es una de las formas en que vive la humanidad, sus fuerzas, sus contenidos, sus intereses. Pero también puede considerarse la humanidad en la forma de la existencia puramente individual, de los contenidos objetivos individuales, de la existencia puramente natural, en la forma de su relación con sus fundamentos religiosos o metafísicos. Al llegar a adquirir la conciencia de que la vida era en cada momento también una vida social, de que la contemplación social—es decir, la que busca en la influencia mutua de los individuos la determinación de todo lo concreto - podía aplicarse siempre de algún modo, se ha caído en la tentación de identificar la forma de la existencia social con el hecho de la humanidad en general. El punto de vista socialhistórico social, psicológico social, ético social — que es uno de los muchos posibles y que realmente hace visible una de las mayores energías formadoras de la humanidad, se ha convertido a fines del siglo xix en el punto de vista por excelencia. El que los límites de la humanidad coincidan, por decirlo así, espacialmente con los límites de la socialización, ha dado ocasión a que se les considere como conceptos paralelos en otras dimensiones, en cuanto al sentido, a las funciones. Ahora, en cuanto al fundamento en el que basa Nietzsche su teoría filosófico histórica del valor, puede formularse en su significación más general diciendo que ha roto la identificación moderna entre sociedad y humanidad, que ha reconocido como tales en la vida de la humanidad valores que principialmente y en su significación son independientes de la formación social de la humanidad, aun cuando naturalmente no pueden realizarse más que en una existencia

social. El mismo sentimiento es el que Goethe adopta frente a los problemas éticos capitales. Le interesa exclusivamente lo «general humano»; es preciso fomentar y dar expresión a esta unidad que penetra todas las oposiciones y limitaciones del mundo de los hombres, de manera que para él el problema ético social que se eleva siempre por encima de las oposiciones entre el yo y los grupos o entre los grupos entre sí, le parece algo provisional v en realidad indiferente. Por eso no es tan banal como hov pudiera parecernos la consideración que frente a los saintsimonistas hace de que cada cual debía empezar por sí mismo v hacer su propia felicidad, de lo cual resultaría infaliblemente la felicidad del todo. La concatenación en las variadas formas de la sociedad con sus valores y sus conflictos queda en segundo término ante los otros dos conceptos fundamentales, la humanidad y el individuo. Pues a través de toda la historia del espíritu, desde los cínicos y estoicos hasta Rousseau y el moderno cosmopolitismo, estos dos conceptos aparecen juntos, como fomentándose recíprocamente, y en este sentido en oposición común con el término medio de la sociedad. Así, para Nietzsche la humanidad, para la cual guarda toda su pasión, no vive más que en los individuos, liberta a los valores e intereses humanos de aquellos límites v concreciones que les da su unión exclusiva a la existencia en la forma de la sociedad, con lo cual no ha dado todo su valor a la importancia que la sociedad tiene aún para la formación de los valores individuales. La humanidad no cuenta más que con individuos como con sus realidades definitivas; por el contrario, las sociedades son tan independientes y substantivas que, desde el punto de vista social, podría afirmarse que el individuo no es más que una ficción, como el átomo. Es muy instructivo el ver por medio de qué síntesis evolutivo-históricas Nietzsche da al individuo una significación más amplia, que va más allá de su puro aislamiento. También para él «el individuo

es un error, no es nada por sí, no es ningún átomo». Pero esto no en el sentido de que se perdiese en las mutuas relaciones sociales, de que desapareciese en las funciones del dar y el recibir dentro de su grupo, sino que «es en toda la línea hombre». La sociedad como conjunto no puede ser individual, en la concepción social es algo por sí y el individuo no puede existir más que en ella. En cambio, la humanidad puede existir en el individuo, de tal modo, que Nietzsche continúa: «Si él expresa una línea ascendente, la vida del conjunto da con él un paso más allá». De esta profunda diferencia, en cuanto al sentido del ser del individuo, deriva otra no menos profunda en cuanto al sentido de su valor. El concepto social del individuo suele tender a la equiparación, el uno como el otro no son más que puntos del tejido social, v como estos puntos nada son por sí y, por tanto, no pueden fundar ninguna diversidad de las configuraciones sociales que en ellos se forman, la justicia pide que todas estas configuraciones sean iguales en lo esencial de su valor. Y de aquí se sigue además el dominio de los muchos sobre el individuo. Pues si todos son principalmente iguales, muchos tendrán más valor y más importancia que uno, los muchos serán «la sociedad», y el fin y lo esencial y el individuo será en sí irrelevante, y no podrá existir más que como uno entre muchos y como uno para muchos; esta oposición no existe para el ideal del concepto de la humanidad, porque la humanidad no es una forma particular más allá de los individuos que la integran, sino que cada uno de ellos representa la línea entera de desarrollo. Esta es la unión entre la curva del valor de la historia construída por Nietzsche v su representación sobre humanidad e individuos. La humanidad decae tan pronto como la cualidad de los individuos, que es la suya propia, deja de constituir el interés central, sino que el interés se aplica a la conducta ética, social, altruísta del individuo con los otros, con los muchos. Y esto tiene que producirse tan pronto como, en vez de la síntesis de la humanidad en el concepto del individuo, toma la dirección el concepto de sociedad, aquella conformación del material humano que se señorea de los individuos, los disuelve en sí y por la igualdad ideal así conseguida hace a los muchos contenido del deber de los individuos.

Pero desde luego que este individualismo de Nietzsche nada tiene que ver con el del liberalismo. Pues éste es un ideal completamente social, sólo que considera como técnica de los impulsos finales de la sociedad la libertad del individuo, la acentuación del interés individual. El contenido de las normas es aguí el individuo como tal, que unido con otros en una mera suma da de sí la sociedad, su perfección, su fortalecimiento, su felicidad. Pero a Nietzsche no le importan los individuos en general, que como tales forman los elementos de la sociedad, sino solamente individuos determinados, a los cuales no son iguales los demás, o no lo son a priori, como quiere el liberalismo, sino, por el contrario, a priori desiguales. Nietzsche no toma partido ni por el socialismo ni por el liberalismo individualista, sino que se coloca más allá de esta oposición. A él no le interesan ni la sociedad como tal, ni el individuo por serlo; no guiere acentuar al individuo ni como individuo - acentuando así a todo individuo - ni como elemento de la sociedad, sino exclusivamente a aquellos individuos por cuyas cualidades el tipo humano adquiere un grado más elevado del actual.

Pero con lo dicho hasta aquí no resulta aún claro, porque ha de existir una oposición de contenido entre ambos ideales, porque no ha de darse en el ideal altruísta-social la perfección del individuo en el sentido del desarrollo de la humanidad. Esto lo determina otro supuesto de Nietzsche. La convicción de la natural distancia que media entre unos hombres y otros. Es un hecho dado por la naturaleza el que entre los individuos existen diferen-

cias que para él hacen que todos los ideales democráticos y socialistas aparezcan como cosas contra natura, y que fundamentan un deber diferente entre los individuos así diferenciados. La posición de Nietzsche es la más radical oposición frente a la concepción socrática, de que sólo existe una virtud que es lo mismo para todos. Y la perversidad de la evolución social cristiana consiste en que se ha hecho virtud de todos lo que sólo es virtud de clase, la humildad y la obediencia, el sacrificio y la renunciación. El mezclar las exigencias que deben ponerse a los distintos hombres le repugna tanto como si viese un organismo compuesto de miembros que perteneciesen a clases totalmente distintas. Y sin duda que la experiencia le ha mostrado que a menudo lo que constituye la fuerza de los débiles es la debilidad de los fuertes. La diferencia entre los hombres no está sólo en la diferencia entre sus disposiciones y actividades, sino también en el valor de las mismas; unos tienen cualidades no sólo distintas, sino más valiosas que otros. Y esta distancia de hecho es lo que da motivo a la mayor esperauza de la teoría de la evolución. El que la humanidad entera marche al mismo paso hacia adelante es un pensamiento utópico y sin sentido; una evolución hacia arriba sólo puede realizarse estando diferenciados en distintos valores sus individuos, de manera que uno o pocos pueden lo que los demás no pueden. A partir de este hecho de la distancia, sólo hay dos caminos. El altruísta-democrático niega que esté justificada; existe sin duda, pero no debe existir; el problema moral consiste en una nivelación, sea en la forma grosera de un comunismo mecánico, sea en una forma más fina. A cada cual deben ofrecérsele las mismas posibilidades para la adquisición de los valores de la vida, que la misma faena reciba el mismo salario, que el trabajo se mida según su cantidad y no según sus diferencias de cualidad; que las diferencias de aptitud deben ser équiparadas o bien de la previsión de adquisiciones sociales o

bien por el altruísmo de las personalidades más preferidas. Y esta distancia entre los individuos es la que da sentido a toda evolución humana, porque el gran séquito marcha adelante tan despacio, que sólo las avanzadas de la humanidad, que no se ligan al tiempo general, pueden adelantar considerablemente en su camino v extender más allá las fronteras. Ahora, inevitablemente, cuanto más enérgicamente y con mayor éxito esto acontezca, tanto mayor será la diferencia entre los más altos ejemplares y la masa de la humanidad. Así como para el punto de vista ético-social todo desarrollo individual en el que al propio tiempo no se mire hacia atrás, en que no se recoja a los que se quedan retrasados, en que la marcha no se adecue a las capacidades de la mayoría, es un delito la teoría de la evolución; por el contrario, para la cual los ejemplares más altos de la humanidad señalan el largo de su linea de desarrollo, tiene que tener por un pecado contra la humanidad todo obstáculo puesto a la elevación de cualidades individuales, todo retraso en el camino hacia arriba por respeto a los que se quedan atrás. Para la teoría de la evolución, el hombre de cada estadio determinado tiene que ser superado en favor de otro más elevado; para la ético-social, el hombre tiene que superarse a sí mismo en favor de los más bajos. El que «el hombre sea superado» es una de las ansias más profundas de la humanidad; allá, en el fondo de nuestro ser, vive una gran enemiga contra toda la realidad de nuestra existencia. La lucha contra nosotros mismos, a la cual nos llaman con más o menos claridad desde esta hondura, ha producido un ideal meramente negativo. El hombre ha de superarse a sí mismo, según este ideal, aniquilando la sensualidad, humillándose ante Dios, anulando el vo empírico y poniendo en su lugar el yo puro, negando la voluntad de vivir. Nietzsche es el que primero intenta esta superación por un empleo de fuerza, que se dirige al hombre mismo v no a sus más bajos elementos - como

tampoco socialmente a los que están por debajo de él—, sino exclusivamente por una elevación de elementos positivos de vida. El hombre debe ser superado; pero no porque sea demasiado, porque se esconda en algo que deba ser tronchado, sino porque es demasiado poco, porque lo que hay en él de positivo debe ser intensificado de tal manera que se deje a sí mismo tras de sí. También para Schopenhauer el hombre debe ser superado; pero en Schopenhauer el hombre es el superado y para Nietzsche el que supera.

Toda la oposición entre las morales de Nietzsche y Schopenhauer se condensa en el punto de la compasión, que para Schopenhauer es portadora de la substancia de toda moralidad, porque es la forma interior inmediata de la solidaridad de todos los hombres, y en cambio Nietzsche la combate del modo más duro por la misma razón. La ética social, prescindiendo de algunas muy escasas formas suyas profundizadas, es plenamente eudemonista, nace de la miseria, de la privación, de la existencia obscura de la gran mayoría de los hombres, es el resultado práctico del sufrimiento de las masas interiores, y acaso es el sufrimiento mismo. En cambio, para Nietzsche el sufrimiento, y esto se verá después con más detalles, no es un elemento ético, como tampoco lo es la felicidad, puesto que sólo el ser del hombre, y no su reflejo eudemonístico subjetivo, es lo que posee valor e interés ético; el sufrimiento es, a lo sumo, un medio de intensificar por reacción, indignación y lucha del ser. Acusa al compasivo que quisiera suprimir el dolor en su profunda necesidad interior para el desarrollo de la humanidad. Pero ante todo odia aquella solidaridad de los seres en que se produce la compasión, y que con ella hace desaparecer la substantividad de las personalidades y nivela sus diferencias. Al compasivo le quita el sufrimiento ajeno lo propiamente personal, lo hace presa fácil para el que sufre; la compasión es la virtud en que, como la experiencia

enseña, se distinguen las prostitutas; es decir, los seres en que la reserva de la personalidad más ha cedido a la promiscuidad, a la entrega sin elección. La compasión hace descender profundamente al hombre, y en la mayoría de los casos le hace descender a los débiles, a los caídos, a los vencidos. Y mientras que ésta es precisamente la misión social valiosa en sí misma del hombre ético-social, para Nietzsche es la más radical negación de la distancia entre los hombres, en la que vive el ideal de la evolución hacia la fuerza y belleza, hacia la libertad y el rigor.

Estas convicciones opuestas no pueden refutarse una a otra, pues cada una de ellas sólo podría hacerlo apelando a principios axiomáticos, a los cuales no concede el otro partido fuerza decisiva. La humanidad, la preocupación por los muchos, el sacrificio en pro de los desgraciados no se admiten por Nietzsche como elementos que puedan dar la última decisión en la valoración de la conducta de los hombres; y que esto es absolutamente malo y condenable, no exige prueba ninguna para el punto de vista opuesto; pedir esta prueba sería tanto como exigir que, después de señalada en un principio la contradicción lógica, se demandase aún la demostración de que era falso. Y si, por otra parte, se piensa que la cualidad de un individuo como tal, la altura que ha alcanzado en un momento determinado el desarrollo de la humanidad es indiferente frente a la miseria de las masas, frente a la falta de desarrollo del término medio de los hombres, frente a la injusticia en la repartición de los bienes, cesaría para Nietzsche toda discusión, porque para él, eso que se niega es el valor absoluto de la existencia. Prueba y contraprueba son sólo posibles cuando se reconocen ciertas verdades comunes, y ambos partidos admiten que la conformidad o no conformidad de estas verdades es decisiva. En tal caso, la discusión es de naturaleza teórico-intelectual y tiene que poder decidirse principialmente,

porque en virtud de axiomas aceptados no puede haber más que una verdad. Pero entre la teoría social-ética v la de Nietzsche la excisión va hasta el fondo, falta el último principio común, al cual pudiesen ambos referirse, y por eso en ella no están frente a frente razones ni opiniones, sino hechos, dos maneras de ser humanas que no pueden convencerse lógicamente sino tan sólo psicológica o prácticamente. El odio de Nietzsche contra el cristianismo se dirige principalmente contra la igualdad de los hombres ante Dios, de la cual es consecuencia la aplicación del interés práctico a los pobres de espíritu, a los mediocres, a los caídos. El que el alma de un desdichado cualquiera, o de un imbécil, tenga el mismo valor que el alma de un Beethoven, este es el punto en que se separan las dos concepciones del mundo. Y aun cuando ninguno de los dos sistemas de valoración pueda apovarse en una prueba, se ve claramente cómo aquella igualdad tiene que ir en contra de un punto de vista evolutivo. Si hay una serie continua que va del animal al hombre, o si por lo menos la ha habido en algún período de la historia del mundo, no puede designarse el punto en que comienza el «alma»; y aun cuando este límite pudiera precisarse, no podría precisarse el límite entre el alma del animal v la del hombre; v aun cuando también sobre éste no hubiese duda, resultaría que al ser el alma un producto de evolución, este primer momento, en que el alma del animal se convertía en alma humana, tendría que representar un estadio mucho más bajo de humanidad, sería un alma mucho más cerca de la animalidad que otras almas producto de un desarrollo posterior. Si para llegar a la humanidad ha habido una evolución, debe haberla también dentro de la humanidad. La esencia de la evolución, en contraposición con la fijación definitiva de las especies, es que cada ser concreto representa, por decirlo así, un grado de la evolución, que lo que se llama especie no es más que una reunión prácticamente

conveniente de seres semejantes, los cuales varían infinitamente entre sí por mezclas y oposiciones, por progresos y retrocesos. Esta es la razón profunda en virtud de la cual un fanático de la evolución, como Nietzsche, es individualista, y en virtud de la cual tiene que ser un enemigo irreconciliable de la «igualdad ante Dios», que da la consagración transcendente a la negación de aquel pensamiento.

Ouizás la igualdad ante Dios es una noble exaltación del hecho del alma en general, al lado del cual todas las diferencias entre sus contenidos y modificaciones singulares son tan insignificantes, como para la significación cultural de la escritura es indiferente el que un escrito determinado esté mejor o peor escrito. De manera que acaso se refleia una exaltación del principio del alma en la idea de que toda alma, como tal, está destinada a la bienaventuranza. Y si las penas del infierno y la gracia parecen limitar y contrapesar esta idea, también estas ideas se producen sobre la base de una enorme significación del alma, muestran su acentuación frente a todos los demás valores, sólo que con signo negativo, pero en el fondo es lo mismo, de la misma manera que la cuantía de una suma es la misma si se la considera como haber o se la considera como debe. Esta valoración absoluta del alma ha encontrado su más plena expresión filosófica en el idealismo de Fichte. Para Fichte no sólo el yo saca de sí el mundo, que no es otra cosa que su representación, sin dejar espacio para una cosa en sí que no fuera representación, sino que el vo produce el mundo porque es actividad y la actividad no puede realizarse verdaderamente más que en un objeto, esto es, en la formación, penetración, superación de un objeto. Sin duda que el cristianismo habla de la superación del mundo, que realmente se demanda al tasar de tal modo el alma, simplemente porque es alma. Pero no puede resolver completamente la cuestión de a qué fin el rodeo por el mundo,

de por qué Dios no ha llamado inmediatamente a las almas a bienaventuranza. Unicamente cuando, como Fichte, se pone la esencia del alma en la actividad y productividad, se comprende por qué existe un mundo. El alma tiene que producirlo para tener algo en donde ser y, más exactamente, en donde ocuparse, para compenetrarse con él, esto es, para poder superarlo. Este absoluto valor del alma, del cual es consecuencia la igualdad ante Dios — pues en lo absoluto no hay diferencias —, repugna a la teoría de la evolución que liga estrechamente al hombre con el resto de la naturaleza en vez de contraponer ambos términos. Ya de esto sólo deriva una disposición contra la igualdad de las almas, que hace que se considere que lo importante no es la igualdad, sino los puntos más altos en la serie de las almas.

Aquí está la profunda excisión entre estas dos valoraciones opuestas. De un lado se basa el valor de la humanidad en la igualdad de sus ejemplares - considérese esta igualdad como una realidad o como un ideal -, mientras que para Nietzsche está en que existen en la humanidad puntos más elevados, que su distanciación permite a ciertos individuos desarrollarse por encima del nivel corriente. Esto último podrá considerarse como una exaltación de la necesidad psicológica de diferenciación. Nuestra estructura es de tal modo, que las excitaciones que más nos afectan son aquellas que se diferencian de las que acabamos de experimentar. Cuando una serie de excitaciones sensuales va despertando en nosotros sensaciones, las sensaciones crecen mucho más lentamente que las excitaciones; es decir, que para que las sensaciones se dupliquen, las excitaciones tendrán que crecer en mayor proporción que el doble. Por tanto, no somos sensibles para la cuantía absoluta de la excitación, sino para la diferencia entre ésta de ahora y la anterior. Todos los fenómenos que llamamos embotamiento y que producen, por ejemplo, que en la quietud de la noche percibamos

innumerables ruidos que no llegaban a nosotros durante el día, a pesar de que también estaban en él, nos indican aquella peculiar disposición nuestra en virtud de la cual las impresiones no nos afectan en proporción a la masa absoluta de su masa o contenido, sino según el estado en que nos encontremos, según el fondo sobre que se dibuien; en una esfera un poco más elevada se ha hecho hace mucho tiempo fructuosa la observación corriente de que una adquisición de patrimonio que produce la dicha del pobre, al rico le deja completamente indiferente. Cuanto más complicado y suprasensible sea el contenido en cuestión, tanto más contribuirá a determinar su efecto y éxito interior la sensibilidad o embotamiento personal. A medida que el último crece, aumenta la exigencia que pide un ser siempre distinto para que sea posible una impresión; y cuenta que el embotamiento no significa un estado natural de cultura primitiva — en estos estados se da con frecuencia una sensibilidad fácilmente afectable -, sino que, por el contrario, es el resultado de una sensibilidad muy refinada, pero que al refinarse se ha gastado. La moderna diferenciación de las personalidades y la individualización del hacer v del ser, están en correspondencia mutua con un crecimiento de la sensibilidad para la diferenciación en relación con las imágenes del mundo ambiente. Ahora existen ciertas capas de nuestra cultura en las que esta individualización ha alcanzado un grado extremo, hasta llegar a producir un sentimiento de pleno aislamiento, de un vivir para sí, en el que los unos no entienden el lenguaje de los otros; de este estado, ahora, nacen dos diversos resultados psicológicos. La sensibilidad para la diferenciación puede estar de tal modo cansada v saciada, lo mismo del propio yo como del mundo ambiente, que nazca el ansia de una constitución distinta. que demande una humillación de la individualización exaltada y que ha devenido insoportable; según esto, la tendencia más o menos seria de los círculos a que aquí

nos referimos hacia el socialismo sería, expresada psicológicamente, la necesidad de calma de la sensibilidad para la diferenciación, el ansia de una constitución en que el propio sentimiento de la vida y la imagen del mundo de los hombres no exigiesen una tan grande exaltación de la observación de diferencias. Al contrario: precisamente porque la sensibilidad para la diferenciación ha adquirido un desarrollo tan grande, necesitamos buscar excitantes mayores para poder todavía sentir. De este modo la acentuación nietzscheana de las manifestaciones individuales elevadas de la humanidad, su demanda de distancias cada vez mayores entre ellas, es la expresión de una sensibilidad embotada en la dirección del individualismo moderno que tiene que apelar a excitaciones de una diversidad cada vez mayor si guiere sentir su propia vida. La oposición radical entre el socialismo y Nietzsche aparece aquí como la oposición de las contestaciones de dos tipos espirituales opuestos a un mismo hecho psicológico; del mismo modo - si se nos permite un símil tomado de tan bajas esferas — que un gusto embotado por exceso de excitantes gastronómicos, se refugiará, o en una alimentación completamente rústica, o buscará refinamientos inauditos que superen a todos los hasta entonces gozados.

Que aquí se trata de oposiciones entre los, por decirlo así, sentimientos formales de la vida, se verá claramente contemplando como en el caso más original antípoda de Nietzsche, en Maeterlinck la valoración democrática desciende hasta los elementos del alma individual.
Así como para Nietzsche el valor de la humanidad está
en los individuos más elevados, así dentro de la vida individual acentúa a menudo el valor de determinados momentos de gran intensidad; éstos son también la culminación de la vida, los polos decisivos en nuestro pender
entre el cielo y el infierno en que halla sentido nuestra
existencia. Por el contrario, para Maeterlinck los mayo-

res valores de la vida viven en la existencia cuotidiana y en cada uno de sus momentos, y no necesitan de lo heroico, lo catastrófico, de los hechos excepcionales. Con una extraordinaria finura nota que precisamente lo desacostumbrado y excesivo, aunque en ello se exprese la grandiosidad de la moral, del temperamento, tiene siempre algo de casual y exterior; no se verifica nunca sin mezcla de material del mundo y del destino. El yo verdadero, la totalidad segura del alma, está en lo duradero, en los miles de elementos de la existencia ininterrumpida. Quisiéramos probar todas las grandes pasiones. las exaltaciones inauditas, los placeres salvaies; pero su producto no es más que lo que de ellos queda para las horas tranquilas, innominadas, uniformes, y el que nos hayan abierto los ojos para percibir profundidades y bellezas que sin aquella interpretación exagerada no hubiéramos llegado a percibir. El hacer descender de esta manera a lo extraordinario, convirtiéndolo en un medio de espiritualizar lo ordinario, el valorar de esta manera lo cuotidiano, en el cual está toda la interioridad duradera, el hombre es la más profunda expresión filosófica de la tendencia democrática. Nuestra dicha v nuestra dignidad arraigan en el nivel ordinario y duradero de nuestra vida, en aquello que es común a todas nuestras acciones v aventuras — del mismo modo que para el socialismo lo esencial es lo que es común a todos los hombres — . no en lo extraordinario, sino en lo ordinario; no en lo inverosímil, sino en lo seguro. Pues en esta esfera es donde propiamente vive nuestra alma, mientras es independiente de todo lo exterior, de todas las posibilidades del acaso, de todas las excitaciones meramente momentáneas. En el esfuerzo moderno, para comprender la vida según su valor, por la cual emprendimos esta exposición de Schopenhauer y Nietzsche, se habla aquí de este adversario de Nietzsche, porque la democratización de la vida interior - y como su consecuencia y manifestación de la exterior también — no significa en él la renuncia a aquellas cualidades, profundizamientos, desarrollos que Nietzsche sólo cree posibles por la diferenciación y distanciación aristocrática de los elementos. Lo que Maeterlinck representa es lo mismo que ha hecho ver la escultura de obreros de Meunier: el valor individual, aristocrático y estético del individuo, el que, sin embargo, se expresa como un igual en una multitud. Maeterlinck y Meunier — por lo menos en la intención — han alcanzado por medio de la metafísica y el arte, lo mismo que en la forma de la práctica socialista sólo es posible por la renuncia a aquellos valores vitales que para Nietzsche dan su significación a la vida.

Ahora, la oposición fundamental entre los valores sociales y los humanos, en la forma que Nietzsche ha dado a estos últimos, puede expresarse de este modo: El valor de la situación de un grupo de hombres determinado se ha considerado como igual a la suma de los valores eudemonísticos, culturales, que corresponden en la convivencia y en la sucesión a cada uno de los seres individuales: y la importancia de una forma de existencia, acto o institución, se producía, por decirlo así, como el resultado de la proporción entre la masa y dimensión media de los valores que contiene. Mientras que para Nietzsche, la altura del más alto punto alcanzado en un grupo de hombres, decide sobre el valor general que representa el grupo entero. No le importa el que miles de hombres posean una medida media de felicidad, libertad, cultura, sino el que pocos, y en último caso uno sólo, realicen en sí una medida excesiva de estos valores y fuerzas, aun cuando para eso aquellos miles tengan que quedar en un estado muy bajo; esto es para él el sentido, el fin último de la evolución de nuestra especie. La altura del tipo humano no se determina para él por el término medio de los individuos, sino por la altura máxima que entre ellos ha alcanzado la humanidad. Entre estas dos apreciaciones

no hay arreglo ni unión posibles, porque su oposición no se refiere al valor que ésta o la otra realidad pudieran tener, sino a la medida según la cual han de medirse en general los valores. No puede decidirse lógicamente la razón o sin razón entre dos maneras de pensar, una de las cuales saca el valor de un complejo de elementos de la media del valor de todos los elementos componentes, y para lo otra en el valor más alto que en él se encuentre independientemente del número de elementos en que se dé. Tampoco puede conciliárselas, pensando que la estructura de la sociedad que tiende a elevar ilimitadamente a los elementos más capaces, eleva también el nivel medio social, que los valores totales de un grupo, aun desde el punto de vista de suma, alcanzan el máximun con una diferenciación aristocrática. Este sería el punto de vista de una aristocracia social, en la que el orden aristocratico fuese el medio para el bienestar del todo; pero entender así el principio de Nietzsche sería una equivocación grosera. Pues para él, el que se llegue al punto de máxima altura de las cualidades humanas, no es medio para ningún bien ni progreso, sino que es fin en sí mismo, aun cuando no, como se tratará más tarde con detalle, mirando a las ventajas egoístas de las personas, sino porque así se eleva el tipo humano; ahora, que la elevación de los valores personales no es un medio para este fomento del tipo humano, de manera que la elevación de la humanidad, en el sentido de sus valores, fuera algo distinto de este fomento, sino que con él tan sólo la humanidad ha progresado ya un paso. Por tanto, sobre la base de la aristocracia social no pueden conciliarse las dos medidas que pueden medir el valor de un complejo de elementos, la de la suma o el promedio, y la de la altura de los elementos más elevados.

El procedimiento que emplea Nietzsche para apreciar los valores humanos es, en cierto modo, una inversión de la teoría económica de la «utilidad límite». Si ya exis-

te en el mercado una determinada cantidad de una mercancía y está fijado por la oferta y la demanda un precio para cada una de sus partes, una cantidad nueva de la misma mercancía que llegue al mercado alcanzará un precio más pequeño, puesto que la necesidad más urgente está va remediada por la primera cantidad. Si el proceso transcurre naturalmente, la primera cantidad será más cara que la segunda, la segunda más que la tercera, etcétera. Y ahora se ha observado que el precio de una determinada cantidad de una mercancía ofrecida toda ella al mismo tiempo no excede al que alcanzaría la última parte de ella, según el principio anterior. Por tanto, puede decirse en general que la totalidad de una mercancía no excede del precio de la parte más barata de ella. Tampoco aquí, pues, se determina el valor de un complejo de elementos por un complejo, sino por un extremo, ahora que el extremo contrario al que sirve de medida en la valoración nietzscheana, y esto porque en lo económico el comprador busca que el precio sea bajo, y en los valores humanos se busca la mayor elevación del valor.

En las valoraciones sociológicas, religiosas, éticas, se mezclan con frecuencia las determinaciones por sus extremos y las determinaciones según promedios. Israel hubo de salvarse por *un* justo. El prestigio que adquiere una familia u otro cualquier grupo social por un miembro eminente, existe a menudo independientemente del valor y de la significación que por lo demás y en promedio tiene. Por otra parte, la solidaridad que principalmente en estadios primitivos de civilización reune a los tipos más distintos de los grupos sociales tienen efectos que, principalmente en el aspecto pesimista, van muy lejos. Pena y venganza hacen responsables solidarios a todos los miembros de una comunidad por el delito de uno sólo de ellos; en la práctica y en el sentimiento se hace responsable al todo del delito de uno de sus miembros. . .

con mayor frecuencia que se aplica al todo una acción buena de un individuo. Cuando, dentro de lo puramente ético, se presenta el problema de la significación de los elementos de un individuo para el valor de su totalidad se resuelve de muy distintas maneras. Hay una manera de sentir que se simboliza típicamente en la balanza del juicio final, en la que se sopesan nuestras buenas y malas acciones, decidiendo el predominio de las unas o las otras de la salvación o condenación. Esta es la máxima de valoración según el predominio; el todo vale lo que vale la suma de sus elementos: los positivos como los negativos. Pero también en esta esfera se encuentra el aprecio del todo determinado por el valor del elemento más alto. Ocurre no pocas veces en los juicios de los hombres, sobre los hombres que un solo acto muy bueno o muy malo, determina irremediablemente la representación de la personalidad entera, y al lado de aquél en nada modifica esta representación el resto de las acciones malas v buenas. El que un hombre hava realizado esta acción, completamente buena o completamente mala, es suficiente para colocar su personalidad todo lo alto o todo lo bajo que aquella acción trae consigo, aparte de todos los demás factores que pudieran encontrarse en él para determinar su rango. Y por cierto que esta valoración del todo, en virtud del punto supremo alcanzado en la escala de valores, no es sólo un tercero quien la hace. sino que el mismo sujeto adquiere a menudo, como consecuencia de lo más bueno que hava realizado una inconmovible seguridad en sí mismo, o como consecuencia de lo más malo, una incurable desesperación. Claro que estas valoraciones no están nunca fijadas en principio; pero las valoraciones que en la realidad se verifican contienen, puros o mezclados, estos dos criterios: El de que un todo vale lo que vale la suma de sus elementos, y - esto acaso con menos frecuencia y menos claramente, pero no por eso menos decisivamente - el de que

vale lo que vale el elemento máximo positivo o negativo de entre todos los que lo integran.

La analogía más exacta del criterio de valoración de Nietzsche se halla en la esfera del arte. El valor de una época de la historia del arte en que aparece un genio de primer orden, entre un gran número de artistas de poca significación, está para nosotros por encima del valor de otra época en que «la capacidad media» es mucho mayor, en que viven un gran número de talentos «estimables». Y el mismo criterio de valoración se aplica a la producción de un artista determinado. La altura que para nosotros tienen el Ticiano y Rubens, Shakespeare y Goethe, Bach y Beethoven, no está determinada por la altura media de su obra. Cada uno de ellos ha producido en el transcurso de su enorme creación una serie de obras indiferentes y hasta de una mediocridad que asombra, y si con ellas y las obras maestras construyéramos un resultado medio, quedaría muy disminuída sin duda la significación que para nosotros tienen. Pero su significación está determinada exclusivamente por sus obras supremas; cada uno de ellos como conjunto vale para nosotros tanto como vale el punto o los puntos más elevados de su producción. Y lo mismo ocurre, en último término, con todas aquellas personalidades cuya significación está en una obra independiente de su vida subjetiva, en una contribución al espíritu objetivo. Hay poderes históricos de todas clases que trabajan constantemente en la obra de sepultar en el olvido lo menos importante de la obra de dichos hombres, y en medir su significación por lo más óptimo de esta obra, aun cuando por su extensión sea muy poco. Si he hecho fijar la atención sobre estos criterios de valoración, ha sido para que se viera claramente que el medir, como lo hace Nietzsche, el valor de la humanidad en sus más elevados ejemplares no es nada inaudito como teoría de valor, sino que está dentro de un método que se emplea con frecuencia, y que lo único que

él ha hecho es darle una construcción fundamental de que carecía, llevándolo a la esfera de la existencia social o humana.

En cuanto se ha visto esto, se comprende que Nietzsche tenía que ver las corrientes democrático-socializantes del siglo xix como el camino hacia la decadencia de los valores de la humanidad; más aún, como la decadencia en absoluto. Su fórmula de valoración no es más que la expresión apasionada del ansia de elevación de la humanidad, del fanatismo de la altura en la evolución, que ciega completamente para la significación de la anchura en que la evolución se verifica. Toda acentuación de esta anchura, de esta base, que pudiera ser obstáculo al desarrollo de una energía individual cualquiera, tenía que parecerle una traición a la humanidad. La tendencia de la democracia a disminuir la distancia entre las capas superiores y las inferiores de la humanidad, sólo le parece posible poniendo trabas al desarrollo de las primeras. Como la mayoría no puede desarrollarse tan rápidamente como los pocos y escogidos, éstos tienen que descender hasta aquéllos, o por lo menos tienen que, por decirlo así, estarse parados algún tiempo para que aquéllos puedan alcanzarlos. La coincidencia del pensamiento de la evolución, con el de la determinación axiomática de todo valor humano por el valor del elemento más elevado del conjunto, produce lógicamente el que se considere como una decadencia todo movimiento social en sentido democrático, es decir, en que se le considere como pérdida de los instintos de crecimiento y elevación.

Lo que Nietzsche llama «la voluntad de poder», en cuya disminución se sintetiza para él toda decadencia, no es otra cosa que la culminación de esta teoría del valor. Si quisiésemos resumir en una fórmula abstracta su significación, la fórmula sería esta: La altura absoluta de un ser humano está condicionada por su altura relativa. Es decir, que un hombre representa un grado elevado en la

escala social, en el sentido de que dentro del grupo social ocupa el grado esencialmente más alto que otro; naturalmente que esta elevación no ha de entenderse en el sentido tradicional exterior social. Para Nietzsche, la elevación de la vida lleva consigo una continua intensificación de fuerzas que irremediablemente se dirigen al mundo ambiente, lo aprovechan, lo dominan y esta acumulación de fuerza, esta exaltación, que sólo puede realizarse venciendo y atropellando a otros seres, es la portadora de las cualidades individuales de la fuerza y la nobleza, de la significación y la intensidad de la personalidad. Lo que hasta aquí no era más que la condición exterior, por decirlo así, de la vida creciente, y el motivo de la distanciación, el que los muchos, los innumerables débiles y mediocres no puedan ascender con la rapidez de las avanzadas, de los genios, de los nacidos para el mando, recibe ahora su razón positiva e interior. El nivel de la masa o de la sociedad socialista puede elevarse o permanecer el mismo, nunca podrá poseer por su naturaleza el valor de la vida concentrada, que sólo se eleva culminando sobre otros. Vivir es irremediablemente acumulación de fuerzas, lucha y victoria, poder que consume y destroza; y esta voluntad de poder, esta dominación sube su altura, tanto más, cuanto más vida es. Si en este concepto se prescinde de las brutales aplicaciones que a primera vista se muestran, y se lleva a la explicación de los más finos procesos de vida incesantes, en los que innumerables veces de un modo velado y fragmentario ejerce su acción, no podrá negarse su profundo sentido. Del mismo modo que la esencia del amor es crecer en sí constantemente mientras que su fundamento existe de veras, hasta el punto de que con concisión paradójica pudiera decirse que amar es amar más, así para Nietzsche vivir significa vivir más, y de esta manera cumple la vida en su más profundo sentido su forma de evolución. Pero esto sólo es posible viviendo la vida de su propio

alimento, de manera que su altura se consiga a costa de su anchura o base; y esto, no por una mera necesidad exterior que pudiera cambiarse bajo otras circunstancias sociales más favorables, sino por la propia esencia interior de la vida, que tiene que ser así o no ser. Por la incondicionada solidaridad de la vida en general con este concepto, se explica que Nietzsche no parece sentir lo enormemente trágico que esta representación de la vida ha de encerrar para cualquier otra concepción, lo terrible de esta necesidad lógica de que el interés social sea destrozado por el humano, de poner la elevación del individuo en la altura en que está sobre los otros, dominador y vencedor.

El que para Nietzsche se trate de una deducción lógica de premisas axiomáticas, hace comprensible el que no se dé cuenta de la incompatibilidad de este pensamiento, de la imposición de las grandes personalidades a través de la dominación de la amplia masa, con el ideal de la distinción, de cuya importancia para él hemos de ocuparnos más adelante. Pues si la vida individual necesita tanto, esto mostraría que no se basta a sí misma, que no puede vivir como individual de sus propias fuerzas. Por lo menos Nietzsche ha debido trazar exactamente el límite entre su voluntad de poder y la persecución vulgar del bienestar egoísta, poniendo en claro que el valor no está en el dominio y la fuerza como realidades exteriores, sino en la cualidad del alma soberana que en ellas se expresa. Por otra parte, a las resistencias éticas contra esta doctrina sólo debiera oponerse un concepto metafísico de la vida; habría que comprenderla como una unidad que adquiere su valor máximo, conformándose con una pirámide que desarrolla sus fuerzas más perfectamente, haciéndolas culminar en una cima. Los individuos no serían, según esto, más que aquellas vasijas o formas a través de los cuales, o en los cuales, se realiza el único proceso esencial de la vida de la totalidad

La relación entre el ideal de Nietzsche v el generalmente aceptado hace comprender que él, en oposición con Kant v Schopenhauer, no pueda creer que el filósofo se limita a la misión de codificar la moral generalmente practicada, o por lo menos generalmente postulada, sino que le mira como el legislador que tiene que redactar las «nuevas tablas». Igualmente aparece claro que el «inmolismo» de que él constantemente habla no es, ni mucho menos, la negación de la moral, del deber. Lo único que hace es llenar con otro contenido el deber moral; pero su forma existe lo mismo que en Kant, y en realidad más inmediatamente v con más fuerza, puesto que el imperativo de Kant no pretende más que formular un «faktum» de la razón humana, mientras que los valores de Nietzsche tienen en sí mismos un carácter imperativo. Pues Kant, el teórico objetivo con su imperativo, no quiere más que formular un «faktum» de la razón humana que, sígase o no de hecho, siempre existirá como ideal fuera del tiempo; en cambio Nietzsche, el moralista práctico, quiere formular un nuevo ideal, demanda una nueva exigencia. Sólo que en él se ha verificado la asociación peligrosa y expuesta a malas inteligencias entre el contenido que hasta entonces había tenido la moral y la moral en general, que a la negación de aquel contenido la llama inmoralismo. Y por este descuido de expresión, cuvo complemento por el deber positivo y riguroso era, como más adelante se verá, una cosa sobreentendida, ha engendrado aquella triste descendencia para la cual liberación de la corriente anterior de la moral no significa una nueva lev, sino la ausencia de toda lev. Para Nietzsche esto hubiera sido tan decadencia como la democracia v como cualquier dirección de la línea de la voluntad en sentido descendente. Pues el instinto, para los fines supremos de la humanidad, lo mismo falta si se manifiesta en leves perversas, negadoras de la vida, que tienden a la debilitación de los fuertes, que si no se expresa en

ninguna ley. Con claridad brillante se le presenta a él por encima de la negación de la moral democrático-altruísta, sobre el «inmoralismo», la nueva moral:

«La moral es hoy en Europa moral de animales de rebaño. Es decir, tal como nosotros vemos las cosas, una manera de moral humana, al lado de la cual, antes de la cual, después de la cual son posibles o debían serlo otras morales, y sobre todo otras morales más elevadas.»

## VIII

## La moral de la distinción.

El carácter objetivo de la moral nietzscheana, el ideal de la distinción. — Ser y hacer. — El precio del movimiento de ascenso. — Personalismo, pero no egoísmo ni epicureismo. — La responsabilidad. — El eterno retorno de lo igual en su significación ética y metafísica. — La absoluta terrenalidad (Diesseiligkeit) del ideal nietzscheano. — La valoración del proceso de la vida como tal es el motivo fundamental de distinción entre Schopenhauer y Nietzsche.

Se ha dicho que la doctrina de Nietzsche era una repetición de la sofística griega. En ésta aparecen también la oposición radical contra toda la moral histórica reconocida, la entronización de lo meramente natural como regla de conducta, la acentuación del arbitrio individual en el lugar que antes ocupaban las normas objetivas, el reconocimiento del derecho de los fuertes, contra el cual tienden a defenderse los débiles por la igualdad de derecho de todos, completamente infundada. Pero esta analogía entre Nietzsche y la sofística, significa no haberse dado cuenta de la significación de ambas doctrinas. La esencia de la sofística consiste en sustituir el sentido y valor objetivo del hacer y del ser por su valor para el sujeto. Por el contrario, para Nietzsche sólo tiene valor el sujeto cuando posee valor objetivo. La sofística mide

lo objetivo según una escala subjetiva; Nietzsche, lo subjetivo según una escala objetiva. Sin duda que no se entiende aquí por objetividad la obra externa, el hacer demostrable en sus resultados, sino el ser, la cualidad del tipo humano que en el hacer se manifiesta; pero ésta se mide según una medida absolutamente objetiva, según el grado que este ser individual tiene en la evolución humana. No es que Nietzsche ponga la persona al servicio de una «cosa»; la persona es el portador definitivo de fines y valores, pero lo que importa no es la significación de su ser y su conducta para su propia subjetividad, sino a su significación desde el punto de vista de la evolución humana. Lo original de esta valoración, que separa a Nietzsche de los sofistas, pero que fomenta una diferenciación más profunda y más fina del pensamiento, es que la «humanidad», en el sentido de Nietzsche, no está más allá de los individuos (como muchas veces afirman los sociólogos de la sociedad), sino que vive exclusivamente en ellos, dando, sin embargo, una medida para su valor. Según los sofistas, el sujeto no halla en sí más que a sí mismo; según Nietzsche, se halla a sí mismo como un progreso o retroceso de la humanidad, determinado por la medida que está fijada por la evolución de nuestra especie, y esto ocurre con plena objetividad, no importa nada el que reine unanimidad sobre el contenido de esta evolución y sobre la cabida en ella de esta manifestación individual. Esta es también la diferencia fundamental entre Nietzsche v Max Stirner, al cual se le ha equiparado también en virtud de ciertos indicios tan superficiales como los que le aproximaban a los sofistas, pues también para Stirner todas las medidas y valoraciones son ilusiones sin realidad, meras sombras, frente a las cuales, como única realidad, está el sujeto. A Stirner le parecería sin sentido el que el yo pudiera significar todavía algo suprasubjetivo, el que se le colocase en una serie cualquiera de valores. En él es en quien ha encontrado su

renacimiento la sofística y no en Nietzsche, el cual ha escrito: «Me horroriza el ánimo degenerado que exclama: ¡Todo para mí!»

Por esta diferencia adúcese la teoría de Nietzsche frente a las otras, el cachet específico de la distinción. Dentro de lo puramente espiritual reina unanimidad sobre el que la objetividad sea sinónimo de nobleza. El tratar objetivamente la opinión del contrario, el no dejarse arrebatar por una pasión subjetiva, el no emplear en la discusión más que argumentos objetivos, son cosas del espíritu distinguido. Se designará la distinción, de la que habremos de tratar con más detalle como una conducta formal, en la que coinciden de una manera característica una personalidad decidida y una decidida objetividad. Como criterio de valoración de la personalidad, significa que el valor objetivo de la persona se siente. El sentimiento verdaderamente aristocrático encierra la severidad para consigo mismo, puesto que no aprecia el valor de la propia existencia por la casualidad de la posición exterior ni por lo que vida nos proporciona en dones y goces, sino por que seamos dignos de poseer todo esto; de aquí la «dignidad del hombre disfinguido». La dignidad, considerada en sí, es uu concepto de relación; se es «digno» de alguna cosa; le viene a uno, según una medida objetiva, conténgase o no. Pero lo que da la impresión de dignidad absoluta es una personalidad que en toda su conducta y exigencia demanda para sí lo que le corresponde, según una medida objetiva nada más, pero tampoco nada menos. Es posible que el aristócrata piense que los hombres y las cosas tienen que servirle; pero se diferencia del parvenu y del mero buscador de goces, en que cree merecer esto por la objetiva cualidad de su persona, según una justicia objetiva, y en que se comporta en correspondencia con esta creencia suya. Ahora, que el deber que corresponde a estos derechos no siempre se dirige a aquellos a quienes está obligado, sino en primer término

a sí mismo. Se siente obligado a conformar o conservar del tal modo su ser, que merced a esta conformación le sean debidos aquellos derechos. Esta forma la afecta todo el criterio de valoración que hemos visto en Nietzsche, la concentración incondicionada del valor en el individuo, el cual, sin embargo, no recibe su significación objetiva más que como grado del desarrollo de la humanidad.

A esta estructura del ideal de la distinción corresponde el que el rango del hombre no esté determinado por su actuación exterior, sino por su propio ser interno. Sin duda que serán valiosas las acciones del hombre valioso; pero lo importante no está en este efecto de la actividad de su ser, que por lo demás, siempre es un resultado de la combinación de éste con las circunstancias y potencias del mundo exterior, y con el cual en cierto modo sale fuera de sí mismo - Nietzsche llama a estas acciones constatables por sus resultados acciones epidérmicas -, sino el hecho de que sea una naturaleza elevada. Todo lo demás es puro accidente; el hacer puede ser uno de los medios de ayudar a la humanidad en su ascensión, pero no es esta ascensión misma, pues en esta ascensión no hace otra cosa sino mostrar lo que es; es decir, lo que son sus más altos ejemplares. Por eso Nietzsche se dirige contra los que combaten «el culto de los héroes», y que para ello comparan la «obra» de los grandes hombres con la «obra» de las masas. Aguí se comete el error de equiparar lo esencial y más valioso de «un grande hombre con los resultados de su acción». Pero la mayor elevación de la naturaleza del grande hombre está en el ser de otro modo, en la distancia de rango, no en sus obras, aunque por ellas conmoviera el globo. Aquí aparece nuevamente la oposición irreductible contra toda concepción social. La sociedad se interesa exclusivamente en lo que el individuo hace; su existencia sólo es importante para ella en cuanto es la garantía de que su

hacer irá siempre en una dirección determinada; sin duda que cultiva lo puramente moral, la fuerza moral de la superación de sí mismo, pero sólo como profiláxis contra daños exteriores. Para ella el hombre sólo existe por sus efectos sociales, puesto que su principio es el de la acción de un hombre sobre otro. Lo que él sea para sí, su cualidad e interioridad como tales, se lo abandona a él, y no tiene interés en apreciar estas cualidades de otro modo que por sus consecuencias, que van de sujeto a sujeto, ni tampoco posibilidad de hacerlo de otro modo. Para Nietzsche, esta moral social no es más que un resto de la antigua teleología, desechada en principio; el hombre va no es el fin del mundo, pero sí el fin de los otros hombres. Aun la forma más sublimada de esta moral de la actividad, la que pone todo valor en «la buena voluntad»; pasa por encima del más hondo y puro ser del hombre. Concede, es verdad, que el logro o el fracaso, el éxito exterior o su impedimento por las potencias de la realidad, son indiferentes para el valor moral de la personalidad; pero este valor depende de que sean queridos aquellos efectos producidos por la personalidad. El alma sigue teniendo, por decirlo así, una dirección centrífuga, aun cuando el punto que da el valor a esa dirección va no esté colocado fuera del individuo en general en el mundo social ambiente, sino de antemano y en el interior del individuo. Por tanto, si no se identifican, como Schopenhauer lo hace, el ser entero del hombre con su voluntad, a pesar de que en la conducta visible no haya diferencias, queda en pie la distinción entre dos sentimientos de valoración; según uno, el valor del individuo lo decide la mera cualidad del ser; según el otro, su manifestación en relaciones prácticas con el exterior.

Así, pues, si en frase de Schiller las naturalezas nobles cuentan con lo que son y las vulgares con lo que hacen, y por esto precisamente las cualidades del individuo, que para el interés social y para el moralismo de la voluntad

son una mera incumbencia del sujeto, se elevan hasta un valor objetivo, se presenta la cuestión difícil de por dónde las cualidades individuales del hombre legitiman su valor objetivamente. La contestación de Nietzsche, que he expuesto, era que ciertas cualidades humanas estaban en el camino de la disciplina natural. La humanidad ha llegado a la altura alcanzada por la intensificación y exaltación de tales cualidades, y esto da un criterio objetivo, independiente de toda apreciación subjetiva de su valor. Mas, por tentador que esto sea, parece contener un círculo vicioso. La evolución efectiva de nuestra especie no sólo ha producido belleza y pureza, grandeza de ánimo v probidad, fuerza v valor, sino también las cualidades contrarias; y la proporción en que ambas series estén no es sólo incontestable, sino que para la cuestión del valor carece de importancia. Por tanto, es preciso elegir de antemano en la efectiva evolución histórica ciertos rasgos, que luego, como el contenido de los valores de la humanidad, nos den los imperativos para nuestra conducta v los criterios para nuestra valoración. Por tanto, no decide la evolución natural como una medida objetiva sobre el valor de nuestras cualidades, sino que debe existir va una valoración de ciertas cualidades para que pueda decidirse qué es aquello que dentro de la evolución efectiva, que encierra igualmente lo elevado y lo bajo, ha de considerarse como evolución en el sentido del valor. El concepto de la vida, al que la evolución había prestado un nuevo significado, parece que puede dar de sí lo que por todas partes se busca: el poder deducir lógicamente el contenido y sentido del deber de una realidad dada v fija. Precisamente, la enorme dificultad de toda teoría, y toda teoría del valor, era que dentro de lo comprobable y real (en el más amplio sentido) no podía deducirse lo necesario y valioso moralmente, y que esto parecía por tal razón abandonado al arbitrio personal y a la pura convicción personal; esta consecuencia han tratado

de evitarla casi todas las metafísicas, introduciendo el bien y el deber en la verdadera realidad, la más real. Mas al parecer, el concepto de la vida, como el más comprensivo, cuva forma encierra todo lo que es esencial al hombre, al contarse en el hombre mismo el impulso hacia la elevación, el ennoblecimiento, la ampliación extensiva e intensiva, y de este modo, al ser el proceso de la vida un proceso dentro del cual aumentaban los valores, el ideal podía marchar a lo largo de esta línea directiva de nuestra realidad, no siempre visible acaso, pero existente siempre, como lo más íntimo del proceso. Pero además, se ha visto que la evolución efectiva produce los valores negativos con la misma indiferente necesidad que los positivos, y que, visto de otra manera, no sólo ayudan a los hombres a conseguir el poder, a desarrollar todas sus posibilidades, a ampliar su vida, las cualidades nobles y elevadas, sino que la astucia y la falta de conciencia, la codicia y el materialismo práctico ganan innumerables victorias en la lucha por la vida. Por tanto, la elección de aquello que también para Nietzsche es lo más valioso en la vida real, no está va indicada en la estructura de esta realidad, sino que sólo puede salir de un sentimiento de valoración independiente de ella. Y sólo una creencia optimista y entusiasta de la vida, tan indemostrable como el pesimismo de Schopenhauer, puede considerar como el nervio de la vida, como los factores de su evolución efectiva a los valores cuva constitución brota de fuentes completamente distintas. El hecho de que, por tanto, Nietzsche no consigue constituir la serie de los valores cualitativos individuales reconocidos, partiendo de que el valor se constituye fundamentalmente como un resultado de la intensificación de la vida, es lo que me ha inducido a separar en la exposición su constitución general de los valores de la humanidad, según sus principios y formas, de la enumeración de los valores individuales va determinados en su contenido.

Por tanto, la objetividad que estos valores poseen en Nietzsche no está en su origen, en su fundamentación, sino en aquel carácter antes indicado, que hace que encuentren su centro en el ideal de la distinción. Pues, según éste, la existencia de ciertos hombres v de ciertas cualidades humanas es por sí misma valiosa, no en vista del servicio que puedan prestar a otros hombres, no por los resultados que puedan producir, ni siquiera en virtud de una lev «más elevada», su existencia es fin en sí misma. Y no en sentido subjetivo, no por su propio sentimiento de la vida y por el goce que al sujeto puedan proporcionar, sino de un modo puramente objetivo; la totalidad de las cosas será tanto más llena de significación, tanto más valiosa, cuanto mayor sea el número de tales existencias que en ella se contengan. Esta esencia objetiva de los valores de distinción hace que sea indiferente el precio que hava de pagarse por la realización de sus ideales en vidas individuales, en dolores subjetivos, en sacrificios. El hombre distinguido no pregunta lo que las cosas cuestan. Por eso es tan opuesto el estilo de la vida distinguida al de la economía monetaria, en que el valor de las cosas se identifica más y más con su precio. Taine cuenta que la aristocracia del antiguo régimen, tan derrochadora, tomaba por síntoma de distinción el no conceder el menor valor al dinero. Este es, sin duda, el mayor contraste posible con el derroche de las gentes del tanto por ciento, que parte precisamente de la creencia en el gran valor del dinero. La profunda aversión de Nietzsche contra todas las manifestaciones específicas de la economía monetaria debe ser referida a la oposición fundamental entre su criterio de apreciación y el de los valores de distinción; aquélla calculando la proporción entre el valor y el sacrificio que cuesta, y no aceptando el valor que resulta paralizado por la cuantía del esfuerzo realizado para adquirirlo: éste, completamente indiferente ante la cuestión del precio, no viendo en lo valioso más que el que lo sea,

y desprendiéndolo, por tanto, enteramente de su relación con el precio. La extrema exaltación del principio de la distinción es que el valor objetivo de la humanidad está exclusivamente en sus sus más altos ejemplares y que no se pregunta por el dolor, la opresión y la falta de desarrollo de la amplia masa, en cuanto que sirven de base a aquella elevación. Pues es un axioma histórico de Nietzsche, el de que no se puede llegar al ser humano más alto v más valioso sin la disciplina v selección más severas y pasando por durezas y crueldades incontables. Y con esto - por paradójico que parezca, aunque sólo pueda resultar plausible liberando intelectualmente a la forma ética fundamental de todos los sentimientos anudados a su contenido - Nietzsche ha trasladado un sentimiento fundamental de Kant, de la moral individual a la ética de la especie. Para Kant, la moral sólo puede pensarse como la superación de los elementos inferiores, sensuales de nuestro ser. El hombre, considerado como conjunto, en su fundamento natural una criatura sensual, no sólo no es «bueno», sino que la razón tiene que imponerse a cada momento en lucha contra los elementos que le atan a la tierra, y esta dominación de lo más bajo por lo más elevado sólo puede verificarse acompañada de manifestaciones de dolor. Este es uno de los últimos motivos que determinan la historia del alma humana; las decisivas elevaciones de nuestro ser van unidas a la condición del dolor. Kant ha puesto la unión en el punto extremo del sujeto, el valor de la personalidad que descansa en sí misma «sólo se da a conocer por medio de sacrificios». En cambio, Nietzsche traslada la ligazón del individuo a la humanidad. Sólo la disciplina de los grandes dolores es lo que hasta aquí «ha producido todas las elevaciones de la humanidad». Y por eso es posible que suprima la aparentemente evidente identidad del portador de la elevación y del portador del dolor; el que haya incontables que sufren, que se vean oprimidos, que tengan que sacrificarse, crea para el individuo las condiciones que permiten que se produzca aquella fuerza, productividad y amplitud del alma, con las cuales conquista la humanidad un grado nuevo en su evolución. La valoración que en Kant se verifica dentro del alma humana se ha ampliado al conjunto de la sociedad histórica, la correlación de valor y dolor ha abandonado la unidad del alma individual y se ha repartido entre una pluralidad de sujetos, comprendidos luego dentro de la unidad de la especie humana.

Esta original valoración, para la cual lo importante es la existencia objetiva de las cualidades valiosas, mientras que éstas se realizan en una forma absolutamente personal en la existencia individual del alma, que sólo se preocupa que se alcance objetivamente una mayor altura de la evolución, sin hacer depender el derecho de estos impulsos, del precio que signifiquen en sacrificios o de las condiciones personales, no es más que el reflejo en otra dirección de la indiferencia anteriormente acentuada frente a los efectos de la actividad del individuo valioso; su valor, que es el valor de un ser, es tan independiente de las condiciones entre las cuales se produce, como de las consecuencias que de él dimanan. Para el valor del grande hombre nada importa lo que los otros obtengan de su grandeza, ni tampoco lo que él mismo, como sujeto, pueda obtener. Por eso, el personalismo de Nietzsche es la forma de una valoración puramente objetiva y no un egoísmo o eudemonismo vulgar. El refiejo del ser en las sensaciones de placer o dolor del sujeto no tiene nada que ver con el valor de ese ser, y esto lo mismo si se trata de un sujeto ajeno o de sí propio. Y como Nietzsche ha sido en este punto peor entendido que en ningún otro, insertaré aquí algunos pasajes decisivos: «¿Busco yo acaso la felicidad?, pregunta Zarathustra. Lo que yo busco son mis obras. Ser libre quiere decir hacerse indiferente a la fatiga, a la dureza, a las privaciones, incluso a la vida misma; quiere decir que los instintos varoniles

que ansían la lucha y la victoria dominan sobre los otros, v. gr., sobre el instinto de la felicidad. El hombre libre desprecia el bajo bienestar con que sueñan los tenderos. los cristianos, las vacas, las mujeres, los ingleses y otros demócratas. No debe pretenderse gozar allí donde no hay goce alguno y... no debe quererse gozar». De mi profunda indiferencia hacia mí: «No guiero sacar ventaja alguna de mis conocimientos y no me arredran las desventajas que traen conmigo. Así, el que quiera la dicha deberá acaso afiliarse entre los «pobres de espíritu». Edonismo, pesimismo, utilitarismo, eudemonismo, Todas estas formas de pensamiento que miden el valor de las cosas según placer y dolor, es decir, según cosas secundarias, son pensamientos superficiales e ingenuidades, a las cuales todo aquel que tenga conciencia de su fuerza creadora no puede mirar sin burla v tampoco sin compasión. La lucha de la Iglesia contra la sensualidad y contra la alegría de la vida es comprensible y relativamente está justificada cuando se trata de degenerados, «cuva volun-»tad es tan débil que pone a los apetitos una medida». Pues «la voluptuosidad sólo es un veneno dulzón para »las violetas, pero para el leoncillo es el mejor vino de »los vinos». Y si enjuicia al «amor al prójimo» acaece «porque para él no es más que un amor propio mal disimulado», «Más alto que el amor a los que están cerca es es el amor a los lejanos y futuros; los lejanos son los que pagan vuestro amor a los cercanos»; aquí quisiera vo notar que este amor a los lejanos no es más que una mera ampliación del amor cristiano a los cercanos. No hav juez más severo que Nietzsche para todo lo anarquizante, indisciplinado, blando. Precisamente, para él toda la decadencia en que ha caído el presente se manifiesta en que ha desaparecido la severidad consigo mismo y con los demás, la dura disciplina, el respeto y la autoridad, por obra de la manía de igualación, del impulso vulgar hacia la felicidad de todos. Sin duda que predica

el egoísmo, es decir, predica que el alto, el que dirige, el distinguido se respete a sí, que no destruya por blandura las cualidades que le hacen conductor y faro, que no ceda al impulso momentáneo sacrificando el valor duradero, que guarde también exteriormente la distancia interior frente a los que están más bajo que él, para no tener que descender al nivel de aquéllos y hacer así descender sus valores superiores. Pero todo esto no es capricho ni cuestión de goce. «El hombre distinguido, dice, cuenta sus privilegios y su ejercicio entre sus deberes», y por eso no piensa «en rebajar sus deberes, convirtiéndolos en deberes para con otros». De manera que el sentido de su supuesto egoísmo no es más que la conservación de los valores personales más elevados, en virtud de los cuales exige la severidad mayor hacia sí mismo y hacia los demás. Los primogénitos son siempre sacrificados. Ahora nosotros somos primogénitos.—Pero así lo quiere nuestra especie y yo amo a aquellos que no quieren conservarse. Y, sin duda, que predica falta de consideración, dureza y hasta crueldad. Pero las predica tan sólo porque le parecen la disciplina y la escuela únicas en que puede renacer la fuerza del hombre, que amenaza a perderse en la reducción de nuestros ideales y, en último término, también de nuestra realidad al interés del promedio, de la generalidad. Tenéis que vivir en condiciones cada vez peores y más duras; así únicamente crece el hombre en la altura en que el rayo le alcanza y le destroza: «¡Altura suficiente para el rayo!» El que a esta doctrina se la haya considerado como un egoísmo frívolo, como la santificación del epicureísmo sin freno, es uno de los engaños más curiosos en la historia de la moral. Principalmente, proviene este error de que las nuevas síntesis en que Nietzsche ha reunido los momentos integrantes del valor no han sido comprendidas, y por eso en su lugar se dejan las asociaciones acostumbradas, que corresponden usualmente a los distintos elementos de

esta síntesis. Nietzsche ha transformado el personalismo en un ideal objetivo y, de este modo, le ha diferenciado de un modo radical del egoísmo, que tiene fija constantemente la mirada en el sujeto. El egoísmo quiere tener algo, el personalismo quiere ser algo. De este modo se coloca más allá de la oposición entre moralismo y eudemonismo característica para la morat kantiana. El eudemonismo pregunta: ¿Qué es lo que me da a mí el mundo? Y el moralismo: ¿Qué le doy yo al mundo? Mas para Nietzsche no se trata de un dar, sino de una cualidad del ser que, naturalmente, ha de manifestarse también en acciones, en «virtud dadivosa»; pero el valor no está en esta consecuencia y manifestación suya, el valor está inmediatamente en la cualidad misma, en cuanto representa una altura determinada del tipo hombre. Y quizás, al reflejarse sobre su sujeto, le llevará la felicidad; pero el valor no está tampoco en esta consecuencia sentimental del ser - en cuanto la felicidad no se considera como una ampliación, un ahondamiento, una espiritualización de la existencia —, sino en el ser mismo, que lo lleva lo mismo en sí, aun cuando en nuestro sentimiento subjetivo se refleje como dolor, en vez de reflejarse como placer.

Por eso insiste constantemente Nietzsche en que la vida deviene más dura y más severa en proporción a su elevación. Nadie se tornaría más indignado que él contra la interpretación del concepto del superhombre, que aprovecha la liberación de la moral altruístico-democrática de la consideración para proclamar el derecho al placer libertino, en vez de aprovecharla para cumplir el deber de alcanzar el grado superior en el desarrollo objetivo de la humanidad; teniendo presente este deber, el eudemonismo subjetivo mal disimulado de los «nietscheanos» se aparece como la vuelta a los grados inferiores, a la blandura del pesimismo a lo estéril — pues con el dolor y el placer como estados subjetivos la vida se encuentra cons-

tantemente en un atolladero — ; en una palabra, se muestra como aquella decadencia de la vida, que no ha hecho aquí más que cambiar el objeto, que en vez de aplicarse a los más bajos elementos de la sociedad se aplica a los del sujeto mismo.

Con la particularidad del ideal nietzscheano está unido como una de sus partes integrantes esenciales el ideal de la responsabilidad. Toda buena aristocracia deja de ser una mera gozadora de sus prerrogativas por la conciencia de ser responsable; responsable no frente a otros hombres, no frente a una ley exterior, sino ante sí misma. Esta responsabilidad, que brota del ideal de la propia esencia, ha sido aclarada por Nietzsche con la introducción del concepto de humanidad, cuya altura es idéntica con la altura de sus más elevados ejemplares. No se crea que aguí piensa Nietzsche como ideal en la actual aristocracia, en la cual le parece «todofalso y podrido». Este sentimiento de responsabilidad, que tiene que ser patrimonio de la moral de la distinción, me parece ser el último motivo de la más original de sus teorías, la teoría de la «vuelta eterna de lo mismo». Si el proceso del mundo, enseña, se desarrolla en un tiempo infinito y en una masa finita de fuerzas y materias, todas las combinaciones que con estos elementos puedan hacerse habrán de agotarse en un tiempo finito más o menos largo. Y entonces tendrá que empezar de nuevo el juego, y conforme a la ley de la casualidad se repetirán en el mismo orden exactamente las mismas combinaciones, y así sucesivamente al infinito; por donde, habida cuenta de la continuidad del proceso del mundo, cada uno de sus momentos puede ser considerado como un momento en que coinciden un período del mundo que acaba y uno que se inaugura. Así, el contenido de cada momento, cada hombre y todo lo que con él vive, han existido ya incontables veces y retornará incontables veces absolutamente en la misma repetición. Un pasaje de la época de la aparición de esta doctrina nos traiciona su sentido propio: «¿Qué ocurriría si un día un demonio se deslizase hasta ti en tu soledad y te dijese: «Esta vida, tal como tú la vives y la has vivido hasta aquí, habrás de vivirla todavía otra vez y veces incontables; y en esa vida nada habrá que sea nuevo, sino que todo lo pequeño y lo grande de tu vida actual retornará, y todo en la misma sucesión. El eterno reloj de arena de la existencia vuelve siempre a comenzar de nuevo, y tú con él, polvillo de polvo. Si un tal pensamiento adquiriese dominio sobre ti, te transformaría, y quizás te destrozara; la pregunta ¿quieres esto otra vez y lo quieres incontables veces aún? pesaría constantemente sobre ti y sobre tu conducta. ¿O cómo habrías de comportarte con ti mismo y con la vida, para no demandar otra cosa que esta eterna confirmación?»

La repetición infinita de nuestras acciones es el criterio en el que, según él, adquirimos conciencia de su valor o de su carencia de él. Lo que parece poco esencial como acción limitada al momento, y puede fácilmente ser expulsado de la conciencia pensando que lo pasado, pasado, adquiere un enorme peso, un acento que fuerza a oir, cuando frente a él está un incesante «otra vez» y «otra vez». El retorno eterno significa que toda existencia es eterna. Pues si se repite un número infinito de veces, es su duración la misma que si continuase eternamente. Nos aparecemos como responsables de un modo completamente distinto, porque ningún momento de la vida termina en sí mismo, sino que nosotros y la humanidad habremos de vernos innumerables veces ante él en la misma figura que nosotros ahora le demos.

Con esto nos encontramos nuevamente con un principio de Kant, trasladado a otras dimensiones. La piedra de toque para la moralidad de una acción está para Kant, en que el que obra pudiera querer el principio, por el que dirige su acción como una ley general absolutamente válida. En la tentación a robar y mentir, de ser duro contra

los débiles, de dejar sin desarrollar las fuerzas de la propia personalidad, puedo afirmar la inmoralidad de tales acciones, porque no puedo querer un mundo en el que tales máximas señoreasen como leves naturales. Si esto ocurriera, las contradicciones interiores lo aniquilarían, y el que obra precisamente desde el punto de vista del interés egoísta que le impulsa en su acción, no puede querer que se obre por todos, y por tanto también contra él, de esa manera. Sin duda que la acción no cambia en su esencia interior por la recapitulación incesante, pero, como bajo la acción de un cristal de aumento, se perciben en ella detalles que se escapaban a la mirada al no ser más que una vez. Este era el sentido práctico precisamente de la norma kantiana. La ampliación de nuestra conducta personal a una ley general no le da, sin duda, significación real nueva que no pudiera verse también al no ser ejercida más que una vez. Sólo que, tal como está la estructura de nuestra observación espiritual, al juicio del hecho aislado le falta a menudo la penetración suficiente, porque sus consecuencias se confunden en las múltiples corrientes de la vida de la comunidad, que aumentando o desviando su efecto nos le hacen incognoscible: la vida propia del acto comienza cuando se ha abrazado todo su medio práctico, cuando sus consecuencias no están veladas por las de otro acto; en una palabra, cuando su principio, en vez de ser un caso aislado y casual en un caos de otras individualidades casuales también, es una norma sin excepción, una «lev general». Kant extiende el acto en la dimensión de la anchura, en la repetición infinita, en la convivencia de la sociedad, mientras que Nietzsche lo extiende a lo largo, haciendo que se repita en una sucesión ilimitada en los individuos: a consecuencia de esto, Kant pone lo esencial en las consecuencias del acto, y Nietzsche en el ser del sujeto que en él se expresa inmediatamente. Pero ambas multiplicaciones del acto sirven al mismo fin; sacarlo del imperio

de la casualidad, bajo el que el coloca su expresión en el sólo ahora, sólo aquí. El valor interior de la acción, que en sí está más allá del tiempo y del número, del dónde y del con qué frecuencia existe, para nosotros, que estamos ligados a esas categorías, tienen que ser por lo menos representados en un tiempo y un número infinitos, a fin de que pesen su peso verdadero.

En la continuación de esta fórmula de Kant, por Fichte se acerca ya al desplazamiento en la forma del tiempo que se realiza en la teoría del eterno retorno. «El yo empírico, dice Fichte, debe estar animado de tal modo, como si estuviera frente a la eternidad. Por eso expresaría el principio fundamental de la teoría de la moral en la siguiente forma: «Obra de modo que puedas pensar como ley eterna para ti la máxima de tu voluntad.» Al aparecer el criterio de valor extendido en el tiempo, en vez de extenderse en las series de la vida social, adquiere, como en Nietzsche, su raíz en el individuo considerado en sí mismo; la duración decide sobre el valor por cuya realización o no realización somos responsables, en vez de su multiplicación en otros.

Ahora, si la doctrina del eterno retorno no tuviera más significación que la de hacer visible o expresar la infinita responsabilidad del hombre por su obra, no existiría la cuestión de su verdad objetiva; sería un símbolo y una piedra de toque, que ejercería su función como pensamiento y no como realidad. Pero como Nietzsche no se conforma con esto, sino que afirma la realidad del eterno retorno, no deben pasarse por alto las dificultades de esta afirmación. Aunque se concediese que el proceso del mundo se desarrolla en un tiempo infinito entre elementos finitos, con eso no se habría demostrado que la configuración tomada por estos elementos hubiera de repetirse; sin duda que esto puede ocurrir, pero también puede pensarse una combinación tal de los elementos del mundo que excluya esta posibilidad. Pero aun dejando

aparte estos reparos, la realidad del eterno retorno de lo mismo no añadiría nada a su valor como regulador ético. El profundo respeto y la profunda devoción con que Nietzsche habla de él sólo se explica, a mi juicio, por no haberlo puesto en exacta correlación con su propia concepción lógica. Porque si se profundiza en él, desaparece plenamente su interior significado, porque la repetición inmediata o la número tantos de lo mismo no permite hacer ninguna síntesis suva. Si se repite un acontecimiento de mi existencia, esta repetición, como tal puede tener para mí un enorme significado, pero sólo en el caso de que vo me acuerde aún del primero, y si el segundo se encuentra con un estado o conciencia míos modificado por el primero. Pero si se supone el caso empíricamente imposible - de que este segundo me encontrase absolutamente en el mismo estado que el primero, mi reacción sería también exactamente la misma que contra el primero, y no podría tener la menor significación para mí el hecho de que sea una repetición. Una significación tal sólo puede tenerla el que permanezca un vo. para el cual la segunda aparición de un mismo acontecito tenga, precisamente porque el primero ha existido ya, un sentido y consecuencia distintos que éste. Y lo mismo ocurre con el retorno de la existencia entera. Su segunda vez sólo tendría una significación distinta de la de la primera, en el caso de que el mismo vo viviera en ambas; pero en realidad, no soy yo el que retorna, sino algo que coincide conmigo en todas las propiedades y actos. Si en este segundo hubiera algo real, cualitativo, que hiciera referencia al primero, y que debiera a la circunstancia de ser el posterior, no sería ya la repetición exacta del primero, sino que se diferenciaría precisamente por eso de él. Creo que Nietzsche no ha precisado lo bastante el concepto del vo, v se ha dejado seducir a ver en la repetición de los mismos fenómenos una resurrección del yo, por decirlo así, dando de esta manera al segundo yo, o a los yos

posteriores - que no son el mismo yo, sino un yo cualitativamente homogéneo —, una significación no contenida en el primero (con lo cual, por otra parte, desaparecería el supuesto retorno de lo mismo), y cuya ausencia presta ya al primero una significación distinta. Si existiesen en el espacio infinito muchos mundos absolutamente iguales entre sí, pero desconocidos los unos para los otros, el contenido de mi vo se repetiría ciertamente en cada uno de ellos, y a pesar de eso no podría decir que vo vivía en cada uno de esos mundos. Y sin duda que la misma relación existente entre estas personas absolutamente iguales que, coinciden en el espacio, existiría entre aquellas que viven sucesivamente, de las que habla la doctrina del eterno retorno. El retorno de lo mismo sólo significa algo para un espectador reflexivo que reune en su conciencia la pluralidad de las repeticiones; en su realidad, para los que lo viven no significa nada. Sólo su pensamiento tiene una importancia ético-psicológica, y como este pensamiento se ha pensado en los momentos correspondientes en cada uno de los períodos pasados del mundo, y se repetirá en cada uno de los venideros, la realidad de estas repeticiones nada puede añadir a lo que cada uno de ellos posee ya en este mero pensamiento.

En cambio, me parece inexacto que exista contradicción, como se pretende, entre la idea del eterno retorno y la del superhombre. El superhombre, lo mismo que el eterno retorno, no es en su propio sentido más que un regulador y piedra de toque de nuestra existencia. El superhombre no es más que la cristalización del pensamiento, de que el hombre puede y debe elevarse sobre el estadio actual de la evolución. ¿Por qué habría de detenerse el hombre en el camino que le ha conducido desde la forma animal hasta la humanidad? De la misma manera que su forma actual está sobre la del animal, lo estará sobre la del hombre su forma futura. El superhombre es un problema que progresa en su solución con

el progreso mismo de la humanidad, y, sobre la solución que un presente determinado ha dado a este problema, se eleva inmediatamente la nueva, que corresponde al ideal del presente alcanzado. Por tanto, siendo el hombre un ser sujeto a evolución, el problema que en el concepto del superhombre se expresa no puede resolverse nunca definitivamente, sino que acompaña la marcha de la humanidad como una exigencia que no está satisfecha al cumplirse, y como la expresión de que el hombre en todos los momentos de su existencia empírica, aun el más elevado que pudiera pensarse, no es más que una transición y un puente. Esto sólo parecería una contradicción, en cuanto la infinitud de este problema no se compaginaría con la finitud de los períodos del mundo; dentro de éstos, la humanidad no puede tomar más que un número determinado de formas de evolución, v éstas se doblan en círculo por su repetición uniforme, al paso que el ideal del superhombre exige una línea de evolución que corriese a lo infinito. Pero en realidad, esta necesidad no existe si no se considera al superhombre como algo inmutable fijado de una vez para siempre, sino como un ideal funcional, como la forma más alta que sobre las existentes puede alcanzar en cada momento la humanidad. Para eso no tiene importancia alguna el que la humanidad no pueda ir más allá de la medida alcanzada en cada una de aquellas configuraciones del mundo. Sea la medida la que quiera, alta o baja, capaz de elevación o no, el ideal está siempre por encima de cualquier momento, independiente en su validez de todas aquellas determinaciones de la realidad. Si para formularlo empleáramos una categoría de Kant, diríamos: En cada momento, aparezca como aparezca en la realidad, debemos vivir como si quisiésemos elevarnos a lo que en el plano del ideal está por encima de esta momentánea realidad; debemos vivir como si viviéramos eternamente, es decir, como si existiera un eterno retorno.

El valor real, muy dudoso del pensamiento del eterno retorno, está entre dos significaciones esenciales, que al propio tiempo la anulan entre sí: la significación que tiene como regulador ético, y de la que ya hablé, y su significación metafísica. Con este pensamiento, Nietzsche ha reunido de una manera original dos anhelos espirituales fundamentales opuestos: el anhelo de lo finito, de lo concretamente limitado, de la determinación de forma de lo dado, y el anhelo de lo infinito, de lo que pasa por encima de toda limitación; el anhelo que quiere perderse en lo indefinido. En la esfera de la lógica, pueden contradecirse y hacerse imposibles recíprocamente ambos anhelos. Pero en la realidad psicológica se encuentran juntos, coincidiendo y excluyéndose, y esta unión peculiar se refleja pasando por encima de la lógica en las creaciones de la metafísica. En ella las representaciones se combinan de tal modo, que la cuestión de la verdad. en sentido lógico, no puede aplicarse a ellas; frente a la individualidad de los fenómenos se coloca, a una tal distancia y altura abstracta que aquellos pierden sus contornos bien determinados con que cuentan la práctica, la lógica, las ciencias particulares, y que, por tanto, la metafísica tiene objetos completamente distintos; estos otros aspectos de los mismos objetos que aquellas otras formas de consideración. Así, el arte cuenta en el mismo sentido que la ciencia y la conducta. Así, la metafísica tiene exigencias y normas peculiares, de las cuales no puede pedirse lógicamente que satisfagan a las condiciones del resto de la lógica científica. La «unidad» de los elementos varios que la metafísica realiza no se decide según estas condiciones, sino que, con mucha frecuencia, no es más que la objetivación o la expresión conceptual de la unidad espiritual en que se funde en nosotros la variedad de elementos lógicamente distintos. De esta manera, la idea de eterno retorno de lo mismo es la síntesis del anhelo de infinitud y el anhelo de limitación.

Enseña que contenidos finitos, manifestaciones determinadas según número y figura, toman la forma de una y otra vez, de una sucesión indeterminada. Y esto no por una coincidencia casual de determinaciones; la misma casualidad que produce y forma los hechos finitos concretos, es la que hace agotarse las combinaciones de sus elementos, hasta que vuelven a repetirse en la misma forma. Por eso su símbolo más exacto es el círculo cuya extensión es limitada. En los papeles póstumos de Nietzsche se encuentra esta nota lapidaria: «El que todo vuelva es la aproximación extrema del mundo del devenir al ser: suprema contemplación». De esta manera queda confirmada, desde los más altos grados de la metafísica, mi explicación de la teoría del retorno como síntesis de anhelo hacia la limitación y del anhelo hacia lo infinito. La historia de la metafísica es la historia de la contienda entre el ser y el devenir, ya desde los tiempos de Heráclito y de los Eléatas; toda la filosofía griega no hace sino afanarse en reunir en una imagen unitaria, libre de contradicción de la realidad, la firmeza y substantividad substancial del ser, en cuyo concepto encuentra el alma su tranquilidad y lo definitivo del mundo y de sí misma, con el fluir y cambiar, con la variedad y la vida que encuentra también en sí misma y en el mundo. El ser y el devenir forman la expresión más general, comprensiva y formal del dualismo fundamental, que es el esquema de todo ser humano, y todos los grandes filósofos buscan una nueva relación entre ambos, que los reconcilie o que dé el predominio a uno de ellos.

Nietzsche impone también al eterno retorno esta misión, y en él se verifica por ambos lados una aproximación gradual de las categorías. Por una parte, los acontecimientos singulares y limitados son un devenir interrumpido, un fluir sin descanso, y toda su substancialidad se diluye en la corriente de Heráclito; pero como estos acontecimientos retornan al infinito, adquieren un ser

cada punto singular, deviene un punto firme, al cual vuelve indefinidamente aquella corriente del devenir. Así, lo finito reviste la forma de lo infinito v con esto el devenir en las del ser; y ahora, visto desde el otro aspecto, el ser aparece dentro de la teoría del eterno retorno como lo finito, de forma determinada, concreto y sólo la causalidad del devenir le proporciona la infinitud. Lo que somos es limitado en cada momento, nuestra conducta real es perfectamente visible, nuestro anhelo de determinación se sacia en el contenido efectivo de nuestra existencia. Pero en cuanto estos contenidos del ser, están sometidos a la ley de la causalidad y ésta conduce al agotamiento de todas sus combinaciones, y de este modo a la repetición indefinida de lo mismo, la finitud del ser se transforma en la infinitud del devenir, el anhelo del infinito, de lo que está por encima de número y medida, bebe hasta saciarse en la corriente del devenir. Sin duda que, lo que permite esta variedad de combinaciones entre el ser y el devenir, es lo extensible y poco preciso de estos conceptos. Pero, de que los conceptos sean así es de lo que vive la metafísica, y lo que importa es señalar la extensión de las relaciones que la idea del retorno de lo mismo pone entre ellos. El que el mismo ser limitado y finito se repita con frecuencia infinita, el que por la causalidad, que hace aparecer y sumergirse a la manifestación singular en el flujo incesante del devenir, se haga que esa misma manifestación se repita y le da con ello la firmeza v eternidad del ser, que no poseería al no presentarse más que una vez, esto es lo que hace que el eterno retorno se convierta en una síntesis o, como dice Nietzsche, en una «aproximación» entre el ser y el devenir. Lo cual se expresa en la doble relación entre los conceptos; por una parte, la finitud del ser se convierte en la infinitud del devenir, y por otra parte, la finitud del devenir se convierte en la infinitud del ser. Es indiferente el punto desde el que se trace la línea de unión estable-

cida por aquella idea entre los dos polos metafísicos. Y si ahora se considera la explicación aguí dada de la teoría del eterno retorno de lo mismo, teniendo en cuenta aquel punto de partida común a la teoría de Schopenhauer y a la de Nietzsche, y más allá del cual comienza la divergencia entre ambos, la negación de un fin último general de la vida, se descubrirá la profunda significación de aquella doctrina y al mismo tiempo acaso la razón. que si no, no es fácil de hallar el por qué Nietzsche la considera como incondicionada y central para su pensamiento entero. En el lugar del fin final, pone Nietzsche la evolución con sus fines objetivos relativos; en el lugar de una altura absoluta, hacia la cual tiende el proceso del mundo, la altura relativa de cada grado futuro de la evolución sobre el actual. Pero este proceso esta sometido a la inquietud de lo ilimitado, a la inseguridad que da el no poder abarcarlo por entero. Y el eterno retorno le proporciona a Nietzsche, por la limitación de los particulares períodos del mundo, sobre los cuales la exaltación al infinito de los valores sólo está como una exigencia y como una «idea reguladora», toda la abarcabilidad v contorno que es compatible en la existencia con la desaparición de su fin absoluto. La infinitud del camino ahora demandada pasa a través de aquellos pensamientos de trozos finitos, el devenir indefinido gana forma y fijeza de límites por la determinación, según número y género de las combinaciones que forman su contenido. El pensamiento de que la vida retorna al infinito de un modo invariable, que para la mayoría de los hombres es un terror y un espanto, puede ser para él un consuelo y un punto de reposo; pues el impulso incesante de su naturaleza, que coincidía con aquella negación de fines para el mundo, había tomado así, por lo menos, la determinación de forma y la limitación del círculo.

De todas las teorías de Nietzsche, la que posee una mayor significación metafísica es la del retorno eterno de lo mismo, aun cuando también se muestre en ella la intención moral fundamental de Nietzsche, por su sentido como expresión de la enorme responsabilidad del nombre, cuya actividad toma una forma eterna por su repetición constante. A pesar de que él se califique a sí mismo de inmoralista, su pensamiento está orientado infinitamente más hacia la ética que el de Schopenhauer, a pesar de que éste designa incesantemente a la ética como el valor propio de la vida y como el sentido de todo ser. Ahora, que la moral de Nietzsche es, por decirlo así, una moral desde abajo; le falta la cúspide metafísica por lo cual Platón y Spinoza, Kant y Schopenhauer introducen el ser transcendente en los movimientos de la voluntad de los hombres.

El ideal de la distinción, a cuyo servicio entra también, por medio del motivo de la responsabilidad, el retorno de lo mismo, es de naturaleza terrena y empírica, en cuanto es el remate de una evolución que arranca de lo más profundo, y que carece de la consagración de todos los valores y legitimaciones que vienen de arriba a abajo. Quizás sea éste el fundamento por el cual, en la teoría del valor corriente y en la filosofía práctica, no se reconoce la distinción como un valor peculiar del alma; es uno de los méritos de Nietzsche el haber enseñado la peculiaridad de este ideal, no de un modo abstracto y sistemático, pero sí en indicaciones amplias e indubitables. De hecho no puede comprenderse dentro de las categorías de valor tradicionales, por más que por una parte mantenga contacto con los éticos y por otra con los estéticos. Pero que no se confunde con ninguno de ellos, lo prueba la falta en él de aquel tono subido metafísico que suena en lo bello y en lo moral. Puede limitarse la moralidad todo lo naturalista y empíricamente que se quiera; siempre resultará que el pensamiento profundo, al pretender explicarla, llegará a un límite, más allá del cual, verificándose a veces de un modo imperceptible

el tránsito, está el reino de la mística o el de la religión, el de la metafísica o el del no menos metafísico escepticismo; y análogamente la interpretación del goce estético llega, partiendo de otro origen y en la misma dirección, en su raíz o en su cima, a las mismas esferas. Merced a su falta de relación con todo lo transcendente, carece el ideal de la distinción - no necesariamente sus portadores, pero sí su contenido objetivo — de verdadera profundidad. La inconmensurable significación interior y ahondamiento del hombre que se observa en los cuadros de Rembrandt o en las novelas de Dostojewski, no impide que, a pesar de la cantidad de valores humanos que en ellos están reunidos, carezcan del rasgo de la distinción, porque su sentido sale de alguna manera de lo transcendente o se refiere a él. La esencia de la distinción es -ypor eso constituye el remate de la teoría de los valores de Nietzsche - la exclusión de la mayoría, la resistencia al hacerse vulgar, el rechazar toda comparación; por eso no le importa el cuánto, como tampoco le importa a la representación nietzscheana de los valores humanos, sino únicamente el que la evolución de la existencia haya llegado hasta él; el ser por sí solo el pleno representante de su significación, es lo que le presta al ser distinguido su naturaleza específica. Pero con eso no se borra su carácter, por decirlo así, biológico, no sale de ser como la aristocracia en el sentido histórico-social, un producto de cultivo que queda en la esfera de la realidad. El que la moral de Nietzsche culmine en la distinción, corresponde perfectamente a lo pasionalmente, que desea libertar de todo lo transcendente a la moral. La elevación ilimitada sobre todas las cualidades de valor empíricamente dadas que él demanda encuéntrase equilibrada, porque esa elevación no puede producirse más que en el terreno de lo histórico empírico, y porque su infinitud no puede abandonar esta esfera.

Se ha notado con frecuencia que la doctrina de Nietzs-

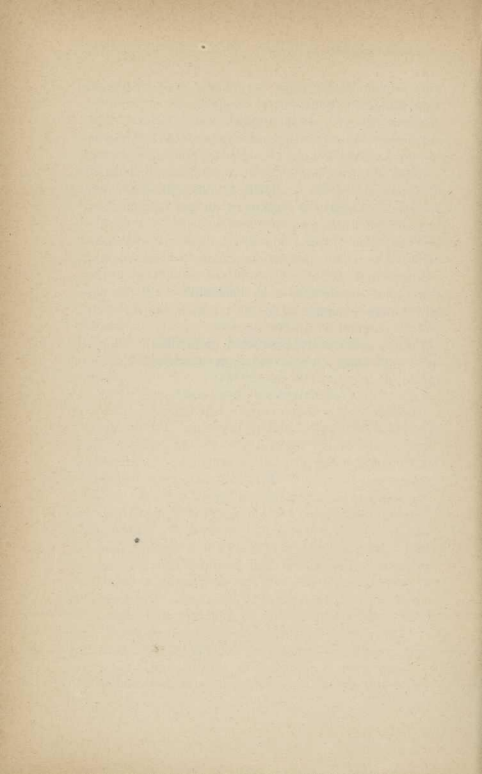
che constituye la oposición más acentuada de su personalidad. Este llamamiento rudo y guerrero, y este acento dionisiaco, sale de una naturaleza de una extremada sensibilidad vuelta quietamente hacia sí misma, dulce y amable. Sin duda que esto nada prueba contra su seriedad, puesto que innumerables veces el filósofo da en su doctrina su reverso: lo que le falta para completar la plenitud del hombre, lo que es otra cosa que él, y lo que constituye su ansia no conseguida. Pero la distinción es el punto en que se han encontrado el ideal que Nietzsche enseña y la realidad de su naturaleza, que es al propio tiempo la cumbre de su ser personal, desde la cual alzó el vuelo hacia el reino de los deseos para la humanidad.

Este carácter absolutamente terrenal de su ideal por olvidar, lo cual se ha interpretado falsamente el «superhombre» — descansa en un fundamento muy hondo. en el cual toma la teoría de Nietzsche su relación de contradicción con la de Schopenhauer, sobre la valoración última, indiscutible, dogmática de la «vida». El hecho del proceso de la vida en general, esa forma misteriosa que han adoptado los elementos del mundo, ha producido en Nietzsche un poderoso efecto exaltador. El que hubiera un imperativo que se dirigiese contra la vida, le parece absurdo y en sí contradictorio, porque un juicio de la vida no puede ser más que el síntoma de una determinada manera de vida, v el derecho para hacerlo sólo podría venir de algo que estuviese colocado fuera de la vida misma. Pero la vida es el fenómeno empírico, histórico, por antonomasia. Es posible que los frutos enigmáticos que cultiva, que el alma y sus contenidos particulares, lleven su significación hasta más allá de las fronteras terrenales; pero la vida como tal está presa dentro de ellas, es hija de la tierra, y el ideal de la distinción no es sino la más refinada sublimación a que la vida en su forma como evolución, como selección, puede llegar. Nietzsche, para quien la vida es el valor por excelencia, ha con-

sagrado su amor con seguro instinto al ideal de la distinción, que es el único de entre los elementos del alma que no la fuerza a ir o al menos a mirar en el reino de lo ranscendente. Por eso toda su doctrina descansa en el imperativo dogmático: ¡Debe ser la vida! Por eso Nietzsche ve al fin en Schopenhauer su adversario filosófico, al cual no puede vencer, porque precisamente niega aquel imperativo colocando en su lugar el contrario: ¡La vida no debe ser! Al ver cómo parte siempre, al combatir a Schopenhauer, de la base para él evidente de que la vida es v debe ser valiosa, v cree haberlo refutado con declarar que el pesimismo destruye la vida, puede acaso decirse que no ha entendido a Schopenhauer en toda su profundidad metafísica. Pues precisamente el que como consecuencia de su teoría quede negada la vida, que es de lo que Nietzsche se sirve para condenarla, es lo que para Schopenhauer constituye la demostración de su verdad.

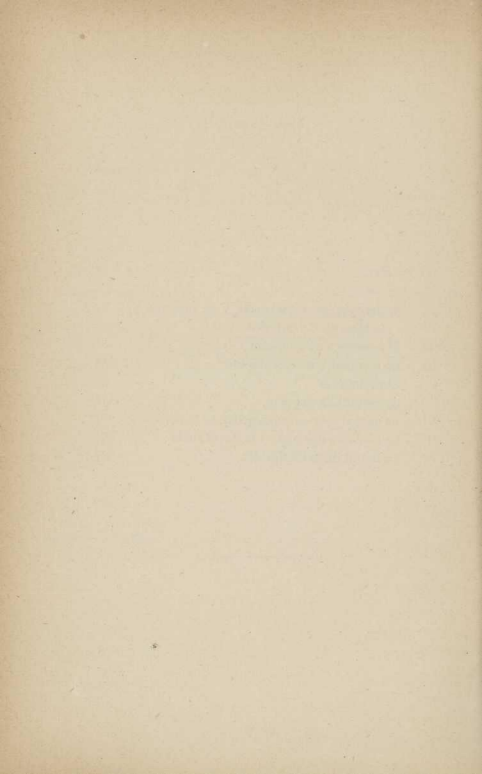
Pero el que cesase aquí la comprensión lógica, el que Nietzsche no viese que guería refutar a Schopenhauer, basándose en un supuesto dogmático de valoración negado precisamente por éste, pone de relieve una contradicción del ser de ambos pensadores, sobre la que el entendimiento no podía trazar puente alguno, del mismo modo que por mucho que se ande por una llanura nunca se podrá llegar a un punto que esté colocado en una llanura paralela a la primera. Tratar de buscar un acomodo entre estos adversarios es más bien malo que inútil, como acontece en toda empresa inútil, porque así se falsea el sentido de su contradicción, y con ello el sentido propio de ambas. La convicción de la carencia de valor de la vida, que en la variedad de sus manifestaciones sólo tiene ojos para la monotonía, para el predominio del sufrimiento, para la inutilidad de nuestros esfuerzos y, por otra parte, la convicción del valor de la vida, para la cual toda carencia es el antecedente de una posesión,

toda monotonía, el juego de infinitos movimientos de vida, todo dolor indiferente en comparación del valor ascendente del ser y de la conducta; estas dos convicciones no son saber teórico, sino expresión de una estructura fundamental del alma, y no puede conciliarse en una «unidad superior», por lo mismo que un ser no puede ser idéntico a otro. Pues el valor de lo que pudiera llamarse su síntesis, consiste precisamente en que la humanidad haya podido llegar a sentimientos tan distintos de la vida. Por eso, si ha de haber una unidad de ambos, debe buscarse en otro sitio que en su contenido objetivo: en el sujeto en que ambos se dan. Al sentir en la distancia entre estas oposiciones la exaltación de la vida, se amplía el alma - aunque no se siente dogmáticamente inclinada a ninguno de los dos partidos — hasta que pueda abrazar y gozar la desesperación de la vida, y el júbilo de la vida como los polos de su propia amplitud, de su fuerza, de la riqueza de sus formas.



## INDICE

|                |       |       |     |      |       |     |     |     |      |    |     |    |     |      |     |     |     | Páginas |
|----------------|-------|-------|-----|------|-------|-----|-----|-----|------|----|-----|----|-----|------|-----|-----|-----|---------|
| Anteportada .  | 14    | 20 M  |     | 7    | 2 %   |     |     |     | -    | 1  |     | 4  |     | 2    |     |     |     | 1       |
| Portada        |       |       |     |      |       |     |     |     |      |    |     |    |     |      |     |     |     | 3       |
| Propiedad      | 70 =  |       |     |      | × ×   |     |     | 20  | 100  | 40 |     | *  | 4   | *1   |     | 20  | 196 | 4       |
| PREFACIO       |       |       |     |      | +1 .* |     | 19  |     |      | *: |     | *  |     | *1   |     | *   |     | 5       |
| Índice-Sumario |       |       | +14 |      | *1 *  | 60  |     |     |      |    |     |    |     | **   | 2   | *)  |     | 9       |
|                |       |       |     |      |       |     |     |     |      |    |     |    |     |      |     |     |     |         |
| I Schop        | enh   | aue   | er  | v    | Nie   | etz | sc  | he  | V    | S  | 11  | po | osi | ci   | ón  | e   | n   |         |
| la h           |       |       |     |      |       |     |     |     | 0.70 |    |     | -  |     |      |     |     |     | 13      |
| II. — El hon   |       |       |     |      |       |     |     |     |      |    |     |    |     |      |     |     |     | 31      |
| III. — La me   | taf   | ísica | a c | le   | la    | vol | lui | ıta | d    |    | (#) | 40 | 90  |      |     |     |     | 55      |
| IV. — El pes   | imi   | smo   | )   |      |       | (4) |     |     |      |    |     |    |     |      |     | 188 |     | 83      |
| V. — La me     | tafi  | isica | a d | lel  | ar    | te  |     |     | *    |    |     |    |     | U.S. |     |     |     | 115     |
| VI La mo       | ral   | v 1   | a   | au   | itos  | al  | va  | cić | n    | de | 1   | a  | vo  | lu   | nt  | ad  | ١.  | 157     |
| VII Los va     | lor   | es l  | ıuı | ma   | ano   | s y | 1a  | d   | ec   | ac | le  | nc | ia  |      |     |     |     | 201     |
| VIII. — La mo  | ral   | de    | la  | di   | stir  | ıci | ón  |     | *    |    |     | 4  |     |      |     |     |     | 237     |
|                |       |       |     |      |       |     |     |     |      |    |     |    |     |      |     |     |     |         |
| Índice         | F1 (4 | 8     | *   |      |       | 0   |     |     | 60   |    |     |    | *   | 0    | 8   |     | K   | 267     |
| Colofón        | 10 10 | \$0.0 | -   | ¥1 1 |       | -   |     |     | 61   |    | 20  |    |     |      | \$1 | 14  | 10  | 269     |



#### BIBLIOTECA MODERNA

DE

FILOSOFÍA Y CIENCIAS SOCIALES

:: :: SIMMEL :: ::

# Schopenhauer :: y Nietzsche ::

:: SE IMPRIMIÓ ::

TIPOGRAFÍA ARTÍSTICA CERVANTES, 28 - MADRID

----- EN LA ------

EN.

:::::: 1915 ::::::

#### FRANCISCO BELTRÁN

—— EDITOR ———

PRÍNCIPE, 16. -- MADRID



#### OBRA NUEVA

#### J. J. ROUSSEAU

## ORIGEN Y FUNDAMENTO DE LA DESIGUALDAD ENTRE LOS HOMBRES

Traducido de la edición de Dresde, MDCCLV

I. LÓPEZ LAPUYA

- PRÓLOGO DE -

CARLOS MALAGARRIGA

Esta obra imperecedera del filósofo ginebrino, la más significativa de su poderoso genio y la que más ha influído en la cultura política del mundo moderno, merecía los honores de una nueva edición y los de una versión más respetuosa y fiel que la ofrecida hasta el presente.

Un culto escritor, avecindado hace tiempo en la madre de las Repúblicas, reputado en las letras por sus excepcionales talentos, **Isidoro López** Lapuya, ha vertido estas páginas al castellano con el esmero que le es proverbial.

Los lectores españoles del

DE LA DESIGUALDAD ENTRE LOS HOMBRES

tendrán ante sus manos, por tan rara fortuna, la mejor obra de J. J. ROUSSEAU, traducida no

sólo de una manera excelente, en lo que a la versión se refiere, sino a la edición de la misma, porque la presente se ha hecho de los mejores originales franceses, conservando sus variantes y absolutamente todas las notas del autor. El

# DE LA DESIGUALDAD ENTRE LOS HOMBRES

Cantera inagotable para todas las ideologías sociales y para toda elaboración política posible que se quiera llevar a la práctica, manantial en que han bebido los padres de todas las filosofías presentes, desde la kantiana al pragmatismo americano y al dinamismo francés de nuestros días, ha sido prolongado en esta edición por el ilustre don Carlos de Malagarriga, uno de los prestigios españoles más indiscutibles de la América Latina.

La presente edición del

### ORIGEN Y FUNDAMENTO DE LA DESIGUALDAD ENTRE LOS HOMBRES

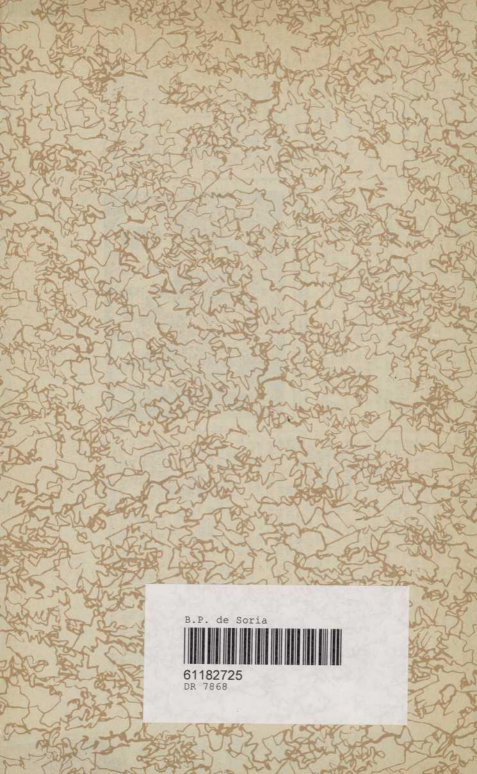
ofrecida así al público español, bien traducida, excelentemente impresa, con una portada alegórica, felicísimo acierto del reputado artista **Sr. Larraya.** Forma un artístico y sujestivo volumen en 8.°, lujosamente impreso en papel pluma, que se vende a **2 pesetas** en la

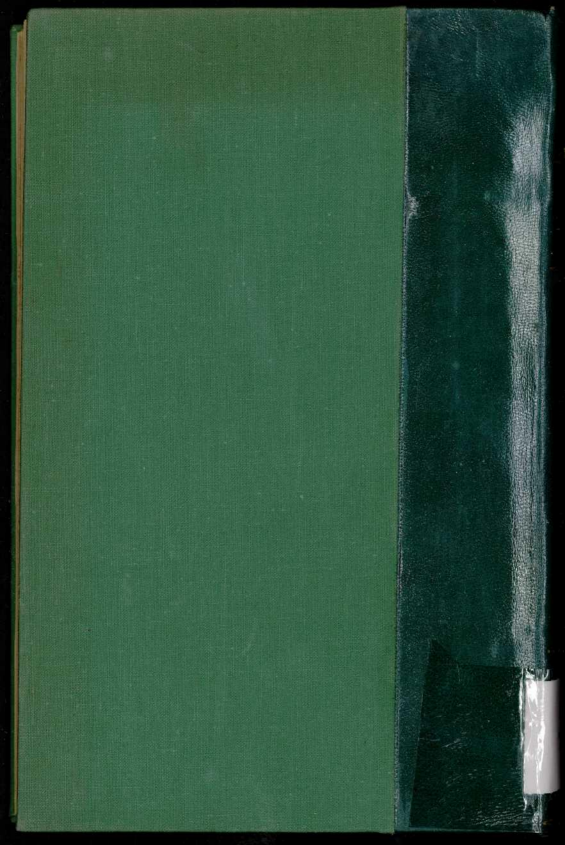
## DE FRANCISCO BELTRÁN 16, PRÍNCIPE, 16 - MADRID

y en todas las de España y del Extranjero.











G SIMME!
SCHOPENHÄUER
HÄUER





...... DR 7868