vuiere, pongase luego remedio, y ella tema no sea estar Iudas entre los Apostoles: denla penitencias hasta que entienda, que aun tierra muy ruyn no merecia ser. Buen Padre os teneys, que os da el buen Iesus, no se conozca aqui otro padre para tratar del. Y procurad -hijas mias fertales, que merezcays regalaros con el, y echaros en sus braços. Ya sabeys que no os echara de si, si foys buenas hijas, pues quien no procurara no perder tal Padre? O valame Dios, y que ay aqui en que os consolar, que por no me alargar mas, lo quiero dexar a vuestros entendimientos, que por desbaratado que ande el pensamiento, entre tal Hijo, y tal Padre de suerça ha de estar el Espiritusanto, que enamore vuestra voluntad, y os la ate con grandissi mo amor, ya que no baste para esto tan grande interesse.

# CAPITVLO XXVIII

En que declara que es oracion de recogimiento, y ponense algunos medios para acostumbrarse a ella.

Ora mirad que dize vuestro Maestro. Que estas en los cielos. Pensays que importa poco saber que cosa es cielo, y adonde se ha de busear vuestro sacratissimo Padre? Pues yo os digo, que para entendimien-

tos derramados, que importa mucho, no solo creer esto, sino procurarlo entender por esperiencia, porque es vna de las cosas que ata mucho el entendimiento, V como

y haze

y haze recoger el alma, ya sabeys que Dios està en todas partes. Pues claro està que adonde està el Rey, està la corte, en fin que adonde està Dios es el cielo, sin duda lo podeys creer, que adonde està su Magestad, està toda la gloria. Pues mirad que dize San Augustin, que le buscaua en muchas partes, y que le vino a hallar dentro de si mesmo. Pensays que importa poco para vnalma derramada entender esta verdad, y ver que no ha menester para hablar con su Padre eterno yral cielo, ni para regalarle con el, ni ha menester hablar a bozes, por passo que hable està tan cerca que nos oyra, ni ha menester alas para yr a buscarle, sino ponerse en soledad, y mirarle dentro de si, y no estrañarse de tan buen huefped, sino con gran humildad hablarle como a Padre, pedirle como a Padre, contarle sus trabajos, pedirle remedio para ellos, entendiendo que no es digna de ser su hija. Dexese de vnos encogimientos que tienen algunas personas, y piensan que es humildad. Si que no està la humildad en que si el Rey os haze vna merced, no la tomeys? sino tomarla, y entender quan sobrada os viene, y holgaros con ella. Donosa humildad, que me tenga yo al Emperador del cielo, y de la tierra en mi casa, que se viene a ella por hazerme merced, y por holgarse conmigo, y que por humildad ni le quiera responder, ni estarme con el, ni tomar lo que me da, sino que le dexe solo: y que estandome diziendo, y rogando, que le pida, porhumildad me quede pobre, y aun le dexe yr, de que vee que no acabo de determinarme. No os cureys hijas destas humildades, sino tratad con el como con Padre, SERTY

ycomo

v como con hermano, y como con Señor, y como con esposo: a vezes de vna manera, a vezes de otra, que el os enseñarà lo que aueys de hazer para contentarle. Dexaos de ser bouas : pedilde la palabra, que vuestro esposo es, que os trate como tal. Mirad que os va mucho en tener entendida esta verdad que està el Señor dentro de vosotras, y que alli nos estemos con el . Este modo de rezar, aunque sea vocalmente, co mucha mas breuedad recoge el entendimiento, y es oracion que trae configo muchos bienes. Llamase recogimieto, porque recoge el alma todas las potencias, y se entra dentro de si con su Dios, y viene con mas breuedad a enseñarla su diuino Maestro, y a darle oracion de quietud, que de ninguna otra manera, porque alli metida consigo mesma puede pensar en la passion, y representar alli al Hijo, y offrecerle al Padre, y no cansar el entendimiento andandole buscando en el monte Caluario, y al huerto, y a la coluna. Las que desta manera se pudieren encerrar en este cielo pequeño de nuestra alma, adonde està el que le hizo a el, y a la tierra, y se acostumbraren a no mirar, ni estar adonde se distrayan estos sentidos esteriores, crean que lleuan ecelente camino, y que no dexaran de llegar a beuer el agua de la fuente : porque caminan mucho en poco tiempo. Es como el que va en vna nao, que con vn poco de buen tiempo se pone en el, fin de la jornada en pocos dias, y los que van por tierra tardanse mas. Estos estan ya, como dizen, puestos en la mar, aunque del todo no han dexado la tierra: aquel rato hazen lo que pueden por librarse della, recogiendo

sus sentidos. Ansimesmo, si es verdadero el recogimiento, sientese muy claro, porque acaece alguna operacion. No se como lo de a entender. Quien lo tuuiere, si entenderà. Es que parece, que se leuanta el alma con el juego, que ya ve lo es las cosas del mundo. Alçase al mejor tiempo, y como quien se entra en vn castillo suerte para no temer los contrarios, retira los sentidos destas cosas esteriores, y dales de tal manera de mano, que sin entenderse, se le cierran los ojos por no las ver, porque mas se despierte la vista a los del alma. Ansi quien va por este camino, casi siempre que reza, tiene cerrados los ojos, y es admirable costumbre para muchas co sas, porque es vn hazerse suerça a no mirar las de acà: esto al principio, que despues no es menester, mayor se la haze quando en aquel tiempo los abre. Parece que se entiende vn fortalecerse, y esforçarse el alma a costa del cuerpo, y que le dexa folo, y desflaquecido, y ella toma alli bastimento para contra el. Y aunque al principio no se entienda esto, por no ser tanto (que ay mas, y menos en este recogimiento) mas si se acostumbra (aunque al principio da trabajo, porque el cuerpo torna por su derecho, sin entender que el mesmo se corta la cabeça en no darse por vencido) mas si se vsa algunos dias, y nos hazemos esta fuerça, ver se ha claro la ganancia, y entenderan en començando a rezar, que se vienen las auejas a la colmena, y se entran en ella para labrar la miel, y esto sin cuydado nuestro, porque ha querido el Señor, que por el tiempo que le han tenido, se aya merecido estar el alma, y voluntad con este señorio, que en ha-

en haziendo vna seña no mas, de que se quiere recoger, la obedezcan los sentidos, y se recojan a ella. Y aunque despues tornen a salir, es gran cosa auerse ya rendido: porque salen como captiuos, y sugetos, y no hazen el mal que antes pudieran hazer, y en tornando a llamar la voluntad, vienen con mas presteza, hasta que a muchas entradas destas quiere el Señor se queden ya del todo en contemplacion perfeta. Entiendase mucho esto que queda dicho, porque aunque pare-ce oscuro, lo entenderà quien quisiere obrarlo. Ansi que caminan por mar, y pues tanto nos va no yr tan de espacio, hablemos vn poco de como nos acostumbraremos a tan buen modo de proceder. Estan mas seguros de muchas ocasiones : pegase mas presto el fuego del amor diuino, porque con poquito que sople con el entendimiento, estan cerca del mesmo fuego, con vna centellita que les toque, se abrasarà todo: como no ay embaraço de lo esterior, estase sola el alma con su Dios: ay gran aparejo para encenderse. Pues hagamos quenta que dentro de nosotras està vi palacio de grandissima riqueza, todo su edificio de oro, y piedras preciosas, en sin como para tal Senor, y que soys vos parte para que este edificio sea tal, como a la verdad lo es: que es ansi, que no ay edificio de tanta hermosura como vn alma limpia, y llena de virtudes, y mientras mayores, mas resplan-decen las piedras. Y que en este palacio està este gran Rey, y que ha tenido por bien ser vuestro huesped, y que està en vn trono de grandissimo precio,

que es vuestro coraçon. Parecerà esto al principio cosa impertinente, digo hazer esta ficion para darlo a entender, y podrà ser aproueche mucho, a vosotras en espe-cial, porque como no tenemos letras las mugeres, todo esto es menester, para que entendamos con verdad que ay otra cosa mas preciosa sin ninguna coparacion dentro de nosotras, que lo que vemos por de fuera. No nos imaginemos vazias en lo interior: y plega a Dios sean solas las mugeres las que andan con este descuydo, que tengo por impossible si truxessemos cuydado de acordarnos que tenemos tal huesped detro de nosotras, que nos diessemos tanto a las cosas del mundo: porque veriamos quan baxas son, para las que dentro posseemos. Pues que mas haze vn alimaña, que en viendo lo que le cotenta la vista, harta su hambre en la presa? Si que differencia ha de auer de ellas a nosotras? Reyranse de mi, por ventura, y diran, que bien claro se està esto, y ternan razon. Però para mi fue escuro algun tiempo. Bien entendia que tenia alma, mas lo que merecia esta alma, y quien estaua dentro de ella, porque yo me tapaua los ojos con las vanidades de la vida para verlo, no lo entendia. Que, a mi parecer, si como aora entiendo, que en este palacio pequenito de mi alma cabe tan gran Rey, entonces lo entendiera, no le dexara tantas vezes solo, alguna me estuuiera con el, y mas procurara que no estuuiera tan suzia. Mas que cosa de tanta admiracion, quien hinchiera mil mundos con su grandeza, encerrarse en cosa tan pequeña? Ansi quiso caber en el vientre de su sacratissima Madre. Como es Señor, configo

sigo trae la libertad, y como nos ama, hazese de nuestra medida. Quando vn alma comiença, por no la alborotar de verse tan pequeña, para tener en si cosa tan grande, no se dà a conocer, hasta que và ensanchando esta alma poco a poco, conforme a lo que entiende es menester, para lo que pone en ella. Por esso digo, que trae cosigo la libertad, pues tiene el poder de hazer grade este palacio. Elpunto està, en que se le demos por suyo con toda determinacion, y le desembaracemos para que pueda poner, y quitar como en cosa propria. Esta es su condicion, y tiene razon su Magestad : no se lo neguemos. Y como el no ha de forçar nuestra voluntad, toma lo que le damos, mas no se dà a si del todo, hasta que nos damos del todo a el. Esto es cosa cierta, y porque importa tanto, os lo acuerdo tantas vezes, ni obra en el alma, como quando del todo sin embaraço es suya, ni sè como ha de obrar. Es amigo de todo concierto. Pues si el palacio hinchimos de gente baxa, y de baratijas, como ha de caber el Señor con su corte? harto haze de estar vn poquito entre tanto embaraço. Pensays, hijas, que viene solo? no veys que dize su Hijo, Que estàs en los cielos? Pues un tal Rey a osadas que no lo dexen solo los cortesanos, sino que están con el rogandole por nosotros, para nuestro prouecho: porque estàn llenos de caridad. No penseys que es como aca, que si vn Senor, ò Prelado fauorece a alguno por algunos fines, ò porque quiere, luego ay las embidias, y el ser mal quisto aquel pobre, sin hazerles nada, que le cuestan caro los fauores. Louisilla rol aos tonge lo sita

CAPI-

# CAPITVLO XXIX.

Prosigue en dar medios para procurar esta oracion de recogimiento: dize lo poco que se nos ha de dar de ser fauorecidas de los Prelados.



Or amor de Dios, hijas, no cureys de daros nada por estos fauores. Procure cada una hazer lo que deue, que si el Prelado no se lo agradeciere, segura puede estar lo pagarà, y agradecerà el Señor. Si que

no venimos aqui a buscar premio en esta vida? Siempre el pensamiento en lo que dura, y de lo de acà ningun caso hagamos, que aun para lo que se viue no es durable, que oy està bien con la vna, mañana, si vee vna virtud mas en vos, estarà mejor con vos, y sino poco và en ello. No deys lugar a estos pensamientos, que a las vezes comiençan por poco, y os pueden desassossegar mucho: fino atajaldos, con que no es acà vuestro reyno, y quan prestotiene todo sin. Mas aun esto es baxo remedio, y no mucha perfecion. Lo mejor es que dure, y vos desfauorecida, y abatida, y lo querays estar por el Senor, que està con vos. Poned los ojos en vos, y mirà os interiormente, como queda dicho, hallareys vuestro Maestro, que no os faltarà: Mientras menos consolacion esterior tuuieredes, mucho mas regalo os harà. Es muy piadoso, y a personas affligidas, y dessauorecidas jamas falta, si consian en el solo. Ansi lo dize Dauid, que està el Señor con los affligidos. O creeys efto,

esto, ono: si lo creeys, de que os matays? O Señor mio, que si de veras os conociessemos, no se nos daria nada de nada, porque days mucho a los que se quieren fiar de vos. Creed, amigas, que es gran cosa entender que es verdad esto, para ver que los fauores de acà todos son mentira, quando desuian algo el alma de andar dentro de si. O valame Dios, quien os hiziesse entender esto! No yo porcierto, que sè, que con deuer yo mas, que ninguno, no acabo de entenderlo, como se ha de entender. Pues tornando a lo que dezia, quisiera yo saber declarar, como està, esta compania santa con nuestro acompañador Santo de los Santos, sin impedir a la soledad que el, y su esposa tienen, quando esta alma dentro de si, quiere entrarse en este parayso con su Dios, y cierra la puerta tras si a todo lo del mundo. Digo, que quiere, porque entended, que esto no es cosa sobrenatural del todo, sino que està en nuestro querer, y que podemos nosotros hazerlo con el fauor de Dios, que sin esto no se puede nada, ni podemos de nosotros tener vn buen pensamiento. Porque esto no es silencio de las potencias, sino encerramiento dellas en si mesmas: Vase ganando esto de muchas maneras, como està escrito en algunos libros, que nos hemos de desocupar de todo, para llegarnos interiormente a Dios, y aun en las mesmas ocupaciones retirarnos anosotros mesmos, aunque sea por vn momento solo. Aquel acuerdo de que tengo compañía dentro de mi, es gran prouecho. Lo que pretendo solo es, que veamos, y estemos con quien hablamos, sin tenerle

tenerle bueltas las espaldas, que no me parece otra cosa estar hablando con Dios, y pensando mil vanidades. Viene todo el daño de no enteder con verdad que està cerca, sino lexos: y quan lexos, si le vamos a buscar al cielo? Pues rostro es el vuestro Senor, para no mirarle estando tancerca de nosotros? No parece nos oyen los hombres, si quando hablamos, no vemos que nos miran: y cerramos los ojos para no mirar que nos mireys vos? Como auemos de entender si aueys oydo lo que os dezimos? Solo esto es lo que querria dar a entender, que para yrnos acostumbrando a con facilidad yr assossegando el entendimiento para entender lo que habla, y con quien habla, es menester recoger estos sentidos exteriores a nosotros mesmos, y que les demos en que se ocupar: pues es ansi que tenemos el cielo dentro de nosotros, pues el Señor del lo està. En fin yr nos acostumbrando a gustar, de que no es menester dar bozes para hablarle, porque su Magestad se darà a sentir como està allì. Desta suerte rezaremos co mucho sossiego vocalmete, y es quitarnos de trabajo; porque a poco tiempo q forcemos a no fotras mesmas para estarnos cercadeste Señor, nos entenderà, como dizen, por señas: de manera que si auiamos de dezir muchas vezes el Pater noster, se nos darà por entendido de vna. Es muy amigo de quitarnos de trabajo, aunque en vna hora no le digamos mas de vna vez, como entendamos que estamos con el, y lo que le pedimos, y la gana que tiene de darnos, y quan de buena gana està con nosotros: no es amigo de que nos quebremos las cabeças, hablandole mucho.

El Se-

El Señor lo enseñe a las que no lo sabeys, y de mi os confiesso, que nunca supe que cosa era rezar con satisfacion, hasta que el Señor me enseño este modo, y siempre he hallado tantos prouechos desta costumbre de recogimiento dentro de mi, que esso me ha hecho alargar tanto. Concluyo con que quien lo quisiere adquirir, pues, como digo, està en nuestra mano, que no se canse de acostumbrarse a lo que queda dicho, que es senorearse poco a poco de si mesmo, no se perdiendo en balde, sino ganandose a si para si, que es aprouecharse de sus sentidos para lo interior. Si hablare, procurarà acordarse que ay con quien hable dentro de si mesmo. Si oyerè, acordarse ha, que ha de oyr a quien mas cerca le habla: en fin traer quenta, que puede, si quiere nunca se apartar de tan buena compañía, y pesarle quando mucho tiempo ha dexado solo a su Padre, que està necessitada del. Si pudiere muchas vezes en el dia, sino sea cas: como lo acostumbre saldrà con ganancia, ò presto, ò mas tarde. Despues que se lo de el Señor, no lo trocaria por ningun tesoro: pues nada se deprende sin vn poco de trabajo. Por amor de Dios, hermanas, que deys por bien empleado el cuydado que en esto gastaredes, y yo sè que si lo teneys vn año, y quiçà en medio saldreys con ello con el fauor de Dios. Mirad que poco tiempo para tan gran ganancia, como es hazer buen fundamento, para si quisiere el Señor leuantaros a grandes cosas, que halle en vos aparejo, hallando os cercada de si. Plega a su Magestad no consienta nos apartemos de su presencia, Amen. CAPI-

### CAPITVLO XXX.

Dize lo que importa entender lo que se pide en la oracion. Trata destas palabras del Pater noster, Sanctificetur nomen tuum. Aplicalas a oracion de quietud, y comiençala a declarar.

Ora vengamos à entender como và adelante nuestro buen Maestro, y comiença à pedir à su Padre santo para nosotros, y que le pide, que es bien lo entendamos.

Quienay, por desbaratado que sea, que quando pide à vna persona graue, no lleue pensado como le ha de pedir para contentarle, y no serle desabrido, y que le ha de pedir, y para que ha menester lo que le ha de dar, en especial si pide cosa señalada, como nos enseña que pidamos nuestro buen Iesus? Cosa me parece para notar. No pudierades Señor mio come uyr con vna palabra, y dezir, dad nos, Padre, lo que nos conuiene, pues à quien tambien lo entiende todo, parece que no era menester mas? O sabiduria eterna. Para entre vos, y vuestro Padre esto bastaua, y ansi lo pedistes en el huerto: mostrastes vuestra voluntad, y temor, mas dexastes os en la suya: mas à nosotros conoceys nos, Señor mio, que no estamos tan rendidos, como lo estauades vos, à la voluntad de vuestro l'adre, y que era menester pedir cosas señaladas, para que nos detuuielsemos en mirar si nos estaua bien lo que pedimos, y sino, que no lo pidamos: porque segun somos, si no nos

dan lo que queremos, con este libre aluedrio que tenemos, no admitiremos lo que el Señor nos diere: porque, aunque sea lo mejor, como no vemos luego el dinero en la mano, nunca nos pensamos ver ricos. O valame Dios, que haze tener tan dormida la Fè, para lo vno, y lo otro, que ni acabamos de entender, quan cierto ternemos el castigo, ni quan cierto el premio? Por esso es bien, hijas, que entendays lo que pedis en el Pater noster, porque si el Padre eterno os lo diere, no se lo torneys à los ojos: y que penseys muy bien siempre que pedis, si os està bien lo que pedis, y si no, no lo pidays, sino pedi que os de su Magestad luz, porque estamos ciegos, y con hastio para no poder comer los manjares que os han de dar vida, sino los que os han de lleuar a la muerte: y que muerte tan peligrosa, y tan para siempre? Pues dize el buen Iesus, que digamos estas palabras, en que pedimos, que venga en nosotros vn talreyno: sanctificado sea tu nombre, venga en nosotros tu reyno. Aora mirad, hijas, que sabiduria tan grande de nuestro Maestro? Considero yo aqui, y es bien que entendainos, que pedimos en este reyno. Como vio su Magestad que no podiamos sanctificar, ni alabar, ni engrandecer, ni glorificar este nombre santo del Padre eterno, consorme à lo poquito que podemos nosotros, de manera que se hiziesse como es razon, sino nos proueya su Magestad con darnos aca su reyno, ansi lo puso el buen Iesus lo vno cabe lo otro. Porque entendamos esto, hijas, que pedimos, y lo que nos importa, importunar por ello,

y hazer quanto pudieremos para contentar a quien nos lo ha de dar, os quiero dezir aqui lo que yo entiendo: sino os contentare, pensà vosotras otras consideraciones, que licencia nos darà nuestro Maestro, como en todo nos sugetemos a lo que tiene la Yglesia, como lo hago yo fiepre, y aun esto no os dare a leer, hasta que lo vean personas que lo entiendan. Aora pues, el gran bien que me parece a mi ay en el reyno del cielo, con otros muchos, es ya no tener quenta con cosa de la tierra, sino vn sossieros, y gloria en si mesmos, vn alegrarse que se alegren todos, vna paz perpetua, vna satisfacion gran-de en si mesmos, que les viene de ver que todos santisican, y alaban al Señor, y bendizen su nombre, y no le offende nadie, todos le aman, y la mesma alma no entiende en otra cosa, sino en amarle, ni puede dexarle de amar, porque le conocen, y ansi le amariamos acà (aunque no en esta perfecion, ni en vn ser) mas muy de otra manera le amariamos de lo que le amamos, si le conociessemos. Parece que voy a dezir, que hemos de ser Angeles, para pedir esta peticion, y rezar bien vocalmente. Bien lo quisiera nuestro diuino Maestro, pues tan alta peticion nos manda pedir, y a buen seguro, que no nos dize, que pidamos cofas impossibles. Y que impossible seria, con el fauor de Dios, venir a esto vn alma puesta en este destierro, aunque no en la perfecion que estan salidas desta carcel, porque andamos en mar, y vamos este camino? Mas ay ratos que de cansados de andar, los pone el Señor en vn sossiego de las potencias, y quietud del alma: que, como por feñas les da cla-

ro a entender, a que sabe lo que se da a los que el Señor lleua a su reyno: y a los que se le da acà, como le pedimos, les da prendas para que por ellas tengan gran esperança de yr a gozar perpetuamente, lo que acà les da a forbos: sino dixessedes que trato de contemplacion, venia aqui bien en esta peticion hablar vn poco del principio de pura contemplacion, que los que la tienen la llaman oracion de quietud: mas, como digo, que trato de oracion vocal, parecerà que no viene lo vno con lo otro aqui. No lo suffrire: yo se que viene: perdonadme, que lo quiero dezir, porque se que muchas personas rezando vocalmente, como ya queda dicho, las leuanta Dios, sin entender ellas como, a subida contemplacion. Por esso pongo tanto, hijas, en que rezeys bien las oraciones vocales. Conozco vna persona, que nunca pudo tener sino oracion vocal, y asida a esta lo tenia todo, y sino rezaua, yuasele el entendimiento tan perdido, que no lo podia suffrir, mas tal tengamos todas la mental. En ciertos Pater noster que rezaua a las vezes, que el Señor derramo sangre, se estaua, y en poco mas re-zando dos, ò tres horas. Vino vna vez a mi muy congoxada, que no sabia tener oracion mental, ni podia contemplar, fino rezar vocalmente. Preguntele, que rezaua; y vi que asida al Pater noster, tenia pura contemplacion, y la leuantaua el Señor a juntarla configo en vnion. Y bien se parecia en sus obras, porque gastaua muy bien su vida: y ansi alabe al Señor, y vue embidia a su oracion vocal. Si esto es verdad, como lo es, no penseys los que soys enemigos de contemplativos, que estays

estays libres de serlo, si las oraciones vocales rezays como se han de rezar, teniendo limpia conciencia.

### CAPITVLO XXXI

Que prosigue en la misma materia: declara que es oracion de quietud, y algunos auisos para los que latienen: es mucho de notar.

Wes toda uia quiero, hijas, declarar como lo he oydo platicar, ò el Señor ha que-rido darmelo à entender, por ventura para que os lo diga, esta oracion de quie-tud, adonde à mi parecer comiença el

Señor à dar à entender que oyò la peticion, y comiença ya à dar nos su reyno aqui, para que de veras le alabemos, y santifiquemos, y procuremos lo hagan todos, que es ya cosa sobrenatural, y que no la podemos adquirir nosotros por diligencias que hagamos, porque es vn ponerse el alma en paz, o ponersa el Señor con su presencia, por mejor dezir, como hizo al justo Simeon, porque todas las potencias se sossiegan. Entiende el alma por vna manera muy fuera de entender con los sentidos esteriores, que està ya junta cabe su Dios, que con poquito mas llegarà à estar hecha vna cosa con el por vnion. Esto no es porque lo vee con los ojos del cuerpo, ni del alma. Tampoco no via el justo Simeon mas del glorioso niño pobrezito, que en lo que lleuaua embuelto, y la poca gente que con el yuan en la procession, mas pudiera juzgarle por hijo de gente pobre, que eflays

por hijo del Padre celestial. Mas dioselo el mesmonino à entender, y ansi lo entiende acà el alma, aunque no con essa claridad, porque aun ella no entiende como lo entiende, mas de que se vee en el reyno, almenos cabe el Rey que se le ha de dar, y parece que la mesma alma està con acatamiento, aun para no osar pedir. Es como vn amortecimiento interior, y esteriormente, que no querria el hombre esterior (digo el cuerpo, porque mejor me entendays) digo que no se querria bullir, sino como quien ha llegado casi al fin del camino, descansa para poder mejor tornar à caminar, que alli se le doblan las fuerças para ello. Sientese grandissimo deleyte en el cuerpo, y gran satisfacion en el alma. Està tan contenta de solo verse cabe la fuente, que aun sin beuer està ya harta: no le parece ay mas que dessear, las potencias sossegadas, que no querrian bullirse, todo parece que le estorua à amar. Aunque no estàn perdidas, porque pueden pensar en cabe quien estàn, que las dos estàn libres: la voluntad es aqui la cautiua, y si alguna pena puede tener estando ansi, es de ver, que ha de tornara tener libertad. El entendimiento no querria entender mas de vna cosa, ni la memoria ocuparse en mas. Aqui veen que esta sola es necessaria, y todas las demas las turban. El cuerpo no querrian se meneasse, porque les parece han de perder aquella paz, y ansi no se osan bullir. Dales pena el hablar. En dezir, Padre nuestro, vna vez, se les passarà vn hora. Estàn ta cerca, que veen que se entienden por señas. Estàn en el palacio cabe su Rey, y veen que les comiença ya a dar aqui su reyno. Aqui

Aqui vienen vnas lagrimas sin pesadumbre algunas vezes, y con mucha suauidad. Parece no estan en el mundo, ni lequerrian ver, ni oyr, sino a su Dios. No les da pena nada, ni parece se la ha de dar. En fin lo que dura, con la satisfacion, y deleyte que en sitiene, estan tan embeuidas, y absortas, que no se acuerdan que ay mas que dessear, sino que de buena gana dirian con San Pedro, Señor hagamos aqui tres moradas. Algunas vezes en esta oracion de quietud haze Dios otra merced bien dif ficultosa de entender, si no ay gran esperiencia, mas si ay alguna luego lo entendereys, la que la tuuiere, y daros ha mucha consolacion saber que es, y creo muchas vezes haze Dios esta merced junto con estotra. Quando es grande, y por mucho tiempo esta quietud, pareceme a mi, que si la voluntad no estuuiesse asida a algo, que no podria durar tanto en aquella paz, porque acaece andar vn dia, ò dos, que nos vemos con esta satistacion, y no nos entedemos, digo los que la tienen. Y verdaderamente veen, que no estan enteros en lo que hazen, sino que les falta lo mejor, que es la voluntad, que a mi parecer, està vñida con su Dios, y dexa las otras po tencias libres, paraque entiendan en cosas de su seruicio, y para esto tienen entonces mucha mas habilidad, mas para tratar cosas del mundo estan torpes, y como embouados a vezes. Es gran merced esta a quien el Señor la haze, porque vida actiua, y contemplatiua està junta. De todo se sirue entonces al Señor, porque la voluntad estase en su obra, sin saber como obra, y en su cotempla-cion: las otras dos potencias siruen en lo que Marta, ansi

enten-

ansi que ella, y Maria andan juntas. Yo sè de vna perso-na que la ponia el Señor aqui muchas vezes, y no se sa-bia entender, y preguntòlo a vn gran contemplatiuo, y dixo, que era muy possible, que a el le acaecia. Ansi que pienso que pues el alma està tan satisfecha en esta oracion de quietud, que lo mas cotino deue estar vnida la potencia de la voluntad, con el que solo puede satisfazerla. Pareceme que serà bien dar aqui algunos auisos para las que de vosotras, hermanas, el Señor ha llegado aqui, por fola su bondad, que se que son algunas. El primero es, que como se veen en aquel conteto, y no saben como les vino, almenos veen que no le pueden ellas por si alcançar, dales esta tentacion, que les parece podran detenerle, y aun resollar no querrian. Es boueria, que ansi como no podemos hazer que amanezca, tampoco podemos que dexe de anochecer. No es ya obra nue-Ara, que es sobrenatural, y cosa muy sin poderla nosotros adquirir. Co lo que mas deternemos esta merced, es con entender claro que no podemos quitar, ni poner en ella, fino recebirla como indignissimos de merecerla, con hazimieto de gracias, y estas no con muchas palabras, fino con vn no alçar los ojos como el Publicano. Bien es procurar mas soledad, para dar lugar al Señor, y dexar a su Magestad que obre, como en cosa suya, y quando mas vna palabra de rato en rato suaue, como quien da vn soplo en la vela quado vee que se ha muerto, para tornarla a encender, mas si està ardiendo, no sirue de mas de matarla. A mi parecer digo que sea suaue el soplo, porque por concertar muchas palabras con el

entendimiento, no ocupe la voluntad, y notad mucho, amigas, este auiso, que aora quiero dezir, porque os vereys muchas vezes, que no os podays valer con essotras dos potencias. Que acaece estar el alma con grandissima quietud, y andar el pensamiento tan remontado, que no parece que es en su casa aquello que passa, y ansi lo parece entonces, que no està sino como en casa agena por huesped, y buscando otras posadas adonde estar, que aquella no le contenta, porque sabe poco, que cosa es estar en vn ser. Por ventura es solo el mio, y no deuen ser ansi otros. Conmigo hablo, que algunas vezes me desseo morir, de que no puedo remediar esta variedad del pensamiento. Otras parece haze assiento en su casa, y acompaña a la voluntad, que quando todas tres potencias se conciertan, es vna gloria, como dos casados que se aman, y que el vno quiere lo que el otro; mas si vno es mal casado, ya se ve el desasfossiego que dà a su muger. Ansi que la voluntad quando se ve en esta quietud, no haga caso del entendimiento, ò pensamiento, ò imaginacion (que no se lo que es) mas que de vn loco, porque si le quiere traer consigo forçado, ha de ocupar, y inquietar algo, y en este pun-to de oracion todo serà trabajar, y no ganar mas, sino perder lo que le da el Señor sin ningun trabajo suyo. Y aduertid mucho a esta comparacion, que me puso el Señor estando en esta oracion, y quadrame mucho, y me parece lo da a entender. Està el alma como vn niño que aun mama, quando està a los pechos de su madre, y ella sin que el paladee, echale la leche en la boco

por regalarle: ansies aca, que sin trabajo del entendimiento, està amando la voluntad, y quiere el Señor que sin pensar lo entienda que està con el, y que solo trague la leche, que su Magestad le pone en la boca, y goze de aquella suauidad : que conozca le està el Senor haziendo aquella merced, y se goze de gozarla: mas no quiera entender como la goza, y que es lo que goza, sino descuydese entonces de si, que quien està cabe ella no se descuydarà de ver lo que le conuiene. Porque si va a pelear con el entendimiento para darle parte trayendole configo, no puede a todo: forçado dexarà caer la leche de la boca, y pierde aquel matenimiento diuino. En esto se differencia esta oracion, de quando està toda el alma vñida con Dios, porque entonces aun solo este tragar el mantenimiento no haze: dentro de si lo halla, sin entender como le pone el Señor. Aqui parece que quiere trabage vn poquito el alma, aunque es contanto descanso, que casi no se siente. Quien la atormenta es el entendimiento, ò imaginacion: lo que no haze, quando es vnion de todas tres potencias, porque las suspende, el que las criò: porque con el gozo que dà, todas las ocupa, sin saber ellas como, ni poderlo entender. Ansi que, como digo, en sintiendo en si esta oracion, que es vn contento quieto, y grande de la voluntad, sin saberse determinar de que es señaladamente, aunque bien se determina, que es differentissimo de los contentos de acà: que no bastaria señorear el mundo con todos los contentos del, para sentir en si el alma aquella satisfacion, que es en lo interior de la voluntad.

Que otros contentos de la vida, pareceme a mi que los gozalo esterior de la voluntad, como la corteza della digamos: Pues quando se viere en este tan subido grado de oracion (que es, como he dicho, ya muy conocidamente sobrenatural) si el entendimiento, ò pensamiento (por mas me declarar) a los mayores desatinos del mundo se fuere, riase del, y dexele para necio, y estèse en su quietud, que el yrà, y vernà; que aqui es señora, y poderosa la voluntad: ella se le trayrà, sin que os ocupeys. Y si quiere a suerça de braços traerle, pierde la fortaleza que tiene para cotra el, que le viene de comer, y admitir aquel diuino sustentamiento, y ni el vno, ni el otro ganaràn nada, sino perderàn entrabos. Dizen que quien mucho quiere apretar junto, lo pierde todo. Ansi me parece serà aqui. La esperiencia darà esto a entender, que quien no la tuuiere, no me espanto le parezca muy escuro esto, y cosa no necessaria. Mas ya he dicho que con poca que aya lo entenderà, y se podrà aprouechar dello, y alabarà al Señor, porque fue seruido se acertasse a dezir aqui. Aora pues concluyamos, con que puesta el alma en esta oracion, ya parece le ha concedido el Padre eterno su peticion de darle acà su reyno. O dichosa demanda, que tanto bien en ella pedimos sin entenderlo! dichosa manera de pedir! Por esso quiero yo, hermanas, que miremos como rezamos esta oracion celestial del Pater noster, y todas las de mas vocales: porque hecha por Dios esta merced, descuydarnos emos de las cosas del mundo, porque llegando el Señor del, todo lo echa fuera. No digo que todos los que la tuuieren

tuuieren por suerça, esten desasidos del todo del mudo, almenos querria que entiendan lo que les falta, y se humillen, y procuren yrse desassendo del todo, porque sino, quedarse han aqui. El alma a quien Dios le dà tales prendas, es señal que la quiere para mucho, si no es por su culpa, yrà muy adelante. Mas si vee, que poniendola el Rey del cielo en su casa, se torna a la tierra, no solo no la mostrarà los secretos que ay en su reyno, mas serã pocas vezes las que le haga este fauor, y breue espacio. Ya puede ser yo me engañe en esto: mas veolo, y se que passa ansi, y tengo para mi, que por esso no ay muchos mas espirituales, porque como no responden en los seruicios conforme a ta gran merced, ni tornan a aparejarse a recebirla, sino antes a sacar a el Señor de las manos la voluntad, que ya tiene por suya, y ponerla en cosas baxas, vase a buscar adonde le quieran, para dar mas, aunque no del todo quita lo dado, quando se biue con limpia conciencia. Mas ay personas (y yo he sido vna dellas) que està el Señor enterneciendolas, y dandolas inspiraciones santas, y luz de lo que es todo, y en sin dãdoles este reyno, y poniendolas en esta oracion de quietud, y ellas haziendose sordas, porque son tan amigos de hablar, y de dezir muchas oraciones vocales muy a priessa, como quien quiere acabar su tarea, como tiene ya por si de dezirlas cada dia, que aunque, como digo, les ponga el Señor su reyno en las manos, no le admiten, -fino que ellas con su rezar piensan que hazen mejor, y se diuierten. Esto no hagays, hermanas, sino estàd sobre auiso, quado el Señor os hiziere esta merced: mirad que perdeys

perdeys vn grantesoro, y que hazeys mucho mas con vna palabra de quando en quado del Pater noster, que con dezirle muchas vezes a priessa, y no os entendiedo. Està muy juto a quie pedis, no os dexarà de oyr: y creed que aqui es el verdadero alabar, y santificar de su nombre, porque ya, como cosa de su casa, glorificays a el Señor, y alabayste con mas afficion, y desseo, y parece que no podeys dexarle de conocer mejor, porque aueys gustado quan suaue es el Señor. Ansi que en esto os auiso que tegays mucho auiso, porque importa muy mucho.

### CAPITVLO XXXII.

Que trata destas palabras del Pater noster, Fiat voluntas tua sicut in celo, et interra: y lo mucho que haze quien dize estas palabras con toda determinacion, y quan bien se lo pazarà el Señor.

Ora que nuestro buen Maestro nos ha pedido, y enseñado a pedir cosa de tanto valor, que encierra en si todas las cosas que acà podemos dessear, y nos ha hecho tan gran merced, como hazernos hermanos

suyos, veamos que quiere que demos a su Padre, y que le offrece por nosotros, y que es lo que nos pide, que razon es le siruamos con algo tan grandes mercedes. O buen lesus, que tampoco days poco de nuestra parte, como pedis mucho para nosotros, dexado que ello en si es nonada para donde tatose deue, y para tan gran Señor:

Señor: mas cierto, Señor mio, que no nos dexays con nada, y que damos todo lo que podemos, si lo damos como lo dezimos, digo. Sea hecha tu volutad, como es hechaen el cielo, anfi fe haga en la tierra. Bien hiziftes, nuestro bue Maestro, de pedir la peticion passada, para que podamos cuplir lo que days por nosotros. Porque cierto, Señor, si a fino fuera, impossible me parece:mas haziendo vuestro Padre, lo que vos le pedis, de darnos acà su reyno, yo sè que os sacaremos verdadero en dar lo que days por nosotros. Porque hecha la tierra cielo, serà possible hazerle en mi vuestra voluntad: mas sin esto, y en tierra tan ruyn como la mia, y tan sin fruto, yo no sè Señor como feria possible. Es gran cosa lo que offreceys. Quando yo pienso esto, gusto de las personas que no osan pedir trabajos al Señor, que piesan que està en esto el darselos luego (no hablo en los que lo dexan por humildad, pareciendoles que no seran para suffrirlos, aunque tengo para mi, que quien les dà amor para pedir este medio tan aspero para mostrarle, le darà para suffrirlos) querria preguntar a los que por temor de que luego se los han de dar, no los piden, lo que dizen quando suplican a el Señor cupla su voluntad en ellos? o es que lo dizen, por dezir lo que todos, mas no para hazerlo. Esto, hermanas, no seria bien: Mirad que parece aqui el buen Iesus nuestro embaxador, y que ha querido entreuenir entre nosotras, y su Padre, y no apoca costa suya, y no seria razon que lo que offrece por nosotros, dexassemos de hazerlo verdad, o no lo digamos. Aora quiero lo lleuar por otra via. Mirad hijas, ello

se ha de cumplir, que queramos que no, y se ha de hazer su voluntad en el cielo, y en la tierra: tomad mi parecer, y creedme, y hazed de la necessidad virtud. O Señor mio, que gran regalo es este para mi, que no dexassedes en querer tan ruyn como el mio, el cuplirse vuestra voluntad, ò no! Buena estuuiera yo, Señor, si estuuiera en mi mano el cuplirse vuestra voluntad en el cielo, y en la tierra: Aora la mia os doy libremente, aunque a tiempo que no và libre de interesse, porque ya tengo prouado, y gran esperiecia de ello, la ganancia que es dexar libremête mi voluntad en la vuestra. O amigas, que gran ganancia ay aqui? O que gran perdida de no cuplir lo que dezimos al Señor en el Pater noster, en esto que le offre cemos? Antes que os diga lo que se gana, os quiero declarar lo mucho que offreceys, no os llameys despues a engaño, y digays que no lo entendistes. No sea como algunas religiosas, que no hazemos sino prometer, y como no lo cumplimos, ay este reparo de dezir que no se entendiò lo que se prometia. Ya puede ser: porque dezir, que dexaremos nuestra voluntad en otra, parece muy facil, hasta que prouandose, se entiende, que es la cosa mas rezia, que se puede hazer, si se cumple como se ha de cuplir. Es facil de hablar, y difficultoso de obrar, y si pesaron que no era mas lo vno, que lo otro, no lo entendieron. Hazedlo enteder a las que acà hizieren profession, por larga prueua: no piensen que ha de auer solas palabras, sino obras tambien. Mas no todas vezes nos lleuan con rigor los Prelados de que nos veen flacos, y a las vezes flacos, y fuertes lleuan de vna fuerte.

Acà no es arsi, que sabe el Señor lo que puede suffrir cada uno, y a quien vè con suerça, no se detiene en cumplir en el su voluntad. Pues quiero os auisar, y acordar, que es su voluntad. No ayays miedo, que sea daros riquezas, ni deleytes, ni honras, ni todas estas cosas de acà: No os quiere tapoco, y tiene en mucho lo que le days, y quiere os lo pagar bien, pues os da su reyno aun biuiendo. Quereys ver como se ha con los que de veras le dizen esto? Preguntaldo a su Hijo glorioso, que se lo dixo quando la oracion del huerto: Como fue dicho con determinacion, y de toda volútad, mirad fi la cumplio bien en el, en lo que le diò de trabajos, y dolores, y injurias, y persecuciones: en fin hasta que se le acabò la vida con muerte de cruz. Pues veys aqui, hijas, a quien mas amaua, lo que diò, por donde se entiende qual es su voluntad. A fi que estos son sus dones en este mundo. Và conformé al amor que nos tiene. A los que ama mas, dà estos dones mas: a los que menos, menos, y conforme al animo que vee en cadauno, y al amor que tiene a su Magestad. Quien le amare mucho, verà que puede padecer mucho por el : al que amare poco, darà poco: Tengo yo para mi, que la medida de poder lleuar gran cruz, ò pequeña, es la del amor. Ansi que, hermanas, si le teneys, procurà no sean palabras de cumplimiento las que dezis a tan gran Señor, fino esforçaos a passar lo que su Magestad quisiere. Porque si de otra manera days la voluntad, es mostrar la joya, y yrla a dar, y rogar que la tomen, y quando estienden la mano para tomarla, tornaros la vos a guardar muy bien . mps.

No son estas burlas para con quien le hizieron tantas por nosotros. Aunque no vuuiera otra cosano es razon que burlemos ya tantas vezes: que no son pocas las que se lo dezimos en el Pater noster. Demosle y a vna vez la joya del todo, de quatas acometemos a darfela. Es verdad, que no nos da primero, para que se la demos. Los del mundo harto haran si tienen de verdad determinacion de cumplirlo: vosotras hijas, diziendo, y haziendo: palabras, y obras, como a la verdad parece hazemos los religiosos. Sino que a las vezes, no solo acometemos a dar la joya, sino ponemossela en la mano, y tornamossela a tomar. Somos tan francos de presto, y despues tan escassos, que valiera en parte mas, que nos vuieramos detenido en el dar. Porque todo lo que os he auisado en este libro, va dirigido a este puto, de darnos del todo al Criador, y poner nuestra voluntad en la suya, y desasirnos de las criaturas, y terneys ya entendido lo mucho que importa: no digo mas en ello, sino dire, para lo que pone aqui nuestro buen Maestro estas palabras dichas: Como quien sabe lo mucho que ganaremos de hazer este seruicio a su eterno Padre: porque nos disponemos cumpliendolas, para que co mucha breuedad nos veamos acabado de andar el camino, y beuiendo del agua viua de la fuente que que da dicha: porque sin dar nuestra voluntad del todo al Señor, para que haga en todo lo que nos toca, coforme a ella, nunca dexa beuer desta agua. Esto es contemplacion perfeta, lo que dixistes os escriuiesse: y en esto, como ya tego escrito, ninguna cosa hazemos de nuestra parte, ni trabajamos, ni negociamos2

mos, ni es menester mas, porque todo lo demas estorna, y impide, sino dezir, Fiat voluntas, cumplase Señor en mi vuestra volutad, de todos los modos, y maneras que vos Señor mio quisieredes. Si quereys con trabajos, dadme esfuerço, y vengan: si con persecuciones, y enfermedades, y deshonras, y necessidades: aquiestoy: no boluere el rostro, Padre mio, ni es razon buelua las espaldas: pues vuestro Hijo dio en nombre de todos esta mi voluntad, no es razon falte por mi parte, sino que me hagays vos merced de darme vuestro reyno, para que yo lo pueda hazer, pues el me lo pidio: disponed en mi como en cosa vuestra conforme a vuestra voluntad. O hermanas mias, que fuerça tiene este don? No puede menos,si va con la determinacion que ha de yr, de traer a el todo poderofo a fer vno con nuestra baxeza, y trasformarnos en si, y hazer vna vnion del Criador con la criatura. Mirad si quedareys bien pagadas, y si teneys buen Maestro, que como sabe por donde ha de ganar la voluntad de su Padre, enseñanos como, y con que le hemos de feruir: y mientras mas determinacion tiene el alma, y mas se và entendiendo por las obras, que no son palabras de cumplimiento, mas nos llega el Señor a si, y nos leuanta de todas las cosas de acà, y de nosotros mesmos, para habilitarnos a recebir grandes mercedes. Que no acaba de pagar en esta vida este seruicio, en tanto le tiene, que ya nofotros no sabemos que nos pedir, y su Magestad nunca se cansa de dar: porque no contento con tener hecha esta tal alma vna cosa consigo, por auerla ya vñido a si mesmo, comiença a regalarse con alob

ella, y a descubrirle secretos, y a holgarse de que entieda lo que ha ganado, y que conozca algo de lo que la tiene por dar. Hazela yr perdiendo estos sentidos esteriores, porque no se la ocupe nada. Esto es arrobamiento, y comiença a tratar de tanta amistad, que no solo la torna a dexar su voluntad, mas dale la suya con ella: porque se huelga el Señor, ya que trata de tanta amistad, que manden a vezes, como dizen, y cumplir el lo que ella le pide, como ella haze lo que el manda, y mucho mejor: porque es poderoso, y puede quanto quie-re, y no dexa de querer. La pobre alma, aunque quiera, no puede lo que querria, ni puede nada sin que se lo den, y esta es su mayor riqueza, quedar, mientras mas sirue, mas adeudada, y muchas vezes satigada de verse fugeta a tantos inconuenientes, y embaraços, y ataduras, como trae el estar en la carcel deste cuerpo, porque querria pagar algo de lo que deue: y es harto boua en fatigarse, porque aunque haga lo que es en si, que podemos pagar, los que como digo, no tenemos que dar, sino lo recebimos, sino conocernos, y esto que pode-mos con su fauor, que es dar nuestra voluntad, hazerlo cumplidamente? Todo lo demas para el alma, que el Señor ha llegado aqui, la embaraça, y haze daño, y no prouecho. Miren, que digo para el alma que ha queri-do el Señor juntarla configo por vnion, y contempla-cion perfeta, que aqui sola la humildad es la que puede algo, y esta no adquirida por el entendimiento, sino con vna clara verdad, que comprehende en vn momento, lo que en mucho tiempo no pudiera alcançar trabajandola

do la imaginacion, de lo muy nada que somos, y lo muy mucho que es Dios. Doy os vn auiso, que no penseys por suerça vuestra, ni diligencia allegar aqui, que es por demas; antes si teniades deuocion, quedareys frias, sino con simplicidad, y humildad, que es la que lo acaba todo, dezir, Fiat voluntas tua.

#### CAPITVLO XXXIII.

En que trata la gran necessidad que tenemos de que el Señor nos de lo que pedimos en estas palabras del Paternoster: Panem nostrum quotidianum da nobis hodie.

Ves entendiendo, como he dicho, el buen lesus, quan difficultosa cosa era esta que offrece por nosotros, conociendo nuestra flaqueza, que muchas vezes hazemos entender, que no entendemos qual

es la voluntad del Señor: como somos flacos, y el tan piadoso vio que era menester remedio, y assi pidenos al Padre eterno este pan soberano, porque dexar de dar lo dado, vio que en ninguna manera nos conuenia, porque està en ello toda nuestra ganancia: Pues cumplir-lo sin este fauor, vio ser difficultoso. Porque dezir a vn regalado, y rico, que es la voluntad de Dios, que tenga quenta con moderar su plato, para que coman otros si quiera pan, que mueren de hambre: sacaràn mil razones para no entender esto, sino a su proposito. Pues dezir a vn murmurador, que es la voluntad de Dios,

querer

querer tato para su proximo como para si, no lo puede poner a paciencia, ni basta razon para que lo entienda. Pues dezir a vn religioso, que està mostrado a libertad, y regalo, que ha de tener quenta con que ha de dar exéplo, y que mire que ya no son solas palabras con las que ha de cumplir, quando dize esta palabra, sino que lo ha jurado, y prometido, y que es voluntad de Dios que cupla sus votos, y mire, que si dà escandalo, que và muy contra ellos, aunque no del todo los quebrante: y que ha prometido pobreza, y que la guarde sin rodeos, que esto es lo que el Señor quiere, no ay remedio, aun agora de quererlo algunos, que hiziera si el Señor no hiziera lo mas, con el remedio que vío, no vuiera fino muy poquitos, que cumplieran esta palabra, que por nosotros dixo al Padre, Fiat voluntas tua. Pues viendo el buen Iesus la necessidad, buscò vn medio admirable a donde nos mostrò el estremo de amor que nos tiene, y en su nombre, y en el de sus hermanos dio esta peticion, El pan nuestro de cada dia da nos lo oy Señor. Entendamos, hermanas, por amor de Dios, esto que pide nuestro buen Maestro, que nos và la vida en no passar de corrida por ello: y tened en muy poco lo que aueys dado, pues tanto aucys de recebir. Pareceme aora a mi (debaxo de otro mejor parecer) que visto el buen Iesus lo que auia dado por nosotros, y como nos importa tanto darlo, y la gran difficultad que auia, como està dicho, por ser nosotros tales, y tan inclinados a cosas baxas, y detapocoamor, y animo, que era menester ver el suyo, para despertarnos, y no vna vez, sino cada dia, que aqui directer fe de-

se deuio determinar de quedarse con nosotros: y como era cosatan graue, y de tanta importancia, quiso que vi-niesse de la mano del eterno Padre: porque, aunque son vna mesma cosa, y sabia que lo que el hiziesse en la tierra, lo haria Dios en el cielo, y lo ternia por bueno, pues su voluntad, y la de su Padre era vna, toda uia era tanta la humildad del buen lesus en quanto hombre, que quiso como pedir licencia, aunque ya sabia era amado del Padre, y que se deleytaua en el. Bien entendio que pedia mas en esto, que pidiò en lo de mas: porque ya sabia la muerte que le auian de dar, y las deshonras, y affrentas que auia de padecer. Pues que Padre vuiera Señor, que auiendo nos dado a su Hijo, y tal Hijo, y parandole tal quisiera consentir, que se quedarà entre nosotros a padecer nueuas injurias? Por cierto ninguno, Señor, sino el vuestro, bien sabeys a quien pedis. O valame Dios, que gran amor del Hijo, y que gran amor del Padre. Aun no me espanto tanto del buen lesus, porque como auía ya dicho, Fiat uoluntas tua, auialo de cumplir, como quien es: sè que no es como nosotros? pues como sabe la cumplia con amarnos como a si mismo, affi andaua a buscar como cumplir con mayor cumplimiento, aunque suesse a su costa este mandamiento. Mas uos Padre eterno como lo consentistes? porque quereys cada dia uer en tan ruynes manos a vuestro Hijo, ya que una uez quisstes lo estuuiesse, y lo consentistes? ya ueys como le pararon, como puede uuestra piedad cada dia uerle hazer injurias? y quantas le deuen oy hazer a este santissimo Sacrameto? en que de manos enemigas

Saturdano

enemigas suyas le deue de ver el Padre? Que de desaca? tos destos hereges? O Señor eterno, como acetays tal peticion? Como la consentis? No mireys su amor, que a trueco de hazer cumplidamente vuestra voluntad, y de hazer por nosotros, se dexarà cada dia hazer pedaços. Vuestro es mirar, Señor mio, ya que a vuestro Hijo no se le pone cosa delate. Porque ha de ser todo nuestro bien a su costa? Porque calla a todo, y no sabe hablar por si, sino por nosotros? Pues no ha de auer quien hable por este amantissimo cordero? He mirado yo, como en esta peticion sola duplica las palabras, porque dize primero, y pide, que nos deys este pan cada dia, y torna a dezir, dadnos lo oy Señor. Es como dezirle, que ya vna vez nos le diò; que no nos le torne a quitar hasta que se acabe el mundo: que le dexe seruir cada dia. Esto os enternezca el coraçon, hijas mias, para amar a vuestro esposo, que no ay esclauo, que de buena gana diga, que lo es, y que el buen Iesus parece se honra dello. O Padre eterno, que mucho merece esta humildad. Con que tesoro compramos a vuestro Hijo? Venderlo, ya sabemos, que por treynta dineros: mas para comprarle, no ayprecio que baste. Y como se haze aqui vna cosa con nosotros por la parte que tiene de nuestra naturaleza, y como Señor de su voluntad, lo acuerda a su Padre, que pues es suya, que nos la puede dar, y afsi dize : Pan nuestro. No haze differencia de si a nosotros, mas hazenos a nosotros vnos consigo, para que juntando cada dia su Magestad nuestra oracion con la suya, alcance la nuestra delante de Dios, lo que pidieremos. CA-

## CAPITVLO XXXIIII.

Prosigue en la mesma materia. Es muy bueno para despues de auer recebido el santissimo Sacramento.

Ves esta peticion de cada dia, parece que es para siempre, he estado yo pensando, porque despues de auer dicho el Señor cada dia, torno a dezir, da nos lo oy. Quiero os dezir mi boueria. Si lo suere,

quedese por tal, que harta lo es meterme yo en esto. Cada dia me parece a mi, porque acà le posseemos en la tierra, y le posseremos tambien en el cielo, si nos aprouechamos bien de su compania. Pues no se quedò para otra cosa con nosotros, sino para ayudarros, y animarnos, y sustentarnos a hazer esta voluntad, que hemos dicho, se cumpla en nosotros. El dezir oy, me parece es para vn dia, que es mientras durare el mundo, y no mas: y bien vn dia para los desuenturados que se condenan, que no lo gozaran en la otra. No es a culpa del Señor si se dexan vencer, que el no los dexarà de animar hasta el fin de la batalla. No ternan con que desculparse, ni de que quexarse del Padre eterno, porque se le tomò al mejor tiempo. Y ansi le dize su Hijo, que pues no es mas de vn dia, fe le dexe ya passar entre los suyos, y puesto a los defacatos de algunos malos: que pues su Magestad ya nos le diò, y embiò al mundo por sola su voluntad, y bondad, que el quiere aora por la suya no desampararnos, sino estarse aqui con nosotros, para mas gloria de fus

de sus amigos, y pena de sus enemigos: que no pide mas de oyaora nueuamente, que el auernos dado este Pan sacratissimo para siempre, cierto le tenemos. Su Magestad nos le diò, como he dicho, este mantenimiento, y manà de la Humanidad, que le hallamos como queremos, y que si no es por nuestra culpa, no moriremos de hambre: que de todas quantas maneras quisiere comer el alma, hallarà en el santissimo Sacramento sabor, y consolacion. No ay necessidad, ni trabajo, ni persecucion, que no sea facil de passar, si començamos a gustar de los suyos. Pedid vosotras, hijas, con este Señor al Padre, que os dexe oy a vuestro esposo, que no os veays en este mundo sin el, que baste para templar tan gran contento, que quede tan disfraçado en estos acidentes de pan, y vino, que es harto tormento, para quien no tiene otra cosa que amar, ni otro consuelo: mas suplicalde, que no os falte, y os de aparejo para recebirle dignamente. De otro pan no tengays cuydado las que muy de veras os aueys dexado en la voluntad de Dios, digo en estos tiempos de oracion, que tratays cosas mas importantes, que tiempos ay otros para que trabageys, y ganeys de comer, mas no con el cuydado: no cureys gastar en esso el pensamiento en ningun tiempo, sino trabage el cuerpo, que es bien procureys sustentaros, y descanse el alma? Dexad esse cuydado (como largamente queda dicho) a vuestro esposo, que el le ternà siempre. No ayays miedo que os salte, sino saltays vosotras en lo que aueys dicho, de dexaros en la voluntad de Dios. Y por cierto, hijas, de mi os digo, que si de effo

de esso faltasse aora con malicia, como otras vezes lo he hecho muchas, que yo no le suplicasse me diesse pan, ni otra cosa de comer. Dexeme morir de hambre. Para que quiero vida, si con ella voy ganando cada dia mas muerte eternal? Ansi que, si de veras os days a Dios, como lo dezis, el terna cuy dado de vos. Es como quando entra vn criado a seruir, que el tiene quenta con contentar a su Señor en todo, mas el Señor està obligado a dar de comer al sieruo, mientras està en su casa, y le sirue; saluo si no estan pobre, que no tiene para si, ni para el. Acà cessa esto. Siempre es, y serà rico, y poderoso. Pues seria bien andar el criado pidiendo de comer cada dia, pues sabe que tiene cuydado su amo de darselo, y le ha de tener? Con razon le dirà, que se ocupe el en seruirle, y en como le contentar, que por andar ocupado el cuydado en lo que no le ha de tener, no haze cosa a derechas. Ansi que, hermanas, tenga quien quisiere cuydado de pedir esse pan. Nosotras pidamos al Padre eterno, que merezcamos pedir el nuestro Pan celestial. De manera, que ya que los ojos del cuerpo no se pueden deleytar en mirarle, por estar tan encubierto, se descubra a los del alma, y se le de a conocer, que es otro mantenimiento de contentos, y regalos, y que sustenta la vida. Pensays, que no es mantenimiento aun para estos cuerpos este santissimo manjar, y gran medicina aun para los males corporales? Yo sè que lo es, y conozco vna persona de grandes enfermedades, que estando muchas vezes con grandes dolores, como con la mano se le quitauan, y que-

daua buena del todo. Esto muy ordinario: y de males muy conocidos, que no se podian fingir, a mi parecer. Y porque las marauillas, que haze este santissimo Pan, en los que dignamente le reciben, son muy notorias, no digo muchas, que pudiera dezir desta persona, que he dicho, que lo podia yo faber, y sè que no es mentira. Mas a esta auiala el Señor dado tan viua Fè, que quando oya a algunas personas dezir, que quisieran ser en el tiempo que andaua Christo nuestro bien en el mundo, se reva entre si, pareciendole, que teniendole tan verdaderaméte en el santissimo Sacramento como entonces: que, que mas fe les daua? Mas se desta persona, que muchosaños, aunque no era muy perfeta, quando comulgauani mas, ni menos, que si viera con los ojos corporales entrar en su posada el Señor, procuraua esforçar la Fè, para (como creya verdaderamente que entraua este Señor en su pobre posada) desocuparse de todas las cosas esteriores quanto le era possible, y entrarse co el. Procuraua recoger los sentidos, para que todos entendiessen tan gran bien: digo, no embaraçassen a el alma para conocerle. Considerauase a sus pies, y lloraua con la Magdalena, ni mas, ni menos, que si con los ojos corporales le viera en casa del Fariseo, y aunque no sintiesse deuocion, la Fè la dezia que estaua bien allì, y estauase alli hablando con el: porque, si no nos queremos hazer bouas, y cegar el entendimiento, no ay que dudar: que esto no es representacion de la imaginacion, como quando consideramos al Señor en la Cruz, o en otros passos de la Passion, que le representamos como passò. grich

Esto passa aora, y es entera verdad, y no ay para que le yr a buscar en otra parte mas lexos, sino que pues sabemos, que mientras no consume el calor natural los accidentes del pan, està con nosotros el buen Iesus, que no perdamos ta buena fazon, y que nos lleguemos a el. Pues si quando andaua en el mundo, de solo tocar sus ropas, sanaua los enfermos, que ay que dudar que harà milagros estando tan dentro de mi, si tenemos Fè viua, y nos darà lo que le pidieremos, pues està en nuestra casa? y no suele su Magestad pagar mal la posada, si le hazen buen hospedage. Si os dà pena no verle con los ojos corporales, mirad, que no nos conuiene, que es otra cosa verle glorificado, o quando andaua por el mundo. No auria sugeto que lo suffriesse de nuestro flaco natural, ni auria mundo, ni quien quisiesse parar en el: porque en ver esta verdad eterna, se veria ser mentira, y burla todas las cosas de que acà hazemos caso. Y viendo tan gran Magestad, como osaria vna peccadorcilla como yo, que tanto le ha offendido, estar tan cerca del? Debaxo de aquellos accidentes de pan, està tratable: porque si el Rey se disfraça, no parece que se nos dà nada de conuersar sin tantos miramientos, y respetos. Parece està obligado a suffrirlo, pues se disfraço. Quien osaria allegar con tanta tibieza, tan indignamente, con tantas imperfeciones? Como no sabemos lo que pedimos! y como lo mirò mejor su sabiduria! Porque a los que vee, que se han de aprouechar, el se les descubre, que aunque no lo vean co los ojos cor porales, muchos modos tiene de mostrarse al alma, por sobergrandes

grandes sentimientos interiores, y por differentes vias. Estãos vos de buena gana con el: no perdays tan buena fazon de negociar, como es la hora despues de auer comulgado. Mirad que este es gran prouecho para el al-ma, y en que se sirue mucho el buen lesus, que le tengays compañía. Tened gran cuenta, hijas, de no la perder, si la obediecia no os mandare, hermanas, otra cosa. Procurad dexar el alma con el Señor, que vuestro maestro es; no os dexarà de enseñar, aunque no lo entendays: que si luego lleuays el pensamiento a otra parte, y no hazeys caso, ni teneys quenta con que està dentro de vos, no os quexeys, sino de vos. Este pueses buen tiempo, para que nos enseñe nuestro Maestro, para que le oyamos, y besemos los pies, porque nos quiso enseñar, y le supliquemos no se vaya de con nosotros. Si esto aueys de pedir mirando vna imagen de Christo, boueria me parece dexar en aquel tiempo la misma persona, por mirar el dibuxo. No lo seria, si tuuiessemos vn retrato de vna persona, que quisiessemos mucho, y la mesma persona nos viniesse a ver, dexar de hablar con ella, y tener toda la conuerfacion con el retrato? Sabeys para quando es muy bueno, y fantissimo, y cosa en que yo me deleyto mucho, para quando està ausente la mesma persona, y quiere darnos a entender que lo està, con muchas sequedades, es gran regalo ver vna imagen de quien con tanta razon amamos? A cada cabo que boluiesse los ojos la querria ver. En que mejor cosa, ni mas gustosa a la vista la podemos emplear, que en quien tanto nos ama, y en quien tiene en si todos

todos los bienes? Destenturados estos hereges, que han perdido por su culpa esta consolacion con otras. Mas acabado de recebir al Señor, pues teneys la misma persona delante, procurad cerrar los ojos del cuerpo, y abrir los del alma, y miraros al coraçon, que yo os digo, y otra vez lo digo, y muchas lo querria dezir, que li tomays esta costumbre todas las vezes que comulga. redes, procurando tener tal conciencia, que os fea licito gozar a menudo deste bien, que no viene tan disfraçado, que, como he dicho, de muchas maneras no fe de a conocer, conforme a el desseo que tenemos de verle: y tanto lo podeys dessear, que se os descubra del todo. Mas si no hazemos caso del, sino que en recibiendole nos vamos de con el, a buscar otras cosas mas baxas, que ha de hazer? Hanos de traer por fuerça a que le veamos, que se nos quiere dar a conocer? No, que no le trataron tan bien, quando se dexò ver a todos al descubierto, y les dezia claro quien era, que muy pocos fueron los que le creyeron: y ansi harta misericordia nos haze a todos, que quiere su Magestad entendamos, que es el, el que està en el santissimo Sacramento, mas que le vean descubiertamente, y comunicar sus grandezas, y dar de lus tesoros, no quiere, sico a los que entiende que mucho le dessean, porque estos son sus verdaderos amigos. Que yo os digo, que quien no lo fuere, y no llegare a recebirle como tal, auiendo hecho lo que es en si, que nunca le importune, porque se le de a conocer. No vee la hora, que auer cumplido con lo que manda la Yglesia, quado se và ya de su casa, y procura FO 08

echarle de si. Ansi que este tal con otros negocios, y ocupaciones, y embaraços del mundo, parece que lo mas presto que puede, se dà priessa a que no le ocupe la cafa el Señor. ab vidos del datay minaros al coraçon, que

#### CAPITVLO XXXV.

Acaba la materia començada con una esclamacion al Padre eterno.

Eme alargado tanto en esto, aunque auia hablado en la oracion del recogimiento, de lo mucho que importa este entrarnos a solas con Dios, por ser cosa importate: y quando no comulgaredes, hijas, y o ye-

redes Missa, podeys comulgar espiritualmente, que es de grandissimo prouecho, y hazer lo mesmo de recogeros despues en vos, que es mucho lo que se imprime ansi el amor deste Señor: porque aparejandonos a recebir, jamas dexa de dar por muchas maneras que no entendemos. Es como llegarnos al fuego, que aunque le aya muy grande, si estays desuiadas, y ascondeys las manos, mal os podeys calentar, aunque toda uia dà mas calor, que no estar adonde no aya fuego. Mas otra cola es querernos llegar a el. Que si el alma està dispuesta, digo, que estè con desseo de perder el frio, y se està allì vn rato, para muchas horas queda con calor: y vna centellica que salte, la abrasarà toda. Y vanos tanto, hijas, en disponernos para esto, que no os espateys lo diga muchas vezes. Pues mirad, hermanas, que si a los principios slisdoo

no os

no os hallaredes bien, no se os de nada, que podrà ser, que os pornà el demonio apretamiento de coraçon, y congoxa, porque sabe el dano grande que le viene de aqui. Harà os entender, que ay mas deuocion en otras cofas, que aqui. Creedme, no dexeys este modo. Aqui prouarà el Señor lo que le quereys. Acordaos, que ay pocas almas que le acompañen, y le sigan en los trabajos. Passemos por el algo, que su Magestad os lo pagarà. Y acordaos tambien, que de personas aurà, que no solo no quieren estar con el, sino que con descomedimiento le echan de si . Pues algo hemos de passar, para que entienda que le tenemos desseo de ver. Y pues todo lo suffre, y suffrirà, por hallar sola vn alma que le reciba, y tenga en si con amor, sea esta la vuestra: porque a no auer ninguna con razon no le consintiera quedar el Padre eterno con nosotros, sino que es tan amigo de amigos, y tan Señor de sus sieruos, que como vee la voluntad de su buen Hijo, no le quiere estoruar obra tan excelente, y a donde tan cumplidamente muestra el amor. Pues, Padre santo, que estàs en los cielos, ya que lo quereys, y lo acetays (y claro està no auiades de negar cosa, que tambien nos està a nosotros) alguien ha de auer, como dixe al principio, que hable por vuestro Hijo Seamos nosotras hijas, aunque es atreuimieto, siendo las que somos. Mas cofiadas en que nos manda el Senor, que pidamos, llegadas a esta obediencia en nombre del buen Iesus, supliquemos a su Magestad, q pues no le ha quedado por hazer ninguna cosa, haziendo a los pec cadores tan gran beneficio como este, quiera su piedad,

y se sirva de poner remedio, para que no sea tan mal tratado: y que pues su santo Hijo puso tan buen medio, para que en facrificio le podamos offrecer muchas vezes, que valga tan preciolo don para que no vayan ade-lante tan grandissimo mal, y delacatos, como se hazen en los lugares adonde estava este santissimo Sacramento, entre estos Luteranos, deshechas las Yglesias, perdidos tantos Sacerdotes, los Sacramentos quitados. Pues que es esto, mi Señor, y mi Dios? O dad fin al mundo, o poned remedio en tan grauissimos males, que no ay coraçon que lo suffra, aun de los que somos ruynes. Suplico os, Padre eterno, que no lo suffrays ya vos: Atajad este sue go, Señor, que si quereys, podeys. Mirad que aun està en el mundo vuestro Hijo. Por su acatamiento cessen cosas tan feas, y abominables, y suzias: y por su hermosura, y limpieza, que no merece estàr en casa adonde ay cosas semejantes. No lo hagays por nofotros, Señor, que no lo merecemos. Hazeldo por vuestro Hijo, pues suplicaros que no este con nosotros, no os lo osamos pedir. Pues el alcanço de vos, que por este dia de oy, que es lo que durare el mundo, le dexassedes acà, y porque se acabaria todo, que seria de nosotros? Que si algo os aplaca, es tener acàtal prenda. Puesalgun medio ha de auer, Señor mio. Pongale vuestra Magestad. O mi Dios, quien pudiera importunaros mucho, y aueros seruido mucho, para poderos pedir tan gran merced en pago de mis feruicios, pues no dexays ninguno sin paga? Mas no lo he hecho, Señor, antes por ventura soy la que os he enojado, de manera que

por mis peccados vengan tantos males. Pues que he de hazer, Criador mio, sino presentaros este Pansacratissimo, y aunque nos le distes, tornaros le a dar, y suplicaros por los meritos de vuestro Hijo, me hagays esta
merced, pues por tantas partes lo tiene merceido? E a
Señor: E a Señor, hazed que sossiegue este mar. No ande siempre en tanta tempestad esta naue de la Yglesia,
y saluadnos, Señor mio, que perecemos.

# CAPITVLO XXXVI.

Trata de estas palabras: Dimitte nobis debita nostra.

Ves viendo nuestro buen Maestro, que con este manjar celestial todo nos es facil, sino es por nuestra culpa, y que podemos cumplir muy bien lo que hemos dicho a el Padre, de que se cumpla en nos-

SHARR

otros su voluntad: dizele aora, que nos perdone nuestras deudas, pues perdonamos nosotros, y ansi prosiguiendo en la oracion, dize estas palabras: Y perdonad
nos, Señor, nuestras deudas, ansi como nosotros perdonamos a nuestros deudores. Miremos, hermanas, que
no dize, como perdonaremos, porque entendamos que
quien pide vn don tan grande como el passado, y quien
ya ha puesto su voluntad en la de Dios, que ya esto ha
de estar hecho. Y ansi dize, Como nosotros las perdonamos. Ansi que quien de veras vuiere dicho esta palabra al Señor, Fiat voluntas tua, todo lo ha de tener hecho, con la determinacion almenos. Veys aqui como

L 4 los

los Santos se holgauan co las injurias, y persecuciones, porque tenian algo que presentar al Señor, quando le pedian. Que harà vna tan pobre como yo, que tá poco ha tenido que perdonar, y tanto ay que se me perdone? Señor mio, si aurà algunas personas que me tegan compañia, y no ayan entendido este punto? Si las ay, en vue-Aronombre les pido yo, que se les acuerde desto, y no hagan caso de vnas cositas, que llaman agrauios, que parece que hazemos casas de pagitas, como niños, co estos puntos de honra. O valame Dios, hermanas, si entédiessemos que cosa es honra, y en que està perder la honra! Aora no hablo con nosotras, que harto mal seria, no tener ya entendido esto, sino conmigo el tiempo que me precie de honra, sin entender como era: yuame a el hilo de la gente. O de que cosas me agraviava? Que yo tengo verguença aora, y no era pues de las que mucho mirauan en estos puntos, mas no estaua en el punto principal: porque no miraua yo, ni hazia caso de la honra que tiene algun prouecho, porque esta es la que haze prouecho al alma. Y que bien dixo, quien dixo, que honra, y prouecho no podian estar juntos? aunque no sè si lo dixo a este proposito; y es al pie de la letra, que el prouecho del alma, y esto que llama el mundo honra, nunca pueden estar juntos: Cosa espantosa es, ver que al reues anda el mundo? Bendito sea el Señor, que nos sacò del. Plega a su Magestad, que estè siempre tan suera desta casa, como està aora, porque Dios nos libre de mo nesterios adonde ay puntos de honra. Nunca en ellos se darà mucho a Dios. Mas mirad, hermanas, que no nos tiene

tiene oluidadas el demonio. Tabien inuenta las honras en los monesterios, y pone sus leyes, que suben, y baxan en dignidades, como los del mundo: y ponen su honra en vnas cositas, que yon e espanto. Los letrados deuen de yr por sus lerras, que esto no lose. El que ha llegado a leer Theologia, no ha de baxar a leer Philosophia; que es vn punto de honra, que està, en que ha de subir, y no baxar: y aun, en su seso, si se lo madasse la obediencia, lo ternia por agrauio, y auria quien tornasse por el: y diria, que es affrenta: y luego el demonio descubre razones, que aun en ley de Dios parece lleua razon. Pues entre monjas, la que ha sido Priora ha de quedar inabilitada para otro officio mas baxo. Vn mirar en la que es mas antigua, que esto no se nos oluida, y aun a las vezes parece que merecemos en ello, porquelo manda la orden. Cosa es para reyr, o para llorar, que lleua mas razon. Se que no manda la orden, que no tengamos humildad? Mandalo, porque aya concierto: mas yo no he de estar tan concertada en cosas de miestima, que tenga tanto cuydado en este punto de orden, como de otras cosas della, que por ventura guardare imperse-tamente. No este toda nuestra persecion de guardarla en esto. Otras lo miraran por mi, si yo me deseuydo. Es el caso, que como somos inclinados a subir (aunque no subiremos por aqui al cielo) no ha de auer baxar. O Señor, soys vos nuestro dechado, y Maestro? Sipor cierto. Pues en que estuno vuestra honra, honrado maestro? No la perdistes por cierto, en ser humillado hasta la muerte: no, Señor, fino que la ganastes para todos. O. Por

O'. Por amor de Dios, hermanas : que lleuaremos perdido el camino, si fueremos por aqui, porque và errado desde el principio. Y plega a Dios, que no se pierda algun alma por guardar estos negros puntos de honra, sin entender en que està la honra. Y ventremos despues a pensar que hemos hecho mucho, si perdonamos vna cosita destas, que ni era agrauio, ni injuria, ni nada: y muy como quien ha hecho algo, venmemos a que nos perdone el Señor, pues hemos perdonado. Dad nos, mi Dios, a entender, que no nos entedemos, y que venimos vazias las manos, y perdonanos vos por vueltra misericordia Mas que estimado deue ser del Señor este amarnos vnos a otros, pues pudiera el buen Iesus ponerle delate otras cosas, y dezir, perdonad nos Señor, porque hazemos mucha penitencia,o porque rezamos mucho, y ayunamos, y lo hemos dexado todo por vos, y os amamos mucho, y porque perderiamos la vida por vos, y como digo otras muchas cosas que pudiera dezir, sino solo, porque perdonamos? Por ventura como nos conoce por tan amigos desta negra honra, y como cosa mas difficultosa de alcançar de nosotros, la dixo, y se la offrece de nuestra parte. Pues tened mucha quenta, hermanas mias, con que dize, como perdonamos ya, como cosa hecha, como he dicho. Y aduertid mucho en esto, que quando destas cosas acaecen a vn alma, y en la oracion, que he dicho, de contemplacion perfeta, no fale muy determinada, y si se le offrecen, lo pone por obra, de perdonar qualquier injuria, por graue que sea, no so-lo estas naderias, que llaman injurias, no sie mucho de fu ora-

su oracion: que al alma a quien Dios llega a si enora-cion tan subida, no llegan, ni se le dà mas ser estimada, que no: No dixe bien, que si dà: que mucha mas pena le dà la honra, que la deshonra: y el mucho holgarcon descanso, que los trabajos. Porque quando de veras le ha dado el Señor aqui su reyno, ya no le quiere en este mundo: y para mas subidamente reynar, entiende, que es este el verdadero camino: y ha visto por esperiencia el bien que le viene, y lo que se adelanta vn alma en padecer por Dios. Porque por marauilla llega su Magesstad a hazer tan grandes regalos, sino a personas que han passado de buena gana muchos trabajos por el. Porque, como dixe en otra parte deste libro, son grandes los trabajos de los contemplativos, que ansi los busca el Señor gente esperimentada. Pues entended, hermanas, que como estos tienen ya entendido lo que es todo, en cosa que passa no se detienen mucho. Si de primer mouimiento dà pena vna gran injuria, y trabajo, aun no lo han bien fentido, quando acude la razon por otra parte, que parece que leuanta la vandera por fi, y dexa casi aniquilada aquella pena, con el gozo que le dà veer que le ha puesto el Señor cosa, en que en vn dia podrà ganar mas delante de su Magestad de mercedes, y fauores perpetuos, que pudiera ser que ganarà en diez anos, co trabajos que quisiera tomar por si. Esto es muy ordinario, a lo que yo entiendo, que he tratado muchos contemplativos, que, como otros precian oro, y joyas, precian ellos los trabajos: porque tienen entédido, que esto los ha de hazer ricos. Destas personas està muy lexos

lexos estima suya de nada. Gustan, que entiendan sus peccados, y de dezirlos, quando veen que tienen estima dellos. Ansi les acaece de su linage, que ya saben que en el reyno que no se acaba, no han de ganar por aqui. Si gustassen ser de buena casta, es quando para mas seruir a Dios fuera menester. Quando no; pesales que los tengan por mas de lo que son, y sin ninguna pena desenganan, sino con gusto. Y el caso deue ser, que a quien Dios haze merced de tener esta humildad, y amor grande a Dios, en cosa que sea seruirle mas, ya se tiene a si ta oluidado, que aun no puede creer, que otros fienten algunas cosas, ni lo tiene por injuria. Estos esfetos que he dicho a la postre, son de personas, y almas allegadas mas a perfecion, y a quien el Señor muy ordinario haze mer cedes de llegarlos a si por contemplacion perfeta. Mas lo primero, que es estar determinado a suffrir injurias, y fuffrirlas, aunque sea recibiendo pena, digo, que muy en breue lo tiene, quien tiene ya esta merced del Señor, de llegar a vnion: y que si no tiene estos esfetos, ni sale muy fuerte en ellos de la oracion, crea que no era la merced de Dios, sino alguna ilusion del demonio, porque nos tengamos por mas honrados. Puede ser, que al principio, quando el Señor haze estas mercedes, no luego el alma quede con esta fortaleza; mas digo, que si las continua a hazer, que en breue tiempo se haze con fortaleza, y ya que no la tenga en otras virtudes, en esto de perdonar, si. No puedo yo creer, que alma que tan junto llega de la misma misericordia, adonde conoce lo que es, y lo mucho que le ha perdonado Dios, dexe de periexos donar.

donar luego co toda facilidad, y quede allanada en que. dar muy bien, con quien la injurio: porque tiene presente el regalo, y merced que le ha hecho, adonde vio feñales de grande amor, y alegrase que se le offrezca en que le mostrar alguno. Torno a dezir, que conozco muchas personas, que las ha hecho el Señor merced de leuatarlas a cosas sobrenaturales, dandoles esta oracion, o contemplacion que queda dicha, y aunque las veo co otras faltas, y imperfeciones, con esta no he visto ninguna, ni creo la aurà, si las mercedes son de Dios, como he dicho. El que las recibiere mayores, mire en si como van creciedo estos esfetos, y sino viere en si ninguno, temase mu cho, y no crea que essos regalos son de Dios, que siempre enriquece el alma adonde llega. Esto es cierto, que aunque la merced, y regalo passe presto, que se entiende de espacio en las ganancias con que queda el alma. Y co mo el buen Iesus sabe bien esto, determinadaméte dize a su Padre santo, que perdonamos a nuestros deudores.

### CAPITVLO XXXVII

Dize la ecelencia desta oracion del Pater noster, y como hallaremos de muchas maneras consolacion en ella.

E

Parte

S cosa para alabar mucho al Señor, quan subida en persecion es esta oracion Euan gelical, bien como ordenada de tá buen Maestro: y assi podemos, hijas, cada una tomarla a su proposito. Espantame ver

que en tan pocas palabras està toda la contemplacion,

y perfecion encerrada, que pareceno hemos menester otro libro, sino estudiar en este: porque hasta aqui nos ha enseñado el Señor todo el modo de oracion, y de alta contemplacion, dende los principiantes, a la oracion mental, y de quietud, y vnion, que a ser yo para saberlo dezir, se podia hazer vn gran libro de oracion, sobretan verdadero fundamento. Aora ya comiença el Señor a darnos a entender los effetos que dexa, quando son mercedes suyas, como aueys visto. Pensado he yo, como no se auia su Magestad declarado mas en cosas tan subidas, y escuras, para que todos las entendiessemos: y hame parecido, que como auia de ser general para todos esta oracion, que porque pudiesse pedir cada uno a su proposito, y se consolasse, pareciendonos le damos buen entendimiento, lo dexò ansi en confuso, para que los contemplatiuos, que ya no quieren cosas de la tierra, y personas ya muy dadas a Dios, pidan las mercedes del cielo, que se pueden, por la gran bondad de Dios, dar en la tierra: y los que aun viuen en ella, y es bien que viuan, coforme a sus estados, pidan tambien su pan, que se han de sustentar sus casas, y es muy justo, y santo, y ansi las demas cosas conforme a sus necessidades. Mas miren, que estas dos cosas, que es darle nuestra voluntad, y perdonar, que es para todos. Verdad es, que ay mas, y menos en ello, como queda dicho. Los perfetos daràn la voluntad como perfetos, y perdonaran con la perfecion que queda dicho: nosotras, hermanas, haremos lo que pudieremos, que todo lo recibe el Señor. Porque parece vna manera de cocierto, que de nuestra parte

parte haze co su eterno Padre, como quien dize, hazed vos esto Señor, y haran mis hermanos estotro. Pues a buen seguro, que no falte por su parte. O. que es muy buen pagador, y paga muy sin tassa. De tal manera podemos dezir vna vez esta oracion, que como entienda no nos queda doblez, sino que haremos lo que dezimos, nos dexe ricas. Es muy amigo tratemos verdad con el, tratando con llaneza, y claridad, que no digamos vna cosa, y nos quede otra. Siempre dà mas de lo que pedimos. Sabiendo esto nuestro buen maestro, y que los que de veras llegassen a perfecion en el pedir, avian de quedar tan en alto grado co las mercedes, que les auia de hazer el Padre eterno, y entendiendo que los ya perfetos, o que van camino dello, que no temen, ni deuen, como dizen, tienen el mudo debaxo de los pies, contento el Señor del, como por los effetos que haze en sus almas, pueden tener grandissima esperança, que su Magestad lo està, y que embeuidos en aquellos regalos, no querrian acordarse, que ay otro mundo, ni que tienen contrarios (ò sabiduria eterna! O buen enseñador! Y que gran cosa es, hijas, vn buen maestro sabio, temeroso, que previene a los peligros? Estodo el bien que vn alma espiritual puede acà dessear, porque es gra seguridad. No podria encarecer con palabras lo que importa esto) ansi que viendo el Señor, que era menester despertarlos, y acordar los que tienen enemigos, y quan mas peligrofo es en ellos yr descuydados, y que mucha mas ayuda han menester del Padre eterno, porque caeran de mas alto, y para no andar engañados sin entenentenderse, pide estas peticiones tan necessarias a todos, mientras biuimos en este destierro, que son, Y no nos traygas Señor ententacion, mas libranos de mal.

#### CAPITVLO XXXVIII

Que trata de la gran necessidad que tenemos de suplicar al Padre eterno nos conceda lo que pedimos en estas palabras, Et ne nos inducas in tentationem, sed liberanos a malo: y declara algunas tentaciones. Es de notar.



Randes cosas tenemos aqui que pensar, y que entender, pues lo pedimos. Aora mirad, hermanas, que tengo por muy cierto, los que llega a la perfecion, que no piden al Señor los libre de los trabajos, y de las

tentaciones, y peleas, que este es otro esteto muy cierto, y grade de ser espiritu del Señor, y no ilusion en la contemplacion, y mercedes, que su Magestad les diere. Porque, como poco ha dixe, antes los dessean, y los piden, y los aman. Son como los soldados, que están mas contentos, quando ay mas guerra, porque esperan salir con mas ganancia. Si no la ay, siruen con su sueldo, mas veen que no pueden medrar mucho. Creed, hermanas, que los soldados de Christo, que son los que tienen contemplacion, no ven la hora que pelear. Nunca temen mucho enemigos publicos. Ya los conocen, y faben, que con la fuerça que en ellos pone el Señor, no tienen fuerça,

fuerça, y que siempre quedan vencidos, y ellos co gran ganancia. Nunca los bueluen el rostro. Los que temen, y es razon teman siempre, y pidan los libre el Señor de ellos, son vnos enemigos traydores, vnos demonios, que se trasfiguran en angel de luz. Vienen disfraçados: hasta que han hecho mucho daño en el alma, no se dexan conocer, sino que nos andan beniendo la sangre, y acabando las virtudes, y andamos en la mesma tentacion, y no lo entendemos. Destos pidamos, hijas, y supliquemos muchas vezes en el Pater noster, que nos libre el Señor, y que no confienta andemos en tentacioniq no nos tray gan engañadas, que se descubra la ponçoña, que no nos escondan la luz. Y, a la verdad, o con quanta razon nos enfeña nuestro buen Maestro a pedir esto, y lo pide por nosotros? Mirad, hijas, que de muchas maneras danan. No penseys, que es solo en hazernos entender, que los gustos, que pueden fingir en nosotros, y regalos, son de Dios. Este me parece el menos daño, en parte, que ellos pueden hazer. Antes podrà ser, que con esto hagan caminar mas apriessa: porque ceuados de aquel gusto, estàn mas horas en la oracion, y como ellos estàn ignorantes que es el demonio, y como se ven indignos de aquellos regalos, no acabarán de dar gracias a Dios: quedaran mas obligados a seruirle: esforçarse han a disponerse para que les haga mas mercedes el Señor, pensando son de su mano. Procurad, hermanas, siempre humildad, y ved, que no soys dignas destas mercedes, y no las procureys. Haziendo esto, tengo para mi, que muchas almas pierde el demonio por aqui, pensando

pensando hazer que se pierdan: y que saca el Señor del mal que el pretende hazer, nuestro bien. Porque mira fu Magestad nuestra intencion, que es contentarle, y feruirle, estandonos con el en la oracion, y fiel es el Senor . Bien es andar con auifo, no haga quiebra en la humildad, con alguna vana gloria, suplicando al Señor os libre en esto. No ayays miedo, hijas, que os dexe su Magestad regalar mucho de nadie, sino de si. Adonde el demonio puede hazer gran dano fin entenderle, es haziendonos creer, que tenemos virtudes, no las teniendo, que esto es pestilencia. Porque en los gustos, y regalos parece solo que recibimos, y que quedamos mas obli gados a seruir. Acà parece que damos, y seruimos, y que està el Señor obligado a pagar: y assi poco a poco haze mucho daño. Que por vna parte enflaquece la humildad, por otra descuydamonos de adquirir aquella virtud, que nos parece la tenemos ya ganada. Y fin sentirnos, pareciendonos vamos seguros, damos con nosotros en vn hoyo, que no podemos salir del : que aunque no fea de conocido peccado mortal para lleuarnos al infierno, todas vezes; es que nos jarreta las piernas para no andar este camino, de que comence a tratar, que no se me ha oluidado. Yo os digo, que es bien peligrosa esta tentacion. Yo sè mucho desto por esperiencia, y ansi os lo sabre dezir, aunque no tambien como quisiera. Pues que remedio, hermanas? El que a mi parece mejor, es lo que nos enseña nuestro Maestro: oracion, y suplicar al Padre eterno, que no permita que andemos en tentacion. Tambien os quiero dezir otro alguno.

Que si nos parece que el Señor ya nos ha dado alguna virtud, que entendamos que es bien recebido, y que nos le puede tornar a quitar, como a la verdad acaece mu-chas vezes, y no sin gran prouidencia de Dios. Nun-ca lo aueys visto por vosotras, hermanas? Pues yo si. Vnas vezes me parece que estoy muy desasida, y en hecho de verdad, venido a la prueua, lo estoy. Otras vezes me hallo tan asida, y de cosas que por ventura el dia de antes burlara yo dello, que casi no me conozco. Otras vezes me parecetengo mucho animo, y quea cosa que suesse servir a Dios, no bolueria el rostro, y prouado, es ansique le tengo para algunas. Otro dia viene, q no me hallo con el para matar vna hormiga por Dios, si en ello hallasse contradicion. Ansi vnas vezes me parece que de ninguna cosa que dixessen de mi,o me murmurassen, no se me daria nada, y he prouado al gunas ve zes ser ansi, que antes me dà contento. Vienen dias, que sola vna palabra me afflige, y querria yrme del mundo, porque me parece me cansa todo. Y en esto no soy sola yo, que lo he mirado en muchas personas mejores que yo, y sè que passa ansi. Pues si esto es ansi, quien podrà dezir de si, que tiene virtud, ni que està rico, puesal me-jor tiempo que aya menester la virtud, se halla della pobre? Que no, hermanas: sino pensemos siempre lo estamos, y no nos adeudemos, sin tener de que pagar: porque de otra parte ha de venir el tesoro, y no sabemos quando nos querrà dexar en la carcel de nuestra miferia, sin darnos nada. Y si teniendonos por buenas, nos hazen merced, y honra (que es el emprestar que digo) -SHUP Is M 2

quedaranse burlados ellos, y nosotras. Verdad es que sirviendo con humildad, en fin nos socorre el Senor en las necessidades: mas si no ay de veras esta virtud, a cada patfo, como dizen, os dexarà el Señor, y es grandissima merced suya, que es para que la tengays, en mucho, y entendays con verdad, que no tenemos nada, que no lo recibamos. Aora pues: notad otro aviso. Hazenos entender el demonio, que tenemos vna virtud, digamos de paciencia, porque nos determinamos, y hazemos muy continos actos de passar mucho por Dios, y parecenos en hecho de verdad, que lo suffririamos: y ansi estamos muy contentas, porque ayuda el demonio a que lo creamos. Yo os auiso no hagays caso destas virtudes, ni pensemos las conocemos, sino de nombre, ni que nos las ha dado el Señor, hasta que veamos la prueua. Porque acaecerà, que a vna palabra que os digan a vuestro desgusto, vaya la paciencia por el fuelo. Quando muchas vezes suffrieredes, alabad a Dios, que os comiença a enseñar esta virtud, y esforçaos a padecer, que es señal que en esso quiere se la pagueys, pues os la dà; y no la tengays sino como en de-posito, como ya queda dicho. Trae otra tentacion, y hazeos el demonio enteder, que soys pobre; y tiene algu na razon, porque aueys prometido pobreza co la boca, como el religiofo; o porque en el coraço lo quereys fers como acaece a personas que tienen oracion. Aora bien: prometida la pobreza, và diziendo el que piensa que es pobre, Yo no quiero nada; esto tengo porque no puedo passar sin ello; en fin he de biuir para seruir a Dios: el quie-

el quiere que sustentemos estos cuerpos, y otras mil differencias de cosas, que el demonio enseña aqui como angel de luz, porque todo es bueno. Y ansi hazele entender, que ya es pobre, y tiene esta virtud, y que todo està hecho. Aora, vengamos a la prueua, que esto no se conocerà de otra manera, sino andadole siempre mirando a las manos, y si ay cuydado, muy presto da señal. Tiene demasiada renta? entiendese respeto de lo necesfario:y no que si puede passar con vn moço, trayga tres. Ponenle vn pleyto por algo dello, o dexale de pagar el pobre labrador? tanto desassossiego le dà, y tanta pena en ello, como si sin ello, no pudiera biuir. Dirà que porque no se pierda por mal recaudo: que luego ay vna disculpa. No digo yo, que lo dexe, sino que lo procure: y que si fuere, bien: y sino, tambien. Porque el verdadero pobre tiene en tan poco estas cosas, que, ya que por algunas causas las procura, jamàs le inquietan: porque nunca piensa le ha de faltar, y que le falte, no se le dà mucho: Tienelo por cosa acessoria, y no principal. Como tiene pensamientos mas altos, a fuerça de braços se ocupa en estotro. Pues vn religioso, o religiosa, que ya està aueriguado que lo es, alomenos que lo ha de ser, no possee nada, porque no lo tiene a las vezes: mas si ay quien se lo de, por marauilla le parece le sobra: Siempre gusta de tener algo guardado, y si puede tener vn habito de fino paño, no le pide de ruyn. Alguna cofilla que pueda empeñar, o vender, aunque sean libros, porque si viene vna enfermedad, ha menester mas regalo del ordinario. Pecadora de mi: Que esso es lo que pro-M 3 metistes,

metistes, descuydar de vos, y dexar a Dios? Venga lo que viniere. Porque si andays proueyendoos para lo poruenir, mas sin distraeros tuuierades renta cierta. Aunque esto se pueda hazer sin pecado, es bien nos vamos entendiendo estas imperfeciones, para ver que nos faltamucho, para tener esta virtud, y la pidamos a Dios, y la procuremos, porque con pensar que la tenemos, estamos descuydados, y engañados, que es lo peor. Ansi nos acaece en la humildad, que nos parece, no queremos honra, ni se nos dà nada de nada. Viene la ocasion de tocaros en vn punto: luego en lo que sentis, y hazeys, se entenderà que no soys humilde: porque si algo os viene para mas honra, no lo desechays, ni aun los pobres, que hemos dicho, para mas prouecho, y plega a Dios no lo procuren ellos. Y traen ya tan en la bo ca, que no quieren nada, ni se les dà nada de nada, como en hecho de verdad lo pienfan anfi, que aun la costumbre de dezirlo, les haze mas que lo crean. Mucho haze al caso andar siempre sobre auiso, para entender esta tentacion:ansi en las cosas que he dicho, como en otras muchas. Porque quando de veras dà el Señor vna fola virtud destas, todas parece las trae tras si: es muy conocida cosa. Mas tornoos a auisar, que aunque os parezca la teneys, temays que os engaña: porque el verdadero humilde siempre anda dudoso en virtudes propias, y muy ordinariamente le parecen mas ciertas, y de mas valor lasque vee en sus proximos.

s ... stendies

### CAPITVLO XXXIX.

Prosigue en la mesima materia, y dà auisos de algunas tentaciones de differentes maneras, y pone dos remedios para que se puedan librar dellas. Este capitulo es mucho de notar ansi para los tentados de humildades falsas, como para los confessores.



Ves guardaos tambien, hijas, de vnas humildades, que pone el demonio có grande inquietud, de la grauedad de nuestros pecados, que suele apretar aqui de muchas maneras, hasta apartarse de las co-

muniones, y de tener oracion particular, por no lo merecer, les pone el demonio, y quando llegan al santissimo Sacramento, en si se aparejan bien, o no, se les và el tiempo, que auian de recibir mercedes. Llega la cosa a termino de hazer parecer a vn alma, que por ser tal la tie ne Dios tan dexada, que casi pone duda en su misericordia. Todo le parece peligro lo se trata, y sin fruto lo que sirue, por bueno que sea. Dale vna descossiança, que se le caen los braços, para hazer ningun bien: por que le parece, que lo que lo es en los otros, en ella es mal. Mirad mu cho, hijas, mirad mucho en este puto que os dirè, por que alguna vez podrà ser humildad, y virtud tenernos por tan ruynes, y otras grandissima tentacion. Por que yo he passado por ella, la conozco. La humildad no inquieta,

M 4

ni desassossiega, ni alborota el alma por grande que sea, sino viene con paz, y regalo, y sossiego. Aunque vno de verse ruyn, entienda claramente merece estar en el infierno, y se assige, y le parece con justicia todos le auian de aborrecer, y que casi no osa pedir misericordia, si es buena humildad, esta pena viene con vna suauidad en si, y contento, que no querriamos vernos sin ella: No alborota, ni apriera el alma, antes la dilata, y haze habil para seruir masa Dios. Estotra pena todo lo turba, todo lo alborota, toda el alma rebuelue: es muy penofa. Creo pretende el demonio, que pensemos tenemos humildad, y, si pudiesse a bueltas, que desconfiassemos de Dios. Quando ansi os hallaredes, atajad el pensamiento de vuestra miseria lo mas que pudieredes, y ponelde en la misericordia de Dios, y en lo que nos ama, y padeciò por nosotros: y, si es tentacion, aun esto no podreys hazer, que no os de xarà sossegar el pensamiento, ni ponerle en cosa, sino para fatigaros mas: harto serà si conoceys es tentacion. Ansi es en penitencias desconcertadas, para hazernos entender, que fomos mas penitentes que las otras, y que hazeys algo. Si os andays escondiendo del Confessor, o Prelada, o si diziendoos, que lo dexeys, no lo hazeys, es clara tentacion. Procurad, aunque mas pena os de, obedecer, pues en esto està la mayor perfecion. Pone otra bien peligrofa tentacion, que es vna seguridad de parecernos, que en ninguna manera tornariamos a las culpas passadas, y contentos del mundo. Que ya le tengo entendido, y se que se acaba todo, y que mas gusto me dan las cosas de Dios: Esta, si es a los principrincipios, es muy mala: porque con esta seguridad, no se les da nada, de tornarse a poner en las ocasiones, y hazenos dar de ojos, y plega a Dios, que no sea muy peor la recayda. Porque como el demonio vee, que es alma que le puede danar, y aprouechar a otras, haze todo su poder, para que no se leuante. Ansi que aunque mas guîtos, y predas de amor el Señor os de, nunca andeys tan seguras, que dexeys de temer que podeys tornar a caer, y guardaos de las ocasiones. Procurad mucho tratar essas mercedes, y regalos con quien os de luz, sin tener cosa secreta, y tened este cuydado, que en principio, y fin de la oracion, por subida contéplacion que sea, siempre acabeys en propio conocimiento: y si es de Dios, aunque no querays, ni tengays este auiso, lo hareys aun mas vezes, porque trae configo humildad, y siépre dexa con mas luz, para que entendamos lo poco que somos, No me quiero detener mas, porque muchos libros hallareys destos auisos. Lo que he dicho, es, porque he passado por ello, y vistome en trabajo algunas vezes, y todo quato se puede dezir no puede dar entera seguridad. Pues, Padre eterno, que hemos de hazer, sino acudir a vos, y suplicaros no nos traygan estos contrarios nuestros en tentacion? Cosas publicas vengan, que con vuestrofauor, mejor nos libraremos, mas essas trayciones quien las entenderà? Dios mio, siempre hemos menester pediros remedio: dezinos Señor alguna cosa, paraque nos entendamos, y asseguremos. Ya sabeys, que por este camino no van los muchos, y si han de yr con tantos miedos, yran muy menos. Cosa estraña es esta. Como

Como

Como si a los que no van por camino de oracion, no tentasse el demonio: y que se espanten mas todos de vno que engaña, mas llegado a perfecion, que de cien mil, que ven en engaños, y pecados publicos, que no ay que andar a mirar si es bueno, o malo, porque de mil leguas se entiende. Mas, a la verdad, tienen razon, porque son ta poquissimos a los que engaña el demonio, de los que rezaren el Pater noster, como queda dicho, que como cofa nueua, y no vsada dà admiracion. Que es cosa muy de los mortales, passar facilmente por lo contino que veen, y espantarse mucho de lo que es muy pocas vezes, o casi ninguna: y los mesmos demonios los hazen espantar, porque les està a ellos bien, que pierden muchos por vno que se llega a la perfecion. Digo, que es tan de espantar, que no me marauillo se espanten; porque sino es muy por su culpa, van tanto mas seguros, que los que van por otro camino, como los que estàn en el cadahalso mirando el toro, o los que andan ponien dosele en los cuernos. Esta comparacion he oydo, y pareceme al pie de la letra. No ayays miedo, hermanas, de yr por estos caminos, que muchos ay en la oracion, porque vnas aprouechan en vno, y otras en otro. Camino seguro es. Mas ayna os librareys de las tenta-

ciones, estando cerca del Señor, que estando lexos. Suplicaselo, y pediselo, como

dia en el Pater

che camino no van les raflon y fi har de ve con cantos miedos, yean muy mesos. Cola whenha es efter

## CAPITVLO XL.

Dize como si procuramos siempre andar en amor, y temor, yremos seguros entre tantas tentaciones.

Ves, buen Maestro nuestro, dadnos algun remedio como biuir sin mucho sobresalto, en guerra tan peligrosa. El que podemos tener, hijas, y nos diò su Magestad, es amor, y temor: que el amor nos harà

aprefurar los passos, y el temor hos harà yr mirando adonde ponemos los pies, para no caer en camino adonde ay tato en que tropeçar, como caminamos todos los que biuimos: y con esto a buen seguro, que no seamos engañadas. Direysme, que en que vereys, que teneys estas virtudes tan grandes? Y teneys razon, porque cosa muy cierta, y determinada no la puede auer:porque siedolo de que tenemos amor, lo estariamos de que estamos en gracia. Mas mirad, hermanas, ay vnas señales, que parece que los ciegos las veen. No estàn secretas: aunque no querays entéderlas, ellas dan bozes, que hazen mucho ruydo: porque no son muchos los que con perfecion las tienen, y ansi se señalan mas: como quien no dize nada. Amor, y temor de Dios, son dos castillos fuertes, de donde se dà guerra al mundo, y a los demonios. Los que de veras aman a Dios, todo lo bueno ama, todo lo bueno quieren, todo lo bueno fauorecen, todo lo bueno loan, con los buenos se juntan siempre, y los fauorecen, y defienden: no aman fino verdades, y cofas

que sean dignas de amar. Pensays, que es possible los que muy de veras aman a Dios, amar vanidades, ni riquezas, ni cosas del mundo, ni deleytes, ni honras? Ni tienen contiendas, ni andan con embidias. Todo porque no pretenden otra cosa, sino contentar a el amado. Andan muriendo, porque los ame, y ansi ponen la vida en entender como le agradaran mas. Que el amor de Dios, si de veras es amor, es impossible este muy encubierto. Sino mirad vn San Pablo, vna Magdalena. En tres dias el vno començò a entenderse, que estaua ensermo de amor (este fue San Pablo) la Magdalena desde el primero dia. Y quan bien enetndido es el que esto tiene? Que ay mas, y menos: y ansi se dà a entender como la fuerça que tiene el amor. Si es poco, dase a entender poco; si es mucho, mucho: mas poco, o mucho, como aya amor de Dios, siempre se entiende. Mas de lo que aora tratamos, que es de los engaños, y ilusiones, que haze el demonio a los contemplatiuos, no ay poco en ellos: siempre es el amor mucho, o ellos no feràn contemplatiuos: y ansi se dà a entender mucho, y de muchas maneras. Es fuego grande, no puede si no dar gra resplandor: si esto no ay, anden con gran recelo. Crean, que tienen bien que temer: procuren entender que es, y hagan oraciones: anden con humildad, y supliquen al Señor no los trayga en tétacion: que cierto a no auer esta señal, yo temo que andamos en ella: Mas andando con humildad, procurando saber la verdad, sugetas al Confessor, y tratando con el con verdad, y llaneza, como està dicho, fiel es el Señor, creed, que si no andays con malicia, ni teneys foberuia,

soberuia, con lo que el demonio os pensare dar la muer te, os darà la vida aunque mas cocos, y ilusiones os quie ra hazer. Mas si sentis este amor de Dios, que tengo dicho, y el temor, que aora dire, andad alegres, y quietas, que por hazeros turbar el alma, para que no goze tan grandes bienes, os pornà el demonio mil temores fallos, y harà que otros os los pongan; porque ya que no puede ganaros, alomenos procura hazeros algo perder; y que pierdan los que pudieran ganar mucho, crevendo son de Dios las mercedes tan grandes, que haze a vna criatura tan ruyn, y que es possible hazerlas: que parece algunas vezes que tenemos oluidadas fus misericordias antiguas. Pensays que le importa poco al demonio poner estos temores? No, sino mucho; porque haze dos daños: El vno que atemoriza a los que lo oyen, de llegarse a la oracion, pensando que han tambien de ser engañados. El otro, que se llegarian mucho mas a Dios, viendo que es tan bueno, como he dicho, que es possible comunicarse aora tanto con los peccadores; poneles codicia; y tienen razon: que yo conozco algunas personas, que esto los animo, y començaron oracion, y en poco tiempo falieron verdaderos, haziendolos el Señor grandes mercedes . Ansi que, hermanas, quando entre vosotras vieredes alguna a quien el Señor las haga, alabadle mucho por ello, y no por esso penseys que està segura, antes le ayudad con mas oracion, porque nadie lo puede estar, mientras viue, y anda engolfado en los peligros deste mar tempestuoio. Ansi que no dexareys de entender

este amoradonde està, ni sè como se pueda encubrir: pues si amamos acà a las criaturas, dizen ser impossible, y que mientras mas hazen por encubrirle, mas se descubre, siendo cosa tan baxa, que no merece nombre de amor, porque se funda en no nada. Y es asco poner esta comparacion: y auiase de poder encubrir vn amor tan fuerte como el de Dios tan justo, que siempre và creciendo, teniendo tanto que amar, que no vee cosa para dexar de amar, y tantas causas de amar, fundado fobre tal cimiento, como es ser pagado con otro amor, que ya no puede dudar de el, por estar mostrado tan al descubierto con tan grandes dolores, y trabajos, y derramamiento de sangre, hasta perder la vida, porque no nos quedasse ninguna duda deste amor? O valame Dios, que cosa tan differente deue ser el vn amor del otro, a quien lo ha prouado! Plega a su Magestad nos le de a entender antes que nos saque desta vida: porque ferà gran cosa a la hora de la muerte, ver que vamos a ser juzgadas, de quien auemos amado sobre todas las cosas. Seguras podremos yr con el pleyto de nuestras deudas. No ferà yr a tierra estraña, sino propria, pues esa la de quien tanto amamos, y nos ama, que esso tiene mejor con todo lo demas, que los quereres de aca, que en amandole, estamos bien seguros que nos ama. Acordaos, hijas mias, aqui, de la ganancia que trae este amor configo, y de la perdida que es no le tener, que nos pone en manos del tentador, en manos tan crueles, manos tan enemigas de todo bien, y tan amigas de todo mal. Que serà de la pobre alma, que acabada de fade salir de tales dolores, y trabajos, como son los de la muerte, cae luego en ellas ? Que mal descanso le viene? Que despedaçada yrà al infierno? Que multitud de serpientes de differentes maneras? Que temeroso lugar? Que desuenturado hospedage? Pues para vna noche vna mala posada se suffre mal, si es persona regalada (que son los que mas deuen de yralla) pues posada para siempre sin fin, que pensays sentirà aquella triffe alma? Que no queramos regalos, hijas. Bien estamos aqui. Todo es vna noche la mala posada. Alabemos a Dios: esforcemonos a hazer penitencia en esta vida. Mas que dulce serà la muerte de quien de todos sus peccados la tiene hecha, y no ha de yr al purgatorio? Como desde acà aun podria ser que comience a gozar de la gloria? No verà en si temor, sino toda paz. Y que no lleguemos a esto, hermanas, siendo possible? Gran cobardia serà. Supliquemos a Dios,

fi vamos a recebir luego penas, sea adonde con esperança de salir dellas, las lleuemos de buena gana, y adonde no perdamos su amistad, y gracia, y que nos la de en esta vida, para no andar

en tentacion sin que lo entenda-

Date as at laren blen muy. som cida dequien levencey

de los anels tratanish unque culeró que enteuda ys que a los los estendas estendos en la gunas

## CAPITVLO XLI

Que habla del temor de Dios, y como nos hemos de guardar de peccados veniales.

Omo me he alargado? Pues no tanto como quisiera: porque es cosa sabrosa hablar en tal amor. Que serà tenerle? O, Senor mio, dadmele vos. No vaya yo desta vida, hasta que no quiera cosa della, ni se-

pa que cosa es amar fuera de vos, ni acierte a poner este nombre en nadie, pues todo es falso, pues lo es el fundamento, y ansi no durarà el edificio. No se porque nos espantamos. Quando oyo dezir, aquel me pago mal, estotro no me quiere, yo me rio entre mi. Que os ha de pagar, ni que os ha de querer? En esto vereys quien es el mundo, que en esse mesmo amor, os da despues el castigo: y esso es lo que os deshaze, porque siente mucho la voluntad de que la ayays traydo embeuida en juego de niños. Aora vengamos al temor de Dios, aunque se me haze de mal no hablar en este amordel mundo vn rato, porque le conozco bien, y quisieraos le dar a conocer, porque os librarades del para siempre: mas porque salgo de proposito, lo aure de dexar. El temor de Dios es cosatambien muy conocida dequien le tiene, y de los que le tratan. Aunque quiero que entendays, que a los principios no està tan crecido, sino es en algunas personas, a quien, como he dicho, dà el Señor en breue tanto, y las sube a tan altas cosas de oracion, que desde luego

luego se entiende bien. Mas adonde no van las mercedes en este crecimiento, que, como he dicho, en vna llegada, dexa vn alma rica de todas las virtudes, vase creciendo poco a poco, y vase aumentando el valor, y creciendo mas cada dia. Aunque desde luego se entiende: porque luego se apartan de peccados, y de las ocasiones, y de malas compañias, y se veen otras señales. Mas quando ya llega el alma a contemplacion, que es. de lo que mas aora aqui tratamos, el temor de Dios tambien anda muy al descubierto, como el amor no và dissimulado, aun en lo esterior. Aunque con mucho auiso se miren estas personas, no las veran andar descuydadas, que por grande que le tengamos en mirarlas, las tiene el Señor de manera, que si gran interesse se les offrece, no haran de aduertencia vn peccado venial. Los mortales temen como al fuego. Y estas son las ilusiones, que yo querria, hermanas, que temies-semos mucho, y supliquemos siempre a Dios, no sea tan rezia la tentacion, que le offendamos, sino que nos venga conforme a la fortaleza, que nos ha de dar para vencerla, que con limpia conciencia poco daño, o ninguno os puede hazer. Esto es lo que haze al caso. Este temor es el que yo desseo, que nur ca se quite de nosotras, que es lo que nos ha de valer. O, que es gran cosa no tener offendido al Señor, paraque sus esclauos infernales esten atados: que en fin todos le han de seruir mal que les peses sino que ellos es pon suerça, y nosotros de toda voluntad. Ansi que teniendele contento, ellos estaran araya b No haran cofa con que eobab nos

nos puedan danar, aunque mas nos traygan en tentacion, y nos armen lazos secretos. En lo interior tened esta quenta, y auiso, que importa mucho, que no des. cuydeys, hasta que os veays con tan gran determina. cion de no offender al Señor, que perderiades mil vidas antes que hazer vn peccado mortal, y de los veniales esteys con mucho cuydado de no hazerlos de aduer-técia: que de otra suerte quien estarà sin hazer muchos? Masay vna aduertencia muy pensada, y otra tan de presto, que casi haziendose el peccado venial, y aduirtiendose, es todo vno, que no nos podimos entender. Mas peccado muy de aduertencia por muy chico que sea, Dios nos libre del: que yo no se como tenemos tanto atreuimiento como es yr contra vn tan gran Señor. aunque sea en muy poca cosa: quanto mas, que no ay poco, siendo contra vna tan gran Magestad, y viendo que nos està mirando; que esto me parece a mi, es pec-cado sobre pensado, y como quien dize, Señor, aunque ospese, harè esto. Ya veo que lo veys, y sè que no lo quereys, y lo entiendo, mas quiero mas feguir mi antojo, y apetito, que no vuestra voluntad. Y que en cosa desta suerte ay poco? A mi no me parece leue la culpa, fino mucha, y muy mucha. Mirad por amor de Dios, hermanas, si quereys ganar este temor de Dios, que và mucho en entender, quan graue cosa es offen-sa de Dios, y tratarlo en vuestros pensamientos muy de ordinario, que nos và la vida, y mucho mas tener arraygada esta virtud en nuestras almas: y hasta que le tengays, es menester andar siempre con mucho cuydado,

dado, y apartarnos de todas las ocasiones, y companias, que no nos ayuden a llegarnos mas a Dios. Tener gran quenta con todo lo que hazemos, para doblar en ello vuestra voluntad : y quenta con que lo que se hablare, vaya conedificacion: huyr de donde vuiere platieas, que no sean de Dios. Ha menester mucho para arraygar, y para que quede muy impresso este temor, aunque si de veras ay amor, presto se cobra. Mas en teniendo el alma visto en si con gran determinacion, como he dicho, que por cosa criada no harà vna offenfa a Dios, aunque despues se cayga alguna vez (porque somos flacos, y no ay que fiar de nosotros, quando mas determinados, menos confiados de nuestra parte, que de donde ha de venir la confiança, ha de ser de Dios) no se desanime, sino procure luego pedir perdon. Quando esto que he dicho, entendamos de nosotros, no es menester andar ran encogidos, ni apretados, que el Señor nos fauorecerà, y ya la costumbre nos serà ayu-da, para no offenderle, sino andar con vna santa libertad, tratando con quien fuere justo, aunque sean personas destraydas: porque las que, antes que tuuiessedes este verdadero temor de Dios, os sueran tosigo, y ayuda para matar el alma; muchas vezes despues os la daran para amar mas a Dios, y alabarle, porque os libro de aquello, que veys ser notorio peligro. Y si antes fuerades parte para ayudar a sus flaquezas, aora lo sereys, para que se vayan a la mano en ellas, por estar delante de vos, que sin quereros hazer honra, acaece esto. Yo alabo al Señor muchas vezes, y pensando de donde vernà,

vernà, porque fin dezir palabra, muchas vezes vn fier, no de Dios ataja las palabras que se dizen contra el; deue ser, que, ansi como aca, si tenemos vn amigo, siempre se tiene respeto, si es en su ausencia, a no hazerle agrauio delante del, que saben que lo es. Y como aqui està en gracia, la milma gracia deue hazer, que por baxo que sea se le tenga respeto, y no le den pena en cosa que tanto entiende, ha de sentir como offender a Dios. El caso es, que yo no se la causa, mas de que es muy ordinario esto. Ansi que no os apreteys, porque si el alma se comiença a encoger, es muy mala cosa para todo lo bueno, y a las vezes dà en ser escrupulosa, y veyssa aqui inhabilitada para si, y para los otros. Ya que no de en esto, serà buena para si, mas no llegarà muchas almas a Dios. Como veen tanto encogimiento, y apretura, estal nuestro natural, que las atemoriza, y ahoga, y aun se les quita la gana, por no verse en semejan te apretura, de lleuar el camino que vos lleuays, aunque conocen claro ser de mas virtud. Y viene otro daño de aqui, que es juzgar a otros (como no van por vuestro camino, fino con mas fantidad por aprovechar el proxi mo tratan con libertad, y fin esfos encogimientos) luego os pareceran imperfetos. Si tienen alegria fanta, parecerà dissolucion, en especial en las que no tenemos letras, ni sabemos en lo que se puede tratar sin peccado, es muy peligrosa cosa, y aun andar en tentacion contina, y muy de mala digestion, porque es en perjuyzio del proximo. Y penfar, que si no van todos por el modo que vos, encogidamente, no van tambien, es malissimo. Yay

Y ay otro daño, que en algunas cosas que aueys de hablar, y es razon hableys, por miedo de no exceder en algo, no osareys sino por ventura dezir bien de lo que seria muy bien abominassedes. Ansique, hermanas, todo lo que pudieredes sin offensa de Dios, procurà ser affables, y entender de manera con todas las personas que os trataren, que amen vuestra conuersacion, y desseen vuestra manera de viuir, y tratar, y no se atemorizen, y amedrenten de la virtud. A las religiosas importa mucho esto, mientras mas santas, mas conuersables con sus hermanas, que aunque sintays mucha pena si no van sus platicas todas como vos la querriades hablar, nunca os estrañeys dellas, y ansi aprouechareys, y sereys amadas. Que mucho hemos de procurar ser affables, y agradar, y contentar a las personas que tratamos, en especial a nuestras hermanas. Ansi que, hijas mias, procurad entender de Dios en verdad, que no mira tantas menudencias, como vosotras pensays, y no dexeys que se os encoja el anima, y el animo, que se podran perder muchos bienes. La intencion recta, y la voluntad determinada, como tengo dicho, de no offender a Dios. No dexeys arrinconar vuestra alma, que en lugar de procurar fantidad, sacarà muchas imperfeciones, que el demonio le pornà por otras vias: y, como he dicho, no aprouecharà a si, y a las otras tanto como pudiera. Veys aqui como con estas dos cosas, amor, y temor de Dios, podemos yr por este camino sossegados, y quietos, aunque (como el temor ha de yr fiempre delante) no descuydados, que esta seguridad no la hemos de tede tener mientras viuimos, porque seria gran peligro; y ansi lo entendiò nuestro enseñador, que en el sin desta oracion dize a su Padre estas palabras, como quien entendiò bien que era menester.

# CAPITVLOXLII

En que trata destas postreras palabras: Sed libera nos à malo, Amen.

Areceme tiene razon el buen Iesus de pedir al Padre nos libre del mal, esto es de los peligros, y trabajos desta vida, por lo que toca a nosotros, porque en quanto viuimos, corremos mucho riesgo: y por

lo que toca a si. Porque ya vemos quan cansado estaua desta vida, quando dixo en la Cena a sus Apostoles, Con desseo he desseado cenar con vosotros; que era la postrera cena de su vida, adonde se vee quan sabrosa le era la muerte. Y aora no se cansaràn los que han cien años, sino siempre con desseo de viuir. Mas a la verdad no la passamos tan mal, ni con tantos trabajos, como su Magestad la passò, y tan pobremente. Que sue toda su vida sino vna cotinua muerte, siempre trayendo la que le auian de dar tan cruel, delante de los ojos? Y esto era lo menos. Mas tantas offensas como via se hazian a su Padre, y tanta multitud de almas como se perdian? Pues si : cà, a vna que tenga caridad, le es esto gran tormento, que seria en la caridad sin tassa, ni medida deste Señor? Y que gran razon tenia de suplicar al Padre, que le libraffe

brasse ya de tantos males, y trabajos, y le pusiesse en descanfo para siempre en su reyno, pues era verdadero heredero del? y ansi añadio, Amen: que en el entiendo yo, que pues con el se acaban todas las cosas, pidiò al Padre el Señor, que seamos librados de todo mal para siempre. Y assi suplico yo al Señor me libre de todo mal para siempre, pues no me desquito de lo que deuo, sino que, puede ser por ventura, cada dia me adeudo mas. Y lo que no se puede suffrir, Señor, es no poder saber cierto que os amo, ni si son acetos mis desseos delante de vos. O Señor, y Dios mio, libradme ya de todo mal, y sed seruido de lleuarme adonde estàn todos los bienes. Que esperan ya aqui aquellos a quien vos aueys dado algun conocimiento de lo que es el mundo, y tienen viua Fè de lo que el Padre eterno les tiene guardado? El pedir esto con desseo grande, y toda determinacion por gozar de Dios, es vn gran effeto para los contemplatiuos, de que las mercedes que en la oracion reciben son de Dios. Ansi que los que lo tuuieren, tenganlo en mucho. El pedirlo yo, no es por esta via (digo, que no se tome por esta via) sino que como he tan mal viuido, temo ya de mas viuir, y cansanme tantos trabajos. Los que participan de los regalos de Dios, no es mucho que desseen estar adonde no los gozen a sorbos, y que no quieran estar en vida, adonde tantos embaraços ay, para gozar de tanto bien, y que desseen estar adonde no se les ponga el Sol de justicia. Haraseles todo escuro quanto acà despues veen, y de como viuen me espanto. No deue ser con contento, quien ha començado a godellas

zar, y le han dado ya aca prendas de su reyno, adonde no ha de biuir por su voluntad, sino por la del Rey. O quan otra vida deue ser esta, para no dessear la muerte? Quan differentemente se inclina aqui nuestra voluntad a lo que es la voluntad de Dios? Ella quiere que queramos la verdad: nosotros queremos la mentira. Quiere que queramos lo eterno: acà nos inclinamos a lo que se acaba. Quiere que queramos cosas grandes, y subidas: acà queremos baxas, y de tierra. Querria quisiessemos solo lo seguro: acà amamos lo dudoso. Que es burla, hijas, fino suplicar a Dios nos libre para siempre de todo mal, y aunque no vamos en el desseo con tanta perfecion, esforcemonos a pedir la peticion. Que nos cuesta pedir mucho, pues pedimos a poderoso? Verguença seria pedir a vn gran Emperador vn marauedi. Y paraque acertemos, dexemos a su voluntad el dar, pues ya le tenemos dada la nuestra, y sea para siempre santificado su nombre en los cielos, y en la tierra, y en mi sea siempre hecha su voluntad, Amen. Aora mirad, hermanas, como el Señor me ha quitado de trabajo, enseñando a vosotras, y a mi el camino, que comence a deziros, dandome a entender lo mucho que pedimos, quando dezimos esta oracion Euangelica. Sea bendito por siempre: que es cierto que jamas vino a mi pensamiento, que auia tan grandes secretos en ella, que ya aueys visto, que encierra en si todo el camino espiritual, desde el principio, hasta engolfar Dios el alma,y darla abundosamente a beuer de la fuente de agua biua, que estaua al fin del camino. Y es ansi, que salida dellas

della, digo desta oracion, no se ya mas yr adelante. Parece nos ha querido el Señor dar a entender, hermanas, la gran consolacion que està aqui encerrada, y que es gran prouecho para las personas que no saben leer. Si lo entendiessen, por esta oracion podrian sacar mucha dotrina, y consolarse en ella. Pues deprendamos, hermanas, de la humildad con que nos enseña este nuestro buen Maestro, y suplicalde me perdone, que me he atreuido a hablar en cosas tan altas, pues ha sido por obediencia. Bien sabe su Magestad, que mi entendimiento no es capaz para ello, si el no me enseñara lo que he dicho. Agradeceselo vosotras, hermanas, que deue auerlo hecho por la humildad con que me lo pediftes, y quisistes ser enseñadas de cosa tan miserable. Si el Padre Presentado Fray Domingo Bañes, que es mi Confessor, a quien le dare antes que le veays, viere que es para vuestro aprouechamiento, y os le diere; consolar-me he, que os consoleys. Sino estuuiere para que nadie le vea, tomareys mi voluntad, que con la obra he obedecido a lo que me mandastes: que yo me doy por bien pagada del trabajo, que he tenido en escriuir, que

no por cierto en pensar lo que he dicho.

Bendito sea, y alabado el Señor por siempre jamas, de donde nos vie-

ol sabnemo ane todo el bien que habla- d'anula of sup alos oldedmos, y pensamos, y ha- flower od sum zemos, Amen.

Limas eleufarfe fino. nemA prouable caufa

elencia,

# A VII SONS DE LA MADRE TERESA Silorenced fley, par ella recion poor an lacar mu-

DE PERFECIOL

e zomabnoweb zouPara fusiMonjas. 100 y somob sho



hermanas de la humildad con que nos enl A tierra que no es labrada, lleuarà abrojos, y espinas, aunque sea fertil. Ansi el entendimiento del thombre. areq requested on order

De todas las cosas espirituales dezir bien, como de religiosos, sacerdotes, y hermitaños.

Entre muchos, siempre hablar poco.

Ser modesta en todas las cosas, que hiziere, y tratare.

Nuca porfiar mucho, especial en cosas, que và poco.

Hablar a todos con alegria moderada.

De ninguna cosa hazer burla : imayoramoj anovol

Nuncareprehender a nadie sin discrecion, y humil-

dad, y confusion propria de si misma.

Acomodarse a la complission de aquel con quien tra ta: con el alegre, alegre; y con el triste, triste: en fin hazerse todo a todos para ganarlos a todos.

Nunca hablar sin pensarlo bien, y encomendarlo mucho a nuestro Señor; para que no hable cosa que le zemor, Amen.

desagrade.

Iamas escusarse, sino en muy prouable causa.

Nunca dezir cosa suya digna de loor, como de su ciencia,

ciencia, virtudes, linage; si no tiene esperança que aurà prouecho: y entonces sea con humildad, y con consideracion, que aquellos son dones de la mano de Dios.

Nunca encareder mucho las cosas, sino con modera-

cion dezir lo que siente.

En todas las platicas, y conversaciones, siempre mezcle algunas cosas espirituales; y con esto se evitaran palabras ociosas, y murmuraciones.

Nunca afirme cosa sin saberlo primero.

Nunca se entremeta a dar su parecer en todas las co-

sas, sino se lo piden, o la caridad lo demanda.

Quando alguno hablare cosas espirituales, oyalas con humildad; y como discipulo, y tome para si lo bueno, que dixere.

A tu superior, y confessor, descubre todas tus tentaciones, e imperfeciones, y repugnancias, para que te de

consejo, y remedio para vencerlas.

No estar suera de la celda, ni salir sin causa; y a la salida pedir sauor a Dios para no offenderle.

No comer, ni beuer sino a las horas acostumbradas,

y entonces dar muchas gracias a Dios.

Hazer todas las cosas como si realmente estuuiesse viendo a su Magestad, y por esta via gana mucho vna alma.

Iamas de nadie oygas, ni digas mal, sino de ti misma: y quando holgares desto, vas bien aprouechando.

Cada obra, que hizieres, dirigela a Dios, offrecien-

dosela, y pidele, que sea para su honra, y gloria.

Quando estuuieres alegre, no sea con risas dema-

siadas, sino con alegria humilde, modesta, affable, y edificativa. bablimpid nog sol conform y conlos

Siempre te imagina fierua de todos: y en todos considera a Christo nuestro Señor, y assi les trendras respeto, y reuerencia.

Està siempre aparejada al cumplimiento de la obediencia, como fite lo mandasse Iesu Christo en tu Prior,

o Prelado.

cociofas, y n urmuraciones. En qualquiera obra, y hora examina tu conciencia; y vistas tus faltas, procura la enmienda con el diuino fauor; y por este camino alcançaràs la perfecion.

No pienses faltas agenas, sino las virtudes, y tus pro-

pias faltas. Isq emot yeologislib omos yebsblimud nos

Andar siempre con grandes desseos de padecer por

Christo en cada cosa, y ocasion.

Haga cada dia cinquenta offrecimientos a Dios de si,

y esto haga con grande feruor, y desseo de Dios.

Lo que medita por la mañana, trayga presente todo el dia: y en esto ponga mucha diligencia, porque ay grande prouecho.

Guarde mucho los sentimientos que el Señor le comunicare: y ponga por obra los desseos, que en la ora-

cion le diere.

Huya siempre la singularidad, quanto le fuere posfible: que es mal grande para la comunidad.

Las ordenanças, y regla de su religion lealas muchas

vezes; y guardelas de veras.

En todas las cosas criadas mire la prouidencia de Dios, y sabiduria: y en todas le alabe.

Despegue

Despegue el coraçon de rodas las cosas: y busque, y hallara a Diosona no alla la que le falta por anciolo a que la la y

Nunca muestre deuocion de fuera, que no aya den-

tro; pero bien podrà encubrir la indeuocion.

La deuocion interior no la muestre sino con grande necessidad; misecreto para mi, dize San Francisco, y San Bernardo obillo vo abieros obrelusimagado

De la comida si està bien, o mal guisada, no se quexe;

acordandose de la hiel, y vinagre de Iesu Christo.

En la mesa no hable a nadie: ni leuante los ojos a mifiempre a hazer muchos actos de amoratoca rar

Considerar la mesa del cielo, y el manjar della, que es Dios, y los combidados, que son los Angeles: alce los ojos a aquella mesa, desseando verse en ella.

Delante de su superior (en el qual deue mirara lesu Christo) nunca hable sino lo necessario, y con gran re-

derencia utus viele los Santos piente lus vietus sangrau

Iamas hagas cosa, que no puedas hazer delante de Con el examen de ca la neglie tenga gran cuy sobot

No hagas comparacion de vno a otro, porque es cofa odiofa va de recebir a Dios; y la or saloibo sa

Quando algo te reprendieren: recibelo con humildad interior, y exterior, y ruega a Dios por quien tereprehendio : downenga in a w sabelten and obreup on h

Quando vn superior manda vna cosa, no digas, que lo contrario manda otro, fino piensa que todos tienen

fantos fines, y obedece a lo que te mandal. about se al

En cosas que no te và , ni te viene, no seas curiosa en hablarlas, ni preguntarlas and y esbigouquos ar

Tenga

Tenga presente la vida passada, para lloraria, y la tibieza presente, y lo que le falta por andar de aqui al cie. lo, para biuir co temor, que es causa de grandes bienes.

Lo que le dizen los de casa, haga siempre, si no es contra la obediencia: y respondales con humildad, y

necessidad; missecreto para mi, dize San Franubald

Cosa particular de comida, o vestido no la pida, si no

Con grande nece Midado o meid afte il abimos al el

Iamas dexe de humillarse, y mortificarse, hasta la muerte en todas las cosas iban a olden on along al nel

Vse siempre a hazer muchos actos de amor, porque

encienden, y enternecen el alma. m si mobilità

Haga actos de todas las demas virtudes.

Offrezca todas las cosas al Padre eterno, juntamente conlos meritos de su Hijo Iesu Christo.

Con todos sea mansa, y consigo rigurosa.

En las fiestas de los Santos piense sus virtudes, y pida al Señor se las de . shong onoup al so

Con el examen de cada noche tenga gran cuydado.

El dia que comulgare, la oracion tea uer que siendo tan miserable, ha de recebir a Dios; y la oracion de la noche, de que le ha recebido.

Nunca siendo superior reprehenda a nadie con ira, sino quando sea passada; y assi aprouecharà la repre-

henfion boastoo sav bos may regal av obrising Procure mucho la perfecion, y deuocion: y con ellas hazer todas las cofas. Supplies sobolis vias milaomit

Exercitarse mucho en el temor del Señor, que trae el alma compungida, y humillada.

Mirar

Mirar bien quan presto se mudan las personas; y quan poco ay que siar dellas; y assi asirse bien de Dios, que no se muda.

Las cosas de su alma procure tratar con su confesfor spiritual, y docto, a quien las comunique, y siga en

todo.

Cada vez que comulgare, pida a Dios algun don, por la gran misericordia co que ha uenido a su pobre alma.

Aunque tenga muchos Santos por abogados, sealo en particular de S. Ioseph: que alcança mucho de Dios.

En tiempo de tristeza, y turbacion no dexes las buenas obras que solias hazer, de oracion, y penitencia: porque el demonio procura inquietarte, porque las dexes: antes tengas mas que solias, y ueras quan presto el Senor te sauorece.

Tus tentaciones, e imperfeciones no comuniques con las mas desaprouechadas de casa, que te haràs da-

no a ti,y a las otras, fino con las mas perfetas.

Acuerdate, que no tienes mas de un alma; ni has de morir mas de una vez; ni tienes mas de una uida breue, y una particular; ni ay mas de una gloria, y esta eterna: y daràs de mano a muchas cosas.

Tu desseo sea de uer a Dios. Tu temor, si le has de perder. Tu dolor, que no le gozas. Y tu gozo, de lo que

te puede lleuar allà; y biuiràs con gran paz.

#### DEO GRACIAS.

Mirar bien quan preflo fe mudan las perfenas; y evan poco ay que fiar dellas; y affi a irrebien de Dios, que no femuda.

Las colas de lu alma procure tratar con su consesfor spitituals y docto, a quien las comuniques y figa en

10001

Cada vez que comufgare pida a Uios al gun don por la gran milericerdia co que ha uenido a lu pobre alma.

A un que tenga muchos Santos por abogados, fealo en particular de S. loseph: que alcança mucho de Dios.

Lin tiempo de triffeza, y turbación no dexes las baes nas obras que folias hazer de oracion, y penitenciarporque el demonio procura mquietar re, porque las dexes: antes tengas mas que folias, y ueras quan prefio el Señor te fauorece.

Tus tenteciones, e imporficiones no comaniques con las mas desiprouechadas de casa, que te baràs da-

no arisy a las otras, sino con las mas perfetas.

Acuerdate, que no tienes mas de un alma; ni has de morir mas de una vez, ni cienes mas de una uida breue, y una parcicular, ni sy mas de una gioria, y esta eterna; y daràs de mano a muchas cosas.

Tudest ofea de ver a Diess To temor ble has de pet der. Tudolors que no le gozas. Y tu gozos de lo que te puede lleuar allà; y bitinas con gran paz.

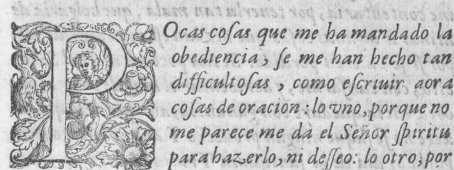
## DEO GRACIAS.



### LIBRO LLAMADO

# CASTILLO INTERIOR. O LAS MORADAS.

Que escriuiò la B. Madre TERESA DE IESVS, Fundadora de las descalças Carmelitas para ellas, por mandado de su Superior, y Confessor.



Ocas cosas que me ha mandado la obediencia, se me han hecho tan difficultosas, como escriuir aora cosas de oracion: lo uno, porque no me parece me da el Señor piritu para bazerlo, ni desseo: lo otro, por

tener la cabeça tres meses ha con un ruydo, y flaque La tan grande, que a los negocios forçosos escriuo con pena: mas entendiendo que la fuerça de la obediencia suele allanar cosas que parecen impossibles, la voluntad se determina a hazerlo muy de buena gana, aunque el natural parece que se afflige mucho, porque no me ha dado el Señor tanta virtud, que el pelear con la enfer-

medad

medad contina, y con ocupaciones de muchas maneras, se puedahazer sin gran contradicion sus a. Hagalo el que ha hecho otras cosas mas deficultosas, por hazerme merced , en euja misericordia confio. Bien creo he de saber dezir poco mas, que lo que he dicho en otras cosas que me han mandado escriuir; antes temo que han de ser casi todas las mesmas, porque ansi como los paxaros que enfenan a hablar, no saben mas de lo que les muestran, o oyen, y esto repiten muchas veZes, soy yo al pie de la letra. Ansi si el Senor quisiere diga algo nueuo, su Magestad lo darà, o serà servido traerme ala memorialo que otras vezes he dicho, que aun con esto me contentaria, por tenerla tan mala, que holgaria de atinar à algunas cosas que dezian estauan bien dichas, por si se vuieren perdido. Si tan poco me diere el Señor esto, con cansarme, y acrecentar el mal de cabeça, por obediencia, quedare con ganancia, aunque de lo que dixere no se saque ningun prouecho. I ansi comienço a cuplirla oy dia de la santissima Trinidad, año de 1577. en este monesterio de San Ioseph del Carmen en Toledo, adonde al presente estoy: sugetandome en todo lo que dixere a el parecer de quien me lo manda escriuir, que son personas de grandes letras. Si alguna cosa dixere, que no vaya conforme a lo que tiene la santa Tolesia Catholica Romana, sera por ignorancia, y no por malicia. Esto se puede tener por cierto, y que siempre he estado, y estare

y estare suget a por la bondad de Dios, y lo estoy a ella.

Sea por siempre bendito, Amen, y glorificado.

Dicho me han, quien me mando escriuir, que como est as monjas destos monesterios de nuestra Señora del Carmen tienen necessidad de quien algunas dudas de oracion las declare, que les parecia que mejor se entiende el lenguage unas mugeres de otras, y que con el amor que me tienen, les haria mas al caso lo que yo les dixese, y que tienen entendido por esta causa serà de alguna importancia, si se acierta a dezir alguna cosa. Por esto yrè hablando con ellas en lo que escriuiere, y porque parece desatino pensar que puede hazer al caso a otras personas. Harta merced me hara nuestro Señor, si alguna dellas se aprouechare para alabarle algun poquito. Mas bien sabe su Magestad, que yo no pretendo otra cosa. Testà muy claro que quando algo se atinare a dezir, entenderan no es mio, pues no ay causa para ello, sino fuere tener tan poco entendimiento como yo, y habilidad para cosas semejantes, si el Señor por su miseri-cordia no la dà. manus, no es orra cola el alma del inito, uno vo

rel os parece, ene ferà el apofento a donde vo l'ey tan poderolos tan labios tan limpio, ten lleno de todos los brenes le del via N e hallo vo co fu con oue co nipa-

to adonde el Benor del tienesfirs delevtes. Puer que

u est la gran bermefura de un almas y fin er in canacidad. Y -O Maeramegice Arenas denendiegar nuellros enten

# MORADAS PRIMERAS, ay en ellas dos Capitulos.

#### CAPITVLO I.

En que trata de la hermosura, y dignidad de nuestras almas. Pone una comparacion para entenderse, y dize la ganancia que es entenderla, y saber las mercedes que recibimos de Dios, y como la puerta deste castillo es oracion.

Stando yo suplicando a nuestro Señorhablasse por mi, porque yo no atinaua cosa que dezir, ni como començar a cumplir esta obediencia, se me offreciò lo que aora dirè, para començar con algun sun-

damento, que es considerar nuestra alma, como va castillo todo de va diamante, o muy claro cristal, adonde ay muchos aposentos, ansi como en el cielo ay muchas moradas. Que si bien lo consideramos, hermanas, no es otra cosa el alma del justo, sino va parayso a donde el Señor del tiene sus deleytes. Pues que tal os parece, que serà el aposento a donde va Rey tan poderoso, tan sabio, tan limpio, tan lleno de todos los bienes se deleyta? No hallo yo cosa con que comparar la gran hermosura de va alma, y su gran capacidad. Y verdaderamente a penas deuen llegar nuestros enten dimientos,

5

dimientos, por agudes que fuellen, a comprehenderlo: ansi como no pueden ilegar a considerar a Dios, pues el mismo dize, que nos crio a su imagen, y semejança. Pues si esto es ansi, como lo es, no ay para que nos canfar en querer comprehender la hermosura deste castillo: porque (puesto que ay la differencia del a Dios, que del Criador a la criatura, pues es criatura) basta dezir su Magestad, que es hecha a su imagen, para que podamos entender la gran dignidad, y hermosura del ani-ma. No es pequeña lastima, y consusson, que por nuestra culpa no entendamos a nosotras mesmas. No seria gran ignorancia, hijas mias, que preguntassen a vno, quien es, y no se conociesse, ni supiesse quien sue su padre, ni su madre, ni de que tierra? Pues si esto seria gran bestialidad, sin comparacion es mayor la que ay en nosotras, quando no procuramos saber que cosa somos, sino que nos detenemos en estos cuerpos, y ansi a bulto, porque lo hemos oydo, y porque nos lo dize la Fè, sabemos que tenemos almas. Mas que bienes pueden auer en esta alma, o quien està dentro en esta alma, o el gran valor della, pocas vezes lo confideramos: y ansi se tiene en tan poco procurar con todo cuydado conseruar su hermosura. Todo se nos và en la grofferia del engaste,o cerca deste castillo, que son estos cuerpos. Pues consideremos, que este castillo tiene, como he dicho, muchas moradas, vnas en lo alto, otras en lo baxo, otras en los lados. Y en el centro, y mitad de todas estas tiene la mas principal, que es adonde passan las cosas de mucho secreto entre Dios, y el alma. MagdaEs menester que vays aduertidas a esta comparacion: quiçà serà Dios seruido pueda por ella daros algo a entender de las mercedes, que es Dios seruido hazer a las almas, y las differencias que ay en ellas, hasta donde yo vuiere entendido que es possible, que todas serà imposfible entenderlas nadie, segun son muchas, quanto mas quien es tan ruyn como yo? Porque os serà gran confuelo, quando el Señor os las hiziere, saber que es postible: y a quien no, para alabar su gran bondad. Que ansi como no nos haze daño, confiderar las cofas que ay en el cielo, y lo que gozan los bienauenturados, antes nos alegramos, y procuramos alcançar lo que ellos gozan: tan poco no nos le harà, ver que es possible en este destierro communicarse vn tan gran Dios con vnos gusanos tan llenos de mal olor, y amarlos vna bondad tan buena, y vna misericordia tan sin tassa. Tengo por cierto, que a quien hiziere dano, entender que es possible hazer Dios esta merced en este destierro, que estarà muy falta de humildad, y del amor del proximo; porque si esto no es, como nos podemos de xar de holgar de que haga Dios estas mercedes a vn hermano nuestro, pues no impide para hazer nos las a nosotras? y de que su Magestad de a entender sus grandezas, sea en quie fuere? Que algunas vezes serà solo por mostrarlas, como dixo del ciego que diò vista, quando le preguntaron los Apostoles si era por sus peccados, o desus padres. Y ansi acaece no las hazer por ser mas santos aquien las haze, que a los que no; sino porque se conozca su grandeza (como vemos en San Pablo, y la Magda-

7

Magdalena) y para que nosotros le alabemos en sus criaturas. Podrase dezir, que parecen cosas impossibles, y que es bien no escandalizar a los flacos. Menos se pierde en que ellos no lo crean, que no en que se dexe de aprouechar a los que Dios las haze; y a los que se regalaràn, y despertaran a mas amar a quien haze tantas misericordias, siendo tan grande su poder, y magestad. Quanto mas, que sè que hablo con quien no aurà este peligro, porque saben, y creen que haze Dios aun muy mayores muestras de amor. Yo sè, que quien esto no creyere, no lo verà por esperiencia, porque es muy amigo de que no pongan tassa a sus obras: y ansi, hermanas, jamas os acaezca, a las que el Señor no lleuare por este camino. Pues, tornando a nuestro hermoso, y deleytoso castillo, hemos de ver como podremos entrar en el. Parece que digo algun disparate, porque si este castillo es el anima, claro està que no ay para que entrar, pues se es ella el mesmo: como pareceria desatino dezir a vno, que entrasse en vna pieça, estando ya dentro. Mas aueys de entender, que và mucho de estar a estar; que ay muchas almas que se estan en la ronda del castillo, que es adonde estan los que le guardan, y que no se les dà nada de entrar dentro, ni saben que ay en aquel tan precioso lugar, ni quien està dentro, ni aun que pieças tiene. Ya aueysoydo en algunos libros de oracion aconsejar al alma que entre dentro de si: pues esto mesmo es lo que digo. Deziame poco ha vn gran letrado, que son las almas que no tienen oracion, como vn cuerpo co perlesia, o tullido, que aunque tiene pies y manos,

no los puede mandar; que ansi son. Que ay almas tan enfermas, y mostradas a estarse en cosas esteriores, que no ay remedio que entren dentro de si:porque ya la costumbre las tiene tales, de auer siempre tratado con las sauandijas, y bestias, que estàn en el cerco del castillo, que ya casi estàn hechas como ellas: y con ser de natural tan ricas, y poder tener su conversacion no menos que con Dios, no ay remedio. Y si estas almas no procuran entender, y remediar su gran miseria, quedar se han hechas estatuas de sal, por no boluer la cabeça hazia si: ansi como lo quedò la muger de Loth por boluerla. Porque, a quanto yo puedo entender, la puerta para entrar en este castillo, es la oracion, y consideracion; no digo mas mental, que vocal, que como sea oracion, ha de ser con consideracion. Porque la que no aduierte con quien habla, y lo que pide, y quien es quien pide, y a quien; poco tiene de oracion, aunque mucho menee los labios; porque, aunque algunas vezes si serà, aunque no lleue este cuydado, mas es auiendole lleuado otras: mas quien tuuiesse de costumbre hablar con la Magestad de Dios como hablaria con su esclauo, que ni mira si dize mal, sino lo que se le viene a la boca, y riene deprendido, por hazerlo otras vezes, no lo tengo por oracion, ni plega a Dios que ningun Christiano la tenga desta suerte: que entre vosotras, hermanas, espero en su Magestad, no la aurà, por la costumbre que ay de tratar de cosas interiores, que es harto bueno para no caer en semejante bestialidad. Pues no hablemos con estas almas tullidas, que sino viene el mesmo Señor, rolon a man-

a mandarlas se leuanten, como el que auia treynta años que estaua en la picina, tienen harta mala ventura, y gran peligro: sino con otras almas, que en fin entran en el castillo:porque aunque estàn muy metidas en el mun do, tienen buenos desseos; que alguna vez, aunque de tarde en tarde, se encomiendan a nuestro Señor; confideran quien son, aunque no muy de espacio: alguna vez en vn mes rezan, llenos de mil negocios el pensamiento. Casi lo ordinario es esto, porque estàn tã asidos a ellos; que, como adonde està su tesoro, se và allà el coraçon. Ponen por si algunas vezes de desocuparse, y es gran cosa el proprio conocimiento, y ver que no van bien, para atinar a la puerta. En fin entran en las primeras pieças de las baxas, mas entran con ellos tantas fauandijas, que ni les dexan ver la hermosura del castillo, ni sossegar. Harto hazen en auer entrado. Pareceros ha, hijas, que es esto impertinente; pues, por la bondad del Señor, no soys destas. Aueys de tener paciencia, porque no sabre dar a entender, como yo tengo entendido, algunas cosas interiores de oracion, sino esansi, y

es bien difficultoso, lo que querria daros a
entender, sino ay esperiencia. Si la ay,
vereys que no se pue de hazer menos de tocar, en lo que plega
al Señor no nos toque,

laupa ab obala a cordia e de la supe o de la cordia e del cordia e del cordia e de la cordia e del cordia e del cordia e del cordia e de la cordia e del cordia e del

### CAPITVLO II.

Trata de quan fea cosa es un alma, que està en peccado mortal, y como quiso Dios dar a entender algo desto a una persona. Trata tambien algo sobre el proprio conocimiento. Es de prouecho, perque a, algunos puntos de notar. Dize como se han de entender estas moradas.



Ntes que passe adelante, os quiero dezir, que considereys, que serà ver este castillo tan resplandeciente, y hermoso, esta perla oriental, este arbol de vida, que està plantado en las mesmas aguas viuas de la vi-

da, que es Dios, quando cae en vn peccado mortal. No ay tinieblas mas tenebrofas, ni cofa tan escura, y negra, que no este mucho mas. No querays mas saber, de que, con estarse el mesmo Sol que le daua tanto resplan dor, y hermosura, toda uia en el cetro de su alma, es como si allì no estuuiesse, para participar del, con sertan capaz para gozar de su Magestad, como cristal, para resplandecer en el el Sol. Ninguna cosa le aprouecha. Y de aqui viene, que todas las buenas obras, que hiziere, estando ansi en peccado mortal, son de ningun fruto para alcançar la gloria, porque no procediedo de aquel principio, que es Dios, de donde nuestra virtud es virtud, y apartandonos del, no puede ser agradable a sus

ojos:

ojos: pues en fin el intento de quien haze vn peccado mortal, no es contétarle, sino hazer plazer al demonio, que como es las mesmas tinieblas, ansi la pobre alma queda hecha vna mesma tiniebla. Yo sè de vna persona, a quien quiso nuestro Señor mostrar como quedaua vn alma quando pecca mortalmente. Dezia aquella persona, que le parecia que si lo entendiessen, no peccaria ninguno, aunque se pusiesse a mayores trabajos que se pueden pensar, por huyr de las ocasiones. Y ansi le diò mucha gana, que todos lo entendiessen: y ansi os lade a vosotras, hijas, de rogar mucho a Dios, por los que estàn en este estado, todos hechos vna escuridad, y ansi son sus obras. Porque ansi como de vna fuente muy clara, lo son todos los arroycos que salen della, como es vn alma que està en gracia (que de aqui le viene ser sus obrastan agradables a los ojos de Dios, y de los hombres, porque proceden desta fuente de vida, adonde el alma està como vn arbol plantado en ella, que la frescu ra, y fruto no tuuiera, sino le procediera de allì, que esto la sustenta, y haze no se canse, y que de buen fruto) Ansi el alma que por su culpa se aparta desta fuente, y se planta en otra de muy negrissima agua, y de muy mal olor, todo lo que corre della es la mesma desuentura; y suziedad. Es de considerar aqui, que la suente, y aquel Sol resplandeciente que està en el centro del alma, no pierde fu resplandor, y hermosura, que siempre està den tro della, y cosa no puede quitar su hermosura: mas si sobre vn cristal que està al Sol, se pusiesse vn paño muy negro, claro està, que, aunque el Sol de en el, no harà su operaoperacion en el cristal. O almas redemidas por la sangre de Iesu Christo, entende os, y aued lastima de vosotras. Como es possible, que entendiendo esto, no procureys quitar esta pez deste cristal? Mirad, que si se os acaba la vida, jamas tornareys a gozar desta luz. O Iesus, que es ver a vn alma apartada della? Quales quedan los pobres aposentos del castillo? Que turbados andan los sentidos, que es la gente que viue en ellos, y las potencias, que son los alcaydes, y mayordomos, y maitresalas? Con que ceguedad? Con que mal gouierno? En fin como adonde està platado el arbol, que es el demonio; que fruto puede dar? Oy' vna vez a vn hombre spiritual, que no se espantaua de cosas, que hiziesse vno que està en peccado mortal, sino de lo que no hazia. Dios por su misericordia nos libre de tan gran mal, que no aly cosa mietras viuimos, que merezca este nombre de mal, fino esta, pues acarrea males eternos para sin fin. Esto es, hijas, de lo que hemos de andar temerofas, y lo que hemos de pedir a Dios en nuestras oraciones: porque si el no guarda la Ciudad, en vano trabajaremos, pues somos la mesma vanidad. Dezia aquella persona, que auia sacado dos cosas de la merced que Dios le hizo. La vna, vn temor grandissimo de offenderle, y ansi siempre le andaua suplicando no la dexasse caer, viendo tan terribles daños. La segunda, vn espejo para la humildad, mirando como cosa buena que hagamos no viene su principio de nosotros, sino desta suen te adonde està plantado este arbol de nuestras almas, y deste Sol que dà calor a nuestras obras. Dezia, que se le -61900 reprerepresentò esto tan claro, que en haziendo alguna cosa buena,o viendola hazer, acudia a su principio, y entedia como sin esta ayuda no podiamos nada, y de aqui le pro cedia yr luego a alabar a Dios, y lo mas ordinario no fe acordar de si en cola buena que hiziesse. No seria tiempo perdido, hermanas, el que gastassedes en leer esto, ni yo en escriuirlo, si quedassemos con estas dos cosas: que los letrados, y entendidos muy bien las saben, mas nuestratorpeza de las mugeres todo lo ha menester: y ansi por ventura quiere el Señor que vengan a nuestra noticia semejantes comparaciones. Plega a su bondad, nos de gracia para ello. Son tan escuras de entender estas cosas interiores, que quien tan poco sabe como yo, forçado aurà de dezir muchas cofas superfluas, y aun desatinadas para dezir alguna que acierte. Es menester tenga paciencia quien lo leyere, pues yo la tengo para escriuir lo que no se. Que cierto algunas vezes tomo el papel como vna cosa boua, que ni se que dezir, ni como començar. Bien entiendo, que es cosa importante para vosotras, declarar algunas interiores, como pudiere. Porque siempre oymos quan buena es la oracion, y tenemos de constitucion tenerla tantas horas, y se nos declara: mas, de lo que podemos nosotras, y de cosas que obra el Señor en vn alma, declarase poco, digo sobre natural. Diziendose, y dandose a entender en muchas maneras, ser nos ha mucho cosuelo considerar este edificio celessial, e interior tan poco entendido de los mortales, aunque vayan muchos por el. Y aunque en otras cosas que he escrito, ha dado el Señor algo para

algo a entender, he entendido que algunas no las auia entendido como despues aca, en especial de las mas difficultosas. El trabajo es que para llegana ellas, como he dicho, fe auran de dezir muchas muy fabidas, porque no puede ser menos para mi rudo ingenio. Pues tornemos aora a nuestro castillo de muchas moradas. No aueys de entêder estas moradas vna en pos de otra, como cosa enhilada; sino poner los ojos en el centro, que es la pieça, o palacio adonde està el Rey, y considerar como vn palmito, que parar llegar a lo que es de comer tiene muchas coberturas, que todo lo sabroso cercan. Ansi acà enrededor desta pieça estàn muchas, y encima assi mismo. Porque las cosas del alma siempre fe han de considerar con plenitud, y anchura, y grandeza, pues no le leuantan nada, que capaz es de mucho mas que podremos confiderar, y a todas partes della fe comunica este Sol, que està en este palacio. Esto importa mucho a qualquier alma que tenga oracion poca, o mucha, que no la arrinconen, ni aprieten. Dexenla andar por estas moradas arriba, y a baxo, y a los lados, pues Dios la diò tan gran dignidad. No se estruge en estar mucho tiempo en vna pieça sola, aunque sea en el propio conocimiento, con quan necessario es este (miren que me entiendan) aun a las que las tiene el Señor en la mesma morada que el està: que jamas por encumbradas que esten, les cumple otra cosa, ni podran, aunque quieran: que la humildad siepre labra como la aueja en la colmena la miel: que sin esto todo và perdido. Mas consideremos que la aueja no dexa de salir a bolar para

para traer flores. Anfi el alma en el propio conocimiento, creame, y buele algunas vezes a confiderar la grandeza, y magestad de su Dios. Aqui verà su baxeza, mejor que en si mesma, y mas libre de las sauandijas, que entran en las primeras pieças, que es el propio conocimiento. Que, como digo, es harta misericordia de Dios, que se exercite en esto. Tanto es lo demas, como lo de menos, suelen dezir. Y creanme, que con la virtud de Dios, obraremos muy mejor virtud, que muy atadas a nuestra tierra. No se si queda dado bien a entender: porque es cosa tan importante este conocernos, que no querria en ello vuiesse jamas relaxacion, por subidas que esteys en los cielos; pues mientras estamos en esta tierra, no ay cosa que mas nos importa que la humildad. Y ansi torno a dezir, que es muy bueno, y muy rebueno tratar de entrar primero en el aposento adonde se trata desto, que bolar a los demas, porque este es el camino, y si podemos yr por lo seguro, y llano, paraque hemos de querer alas para bolar? Mas busquemos como aprouechar mas en esto: y a mi parecer, jamas nos acabamos de conocer, si no procuramos conocer a Dios. Mirando su grandeza, acudamos a nuestra baxeza: y mirando su limpieza, veremos nuestra immundicia: considerando su humildad, veremos quan lexos estamos de ser humildes. Ay dos ganancias desto. La primera, està claro que parece vna cosa blanca muy mas blaca cabe la negra, y al contrario, la negra cabe la blanca. La segunda es, porque nuestro entendimiento, y voluntadse haze mas noble, y mas aparejada para todo bien, tratando a bueltas

a bueltas de si con Dios: y si nunca salimos de nuestro cieno de miserias, es mucho inconueniente. Ansi como deziamos de los que estan en peccado mortal quan negras, y de mal olor son sus corrientes: ansi acà (aunque no son como aquellas, Dios nos libre, que esto es comparacion) metidos siempre en la miseria de nuestra tierra nunca el corriente saldrà de cieno de temores, de pufilanimidad, o cobardia, de mirar si me miran, no me miran, si yendo por este camino me sucederà mal, si osare començar aquella obra, si serà soberuia, si es bien que vna persona tan miserable trate de cosa tan alta como la oracion, si me ternan por mejor sino voy por el camino de todos, que no son buenos los estremos, aunque sean en virtud, que como soy tan peccadora, serà caer de mas alto, quiçà no yrè adelante, y harè daño a los bue nos,que vna como yo no ha menester particularidades. O valame Dios, hijas, que de almas deue el demonio de auer hecho perder mucho por aqui! que todo esto les parece humildad, y otras muchas cosas que pudiera dezir, y viene de no acabar de entendernos, que tuerce el propio conocimieto, si nunca salimos de nosotros mesmos. No me espanto: que esto, y mas se puede temer. Por esso digo, hijas, que pongamos los ojos en Christo nuestro bien, y alli deprenderemos la verdadera humildad, y en sus Santos: y ennoblecer se ha el entendimiento, como he dicho, y no harà el proprio conocimiento ratero, y cobarde, que aunque esta es la primera morada, es muy rica, y de tan gran precio, que si se descabulle de las sauandijas della, no se quedarà sin passar adelate. a pue cas Terribles

Terribles son los ardides, y mañas del demonio, para que las almas no se conozcan, ni entiendan sus caminos. Destas moradas primeras podre yo dar muy buenas señas de esperiencia. Por esso digo, que no consideren pocas pieças, sino vn millon: porque de muchas maneras entran almas aqui, vnas, y otras con buena intencion: mas como el demonio siempre la tiene tan mala, deue tener en cada una muchas legiones de demonios, para combatir, que no passen de vnas a otras : y como la pobre alma no lo entiende, por mil maneras nos haze trampantojos; lo que no puede tato a las que estàn mas cerca de donde està el Rey: y aqui como aun se estàn embeuidas en el mundo, y engolfadas en sus contentos, y defuanecidas en sus honras, y pretensiones, no tienen la fuerça los vassallos del alma, que son los sentidos, y potencias, que Dios les diò de su natural, y facilmente estas almas son vencidas, aunque anden con desseos de no offender a Dios, y hagan buenas obras. Las que se vieren en este estado, han menester acudir a menudo, como pudieren, a su Magestad, y tomar a su bendita Madre por intercessora, y a sus Santos, para que ellos peleen por ellas, que sus criados pocas suerças tienen para se desender. A la verdad, en todos estados es menester que nos vengan de Dios. Su Magestad nos la de por su misericordia, Amen. Que miserable es la vida en que biuimos? Porque en otra parte dixe mucho del daño que nos haze, hijas, no entender bien esto de la humildad, y propio conocimiento, no os digo mas aqui, aunque es lo que mas nos importa; y plega al

Señor aya dicho algo que os aproueche. Aueys de notar, que en estas moradas primeras llega poco la luz que sale del palacio donde esta el Rey: porque, aunque no estàn escurecidas, y negras, como quando el alma està en peccado, estan escurecidas en alguna manera, para que no las pueda ver, el que està en ellas digo, y no por culpa de la pieça (que no se darme a entender) sino porque con tantas cosas malas, culebras, biuoras, y cosas ponçonosas que entraron con el, no le dexan aduertir a la luz. Como si vno entrasse en vna parte donde entra mucho Sol, y lleuasse tierra en los ojos, que casi no los pudiesse abrir. Clara està la pieça, mas el no la goza por el impedimeto destas fieras, y bestias, que le hazen cegar los ojos para no ver sino a ellas. Ansi me parece deue ser vn alma, que aunque no està en mal estado, està tan metida en cosas del mundo, y tan empapada en la hazienda, o honra, o negocios, como tengo dicho, que aunque en hecho de verdad se querria ver, y gozar de su hermosura, no la dexan, ni parece que puede descabullirse de tatos impedimentos. Y conuiene mucho para auer de entrar en las segundas moradas, que procure dar de mano a las cosas, y negocios no necessarios, cada vno conforme a su estado. Que es cosa que le importa tanto para llegar a la morada principal, que si no comiença a hazer esto, lo tengo por impossible, y aun estar sin mncho peligro en la que està, aunque aya entrado en el castillo, porque entre cosas tan ponçonosas, vna vez, o otra, es impossible dexarla de morder. Pues que seria, hijas, si las que estan libres destos

destos tropieços, como nosotras, y hemos ya entrado muy mas dentro a otras moradas secretas del castillo, por nuestra culpa tornassemos a salir a estas barahundas, como por nuestros peccados deue auer muchas personas, que las ha hecho Dios mercedes, y por su eulpa las echan a esta miseria? Acà libres estamos en lo exterior: en lo interior plega al Señor que lo estemos, y nos libre. Guardaos, hijas mias, de cuydados agenos. Mirad que en pocas moradas deste castillo dexan de combatir los demonios. Verdad es que en algunastienen fuerça las guardas para pelear (como creo he dicho) que son las potencias: mas es mucho menester no. nos descuydar para entender sus ardides, y que no nos engañen hechos angeles de luz, que ay vna multitud de cosas que nos pueden hazer dano, entrando poco a poco, y hasta auerle hecho no le entendemos. Ya os dixe otra vez, que es como vna lima forda, que hemos menester entenderlo a los principios. Quiero dezir alguna cosa para darosso mejor a entender. Pone en vna hermana vnos impetus de penitencia, que le parece no tiene descanso, sino quando se està atormentando. Este principio bueno es. Mas si la Prelada ha mandado que no hagan penitencia sin licencia, y le haze parecer que en cosa tan buena bien se puede atreuer, y escondidamente se dà tal vida, que viene a perder la salud, y no hazer lo que manda la regla, ya veys en que parò este bien. Pone a otra vn zelo de la perfecion muy grande. Esto muy bueno es. Mas podria venir de aqui, que qualquier faltica de las hermanas le pareciesse vna gran

gran quiebra, y vn cuydado de mirar si las hazen, y acut dir ala Prelada, y algunas vezes podria ser no ver las suyas, y por el gran zelo que tienen de la religion, como las otras no entienden lo interior, y ven el cuydado, podria ser no lo tomar tan bien . Lo que aqui pretende el demonio no es poco, que es resfriar la caridad, y el amor de vnas con otras, que seria gran daño. Entendamos, hijas mias, que la perfecion verdadera es amor de Dios, y del proximo, y quanto con mas perfecion guardaremos estos dos mandamientos, seremos mas perfetas. Toda nuestra regla, y constituciones no siruen de otra cosa, sino de medios para guardar esto con mas perfecion. Dexemonos de zelos indiscretos, que nos pueden hazer mucho daño. Cada vna se mire a si. Porque en otras partes os he dicho harto sobre esto, no me alargare. Importa tanto este amor de vnas con otras, que nunca querria que se os oluidasse; porque de andar mirando en las otras vnas naderias ( que a las vezes no serà imperfecion, sino como sabemos poco quiçà lo echaremos a la peor parte) puede el alma perder la paz, y aun inquietar la de las otras. Mirà fi costaria caro la perfecion. Tambien podria el demonio poner esta tentacion con la Priora, y seria mas peligrosa. Para esto es menester mucha discrecion: porque si suessen cosas que van contra la regla, y constitucion, es menester que no todas vezes se eche a buena parte, sino auisarla, y si no se enmendare, yr al Prelado. Esto es caridad. Y tambien con las hermanas, si fuesse alguna cosa graue: y dexarlo todo

por miedo, si es tentacion, seria la mesma tentacion. Mas hase de aduertir mucho, porque no nos engañe el demonio, no lo tratar vna con otra, que de aqui puede sacar el demonio gran ganancia, y començar costumbre de murmuracion, sino con quien ha de aprouechar, como tengo dicho. Aqui, gloria a Dios, no ay tanto lugar, como se guarda tan contino silencio: mas bien es que estemos sobre auiso.

MORADAS SEGVNDAS, ay en ella vn capitulo solo.

### CAPITVLO VNICO.

Trata de lo mucho que importa la perseuerancia para legar a las postreras moradas, y la gran guerra que dà el demonio, y quanto conusene no errar el camino en el principio para acertar.

Dà vn medio, que ha prouado

Ser muy essenzo.

Ora vengamos a hablar quales seràn las almas que entran a las segudas moradas, y que hazen en ellas. Querria dezir poco, porque lo he dicho en otras partes bien largo, y serà impossible dexar de tor

nar a dezir otra vez mucho dello, porque cosa no se me acuerda de lo dicho, que si lo pudiera guisar de disserentes maneras, bien se que no os ensadaredes, como

B 3 nunca

nunca nos cansamos de los libros que tratan desto con fer muchos. Es de los que han ya començado a tener oracion, y entendido lo que les importa no se quedar en las primeras moradas: mas no tienen determinacion para dexar muchas vezes de estar en ellas, porque no dexan las ocasiones, que es harto peligro. Mas harta misericordia es, que algun rato procuren huyr de las culebras, y cosas ponçonosas, y entiendan que es bien dexarlas. Estas en parte tienen harto mas trabajo, que los primeros, aunque no tanto peligro, porque ya parece los entienden, y ay gran esperança de que entraran mas adentro. Digo, que tienen mas trabajo, porque los primeros fon como mudos, que no oyen, y ansi passan mejor su trabajo de no hablar, lo que no passarian, sino muy mayor, los que oyessen, y nopudiessen hablar. Mas no por esso se dessea mas de los que no oyen. Que en fin es gran cosa entender lo que nos dizen. Ansi estos entienden los llamamientos que les haze el Señor, porque como van entrando mas cerca de donde està su Magestad, es muy buen vezino, y tanta su misericordia, y bondad, que aun estandonos en nuestros passatiempos, nego. ios, y contentos, y baraterias del mundo, y cayendo, y leuantando en peccados, (porque estas bestias son tan ponçoñosas, y peligrosa su compañia, y bulliciosas, que por marauilla dexaran de tropeçar en ellas para caer) con todo esto tiene en tanto este Señor nuestro que le queramos, y procuremos su compania, que vna vez, o otra no nos dexa de llamar, para que nos acerquemos a el. Y es esta boz

tan dulce, que se deshaze la pobre alma en no hazer luego lo que le manda, y ansi, como digo, es mas tra-bajo, que no lo oyr. No digo, que son estas bozes, y llamamientos, como otros que dire despues, sino con palabras que oyen a gente buena, o sermones, o con lo que leen en buenos libros, y cosas muchas que aueys oydo por donde llama Dios, o enfermedades, y trabajos, y tan bien con vna verdad que enseña en aquellos ratos que estamos en la oracion, sea quan floxamente quisieredes. Tienelos Dios en mucho. Y vosotras, hermanas, no tengays en poco esta primera merced, ni os desconsoleys, aunque no respondays luego al Señor. Que bien sabe su Magestad aguardar muchos dias, y años, en especial quando ve perseuerancia, y buenos desseos. Esto es lo mas necessario aqui, porque con ella jamas se dexa de ganar mucho. Mas es terrible la bateria que aqui dan los demonios de mil maneras, y con mas pena del alma, que en la passada. Porque acullà estaua muda, y sorda; alomenos oya muy poco, y resistia menos, como quien tiene en parte perdida la esperança de vencer. Aqui està el entendimiento mas biuo, y las potécias mas sabias. Andan los golpes, y la artilleria, de manera que no lo puede el alma dexar de oyr. Porque aqui es el representar los demonios estas culebras de las cosas del mundo, y el hazer los contentos del casi eternos: la estima en que estàn tenidos en el: los amigos, y parientes: la falud en las cosas de penitencia, que siempre comieça el alma que entra en esta morada a dessear hazer alguna, y otras mil manerasde impedimentos. O lefus,

O Iesus, que es la barahunda que aqui ponen los demonios, y las affliciones de la pobre alma, que no sabe si passar adelante, o tornar a la primera pieça? Porque la razon por otra parte le representa el engaño, que es pesar que todo esto vale nada en comparacion de lo que pretende. La Fè la enseña qual es lo que cumple. La memoria le representa en lo que paran todas estas cosas, trayendole presente la muerte de los que mucho gozaron estas cosas transitorias, como algunas ha visto supitas, quan presto son oluidados de todos, y algunos que conociò en gran prosperidad, como los ha visto pisar debaxo de la tierra, y passado el por la sepultura muchas vezes, y mirado que estàn en aquel cuerpo hiruiendo muchos gusanos, y otras cosas que le puede poner delante. La voluntad se inclina a amar adonde tan innumerables cosas, y muestras ha visto de amor, y querria pagar alguna: en especial se le pone delante como nunca se quita de con el este verdadero amador, acompañandole, dandole vida, y ser. Luego el entendimiento acude con darle a entender que no puede cobrar mejor amigo, aunque viua muchos años: que todo el mundo està lleno de falsedad, y estos contentos, que le pone el demonio, de trabajos, y cuydados, y contradiciones: y le dize, que este cierto, que suera deste castillo no hallarà seguridad, ni paz; que se dexe de andar por casas agenas, pues la suya està tan llena de bienes, si la quiere gozar: y que quien ay que halle todo lo que ha menester como el en su casa? en especial teniendo tal hu esped, que le harà Señor de todos los bienes, si el quiere

quiere no andar perdido, como el hijo prodigo, comien do manjar de puercos. Razones son estas para vencer los demonios. Mas, o Señor y Dios mio, que la costumbre en las cosas de vanidad, y el ver que todo el mundo trata desto, lo estragatodo. Porque està tan muerta la Fè, que queremos mas lo que vemos, que lo que ella nos dize. Y a la verdad no vemos fino harta miseria en los que van tras estas cosas visibles. Mas esso han hecho estas cosas ponçoñosas que tratamos, que como si a vno muerde vna biuora, se enponçoña todo, y se hincha; ansi es acà si no nos guardamos. Claro està, que es menester muchas curas para sanar. Y harta merced nos haze Dios, fino morimos dello. Cierto passa el alma aqui grandes trabajos: en especial si entiende el demonio, que tiene aparejo, y costumbres para yr muy adelante. Todo el infierno juntara para hazerle tornar a falir fuera. A, Señor mio, aqui es menester vuestra ayuda, que sin ella no se puede hazer nada. Por vuestra misericordia no cofintays, que esta alma sea engañada para dexar lo començado. Dalde luz para que vea, como està en esto todo su bien, y para que se aparte de malas compa-nias: que grandissima cosa es tratar con los que tratan desto, allegarse no solo a los que viere en estos aposentos que el està, sino a los que entendiere que han entrado a los de mas cerca, porque le serà gran ayuda, y tanto los puede conuersar, que le metan consigo. Siemp e este con auiso de no se dexar vencer:porque si el demonio le vè con vna gran determinacion de que antes perderà la vida, y el descanso, y todo lo que le offrece, que tornar

tornar a la pieça primera, muy mas presto le dexarà. Sea varon, y no de los que se echauan a beuer de bruces, quando yuan a la batalla con Gedeon: sino que se determine que và a pelear con todos los demonios, y que no ay mejores armas que las de la cruz, aunque otras vezes he dicho esto:y por tanto lo que torno a dezir aqui; es que no se acuerde que ay regalos en esto que comiença, porque es muy baxa manera de començar a labrar vn tan precioso, y grande edificio: y si comiençan sobre arena, daràn con todo en el suelo: nunca acabaràn de andar desgustados, y tentados, porque no son estas las moradas adonde llueue el manà: estàn mas adelante a donde todo sabe a lo que quiere vn alma, porque no quiere sino lo que quiere Dios. Es cosa donosa, que aun estamos con mil embaraços, e imperfeciones, y las virtudes que aun no saben andar, sino que ha poco que començaron a nacer, y plega a Dios esten començadas: y no auemos verguença de querer gustos en la oracion, y quexarnos de sequedades. Nunca os acaezca, hermanas; abraçaos con la cruz que vuestro esposo lleuò sobre fi, y entended que esta ha de ser vuestra empresa. La que mas pudiere padecer, que padezca mas por el, y serà la mejor librada. Lo de mas como cosa acessoria, si os lo diere el Señor, dadle muchas gracias. Parecer os ha, que para los trabajos esteriores bien determinadas estays, con que os regale Dios en lo interior. Su Magestad sabe mejor lo que nos conuiene: no ay para que le aconsejar lo que nos ha de dar, que nos puede con razon dezir, que no sabemos

loque

lo que pedimos. Toda la pretension de quien comienca oracion (y no se oluide esto, que importa mucho) ha de ser trabajar, y determinarse, y disponerse con quantas diligencias pueda hazer, a conformar su voluntad con la de Dios: y (como dirè despues) estad muy ciertas, que en esto consiste toda la mayor perfecion, que se puede alcançar en el camino espiritual. Quien mas perfetamente tuuiere esto, mas recibirà del Señor, y mas adelante està en este camino. No penseys, que ay aqui mas algarauias, ni cosas no sabidas, ni entendidas: que en esto consiste todo nuestro bien. Pues si erramos en el principio, queriendo luego que el Señor haga la nuestra, y que nos lleue como imaginamos, que firmeza puede lleuar este edificio? Procuremos hazer lo que es en nosotras, y guardarnos destas sauandijas ponçonosas: que muchas vezes quiere el Señor que nos perfigan malos pensamientos, y nos afflijan, sin poder los echar de nosotras, y sequedades, y aun algunas vezes permite que nos muerdan, para que nos sepamos guardar despues, y para prouar si nos pesa mucho de auerle offendido. Por esso no os desanimeys, si alguna vez cayeredes para dexar de procurar yr adelante, que de essa cayda sacarà Dios bien: como haze el que vende la triaca para prouar si es buena, que beue la ponçona primero. Quando no viessemos en otra cosa nuestra miseria, y el gran daño que nos haze andar derramados, sino en esta bateria, que se passa, para tornarnos a recoger, bastaria. Puedeser mayor mal, que no nos hallemos en nuestra misma casa?

Que esperança podemos tener de hallar sossiego en otras casas, pues en las proprias no podemos sossegar, sino que tan grandes, y verdaderos amigos, y parientes, y con quien siempre, aunque no queramos, hemos de viuir, como son las potencias, essas parece nos hazen la guerra, como sentidas de la que a ellas les han hecho nuestros vicios? Paz, paz, hermanas mias, dixo el Señor, y amonestò a sus Apostoles tantas vezes. Pues creème, que si no la tenemos, y procuramos en nuestra casa, que no la hallaremos en las estrañas. Acabese ya esta guerra, por la sangre que derramò Christo por nosotros, lo pido yo a los que no han començado a entrar en si: y a los que han començado, que no baste para hazerlos tornar a tràs. Miren, que es peor la recayda, que la cayda. Ya veen su perdida. Confien en la misericordia de Dios, y nada en si, y veràn como su Magestad los lleua de vnas moradas a otras, y los mete en la tierra adonde estas fieras no les puedan tocar, ni cansar: sino que ellos las sugeten a todas, y burlen dellas, y gozen de muchos mas bienes que podrian dessear, aun en esta vida digo. Porque (como dixe al principio) os tengo escrito como os aueys de auer en estas turbaciones, que aqui pone el demonio, y como no ha de yr a fuerça de braços el començarse a recoger, sino con suauidad, pa-ra que podays estar mas cotinuamente, no lo dirè aqui, mas de que de mi parecer haze mucho al caso tratar co personas esperimentadas. Porque en cosas que no son necessarias hazer, pensareys que ay gra quiebra. Como no sea el dexarlo, todo lo guiarà el Señor a nuestro

proue-

prouecho, aunque no hallemos quien nos enseñe: que para este mal no ay remedio, sino se torna a començar, fino yr perdiendo poco a poco masiel alma, y aun plega a Dios que lo entienda. Podria alguna pensar, que si tanto mal es tornar a tràs, que mejor serà nunca comen carlo, fino estarse fuera del castillo. Ya os dixe al principio, y el mesmo Señor lo dize, que quien anda en el peligro, en el perece; y que la puerta para entrar en este castillo es la oracion. Pues pensar que hemos de entrar en el cielo, y no entrar en nofotras, conociendonos, y considerando nuestra miseria, y lo que deuemos a Dios, y pidiendole muchas vezes misericordia, es desatino. El mesmo Señor dize: Ninguno subirà a mi Padre, sino por mi. No sè si dize assi, creo que sì; o, quien me vee à mi, vee a mi Padre. Pues si nunca le miramos, ni confideramos lo que le deuemos, y la muerte que passò por nosotros, no se como le podemos conocer, ni hazer obras en su seruicio. Porque la Fe sin ellas, y sin yr llegadas al valor de los merecimientos de Iesu Christo bien nuestro, que valor pueden tener? ni quien nos despertarà a amar a este Señor? Plega a su Magestad nos de a entender lo mucho que le costamos, y como no es mas el fieruo que el Señor, y que hemos menester obras para gozar su gloria, y que para esto nos es necessario orar para no andar siempre en tentacion.

la est en esta viela ; ospenello fielapro cutorcio di que et-

to baping -

# MORADAS TERCERAS, contienen dos capitulos.

# CAPITVLO I

Trata de la poca seguridad que podemos tener mientra se biue en este destierro, aunque el estado sea subido, y como conviene andar con temor. Ay algunos buenos puntos.



Los que por la misericordia de Dios han vencido estos combates, y con la perse-uerancia entrado a las terceras moradas, que les diremos, sino bienauenturado el varon que teme al Señor! No ha sido po-

co hazer su Magestad que entienda yo aora que quiere dezir el romance deste verso a este tiempo, segun soy de torpe en este caso. Por cierto con razon le llamaremos bienauenturado, pues si no torna a tras (a lo que podemos entender) lleua camino seguro de su saluacion. Aqui vereys, hermanas, lo que importa vencer las batallas passadas, porque tengo por cierto, que nunca dexa el Señor de ponerse en seguridad de conciencia, que no es poco bien. Digo en seguridad, y dixe mal, que no la ay en esta vida: y por esso siempre entended que digo, sino torna a dexar el camino començado. Harto gra miseria es biuir en vida, que siempre hemos de andar como los que tienen los enemigos a la puerta, que ni pueden

pueden dormir, ni comer sin armas: y siempre con sobre salto, si por alguna parte pueden desportillar esta fortaleza. O Señor mio y bien mio, como quereys que se desse vida tan miserable, que no es possible dexar de querer, y pedir nos faqueys della, si no es con esperança de perderla por vos,o gastarla muy de veras en vuestro seruicio; y sobre todo entender que es vuestra volutad? Si lo es Dios mio, muramos con vos, como dixo San Thomas, que no es otra cosa sino morir muchas vezes, biuir sin vos, y con estos temores de que puede ser possible perderos para siempre. Por esso digo, hijas, que la bienauenturança que hemos de pedir, es, estar ya en seguridad con los bienauenturados: que con estos temores que contento puede tener quien todo su contento es contentar a Dios? Y considerad que este, y muy mayor temor tenian algunos Santos, que cayeron en graues peccados, y no tenemos seguro, que nos darà Dios la mano para salir dellos (entiendese del auxilio particular) y hazer la penitencia que ellos. Por cierto, hijas mias, que estoy con tanto temor escriuiendo esto, que no sè como lo escriuo, ni como viuo quado se me acuerda: que es muy muchas vezes. Pedidle, hijas mias, que viua su Magestad en mi siempre, porque si no es assi, que seguridad puede tener vna vida tan mal gastada co mo la mia? Y no os pese de entender que esto es assi, como algunas vezes lo he visto en vosotras, quando os lo digo, y procede de que quisierades que vuiera sido muy fanta, y teneys razon. Tambien lo quisiera yo: mas que tengo de hazer, si lo perdi por sola mi culpa?

Que no me quexare de Dios, que dexò de darme bastates ayudas, para que se cumplieran vuestros desseos. No puedo dezir esto sin lagrymas, y gran consusson, de ver que escriua yo cosa para las que me pueden enseñar. Rezia obediencia ha sido. Plega al Señor, que pues se haze por el, sea para que os aprouecheys de algo, porque le pidays perdon para esta miserable atreuida. Mas bien sabe su Magestad, que solo puedo presumir de su misericordia. Y ya que no puedo dexar de ser la que he sido, no tengo otro remedio sino llegarme a ella, y confiar en los meritos de su Hijo, y de la Virgen Madre suya, cuyo habito indignamente traygo, y traeys vosorras. Alabadle, hijas mias, que lo soys desta Señora verdaderamente, y ansi no teneys para que os affrentar de que sea yo ruyn, pues teneys tan buena Madre. Imitadla, y considerad que tal deue de ser la grandeza desta Señora, y el bien que es tenerla por Patrona, pues no han bastado mis peccados, y ser la que soy, para deslustrar en nada esta sagrada orden. Mas vna cosa os auiso, que no por ser tal, y tener tal Madre esteys seguras: que muy sato era Dauid, y ya veys lo que fue Salomon. Ni hagays caso del encerramiento, ni penitencia en que biuis, ni os assegure el tratar siempre de Dios ni exercitaros en la oracion tan contino, y estar tan retiradas de las cosas del mundo, y tenerlas, a vuestro parecer, aborrecidas. Bueno estodo esto; mas no basta, como he dicho, para que dexemos de temer: y ansi continuad este verso, y traedle en la memoria muchas vezes, Beatus vir qui timet Dominum. Ya no sè lo que dezia, que me he di-

he diuertido mucho, y en acordandome de mi, fe me quiebran las alas para dezir cosa buena, y assi lo quiero dexar por aora. Tornando a lo que os comence a dezir de las almas que han entrado a las terceras moradas, que no les ha hecho el Señor pequeña merced en que ayan passado las primeras difficultades, sino muy grande. Destas, por la bondad del Señor, creo ay muchas en el mundo. Son muy desseosas de no offender a su Magestad. Aun de los peccados veniales se guardan; de hazer penitencia amigas, y de sus horas de recogimiento: gastan bien el tiempo: exercitanse en obras de caridad con los proximos: muy concertadas en sus obras, y gouierno de casa, los que las tienen. Cierto estado es para dessear, y que, al parecer, no ay porque se les niegue la entrada hasta la postrera morada, ni se la negarà el Señor, si ellas quieren, que linda disposicion es para que les haga toda merced. O Iesus, quien dirà, que no quiere vn tan gran bien, auiendo ya en especial passado por lo mas trabajoso? ninguna. Todas dezimos, que lo queremos: mas como aun es menester mas, para que del todo possea el Señor el alma; no basta dezirlo, como no bastò al mancebo, quando le dixo el Señor, que si queria ser perseto. Desde que comence a hablar en estas moradas, le traygo delante, porque somos assi al pie de la letra: y so mas ordinario vienen de aqui las grandes sequedades en la oracion, aunque tambien ay otras causas. Y de-xo vnos trabajos interiores, que tienen muchas almas buenas, intolerables, y muy fin culpa suya,

de los quales fiempre las faca el Señor con mucha ganancia: y de las que tienen melancolia, y otras enfermedades. En fin en rodas las cosas hemos de dexar a parte los juyzios de Dios. Lo que yo tengo para mi, que es lo mas ordinario, es lo que he dicho: porque como estas almas se veen que por ninguna cosa harian vn peccado, y muchas que aun venial de aduertencia no le harian: y que gastan bien su vida, y su hazienda, no pueden poner a paciencia que se les cierre la puerta para entrar adonde està nuestro Rey, por cuyos vasallos se tienen, y lo son. Mas aunque acàtenga muchos el Rey de la tierra, no entran todos hasta su camara. Entrad, entrad, hijas mias, en lo interior: passad adelate de vuestras obrillas, que por ser Christianas deueys todo esso, y mucho mas, y os basta que seays vasallas de Dios. No querays tanto, que os quedeys sin nada. Mirad los Santos que entraron a la camara deste Rey, y vereys la disterecia que ay dellos a nosotras. No pidays lo que no teneys merecido, ni auia de llegar a nuestro pensamiento; que por mucho que firuamos, lo hemos de merecer, los que hemos offendido a Dios. O humildad! humildad! Nosè que tentacion me tengo en este caso, que no puedo acabar de creer a quien tanto caso haze destas sequedades, sino que es vn poco de falta della. Digo que dexo los trabajos grandes interiores, que he dicho, que aquellos son mucho mas que falta de deuocion. Prouemonos a nosotras mesmas, hermanas mias, o prueuenos el Señor, que lo sabe bien hazer, aunque muchas vezes no quere. mos entenderlo, y vengamos a estas almas tan concertadas,

tadas', veamos que hazen por Dios, y luego veremos como notenemos razon de quexarnos de su Magestad. Porque, si le boluemos las espaldas, y nos vamos tristes como el mancebo del Euangelio, quando nos dize lo que hemos de hazer para ser persetos, que quereys que haga su Magestad que ha de dar el premio conforme al amor que le tenemos? Y este amor, hijas mias, no ha de fer fabricado en nuestra imaginacion, sino probado por obras: y no penseys ha menester nuestras obras, sino la determinación de nuestra volútad. Parecer nos ha, que las que tenemos habito de religion, y le tomamos de nuestra voluntad, y dexamos todas las cosas del mundo, y lo que teniamos por el, aunque sean las redes de San Pedro (que harto le parece que dà, quien dà lo que tiene) que ya està todo hecho. Harto buena disposicion es, si perseuera en aquello, y no se torna a meter en las sauandijas de las primeras pieças, aunque sea con el desseo: que no ay duda, sino que si perseuera en esta desnudez, y dexamiento de todo, que alcançarà lo que pretende. Mas ha de ser con condicion. (Y mirà que os auifo desto) que se tenga por sierua sin prouecho, como dize Christo, y crea que no ha obligado a nuestro Señor, para que le haga semejates mercedes:antes como quien mas ha recebido, queda mas adeudada. Que podemos hazer por vn Dios tan poderoso, que muriò por nosotras, y nos criò, y dà ser, que no nos tengamos por venturosos, en que se vaya desquitado algo de lo que le deuemos, por lo que nos ha seruido (de mala gana dixe esta palabra, mas ello es assi, que no hizo otra cosa todo C 2 loque

lo que viuiò en el mundo) sin que le pidamos mercedes de nueuo, y regalos? Mirad mucho, hijas, algunas cosas que aqui van apuntadas, aunque arrebujadas, que no lo sè mas declarar. El Señor os lo darà a entender para que saque se las sequedades humildad, y no inquietud, que es lo que pretende el demonio: y creè, que adonde la ay de veras, que aunque nunca de Dios regalos, darà vna paz, y conformidad, con que anden mas contentas, que otras con regalos: que muchas vezes, como aueys leydo, los dà la diuina Magestad a los mas sontentas de los que andan con sequedad. Somos amigos de contentos, mas que de cruz. Prueuanos tu, Señor, que sabes las verdades, para que nos conozcamos.

#### EST OF TOTAL CAPITVLO II.

Profigue en lo mesmo, y trata de las sequedades en la oracion, y de lo que podria suceder, à su parecer, y como es menester prouarnos, y que prueua el Señor a los que estan en estas moradas.

O he conocido algunas almas, y aun creo puedo dezir hartas, de las que han llegado a este estado, y biuido muchos años en esta rectitud, y concierto de alma, y cuerpo, a lo que se puede entender, y despues desto, que ya parece auian de estar señores del

mundo,

mundo, alomenos bien desengañados del, prouarlos su Magestad en cosas no muy grandes, y andar con tanta inquietud, y apretamiento de coraçon, que a mi me trayan tonta, y aun temerosa harto. Pues darles consejo no ay remedio: porque como ha tanto que tratan de virtud, pareceles que pueden enseñar a otras, y que les sobra razon en sentir aquellas cosas. En fin que yo no he hallado remedio, ni le hallo para confolar a semejantes personas, sino es mostrar gra sentimiento de su pena, (y a la verdad, se tiene de verlos sugetos a tata miseria) y no contradezir su razon, porque todas las conciertan en su pensamiento, que por Dios las sienten, y ansi no acaban de entender que es impersecion: que es otro engaño para gente tan aprouechada, que de que lo sientan, no ay que espantar, aunque, a mi parecer, auia de passar presto este sentimiento de cosas semejantes. Porque muchas vezes para que sus escogidos sientan su mi-feria, aparta vn poco su fauor el Señor, que no es menester mas, para que nos conozcamos bien presto. Y luego se entiende esta manera de prouarlos, por que entienden ellos su falta muy claramente, y a las vezes les dà mas pena esta, de ver que, sin poder mas, sienten cosas de la tierra, y no muy pesadas, que lo mesmo de que tienen pena. Esto tengo yo por gra misericordia de Dios, y aunque es falta, es muy gananciosa para la humildad. En las personas que digo, no es assi, sino que canonizan, como he dicho, en sus pensamientos estas cosas: y ansi querrian que otros las canonizassen. Quiero deziralguna dellas, porque nos entendamos, y nos prouemos a nosotras Salbrod

a nosotras mesmas, antes que nos prueue el Señor, que feria muy gran cofa estar apercebidas, y auernos entendido primero. Viene a vna persona rica, sin hijos, ni para quien querer la hazienda, vna falta della, mas no es de manera, que en lo que le queda, le puede faltar lo necessario para si, y para su casa, y sobrado. Si este anduuiesse con tanto desassossiego, y inquietud, como si no le quedarà vn pan que comer, como ha de pedirle nuestro Señor, que lo dexe todo por el? Aqui entra el dezir, que lo fiente, porque lo quiere para los pobres. Yo creoque quiere Dios, mas que yo me conforme con lo que su Magestad haze, y en que procuretener quieta mi alma, que no esta caridad. Y ya que no lo haze, porque no le ha llegado el Señor a tanto: en hora buena: mas entienda, que le falta esta libertad de spiritu, y con esto se dispornà para que el Señor se la de, porque se la pedirà. Tiene vna persona bien de comer, y aun sobrado. Offrecesele poder adquirir mas hazienda. Tomarlo, si se lo dan: en hora buena, passè: mas procurarlo, y despues de tenerlo, procurar mas, y mas? Tenga quan buena intencion quifiere (que fi deue tener, porque, como he dicho, son estas personas de oracion, y virtuosas) que no ayan miedo que suban a las moradas mas juntas al Rey. Desta manera es, si se les offrece algo de que los desprecien, o quiten vn poco de honra, que aunque les haze Dios merced de que lo suffran bien muchas vezes (porque es muy amigo de fauorecer la virtud en publico, porque no padezca la mesma virtud en que estàn tenidos, y aun serà a nototras porque

porque le han seruido, que es muy bueno este bien nueftro) allà les queda vna inquietud, que no se pueden valer, niacaba de acabarse tan presto. Valame Dios, no son estos los que ha tanto que consideran como padeciò el Señor, y quan bueno es padecer, y aun lo dessean? Querrian a todos tan concertados, como ellos traen sus vidas, y plega a Dios que no piensen, que la pena que tienen, es de la culpa agena, y la hagan en su pensamiento meritoria. Parecer os ha, hermanas, que hablo fuera de proposito, y no con vosotras, porque estas cosas no las ay acà, que ni tenemos hazienda, ni la queremos, ni procuramos, ni tan poco nos injuria nadie. Por esso las comparaciones no es lo que passa, mas sacanse dellas otras muchas cofas, que pueden passar, que ni seria bien señalarlas, niay para que. Por estas entendereys, si estays bien desnudas de lo que dexastes: porque cofillas se offrecen (aunque no desta suerte) en que os podeys muy bien prouar, y entender si estays señoras de vuestras passiones: y creedme, que no està el negocio en tener habito de religion,o no: sino en procurar exercitar las virtudes, y rendir nuestra voluntad a la de Dios en todo, y que el concierto de nuestra vida, sea lo que su Magestad ordenare della, y no queramos nosotras que se haga nuestra voluntad; sino la suya. Ya que no ayamos llegado aqui, como he dicho: humildad, que es el vnguento de nuestras heridas: porque si la ay de veras, aunque tarde algun tiempo, vernà el çurujano, que es Dios, a sanarnos. Las penitencias que hazen estas almas, son tan concertadas, como su vida. -imal y Quierenla

Quierenla mucho para seruir a nuestro Señor con ella, que todo esto no es malo, y ansi tienen gran discrecion en hazerlas, porque no danen a la salud. No ayays miedo, que se maten; porque su razon esta muy en si. No està aun el amor para sacar de razon. Mas querria yo que la tuuiessemos, para no nos contentar con esta manera de seruir a Dios siempre a vn passo, para que nunca acabemos de andar este camino: y como, a nuestro parecer, siepre andamos, y nos cansamos (porque creed, que es vn camino brumador) harto bien serà que no nos perdamos. Mas pareceos, hijas, si yendo a vna tierra desde otra pudiessemos llegar en ocho dias, que seria bueno andarlo en vn año por ventas, y nieues, y aguas, y malos caminos? No valdria mas passarlo de vna vez? Porque todo esto ay, y peligros deserpientes. O que buenas señas podre yo dar desto, y plega a Dios, que aya passado de aqui, que hartas vezes me parece que no. Como vamos con tanto feso, todo nos offende, porque todo lo tememos, y ansi no osamos passar adelante: como si pudiessemos nosotras llegar a estas moradas, y que otros anduviessen el camino. Pues no es esto possible, esforcemonos, hermanas mias, por amor del Señor. Dexemos nuestra razon, y temores en sus manos. Oluidemos esta flaqueza natural, que nos puede ocupar mu cho, el cuydado destos cuerpos. Teganle los Prelados: allà se auengan. Nosotras de solo caminar a priessa; para ver este Señor, que aunque el regalo que teneys es poco,o ninguno, el cuydado de la falud nos podria engañar, quato mas que no se ternà mas por esto. Yo lo se, Oniercula y tam-

y tambien sè, que no està el negocio en lo que toca al cuerpo, que esto es lo menos; que el caminar que digo, es con vna grande humildad. Que (si aueys entendido) aqui creo està el daño de todos los daños de las que no van adelante: sino que nos parezca que hemos andado pocos passos, y lo creamos assi, y los que andan nuestras hermanas, nos parezcan muy pressurosos, y no solo desseemos, sino que procuremos nos tégan por la mas ruyn de todas: y con esto, este esta do es excelétissimo, y sino toda nuestra vida nos estaremos en el, y con mil penas, y miserias: porque como no hemos dexado a nosotras mesmas, es muy trabajoso, y pesado, porque vamos muy cargadas desta tierra de nuestra miseria, lo que no van los que suben a los aposentos que faltan. En estos no dexa el Señor de pagar como justo, y aun como miseri-cordioso, que siempre da mucho mas que merecemos, con darnos contentos harto mayores que los podemos tener en los que dan los regalos, y destraymientos de la vida. Mas no pienfo que dà muchos gustos, sino es alguna vez para cóbidarlos con ver lo que passa en las de mas moradas, porque se dispongan para entrar en ellas. Pareceros ha que contentos, y gustos todo es vno: que para que hago esta differencia en los nombres. A mi pareceme, que la ay muy grande: ya me puedo engañar. Dire lo que en esto entendiere, en las moradas quartas que vienen tràs estas: porque, como se aurà de declarar algo de los gustos que alli dà el Señor, viene mejor: y aunque parece sin prouecho, podrà ser de alguno, para que entendiendo lo que es cada cosa, podays esforçaros a feguir

a seguir lo mejor: y es mucho consuelo paralas almas que Dios llega allì, y consusson para las que les parece que lo tienen todo: y si son humildes, mouer se han a hazimiento de gracias. Si ay alguna falta desto, dar les ha vn desabrimiento interior: y sin proposito, pues no està la perfecion en los gustos, sino en quien ama mas (y el premio, lo mesmo) y en quien mejor obrare con justicia, y verdad. Pareceros ha, que de que sirue tratar destas mercedes interiores, y dar a entender como fon, si es esto verdad, como lo es? Yo no lo se: Preguntese a quien me lo manda escriuir: que yo no foy obligada a disputar con los superiores, sino obedecer: ni seria bien hecho. Lo que os puedo dezir con verdad, es, que quando yo tenia, ni aun fabia por esperiencia, ni pensaua saberlo en mi vida (y con razon, que harto contento fuera para mi faber, o por congeturas entender que agradaua a Dios en algo) quando leya en los libros destas mercedes, y consuelos, que haze el Señor a las almas que le siruen, me le daua grandissimo, y era motiuo para que mi alma diesse grandes alabanças a Dios. Pues la mia confer tan ruyn hazia esto, las que son buenas, y humildes le alabaran mucho mas; y por fola vna que le alabe vna vez, es muy bien que se diga, a mi parecer, y que entendamos el contento, y deleytes que perdemos por nuestra culpa. Quanto mas, que si son de Dios, vienen cargados de amor, y fortaleza con que se puede caminar mas sin trabajo, y yr creciendo en las obras, y virtudes. No penseys que importa poco, que no quede por nosotras: que quando no es

no esnuestra la falta, justo es el Señor, y su Magestad os darà por otros caminos, lo que os quitare por este, por lo que su Magestad sabe; que son muy ocultos sus secretos: alomenos sera lo que mas nos conuiene sin duda ninguna. Lo que me parece os haria mucho prouecho a las que por la bondad del Señor estàn en este estado, que, como he dicho, no les haze poca misericordia, porque estàn muy cerca de subir a mas, es estudiar mucho en la prontitud de la obediencia, y aunque no sean religiosos, seria gran cosa, como lo hazen muchas personas, tener a quien acudir, para no hazer en nada su voluntad, que es lo ordinario en que nos dañamos, y no buscar otro de su humor (como dizen) que vaya contanto tiento en todo, fino procurar quien estè con mucho desengaño de las cosas del mundo: que en gran manera aprouecha tratar con quien ya le conoce para conocernos. Y porque algunas cofas que nos parecen impossibles, viendolas en otros tan possibles, y con la fantidad que las lleuan, animan mucho, y parece que con su buelo nos atreuemos a bolar, como hazen los hijos de las aues, quando se enseñan, que aunque no es de presto dar un gran buelo, poco a poco imitan a sus padres. En gramanera aprouecha mucho esto: yo lo se. Acertaran, por determinadas que esten en no offender el Señor personas semejantes, no se meter en ocasiones de offenderle: porque como estàn cerca de las primeras moradas, con facilidad se podran tornar a ellas: porque su fortaleza no està fundada en tierra firme, como los que estàn exercitados en padecer, que conocen

las tempestades del mundo, quan poco ay que temerlas, ni que dessear sus contentos, y seria possible con vna persecucion grande boluerse a ellas, que sabe bien vrdirlas el demonio para hazernos mal, y que yendo con buen zelo, queriendo quitar peccados agenos, no pudiesse resistir lo que sobre esto le podria suceder. Miremos nuestras faltas, y dexemos las agenas, que es mucho de personas tan concertadas espantarse de todo, y por ventura de quien nos espantamos, podriamos bien deprender, en lo principal. Y si en la compostura esterior, y en la manera de trato le hazemos ventajas, no es esto lo de mas importancia, aunque es bueno, ni ay para que querer luego que todos vayan por nuestro camino, ni ponerse a enseñar el del spiritu, quien por ventura no sabe que cosa es. Que con estos desseos que nos dà Dios, hermanas, del bien de las almas podemos hazer muchos yerros: y ansi es mejor llegarnos a lo que

dize nuestra regla, en silencio, y esperança procurar biuir siempre, que el Señor ternà cuydado de sus almas. Como no nos descuydemos nosotras en suplicarlo a su Magestad, haremos harto prouecho con su fauor.

Sea por siempre

bendito.

de offendonles porque conos, elfon cerce dollas prianeras

moradas, con facilicadas podrão somara ellas con-

## QVARTAS MORADAS, shouse east contienen tres capitulos.

CAPITVLO I.
Trata de la differencia que ay de contentos, y ternura en la oracion, y de gustos, y dize el contento que le dio entender, que es cosa differente el penfamiento, y el entendimiento. Es de prouecho para quien se divierte mucho en la oracion.

Ara començar a hablar de las quartas moradas, bien es menester lo que he dicho, que es encomendarme al Espiritu fanto, y suplicarle de aqui adelante hable por mi, para dezir algo de las que quedan, de manera que lo entendays : porque comiençan a ser cosas sobrenaturales, y es difficultosissimo de dar a entender, fi fu Magestad no lo haze, como dixe en otra parte, que se escriuio hasta donde yo auia entendido catorze años ha, poco mas o menos. Aunque vn poco mas me parece de luz tengo aora destas mercedes que el Señor haze a algunas almas, es differete el sentirlas, o el saberlas dezir. Hagalo su Magestad, si se ha de seguir algun prouecho: y si no, no. Como ya estas moradas sellegan mas adonde està el Rey, es grade su hermo sura, y ay cosas tan delicadas, que ver, y entender, que el entendimieto no es capaz para poder dar traça, como se

diga si quiera algo, que venga tan al justo, que no quede bien escuro, para los que no tienen esperiecia: que quien la tiene, muy bien lo entenderà, especial si es mucha. Parecerà que para llegar a estas moradas, se ha de auer viuido en las otras mucho tiempo: y aunque lo ordinario es, que se ha de auer estado en la que acabamos de dezir, no es regla cierta, como ya aureys oy do muchas vezes: porque dà el Señor quando quiere, y como quiere, y a quien quiere, como bienes suyos, que no haze agrauio a nadie. En estas moradas pocas vezes entran las cosas ponçoñosas, y si entran, no hazen daño, antes dexan con ganancia: y tengo por muy mejor quando entran, y dan guerra en este estado de oracion, porque podria el demonio engañar a bueltas de los gustos que dà Dios, sino vuiesse tentaciones, y hazer mucho mas daño, que quando las ay, y no ganar tanto el alma: por lo menos apartando todas las cosas que la han de hazer merecer, y dexarla en vn embeuecimiento ordinario, que quando lo es en vn ser, no le tego por seguro, ni me parece possible estar en vn ser el spiritu del Senor en este destierro. Pues hablando de lo que dixe, que diria aqui, de la differencia que ay entre contentos en la oracion, o gustos; los contentos me parece a mise pueden llamar los que nosotros adquirimos con nuestra meditacion, y peticiones a nuestro Señor, que proceden de nuestro natural, auque en fin ayuda para ello Dios (que hase de entender en quanto dixere, que no podemos nada fin el) mas nace de la mesma obra virtuosa que hazemos, y parece a nuestro trabajo lo hemos ganado:

y con

y con razon nos dà contento auernos empleado en cosassemejantes. Mas, si lo cosideramos, los mesmos contentos ternemos en muchas cosas, que nos pueden suceder en la tierra, ansi en vna gran hazienda, que de prestose prouee a alguno; como de ver vna persona que mucho amamos de presto: como de auer acertado en vn negocio importante, y cosa grande de que todos dizen bien: como si a alguna le han dicho que es muerto fu marido, o hermano, o hijo, y le vee venir biuo. Yo he visto derramar lagrymas de vn gran contento, y aun me ha acaecido alguna vez. Pareceme a mi, que anfi como estos contentos son naturales: ansi ay en los que nos dan las cofas de Dios, sino que son de linage mas noble, aunque estotros no eran tan poco malos. En fin comiençan de nuestro natural mesmo, y acaban en Dios. Los gustos comiençan de Dios, y sientelos el natural, y goza tanto dellos como goza los que tego dichos, y mucho mas. O lesus, y que desseo tengo de saber declararme en esto? porque entiendo, a mi parecer, muy conocida differencia, y no alcança mi saber a darme a entender. Hagalo el Señor. A ora me acuerdo en vn verso que dezimos a Prima al fin del postrer Psalmo, que al cabo del verso dize: Cum dilatasti cor meum. A quien tuuiere mucha esperiencia, esto le basta, para ver la differencia que ay de lo vno a lo otro; a quien no, es menester mas. Los contentos que estàn dichos, no ensanchan el coraçon, antes lo mas ordinariamente, parece aprietan vn poco, aunque contentos de ver que se haze por Dios mas: vienen vnas lagrymas congoxosas, que en alguna manera

manera parece las mueue la passion. Yo se poco destas passiones del alma, que quiçà me diera a entender, y de lo que procede de la sensualidad, y de nuestro natural, porque soy muy torpe, que yo me supiera declarar, si como he passado por ello, lo entendiera. Gran cosa es el saber, y las letras para todo. Lo que tengo de esperiencia de este estado, digo destos regalos, y contentos en la meditacion, es, que si començaua a llorar por la paffion, no fabia acabar hasta que se me quebraua la cabeça. Si por mis peccados, lo mesmo. Harta merced me hazia nuestro Señor : que no quiero yo aora examinar qual es mejor lo vno, o lo otro: sino la disferencia que ay de lo vno a lo otro querria saber dezir, para estas cosas. Algunas vezes van estas lagrymas, y estos desseos ayudados del natural, y como està la disposicion: mas en fin, como he dicho, vienen a parar en Dios. Aunque sea esto, es de tener en mucho, si ay humildad, para entender que no son mejores por esso: porque no se puede entender si son todos esfetos del amor; y quando sea, es dado de Dios. Por la mayor parte tienen estas deuociones las almas de las moradas passadas, porque van casi contino con obra del entendimiento empleadas en discurrir, y meditacion, y van bien, porque no se les ha dado mas , aunque acertarian en ocuparse vn rato en hazer actos, y alabanças de Dios, y holgarse de su bondad, y que sea el que es, en dessear su honra, y gloria: esto como pudieren, porque despierta mucho la voluntad. Y esten con gran auiso, quando el Señor les diere estotro, no lo dexar por acabar la meditacion que se tiene

tiene de costumbre. Porque me he alargado micho en dezir esto en otras partes, no lo dirè aqui: solo quiero que esteys aduertidas, que para aprouechar mucho en este camino, y subir a las moradas que desseamos, no està la cosa en pensar mucho, sino en amar mucho: y ansi lo que mas os despertare a amar, esso hazed. Quiçà no sabemos que es amar, y no me espantare mucho, porque no està en el mayor gusto, sino en la mayor determinacion de dessear contetar en todo a Dios, y procurar en quanto pudieremos no le offender, y rogarle que vaya siempre adelante la honra, y gloria de su Hijo, y el aumento de la Yglesia Catholica. Estas son las señales del amor: y no penseys, que està la cosa en no pesar otra cosa, y que si os diuertis vn poco, và todo perdido. Yo he andado en esto desta barahunda del pensamiento bien apretada algunas vezes, y aurà poco mas de quatro años, que vine a entender por esperiencia, que el pensamiento, o imaginacion, porque mejor se entienda, no es el entendimiento, y preguntelo a vn letrado, y dixome que era ansi, que no sue para mi poco contento; porque como el entendimiento es vna de las potecias del alma, haziaseme rezia cosa estar tan tortolito a vezes: y lo ordinario buela el pensamiento de presto, que solo Dios puede atarle, quado nos ata a si, de manera que estamos en alguna manera desatados deste cuerpo. Yo via, a mi parecer las potencias del alma empleadas en Dios, y estar recogidas con el, y por otra parte el pensamiento alborotado. Trayame tonta. O Señor, tomad en quenta lo mucho q passamos en este camino por falta de saber.

Y es el mal, que como no pensamos que ay que saber mas de pensar en vos, aun no sabemos preguntar a los que saben, ni entendemos que ay que preguntar, y passanse terribles trabajos, porque no nos entendemos: y lo que no es malo, fino bueno, pensamos que es mucha culpa. De aqui prodeden las affliciones de mucha gente que trata de oracion: y el quexarse de trabajos interiores, alomenos en gente que no tiene letras, y vienen las melancolias, y a perder la falud, y aun dexarlo del todo, por no considerar que ay vh mundo interior. Y ansi como no podemos tener el mouimiento del cielo, fino que anda a priessa con toda velocidad, tan poco podemos tener nuestro pensamiento, y luego metemos todas las potencias del alma con el, y nos parece que estamos perdidas, y gastando mal el tiempo que estamos delante de Dios. Y estase el alma por ventura toda junta con el en las moradas muy cercanas, y el pensamiento en el arrabal del castillo, padeciendo con mil bestias sieras, y ponçonosas, y mereciendo con este padecer. Y ansi ni nos ha de turbar, ni lo hemos de dexar, que es lo que pretende el demonio, y por la mayor parte todas las inquietudes, y trabajos vienen deste no nos entender. Escriuiendo estoy esto, y considerando lo que passa en mi cabeça del gran ruydo della que dixe al principio, por donde se me hizo casi impossible poder hazer lo que me mandauan de escriuir. No parece sino que estan en ella muchos rios caudalosos; y por otra parte, que destas aguas se despeñan muchos paxarillos, y filuos, y no en los oydos fino en lo superior de la cabeça, adonde

adonde dizen està lo superior del alma. Yo estuue en esto harto tiempo, por parecerme que el mouimiento grande del espiritu haziarriba subia co velocidad. Plegaa Dios, que se me acuerde en las moradas de adelate, de dezir la causa desto (que aqui no viene bien) y no serà mucho, que aya querido el Señor darme este mal de cabeça, para entenderlo mejor, porque con toda esta barahuda della no me estorua la oracion, ni a lo que estoy diziendo, sino que el alma se està muy entera en su quietud, y amor, y desseos, y claro conocimiento. Pues si en lo superior de la cabeça està lo superior del alma, como no la turba? Esso no lo se yo: mas se que es verdad lo que digo. Pena dà, quando no es la oracion con suspension; que entonces, hasta que se passa, no se siente ningun mal. Mas harto mal fuera, si por este impedimiento lo dexara yo todo: y ansi no es bien que por los pensamien tos nos turbemos, ni se nos de nada: que si los pone el demonio, cessarà con esto, y si es (como lo es) de la miseria, que nos quedo del peccado de Adam, con otras muchas, tengamos paciencia, y sufframoslo por amor de Dios. Estamos tambien sugeras a comer, y a dormir, sin poderlo escusar (que es harto trabajo) conoz camos nue Hra miferia, y desseemos yr adonde nadie nos menospre cie. Que algunas vezes me acuerdo auer oydo esto que dize la esposa en los Cantares, y verdaderamente que no hallo en toda la vida cofa adonde con mas razon se pueda dezir: porque todos los menosprecios, y trabajos que puede auer en la vida, no me parece que llegan a estas batallas interiores. Qualquier desassossiego, y guer-

v guerra se puede suffrir, co hallar paz adonde binimos, (como ya he dicho) mas que queramos venira descansar de mil trabajos, que ay en el mundo, y que quiera el Señor aparejarnos el descanso, y que en nosotras mes-mas este el estoruo, no puede dexar de ser muy penoso, v casi insuffridero. Por esso lleuanos, Señor, adonde no nos menosprecienestas miserias, que parece algunas vezes, que estàn haziendo burla del alma. Aun en esta vida la libra el Señor desto, quando ha llegado a la postrera morada, como diremos, si Dios fuere seruido. Y no daràn a todos tanta pena estas miserias, ni las acometeran como a mi hizieron muchos años, por ser ruyn, que parece que yo mesma me queria vengar de mi. Y como cosa tan penosa para mi, pienso que quiçà ferà para vofotras ansi, y no hago sino dezirlo en vn cabo, y en otro, para si acertasse alguna vez a daros a enten der como es cosa forçosa, y no nos trayga inquietas y affligidas, sino que dexemos andar esta tarauilla de molino, y molamos nuestra harina, no dexando de obrar la voluntad, y entendimiento. Ay mas, y menos en este estoruo, conforme a la salud, y a los tiempos. Padezca la pobre alma, aunque no tenga en esto culpa, que otras cosas haremos, por donde es razon que tengamos paciencia. Y porque no basta lo que leemos, y nos aconsejan, que es que no hagamos caso destos pensamientos: paralos que poco sabemos, no me parece tiempo perdido todo lo que gasto en declararlo mas, y consolaros en este caso. Mas hasta que el Señor nos quiere dar luz, poco aprouecha: mas es menester, y quiere su Magestad

que tomemos medios, y nos entendamos, y lo que haze la flaca imaginacion, y el natural, y demonio, no culpemos al alma.

### CAPITVLO II.

Prosigue en le mesmo, y declara por una comparacion que es gustos, y como se han de alcançar no procurandolos.

Alame Dios, en lo que me he metido! Ya tenia oluidado lo que trataua, porque los negocios, y falud me haze dexarlo al mejor tiempo, y como tengo poca memoria, yrà todo desconcertado, por no

poder tornarlo a leer. Y aun quiçà se es todo desconcertado quanto digo, alomenos es lo que siento. Pareceme que da dicho de los consuelos espirituales, como algunas vezes van embueltos con nuestras passiones, traen configo vnos alborotos de folloços, y aun a personas he oydo, que se les aprieta el pecho, y aun vienen a mouimientos exteriores, que no se pueden yr a la mano, y es la fuerça de manera, que les haze salir sangre de narizes, y cosas ansi penosas. Desto no se dezir nada, porque no he passado por ello: mas deue quedar consuelo, porque, como digo, todo và a parar en dessear cotentar a Dios, y gozar de su Magestad. Los que yo llamo gustos de Dios, que en otra parte los he nombrado oracion de quietud, es de otra manera (como entedereys las que lo aueys prouado, por la misericordia de Dios) Hagamos

Hagamos quenta, para entenderlo mejor, que vemos dos fuentes con dos pilas, que se hinchen de agua (que no hallo cofa mas a propofito para declarar algunas co sas de espiritu, que esto de agua, y es como se poco, y el ingenio no me ayuda, y foy tan amiga deste elemento, que le he mirado con mas aduertencia, que otras cosas: que en todas las que criò tan gran Dios tan sabio, deue auer hartos secretos de que nos podemos aprouechar, y ansi lo hazen los que lo entienden; aunque creo que en cada cosita que Dios criò, ay mas de lo que se entiende, aunque sea vna hormigita) pues estos dos pilones se hinchen de agua de différentes maneras, el vno viene de mas lexos por muchos arcaduzes, y artificio, y el otro està hecho en el mesmo nacimieto del agua, y vase hinchendo sin ningun ruydo: y si es el manantial caudaloso, como este de que hablamos; despues de hinchido este pilon, procede vn gran arroyo, nies menester artificio de arcaduzes, ni se acaba, sino siempre està procediendo agua de allì. Es la differencia que la que viene por arcaduzes, es, a mi parecer, los contentos (que quedan dichos) que se sacan con la meditacion, porque los traemos con los pensamientos, ayudadonos de las criaturas en la meditacion, y cansando el entendimiento, y como vienen en fin con nuestras diligencias, hazeruydo, quando ha de auer algun hinchimiento de prouechos que haze en el alma, como queda dicho. A estotra fuente viene el agua de su mesmo nacimiento, que es Dios; y ansi como su Magestad quiere, quando es ser-uido, hazer alguna merced sobrenatural, produzela

con grandissima paz, y quietud, y suauidad de lo muy interior de nosotras mesmas, y no se hazia adonde, ni como. Ni tampoco aquel contento, y deleyte, se siente como los de acà en el coraçon: digo en su principio, que despues todo lo hinche. Vase reuertiendo esta agua por todas las moradas, y potencias, hasta llegar al cuerpo, que por esso dixe, que comiença de Dios, y acaba en nosotros, que cierto (como vera quien lo vuiere prouado) todo el hombre exterior goza deste gusto, y suauidad. Estaua yo aora mirando, escriuiendo esto, que el verso que dize: Dilatasti cor meum, dize que ensanchò el coraçon, y no me parece que es cosa, como digo, que su nacimiento es del coraçon, sino de otra parte, aun mas interior, como vna cola profunda, pienso que deue ser el centro del alma, como despues he entendido, y dirè a la postre, que cierto veo secretos en nosotros mesmos, que me traen espantada muchas vezes, y quantos mas deue auer? O Señor mio, y Dios mio, que grandes fon vuestras grandezas! Y andamos acà como vnos pastorcillos bouos, que nos parece que alcançamos algo de vos. Deue ser tanto como nada, pues en nosotros mesmos estàn grandes secretos, que no entendemos: digo tato como nada, para lo muy mucho que ay en vos; que no porque no son muy grandes las grandezas que vemos, aun de lo que podemos alcançar de vuestras obras. Tornando al verso, en lo que me puede aprouechar, a mi parecer, para aqui, es, en aquel ensanchamiento; que ansi parece, que como comiença a produzir aquella agua celestial, deste manatial que digo de lo profundo

profundo de nosotros, parece que se và dilatando, y enfanchando todo nuestro interior, y produziendo vnos bienes que no se pueden dezir, ni aun el alma sabe entender, que es lo que se le dà allì. Estiendese vna fragancia (digamos aora) como si en aquel hondon interior estuuiesse vn brassero adonde se echassen olorosos perfumes, ni se ve la lumbre, ni donde està: mas el calor, y humo olorofo, penetra toda el alma, y aun hartas vezes, como he dicho, participa el cuerpo. Mirad, entended. me, que ni se siente calor, ni se huele olor, que mas delicada cosa es que estas cosas; sino para darosso a enteder. Y entiendan las personas, que no han passado por esto, que es verdad, que passaassi, y que se entiende, y lo entiende el alma mas claro, que yo lo digo aora; que no es esto cosa que se puede antojar, porque, por diligencias que hagamos, no lo podemos adquirir, y en ello mesmo se ve no ser de nuestro metal, sino de aquel purissimo oro de la sabiduria divina. Aqui no estan las potencias vñidas, a mi parecer, fino embeuidas, y mirando como espantadas, que es aquello. Podrà ser, que en estas cosas interiores me contradiga algo de lo que tengo dicho en otras partes. No es marauilla, porque en casi quinze años que ha lo escreuì, quiçà me ha dado el Señor mas claridad en estas cosas de lo que entonces entendia, y aora, y entonces puedo errar en todo, mas no mentir, que, por la misericordia de Dios, antes passaria mil muer, tes. Digo lo que entiendo. La voluntad bien me parece que deue estar vnida en alguna manera con la de Dios, mas en los effetos, y obras de despues, se conocen estas verdades

verdades de oracion, que no ay mejor crisol para prouarfe. Harto gran merced es de nuestro Señor, si la conoce quien la recibe, y muy grande fino torna atras. Luego querreys, mis hijas, procurar tener esta oracion, y teneys razon, que, como he dicho, no acaba de entender el alma las que alli la haze el Señor, y con el amor que la và acercando mas a si. Que cierto està, dessear saber como al caçaremos esta merced? Yo os dirè lo que en esto he entendido. Dexemos quando el Señor es seruido de hazerla porque su Magestad quiere, y no por mas. El sabe el porque: no nos hemos de meter en esso. Despues de hazer lo que los de las moradas passadas: humildad, humildad: por esta se dexa vencer el Señor a quanto del queremos: y lo primero en que vereys fi la teneys, es en no pensar, que mereceys estas mercedes, y gustos del Señor, ni los aueys de auer en vuestra vida. Direysme, que desta manera como se han de alcaçar, no los procurando? A esto respondo, que no ay otra mejor de la q os he dicho, y no los procurar. Por estas razones. La primera, porque lo primero q para esto es menester, es amar a Dios sin interesse. La segunda, porque es vn poco de falta de humildad, pensar que por nuestros seruicios miserables, se ha de alcançar cosa tan grande. La tercera, porque el verdadero aparejo para esto, es desseo de padecer, y de imitar al Señor, y no de gustos los que en fin le hemos offendido. La quarta, que no està obligado su Magestad a darnoslos, como a darnos la gloria, si guardamos sus mandamientos: que sin esto nos podremos saluar, y sabe, mejor que nosotros, lo que nos conuiene,

uiene, y quien le ama de verdad; y ansi es cosa cierta. Yo lo sè; y conozco personas, que van por el camino del amor, como han de yr, por solo seruir a Iesu Christo crucificado, que no solo no le piden gustos, ni los dessean, mas le suplican no se los dè en esta vida. Esto es verdad. La quinta es, porque trabajaremos en balde; que como no se ha de traer esta agua por arcaduzes, como la passada, si el manantial no la quiere produzir, poco aprouecha que nos cansemos. Quiero dezir, que aunque mas meditacion tengamos, y aunque mas nos estrugemos, y tengamos lagrymas, no viene esta agua por aqui: solo se dà a quien Dios quiere, y quando mas descuydada està, muchas vezes, el alma. Suyas somos, hermanas, haga lo que quissere de nosotras: lleuenos por donde suere seruido. Bien creo, que quien de verdad se humillare, y deshiziere, digo de verdad, porque

no ha de ser por nuestros pensamientos, que muchas vezes nos engañan, sino que estemos
desasidas del todo; que no dexarà el
Señor de hazernos esta merced,
y otras muchas, que no sabemos dessear. Sea
por siempre ala-

salo la Mageria de despos como a despos la giorna

### CAPITVLO III.

En que trata que es oracion de recogimiento, que por la mayor parte la da el Señor antes de la dicha. Dize sus effetos, y los que quedan de la passada, que trato de los gustos que da el Señor.

Os effetos desta oracion son muchos.
Algunos dirè, y primero otra manera de oracion, que comiença casi siempre primero que esta, y, por auerla dicho en otras partes, dirè poco. Vn recogimien-

to, que tambien me parece sobrenatural, porque no es estar en escuro, ni cerrar los ojos, ni consiste en cosa exterior, puesto que sin quererlo se haze esto de cerrar los ojos, y dessear soledad, y sin artificio parece que se và labrando el edificio para la oracion, que queda dicha, porque estos sentidos, y cosas esteriores parece que van perdiendo de su derecho, porque el alma vaya cobrando el suyo, que tenia perdido. Dizen, que el alma se entra dentro de si, y otras vezes que sube sobre si. Por este lenguage no sabrè aclarar nada, que esto tengo malo, que por el que yo lo se dezir, pienso que me aueys de entender, y quiçà serà solo para mi. Hagamos quenta que estos sentidos, y potencias, que ya he dicho, que ion la gente deste castille (que es lo que he tomado para saber dezir algo) se han ydo fuera, y andan con gente estraña, enemiga del bien deste castillo, dias, y años,

y que ya se han ydo, viendo su perdicion, acercando a el, aunque no acaban de estar dentro, porque esta costumbre es rezia cosa, sino no son ya traydores, y andan al rededor. Visto ya el gran Rey, que està en este castillo, su buena voluntad, por su gran misericordia, quie relos tornar a el, y como buen Pastor, con vn siluo tan suaue, que casi ellos mesmos no lo entienden, haze que conozcan su voz, y que no anden tan perdidos, sino que se tornen a su morada, y tiene tanta suerça este siluo del Pastor, que desamparan las colas exteriores, en que estauan enagenados y metense en el castillo. Pareceme que nunca lo he dado a entender como aora, porque para buscar a Dios en lo interior, que se halla mejor, y mas a nuestro prouecho, que en las criaturas (como dize San Augustin, que le hallò despues de auerle buscado en muchas partes) es gran ayuda, quando Dios haze esta merced. Y no penseys, que es por el entendimiento adquirido, procurado pensar dentro de sia Dios, ni por la imaginacion imaginandole en si. Bueno es esto, y excelente manera de meditacion, porque se funda sobre verdad, que lo es estar Dios detro de nosotros mesmos. Mas no es esto; que esto cada uno lo puede hazer (con el fauor del Señor se entiende todo) mas lo que digo, es en differente manera: que algunas vezes antes que se comience a pensar en Dios, ya esta gente està en el castillo, que no se por donde, ni como, oyò el siluo de su Pastor, que no sue por los oydos, que no se oye nada, mas sientese notablemente vn encogimiento suaue a lo interior, como verà quien passa por ello, que yo no lo se aclarar

aclarar mejor. Pareceme que he leydo, que es como vn crizo, o tortuga, quando se retiran hazia si. Deuialo entender bien quien lo escriuiò. Mas estos ellos se entran quando quieren. Acà no està en nuestro querer, sino quando Dios nos quiere hazer esta merced. Tengo parami, que quando su Magestad lo haze, es a personas que van ya dando de mano a las cosas del mundo (no digo que sea por obra los que tienen estado que no pue den, sino por el desseo) pues los llama particularmente para que estenatentos a la sinteriores, y ansi creo, que si queremos dar lugar a su Magestad, que no darà solo esto a quien comiença a llamar para mas. Alabele mucho quien esto entendiere en si, porque es muy mucha razon que conozca la merced, y de hazimiento de gracias por ella, para que se disponga para otras mayores. Y es disposicion para poder escuchar (como se aconseja en algunos libros) que procuren no discurrir, sino estarse atentos a ver que obra el Señor en el alma. Aunque fi su Magestad no ha começado a embeuernos, no puedo acabar de entender, como se puede detener el pensamiento, de manera que no haga mas daño, que prouecho: aunque ha sido contienda bien platicada entre algunas personas espirituales: y de mi confiesso mi poca humildad, que nunca me han dado razon para que yo me rinda a lo que dizen. Vno me alegò con cierto libro del santo Fray Pedro de Alcantara, que yo creo lo es, a quien yo me rindiera, porque sè que lo sabia, y leymosle, y dize lo mesmo que yo, aunque no por estas palabras, mas entiendese en lo que dize, que ha de estar ya despierto

despierto el amor. Ya puede ser que yo me engañe; mas voy por estas razones. La primera, que en esta obra de espiritu quien menos piensa, y quiere hazer, haze mas. Loque hemos de hazer, es pedir como pobres, y necessitados delante de vn grande, y rico Emperador, y luego baxar los ojos, y esperar con humildad. Quando por tus secretos caminos parece que entendemos que nos oye, entonces es bien callar, pues nos ha dexado estar cerca del 2 y no serà malo procurar no obrar con el entendimiento, si podemos digo. Mas si este Rey no enten demos que nos ha oydo, ni nos vee, no nos hemos de estar bouos: que lo queda harto el alma quando ha procurado esto, y queda muy mas seca, y por ventura mas inquieta la imaginacion, con la fuerça que se ha hecho a no pensar nada. Sino que quiere el Señor que le pidamossy confideremos estar en su presencia, que el sabe lo que nos cumple. Yo no puedo persuadirme a industrias humanas, en cosas que parecen puso su Magestad limite,y las quiso dexar para si: lo que no dexò en otras muchas que podemos con su ayuda, ansi de penitencias, como de obras, y oracion, hasta donde puede nuestra miseria. La segunda razon es, que estas obras interiores son todas suaues, y pacificas, y hazer cosa penosa, antes dana, que aprouecha: llamo penosa qualquier suerça que nos queramos hazer, como seria detener el huelgo; sino dexarse el alma en las manos de Dios, haga lo que quifiere della, con el mayor descuydo de su prouecho, que pudiere, y mayor resinacion a la voluntad de Dios. La tercera es, que el mesmo cuydado que se pone en no pensar despite

pensar nada, quiçà despertarà el pensamiento a pensar mucho. La quarta es, que lo mas sustancial, y agradable a Dios es que nos acordemos de su honra, y gloria, y nos oluidemos de nosotros mesmos, y de nuestro prouecho, y regalo, y gusto. Pues como està oluidado de si, el que con mucho cuydado està, que no se osa bullir, ni dexa a su entendimiento, y desseos, que se bullan a dessear la mayor gloria de Dios, ni que se huelgue de la que tiene? Quando su Magestad quiere que el entendimiento cesse,ocupale por otra manera, y dà vna luz en el conocimiento tan sobre la que podemos alcançar, que le haze quedar absorto, y entonces, sin saber como, queda muy mejor enseñado, que no con todas nuestras diligencias para écharle mas a perder. Que pues Dios nos diò las potencias para que con ellas trabajassemos, y se tiene todo su premio, no ay para que las encantar, sino dexarlas bazer su officio, hasta que Dios las ponga en otro mayor. Lo que entiendo, que mas conuiene, que ha de hazer el alma, que ha querido el Señor meter a esta morada, es lo dicho, y que sin ninguna fuerça, ni ruydo procure atajar el discurrir el entendimiento, mas no suspenderle, ni el pensamiento, sino que es bien que se acuerde que està delante de Dios, y quien es este Dios. Si lo mesmo que sintiere en si, le embeuiere; en hora buena; mas no procure entender lo que es, porque es dado a la voluntad. Dexela gozar sin ninguna industria, mas de algunas palabras amorosas: que aunque no procuremos aqui estar sin pensar nada, se està muchas vezes, aunque muy breue tiempo. Mas.

Mas, como dixe en otra parte, la causa porque en esta manera de oracion cessa el discurso del entendimiento, (digo en la que comence esta morada, que he metido la de recogimiento con esta que auia de dezir primero, y es muy menos, que la de los gustos, que he dicho, de Dios, sino que es principio para venir a ella, que en la de recogimieto no se ha de dexar la meditacion, ni la obra del entendimiento) ansi que la causa es que esta es fuente manantial, que no viene por arcaduzes: el se comide, o le haze comedir, ver que no entiende lo que quiere, y ansi anda de vn cabo a otro como tonto, que en nada haze affiento. La voluntad le tiene tan grande en su Dios, que la dà gran pesadumbre su bullicio: y ansino ha menester hazer caso del, que la harà perder mucho de lo que goza, sino dexarle, y dexarse a si en los braços del amor: que su Magestad la enseñara lo que ha de hazer en aquel punto: que casi todo es hallarse indina de tanto bien, y emplearse en hazimiento de gracias. Por tratar de la oracion de recogimiento, dexè los effectos, o señales, que tienen las almas a quien Dios nuestro Senor dà esta oracion. Ansi como se entiende claro vn dilatamiento, o ensanchamiento en el alma, a manera de como si el agua que mana de vna fuente no tuuiesse corriente, fino que la mesma fuente estuuiesse labrada de vna cosa, que mientra mas agua manasse, mas grande se hiziesse el edificio: ansi parece que en esta oracion ay otras muchas marauillas, que haze Dios en el alma, que la abilita, y và disponiedo para que quepa todo en ella. Y esta suauidad, y ensanchamiento interior se vee en el

que le queda, para no estar tan atada, como antes, en las cosas del seruicio de Dios, sino con mucha mas anchura: ansi en no se apretar con el temor del infierno, porque aunque le queda mayor de no offender à Dios, el seruil pierdese aqui, y queda con gran confiança que le ha de gozar. El temor que solia tener, para hazer penitencia, de perder la salud, ya le parece que todo lo podrà en Dios. Tiene mas desseo de hazer la que hasta allì. El temor que solia tener a los trabajos, ya và mas templado, porque està mas biua la Fe: y entiende, que si los passa por Dios, su Magestad le darà gracia para que los suffra con paciencia, y aun algunas vezes los dessea, porque queda tan bien vna gran voluntad de hazer algo por Dios. Como và mas conociendo su grandeza, tienese ya por mas miserable. Como ha pro-uado ya los gustos de Dios, ve ques vna vasura los del mundo. Vase, poco a poco, apartando dellos, y es mas señora de si para hazerlo. En fin en todas las virtudes queda mejorada, y no dexarà de yr creciendo, sino torna atras, y à hazer offensas a Dios, porque entonces todo se pierde, por subida que este vn alma en la cumbre. Tan poco se entiende, que de vna vez, ò dos, que Dics haga esta merced a vn alma, quedan todas estas dichas, sino và perseuerando en recibirlas: que en esta perseuerancia està todo nucstro bien. De vna cosa auiso mucho a quien se viere en este estado, que se guarde muy mucho de ponerse en ocasiones de offender a Dios: porque aqui no està vn alma criada, fino como vn niño que comiença a mamar, que si se aparta de los pechos OMOO'V de fu

de su madre, que se puede esperar del sino la muerte? Yo he mucho temor, que a quien Dios vuiere hecho esta merced, y se apartare de la oracion, que serà ansi, sino es con grandissima ocasion, o sino torna presto a ella: porque yrà de mal en peor. Yo se que ay mucho que temer en este caso, y conozco algunas personas, que me tienen harto lastimada, y he visto lo que digo, por auerse apartado de quien co tanto amor se les queria dar por amigo, y mostrarselo por obras. Auiso tanto que no se pongan en ocasiones, porque pone mucho el demonio mas por vn alma destas, que por muchas a quien el Señor no haga estas mercedes, porque le pue, den hazer grandaño con lleuar otras configo, y hazer gran prouecho, podria ser, en la Yglesia de Dios. Y aunque no aya otra cosa, sino ver que su Magestad las muestra amor particular, basta para que el se deshaga porque se pierdan; y ansi son muy combatidas, y aun mucho mas perdidas, que otras, si son vencidas. Vosotras, hermanas, libres estays destos peligros, a lo que podemos entender. De soberuia, y vana gloria os libre Dios: y de que el demonio quiera contrahazer estas mercedes. Conocer se ha en que no harà estos effetos, fino todo al reues. De vn peligro os quiero auifar (aunque os lo he dicho en otra parte) en el qual he visto caer a personas de oracion, en especial mugeres, que como fomos mas flacas, ay mas lugar para lo que voy a dezir, y es, que algunas de la mucha penitencia, y oracion, y vigilias, y aun sin esto, son slacas de com-plision: en teniendo algun regalo, sugetales el natural, ycomo

y como fienten contento alguno interior, y caymiento en lo esterior, y vna flaqueza, y quando ay vn sueno que llaman espiritual, que es vn poco mas de lo que queda dicho, pareceles que es lo vno como lo otro, y dexanse embeuecer, y mientras mas se dexan, se embeuecen mas, porque se enstaquece mas el natural, y, en su seso, les parece arrobamiento: y llamole yo abouamiento, que no es otra cosa mas de estar perdiendo tiempo alli, y gastando su salud. A vna persona le acaecia estar ocho horas, que ni estaua sin sentido, ni sentia cosa de Dios: con dormir, y comer, y no hazer penitencia indiscreta, se le quitò a esta persona, porque vuo quien la entendiesse, que a su confessor traya engañado, y a otras personas, y a si mesma, que ella no queria engañar. Bien creo que haria el demonio alguna diligencia para facar alguna ganancia, y no començaua a sacar poca: Hase de entender, que quando es cosa verdaderamente de Dios, que aunque ay caymiento interior, y exterior, que no le ay en el alma; que tie-ne grandes sentimientos de verse tan cerca de Dios, ni tampoco dura tanto, sino muy poco espacio. Bien que se torna a embeuecer, y en esta oracion, sino es flaqueza, como he dicho, no llega a tanto, que derribe el cuerpo, ni haga ningun sentimiento exterior en el. Por esso tengan auiso, que quando sintieren esto en si, lo digan a la Prelada, y diviertanse lo que pudieren, y hagalas no tener tantas horas de oracion, fino muy poca, y procure que duerman bien, y coman, hasta que se les va, a tornado la fuerça natural, si se perdiò por aqui.

Si es de tan flaco natural, que no les baste esto, creanme, que no la quiere Dios sino para la vida actiua, que de todo ha de auer en los monesterios. Ocupenla en osficios, y siempre se tenga quenta, que no tenga mucha soledad, porque vernà a perder del todo la salud. Harta mortificacion serà para ella. Aqui quiere prouar el Señor el amor que le tiene, en como lleua esta ausencia, y serà seruido de tornarle la suerça despues de algun tiempo; y si no, con oracion vocal ganarà, y con obedecer, y merecerà lo que auia de merecer por aqui, y por ventura mas. Tambien podria auer algunas de tan flaca cabeça, y imaginacion, como y o las he conocido, que todo lo que piensan, les parece que lo ven. Es harto peligroso: porque quiçà se tratarà dello adelante, no mas aqui, que me he alargado mucho en

esta morada, porque es en la que mas almas creo
entran. Y como es tambien natural junto
con lo sobrenatural, puede el demonio
hazer mas dano; que en las que

Sea por fiemprealaba-

bestequesquenting vaing .ob ministroexterior on el.

li digines la Preiada, y d'alemante le que gueieren cy bigilas no tener tantas haras de oracion, li nomis y co-

#### MORADAS QVINTAS, contienen quatro capitulos.

# CAPITVLO I.

ComienZa a tratar como en la oracion se vine el alma con Dios. Dize en que se conocerano ser engaño.

Hermanas, como os podria yo dezir la riqueza, y tesoros, y deleytes que ay en O las quintas moradas? Creo fuera mejor no dezir nada de las que faltan, pues no se ha de saber dezir, ni el entendimiento

lo sabe entender, ni las comparaciones pueden seruir de declararlo, porque son muy baxas las cosas de la tier ra para este fin. Embià, Señor mio, del cielo luz para que yo pueda dar alguna a estas vuestras sieruas, pues soys seruido de que gozen algunas dellas tan ordinariamente destos gozos, porque no sean engañadas, transfigurandose el demonio en angel de luz, pues todos sus desseos se emplean en dessear contentaros. Y aunque dixe algunas, bien pocas ay que no entren en esta morada, que aora dirè. Ay mas y menos, y à esta causa digo que son las mas, las que entran en ellas. En algunas cosas de las que aqui dirè que ay en este aposento, bien creo que son pocas: mas aunque no sea sino llegar a la puerta, es harta misericordia, la que las haze Dios; porque puesto que son muchos los llamados, pocos son los escogidos. Ansi digo aora, que aunque todas las que traemos

traemos este habito sagrado del Carmen, somos llamadas a la oracion, y contemplacion, porque este fue nue. stro principio. Desta casta venimos de aquellos Santos Padres nuestros del monte Carmelo, que en tan gran foledad, y con tanto desprecio del mundo buscauan este tesoro, esta preciosa margarita de que hablamos. Pocas nos disponemos para que nos la descubra el Senor; porque aunque quanto a lo esterior aora vamos bien para llegar a lo que es menester; en las virtudes hemos menester mucho, y no nos descuydar. Por esso, hermanas mias, alto a pedir al Señor, que, pues en alguna manera podemos gozar del cielo en la tierra, nos de su fauor, porque no quede por nuestra culpa, y nos muestre el camino, y de fuerças en el alma para cauar; hasta hallar este tesoro escondido, pues es verdad que le ay en nosotras mesmas: que esto querria yo dar a entender, si el Señor es seruido que sepa. Dixe, suerças en el alma, porque entendays, que no hazen falta las del cuerpo, a quien Dios nuestro Señor no las dà. No impossibilita a ninguno para comprar sus riquezas. Con que de cada vno lo que tuuiere, se contenta. Bendito sea tan gran Dios. Mas mirad, hijas, que para esto que tratamos, no quiere que os quedeys con nada. Poco, ò mucho, todo lo quiere para si, y conforme a lo que entendieredes de vos que aueys dado, se os haran mayores, o menores mercedes. No ay mejor prueua para entender si llega a vnion, ò si nò, nuestra oracion. No penseys que es cosa sonada como la passada. Digo sonada, porque assi parece està el alma como adormecida.

da, que ni bien parece està dormida, ni se siente despierta. Aqui co estar bien dormida a las cosas del mundo, y a nosotras mesmas (porque en hecho de verdad, se queda como sin sentido, aquello poco que dura, que no ay poder pensar, aunque quiere) no es menester con artisicio suspender el pensamiento. Hasta el amar, si lo haze, no entiende como, ni que es lo que ama, ni que querria. En fin como quien de todo punto ha muerto al mundo, para biuir mas en Dios, que es vna muerte sabrosa. Muerte, porque es vnarrancamiento del alma de todas las operaciones, que puede tener estando en el cuerpo: deleytofa, porque aunque està en el, segun la verdad, parece se aparta el alma del, para mejor estar en Dios. Es de manera, que aun no se yo, si le queda vida para resollar. Aora lo estaua pensando, y pareceme que nò: alomenos fi lo haze, no lo entiende. Todo su entendimiento se querria emplear en entender algo de lo que siente, y como no llegan sus fuerças a esto, quedase espantado de manera, que si no se pierde del todo, no menea pie, ni mano, como acà dezimos de vna persona que està tan desmayada, que nos parece estar muerta. O secretos de Dios! que no me hartaria de procurar dar à entenderlos, si pensasse acertar en algo, y ansi dirè mil desatinos, por si alguna vez acertasse, para que alabemos mucho al Señor. Dixe, que no era cosa soñada, porque en la morada que queda dicha, hasta que la elperiencia es mucha, queda el alma dudofa de que fue aquello, si se le antojò, si estava dormida, si sue dado de Dios, si se transfigurd el demonio en angel de luz.

Queda con mil fospechas, y es bien que las renga, porque, como dixe, aun el mesmo natural nos puede enganar allì alguna vez: porque aunque no ay tanto lugar para entrar las cosas ponçonosas, vnas lagartigillas si, que como son agudas, por do quiera se meten: y aunque no hazen daño, en especial si no hazen caso dellas, como dixe, porque son pensamentillos que proceden de la imaginacion, y de lo que queda dicho, importunan muchas vezes. Aqui por agudas que son las lagartijas, no pueden entrar en esta morada, porque ni ay imaginacion, ni memoria, ni entendimiento que pueda impedir este bien. Y osarè affirmar, que si verdaderamente es vnion de Dios, que no puede entrar el demonio, ni hazer ninguń daño, porque està su Magestad junto, y vñido con la essencia del alma, que no osarà llegar, ni aun deue entender este secreto: si està claro que no entiende nuestro pesamiento, menos entenderà cosa tan secreta. Entiendese de los actos de entendimiento, y voluntad, que los pensamientos de la imaginacion, claramente los vè el demonio, si Dios no le ciega en aquel punto. O gran bien! estado adonde este maldito no nos haze mal. Ansi queda el alma con tan grandes ganancias por obrar Dios en ella, sin que nadie le estorue, ni nosotras mesmas. Que no darà quien es tan amigo de dar, y puede todo lo que quiere? Parece que os dexo confusas en dezir, si es vnion de Dios, y que ay otras vniones. Y como si las ay? aunque sean en cosas vanas, quando se aman mucho, tambien los trasporta el demonio: Mas no de la manera que Dios, ni con el deleyte, y satisfacion

facion del alma, y paz, y gozo, que es sobre todos los gozos de la tierra, y sobre todos los deleytes, y sobre todos los contentos, y mas, que no tiene que ver adonde se engendran estos contentos, o los de la tierra, que es muy differente su sentir, como lo terneys esperimentado. Dixe yo vna vez, que es como si fuessen en esta grosseria del cuerpo, o en los tuetanos, y atine bien, que no se como lo dezir mejor. Pareceme que aun no os veo satisfechas, porque os parecerà que os podeys engañar, que este interior es cosa rezia de examinar; y aunque para quien ha passado por ello, basta lo dicho, porque es grande la differencia, quiero deziros vna señal clara, por donde no podreys dudar si fue de Dios, que su Magestad me la ha traydo oy a la memoria, y a mi parecer, es la cierta. Siempre en cosas difficultofas, aunque me parece que lo entiendo, y que digo verdad, voy con este lenguage de que me parece, porque si me engañare, estoy muy aparejada a creer lo que dixeren los que tienen muchas letras, que auque no ayan passado por estas cosas, tienen vn no sè que grandes letrados, que como Dios los tiene para luz de su Yglesia, quando es vna verdad, dasela, paraque se admira: y si no son derramados, sino sieruos de Dios, nunca se espan tan de sus grandezas, que tienen bien entendido, que puede mucho mas, y mas, y en fin aunque algunas cosas no estàn declaradas, otras deuen hallar escritas, por don de veen pueden passar estas. De esto tengo gran esperiencia, y assi mesmo la tengo de vnos medio letrados espantadizos, porque me cuestan muy caro. Alomenos creo

creo que quien no creyere que puede Dios mucho mas, y que ha tenido por bien, y tiene algunas vezes comu-nicarlo a sus criaturas, que tiene bien cerrada la puerta para recebirlas. Por esso, hermanas, nunca os acaezca, fino creed de Dios mucho mas, y mas, y no pongays los ojos en si son ruynes, o buenos a quien las haze, que fu Magestad lo sabe, como lo he dicho, no ay para que nos meter en esto, sino con simplicidad de coraçon, y humildad seruir a su Magestad, y alabarle por sus obras, y marauillas. Pues tornando a la señal, que digo es la verdadera: ya veys esta alma que la ha hecho Dios boua del todo, para imprimir mejor en ella la verda-dera sabiduria, que ni ve, ni oye, ni entiende en el tiempo que està assi, que siempre es breue, y aun mas breue le parece a ella de lo que deue ser. Fixa Dios a si mesmo en lo interior de aquel alma de manera, que quando torne en si, en ninguna manera pueda dudar que estuuo en Dios, y Dios en ella. Con tanta firmeza queda esta verdad, que aunque passassen años sin tor narle Dios a hazer aquella merced, no se le oluida; aun dexemos por los effectos con que queda. Estos dire despues, que esto es lo que haze mucho al caso. Pues direysme como lo viò, o como lo entendiò, sino ve, ni entiende? No digo, que lo viò entonces, sino que lo ve despues claro, y no porque es vision, sino vna certidumbre que queda en el alma, que solo Dios la puede poner. Yo se de vna persona, que no auia llegado a su noticia, que estava Dios en todas las cosas por presencia, y potencia, y essencia, y de vna merced que le hizo

hizo Dios desta suerte, lo vino a creer de manera, que aunque vn medio letrado de los que tengo dicho, a quien preguntò como està Dios en nosotros, y el lo sabia tan poco como ella, antes que Dios se lo diesse à entender, le dixo, que no estaua mas de por gracia, ella tenia tan fixa la verdad, que no le creyò, y preguntolo a otros, que le dixeron la verdad, con que se consolò mucho. No os aueys de engañar, pareciendoos que esta certidumbre queda en forma corporal, como el cuerpo de nuestro Señor Iesu Christo està en el santissimo Sacramento, aunque no le vemos; porque acà no queda assi, sino de sola la Diuinidad. Pues como lo que no vemos se nos queda con essa certidumbre? Esso no lo sè yo. Son obras suyas. Mas sè que digo verdad, y quien no quedare con esta certidumbre, no diria yo que es vnion de toda el alma con Dios, sino de alguna potencia, o otras muchas maneras de mercedes que haze Dios al alma. Hemos de dexar en todas estas cosas de buscar razones para ver como fue, pues no llega nuestro entendimiento a entenderlo. Para que nos queremos desuanecer? Basta ver que es todo poderoso el que lo haze. Aora me acuerdo sobre esto que digo, de que no somos parte, de lo que aueys oydo que dize la esposa en los Cantares. Lleuome el Rey ala bodega del vino, o metiome. Y no dize, que ella se sue. Y dize tambien, que andaua buscando a su amado por vna parte, y por otra. Esta entiendo es la bodega donde nos quiere meter el Señor quando quiere, y como quiere: mas por nuestras diligencias no podemos entrar.

Su Magestad nos ha de meter, y entrar el en el centro de nuestra alma, y para mostrar mejor sus marauillas, no quiere que tengamos en esto mas parte de la voluntad que del todo se le ha rendido, ni que se le abra la puerta de las potencias, y sentidos, que todos estàn dormidos, sino entrar en el centro del alma sin ninguna puerta, como entrò a sus Discipulos, quando dixo, Pax vobis, y saliò del sepulcro sin leuantar la piedra. Adelante vereys como su Magestad quiere que le goze el alma en su mesmo centro, mas que aqui, en la postrera morada. O hijas, que mucho veremos, sino queremos ver mas de nuestra baxeza, y miseria, que no somos dignos de ser sieruos de vn Señor tan grande, que no podemos alcançar sus marauillas: sea por siempre alabado, Amen.

## CAPITVLOII

Prosigue en lo mesmo. Declara la oracion de vnion por vna comparacion delicada. Dize los effetos con que queda el alma. Es muy de notar.

Areceros ha, que ya està todo dicho lo que ay que ver en esta morada, y salta mucho; porque, como dixe, ay mas, y menos. Quanto a lo que es vnion, no creo sabre dezir mas. Quando el alma,

a quien Dios haze estas mercedes, se dispone, ay muchas cosas que dezir, de lo que el Señor obra en ella. Algunas dirè, y de la manera que queda. Para darlo mejor mejor à entender, me quiero aprouechar de vna comparacion que es buena para este fin: y tambien para que veamos como, aunque en esta obra que haze el Señor, no podemos hazer nada; mas para que su Magestad nos haga esta merced, podemos hazer mucho, disponiendo nos. Ya aureys oydo fus marauillas en como se cria la seda (que el solo pudo hazer semejante inuencion) y como de vna simiente que es a manera de granos de pimienta pequeños, con el calor en començando a auer hoja en los morales, comiença esta simiente a biuir, que hasta que ay este mantenimiento de que se sustenta, se està muerta, y con hojas de moral se crian, hasta que despues de grandes les ponen vnas ramillas, y alli con las boquillas van de si mesmos hilando la seda, y hazen vnos capuchillos muy apretados adonde se encierra, y acaba este gusano, que es grande y seo, y sale del mesmo capucho vna maripofica blanca muy graciofa. Mas fi esto no se viesse, sino que nos lo contaran de otros tiempos, quien lo pudiera creer? ni con que razones pudieramos sacar, que vna cosatan sin razon, como es vn gusano, y vna aueja sean tan diligentes en trabajar para nuestro prouecho, y con tanta industria? y el pobre gusanillo pierde la vida en la demanda. Para vn rato de meditacion baste esto, hermanas, aunque no os diga mas, que en ello podeys considerar las marauillas, y sabiduria de nuestro Dios. Pues que seria si supiessemos la propriedad de todas las cosas? De gran prouecho es ocuparnos en pensar estas grandezas, y re-galarnos en ser esposas de Reytansabio, y poderoso.

Tornemos a lo que dezia. Entonces comiença a tener vida este gusano, quando con la calor del Espiritu santo se comiença a aprouechar del auxilio general, que a todos nos da Dios, y quando comiença a aprouecharse de los remedios, que dexò en su Yglesia: ansi de frequentar los Sacramentos, como có buenas liciones, y fermones, que es el remedio para vin alma que està muerta en su descuydo, y peccados, y metida en ocasiones que puede tener. Entonces comiença a biuir, y vase sustentando en esto, y en buenas meditaciones, hasta que este crecida, que es lo que a mi me haze al caso, que estotro poco importa. Pues crecido este gusano, que es lo que en los principios queda dicho, comiença a labrar la seda, y edificar la casa adonde ha de morir. Esta casa querria dar à entender aqui, que es Christo, como dize San Pablo, que nuestra vida està escondida con Christo en Dios: y que Christo es nuestra vida. Pues veysaqui, hijas, lo que podemos con el fauor de Dios, hazer que fu Magestad mesmo sea nuestra morada como lo es en esta oracion de vnion, labrandola nosotras. Parece que quiero dezir que podemos quitar o poner en Dios, pues digo que el es la morada, y la podemos nosotras fabricar para meternos en ella: y como si podemos (no quitar de Dios, ni poner) sino quitar de nosotras, y poner como hazen estos gusanitos? Que no auremos acabado de hazer en esto todo lo que podemos, quando este trabajuelo, que no no es nada, junte Dios con su grandeza, y le de tan gran valor, que el mesmo Señor sea el premio desta obra. Y ansi como ha sido el que ha puesto Louismol.

la mayor costa, ansi quiere juntar nuestros pequeños trabajos, con los grandes que padeció su Magestad, y que todo sea vna cosa. Pues ea, hijas mias, priessa a hazer esta labor, y texer este capuchillo, quitado nuestro amor proprio, y nuestra voluntad, y el estar asidas a ninguna cosa de la tierra, poniendo obras de penitencia, oracion, y mortificacion, obediencia, y todo lo demas que sabeys. Que ansi obrassemos como sabemos, y somos enseñadas de lo que hemos de hazer. Muera, muera este gusano, como lo haze en acabando de hazer para lo que fue criado, y vereys como vemos a Dios, y nos vemos tan metidas en su grandeza, como està este gusa. nillo en este capucho. Mirà, que digo ver à Dios, como dexo dicho, que se da a sentir en esta manera de vnion. Pues veamos que se haze este gusano (que es para lo que he dicho todo lo demas) que quando està en esta oracion bien muerto al mundo, fale vna maripofita blaca. O grandeza de Dios! Qual sale vn alma de aqui, de auer estado un poquito metida en la grandeza de Dios, y tan junta co el, que a mi parecer, nunca llega a media hora! Yo os digo de verdad, que la mesma alma no se conoce a si. Porque mirad la differencia que ay de vn gusano feo, a vna maripofica blanca, que la mesma ay acà. No sabe de donde pudo merecer tanto bien, de donde le pu do venir. Veefe con vn desseo de alabar al Señor, que se querria deshazer, y morir por el mil muertes. Luego le comiença a tener de padecer grandes trabajos, sin poder hazer otra cosa. Los desseos de penitencia grandissimos: el de soledad, el deque todos conociessen a Dios. Y de

Y de aqui le viene vna pena grande de ver que es offendido: aunque en la morada que viene se tratarà mas destas cosas en particular, porque lo que ay en esta morada, y en la que viene despues, es casi todo vno, aunque es muy differente la fuerça de los effetos. Porque, como he dicho, si despues que Dios llega a vn alma aqui, se essuerça a yr adelante, verà grandes cosas. O, pues ver el desassofiego desta mariposita, co no auer estado mas quieta, y fossegada en su vida, es cosa para alabar à Dios, que no sabe adonde posar, y hazer su assiento, que como le ha tenido tal, todo lo que ve en la tierra le defcontenta: en especial quando son muchas las vezes que la dà Dios deste vino, casi de cada vna queda con nueuas ganancias. Ya no tiene en nada las obras que hazia siendo gusano, que era poco a poco texer el capullo. Hanle nacido alas, como se ha de contentar, pudiendo bolar, andar passo a passo? Todo se le haze poco, quanto puede hazer por Dios, segun son sus desseos. No se marauilla mucho de lo que passaron los Santos, entendiendo ya por esperiencia como ayuda el Señor, y trasforma vu alma, que no parece ella, ni su figura: porque la flaqueça que antes le parecia tener para hazer penitencia, ya la halla fuerte. El atamiento con deudos, ò amigos, ò hazienda, que ni le bastauan actos, ni determinaciones, ni quererse apartar, que entonces le parecia se hallaua mas junta, ya se ve de manera, que le pesa estar obligada a lo que para no yr contra Dios, es menester hazer. Todo le cansa, porque ha prouado que el verdadero descanso no lo pueden dar las criaturas.

Parece que me alargo, y mucho mas podria dezir, y a quien Dios vuiere hecho esta merced, verà que quedo corta, y ansi no ay que espantar que esta mariposilla busque assiento de nueuo, ansi como se halla nueua de las cosas de la tierra. Pues adonde yrà la pobrezica ? que tornar adonde falio, no puede, que no està en nuestra mano, hasta que es Dios seruido de tornarnos a hazer esta merced. O Señor, y que nueuos trabajos comiençan a esta alma? Quien dixera tal despues de merced tan subida? En fin de vna manera, ò de otra ha de auer cruz mientras viuimos. Y quiendixere, que despues que llegò aqui, siempre està con descanso, y regalo; diria yo, que nunca llegò, sino que por ventura fue algun gusto, si entrò en la morada passada, y ayudado de flaqueza natural, y por ventura del demonio, que le dà paz, para hazerle despues mayor guerra. No quiero dezir, que no tienen paz los que llegan aqui, que si tienen, y muy grande, porque los mesmos trabajos son de tanto valor, y de tan buena rayz, que dellos fale la paz, y el contento. Del mesmo descontento que dan las cosas del mundo, nace vn desseo de salir del, tan penoso, que si algun aliuio tiene, es pensar que quiere Dios biua en este destierro, y no hasta, porque el alma con todas estas ganancias no està tan rendida en la voluntad de Dios, como se verà adelante, aunque no dexa de conformarse, mas es con vn gran sentimiento, que no puede mas, porque no le han dado mas, y con muchas lagrymas cada vez que tiene oracion, es esta su pena. En alguna manera quiçà procede de la

muy grande que le dà ver que es offendido Dios, y poco estimado en este mundo, y de las muchas almas que se pierden, ansi de Hereges, como de Moros, y lo que mas las lastima son, las de los Christianos: y aunque ve que es grande la misericordia de Dios, y que por mal que biuan, se pueden enmendar, y saluarse, teme que se condenan muchos. O grandeza de Dios! Que pocos años antes estaua esta alma, y aun quiçà dias, que no se acordaua sino de si, quien la ha metido en tan penosos cuy dados? Que aunque queramos tener muchos años de meditacion tan penosamente como aora esta alma lo siente, no lo podremos sentir. Pues valame Dios, si muchos dias, y años yo procuro exercitarine en el gran mal que es ser Dios offendido, y pensar que estos que se condenan, son hijos suyos, y hermanos mios, y los peligros en que biuimos, y quan bien nos està salir desta miserable vida, no bastara? Que no, hijas. No es la pena que se siente aqui como las de acà, que esso bien podriamos, con el fauor del Señor, tenerla, pensando mucho esto; mas no llega a lo intimo de las entrañas como aqui, que parece desmenuza vn alma sin procurarlo ella y a vezes sin quererlo. Pues que es esto? De donde procede? yo os lo dire. No aueys oydo (que ya aqui lo he dicho otra vez, aunque no a este proposito ) de la esposa, que la metiò Dios en la bodega del vino, y ordenò en ella la caridad? Pues esto es, que como aquel alma ya se entregò en sus manos, el gran amor la tiene tan rendida, que no sabe, ni quiere mas de que haga Dios lo que quisiere della.

Que jamas harà Dios, a lo que yo pienso, esta merced, sino a alma que toma muy por suya. Quiere que, sin que ella entienda como, salga de allì sellada con su sello, porque verdaderamente el alma alli no haze mas que la cera, quando imprime otro el sello, que la cera no se le imprime a si, solo està dispuesta, digo blanda, y aun para esta disposicion tan poco se ablanda ella, sino que està queda, y lo consiente. O bondad de Dios, que todo ha de ser a vuestra costa? Solo quereys nuestra voluntad, y que no aya impedimento en la cera. Pues veys aqui, hermanas, lo que nuestro Dios haze aqui, para que esta alma se conozca ya por suya. Dale lo que tiene, que es lo que tuuo su Hijo en esta vida, que es vna merced grandissima. Quien mas que el deuio querer salir desta vida? Ansi lo dixo su Magestad en la cena: Con desseo he desseado. Pues como, Senor, no se os puso delante la trabajosa muerte que auiades de morir tan penosa? No, porque el grande amor que tengo, y desseo de que se saluen las almas, sobrepuja sin comparacion a essas penas; y las muchas que he padecido, y padezco despues que estoy en el mundo, son bastantes para no tener essas en nada. Es assi, que muchas vezes he considerado en esto, y sabiendo yo el tormento que passa, y ha passado cierta alma que conozco, de ver offender a nuestro Señor, tan incomportable, que se quisiera mas morir, que suffrirlo, y pensando si vn alma con tan poca caridad comparada a la de Christo, que se puede dezir casi ninguna en esta comparacion, sentia este tormento tan insuffrible, que

2 · Leris

feria el fentimiento de Christo nuestro Señor, y que vida deuia passar, pues todas las cosas le eran presentes, y estaua siempre viendo las grandes offensas que se hazian a su Padre. Sin duda creo yo que sueron muy mayores, que las de su sacratissima Passion: porque entonces ya veia el fin de estos trabajos, y con el contento de ver nuestro remedio con su muerte, y de mostrar el amor que tenia a su Padre, en padecer tanto por el, moderaria los dolores, como acaece acà a los que con suerça de amor hazen grandes penitencias, que no las sienten casi, antes querrian hazer mas, y mas, y todo se les haze poco: pues que seria su Magestad, viendose en tan gran ocasion para mostrar a su Padre quan cumplidamente cumplia el obedecerle, y con el amor del proximo? O gran deleyte, padecer en hazer la voluntad de

Dios! Mas en ver tan contino tantas offensas hechas a su Magestad, y yr tantas almas al infierno, tengolo por cosa tan rezia, que
creo si no suera mas de hombre,
vn dia de aquella pena bastaua para acabar muchas vidas, quan-

sup ambrio and objects of a ...

concerce de ver officier a ner no befreis ten incomportable, que de confiera masaciorir, que fuchirles y prisendes i va alma con car noca carde de compara da

#### CAPITVLO III.

Continua la mesma materia. Dize de otra manera de vnion, que puede alcançar el alma, con el fauor de Dios, y lo que importa para esto el amor del proximo. Es de gran prouecho.



Ves tornemos a nuestra palomica, y veamos algo de lo que Dios dà en este estado. Siempre se entiende, que ha de procurar yr adelante en el seruicio de nuestro Señor, y en el conocimiento pro-

prio, que sino haze mas que recebir esta merced, y como cosa ya segura, descuydarse en su vida, y torcer el camino del cielo, que son los mandamientos, acaecerle ha lo que al gusano, que sale del la simiente para que produzgan otros, y el queda muerto para siempre. Digo, que echa la fimiente, porque tengo para mi, que quiere Dios, que no sea dada en balde vna merced tan grande, sino que ya que no se aproueche della para si, el que la recibe, aproueche a otros. Porque como queda con estos desseos, y virtudes dichas, el tiempo que dura en el bien, siempre haze prouecho a otras almas, y de su calor les pega calor, y quando le tiene ya perdido, acaece quedar co essa gana de que se aprouechen otras: y gusta de dar a entender las mercedes que Dios haze a quien le ama, y sirue. Yo he conocido persona que le acaecia assi, que estando muy perdida, gustaua de que se apro-

fe aprouechauan otras co las mercedes que Dios le auia hecho, y mostrarles el camino de oracion a las que no le entendian, y hizo harto prouecho. Despues la tornò el Señor a dar luz. Verdad es, que aun no tenia los effetos que quedan dichos. Mas quantos deue auer, que los Ilama el Señor al Apostolado, como a Iudas, communicando con ellos, y los llama para hazerlos Reyes, como a Saul, y despues por su culpa se pierden? De donde facaremos, hermanas, que para yr mereciendo mas, y no perdiendonos como estos, la seguridad que podemos tener, es la obediencia, y no torcer de la ley de Dios, digo a quien hiziere semejantes mercedes, y aun à todos. Pareceme que queda algo escura, con quanto he dicho, esta morada, y pues ay tanta ganancia de entrar en ella, bien serà que no parezca quedan sin esperança a los que el Señor no dà cosas tan sobrenaturales: pues la verdadera vnion se puede muy bien alcançar, con el fauor de nuestro Señor, si nos esforçamos a procurarla, con no tener voluntad, sino atada con la de Dios. O que de ellos aurà que digamos esto, y nos parezca que no queremos otra cosa, y moririamos por esta verdad, como creo ya he dicho. Pues yo os digo, que quando lo fuere, que aueys alcançado esta merced del Señor, y ninguna cosa se os de destotra vnion regalada, que queda dicha, que lo que ay de mayor precio en ella, es, por proceder desta que aora digo. O que vnion esta, para dessear! Venturosa el alma que la ha alcançado, que biuirà en esta vida con descanso, porque ninguna cosa de los sucessos de la tierra le affligirà, si no suere verse en algun peligro

peligro de perder a Dios, ò ver si es offendido: ni enfermedad, ni pobreza, ni muertes, sino suere de quien ha dehazer falta en la Yglesia de Dios. Que bien ve esta alma que el fabe mejor lo que haze, que ella lo que dessea. Aueys de notar, que ay penas produzidas de presto de la naturaleza, y de caridad, de apiadarse de los proximos, como hizo nuestro Señor quando resuscito a Lazaro, y no quitan estas el estar vñidos con la voluntad de Dios, ni tan poco turban el anima con vna passion inquieta, desassossegada, que dura mucho. Estas penas passan de presto; que, como dixe de los gozos en la oracion, parece que no llegan a lo intimo del alma, sino a estos sentidos, y potencias. Andan por las moradas passadas, mas no entran en las postreras que está por dezir. Pues para esta manera de vnion, no es menester lo que queda dicho, de suspension de potencias, que poderoso es el Señor de enriquecer las almas por muchos caminos, y llegarlas a estas moradas, y no por el atajo que queda dicho. Mas aduertid mucho, hijas, que es necesfario que muera el gusano, y mas a vuestra costa, porque en lo suso dicho ayuda mucho para morir el verse en vida tan nueua; acà es menester que biuiendo en esta; le matemos nosotras. Yo os confiesso que serà a mucho mas trabajo, mas su precio se tiene, y ansi serà mayor el galardon, si salis con victoria: mas de ser possible no ay que dudar, como lo sea la vnion verderamente con la voluntad de Dios. Esta es la vnion que toda mi vida he desseado. Esta es la que pido siempre a nuestro Señor, y la que està mas clara, y segura. Mas ay de nosotros,

que pocos deuemos de llegar a ella? aunque a quien se guarda de offender al Señor, y ha entrado en religion, le parezca que todo lo tiene hecho. O, que quedan vnos gufanos, que no se dan a entender, hasta que, como el que royò la yedra a lonas, nos han roydo las virtudes con vn amor proprio, vna propria estimacion, vn juzgar los proximos, aunque sea en pocas cosas, vna falta de caridad con ellos, no los queriendo como a si mesmo: que aunque arrastrando cumplimos co la obligacion para no ser peccado, no llegamos con harto a lo que ha de ser para estar del todo vnidas con la voluntad de Dios. Que pensays, hijas, que es su voluntad? Que seamos del todo persetas, para ser vnas con el, y con el Padre, como su Magestad lo pidiò. Mirad, que nos falta para llegar a esto? Yo os digo, que lo estoy escriuiendo con harta pena de verme tan lexos, y todo por mi culpa. Que no ha menester el Señor hazernos grandes regalos para esto. Baste lo que nos ha dado en darnos a su Hijo que nos enseñasse el camino. No penseys que està la cosa en si, se muere mi padre, ò hermano, conformarme tanto con la voluntad de Dios-que no lo sienta: y si ay trabajos, y enfermedades, suffrirlos con contento. Bueno es, y a las vezes consiste en discrecion, porque no podemos mas, y hazemos de la necessidad virtud. Quantas destas hazian los Philosophos, o, aunque no sea destas, de otras, de tener mucho saber. Aca solas estas dos que nos pide el Señor, amor de su Magestad, y del proximo, es en lo que hemos de trabajar. Guardandolas con perfecion, hazemos su voluntad, yanfi

yansi estaremos vnidos con el. Mas que lexos estamos de hazer, como deuemos a tan gran Dios, estas dos cosas, como tengo dicho? Plega a su Magestad nos de gracia, para que merezcamos llegar a este estado, que en nuestra mano està, si queremos. La mas cierta señal que, a mi parecersay de si guardamos estas dos cosasses guardando bien la del amor del proximo, porque si amamos a Dios, no se puede saber, aunque ay indicios grandes para entenderlo: mas el del proximo entiendese mas: y estad ciertas, que mientras mas os vieredes aprouechadas en el, mas lo estays en el amor de Dios: porque es tan grande el que su Magestad nos tiene, que en pago del que tenemos al proximo, harà que crezca el suyo por muchas vias. En esto no puedo dudar. Importanos mucho mirar con gran aduertencia como andamos en esto, que si es con perfecion, todo lo tenemos hecho: porque, fegun es malo nuestro natural, si no nace de la rayz, que es el amor de Dios, no llegaremos a tener con perfecion el del proximo. Pues tanto nos importa, hermanas, procuremos yrnos entendiendo en cosas menudas, y no haziendo caso de vnas muy grandes, que ansi por junto vienen en la oracion, que haremos, y aconteceremos por los proximos, y por sola vn alma que se salue, porque sino vienen despues conformes las obras, no ay para que creer que lo haremos. Ansi digo de la humildad, y de todas las virtudes. Son grandes los ardides del demonio, que por hazernos entender tenemos vna, no siendo ansi, darà mil bueltas al infierno: y tiene razon, porque es muy dañofo; que

que nunca estas virtudes fingidas vienen sin alguna vanagloria, como son de tal rayz: ansi como las que dà Dios, estan libres della, y de soberuia. Yo gusto de ver algunas almas, que quando estan en oracion, les parece querrian ser abatidas, y publicamente affrentadas por Dios, y despues vna falta pequeña encubririan si pudiessen,ò que, sino la han hecho, y se la cargan, Dios nos libre. Pues mirese mucho quien esto no suffre, para no hazer caso de lo que a solas determinò, a su parecer; que en hecho de verdad no fue de la volutad, que quando esta ay verdadera, es otra cofa, fino alguna imaginacion, que en esta haze el demonio sus saltos, y engaños, y a mugeres, y gente sin letras podrà hazer muchos, por que no sabemos entender las differencias de potencias, y imaginacion, y otras mil cosas, que ay interiores. O hermanas, como se ve claro donde esta de veras el amor del proximo, en algunas de vosotras, y en las que no està con esta perfecion? Si entendiessedes lo que nos importa esta virtud, no traeriades otro estudio. Quando yo veo almas muy diligentes a entender la oracion que tienen, y muy encapotadas quando estan en ella, que parece que no se osan bullir, ni menear el pensamieto, porque no se les vaya vn poquito de gusto, y deuocion que han tenido, hazeme ver quan poco entienden del camino por dode se alcança la vnion, y piensan que alli està todo el negocio. No, hermanas, no. Obras quiere el Señor, y si veys vna enferma a quien podeys dar algun aliuio, no se os de nada de perder essa deuocion, y compadeceros della; y si tiene algun dolor, os due-

os duela, y si fuere menester, lo ayuneys, porque ella lo coma; no tanto por ella, sino porque el Señor lo quiere. Esta es la verdadera vnion con su voluntad, y si vieredes alabar mucho a vna persona, os alegreys mas que si os loassen a vos. Esto, a la verdad, facil es, que si ay humildad, antes ternà pena de ser loada. Mas esta alegria de que se entiedan las virtudes de las hermanas, es gran cosa: y quando vieredes en ellas alguna falta, sentirla como si fuera propria, y encubrirla. Mucho he dicho en otras partes desto, porque veo que si vuiesse en ello quiebra, vamos perdidas. Plega al Señor nunca la aya, que como esto sea, yo os digo, que no dexeys de alcançar de su Magestad la union que queda dicha. Quando os uieredes faltas en esto, aunque tengays deuocion, y regalos, que os parezca auer l'egado ya a alguna suspen sioncilla en la oracion de quietud (que a algunas luego les parecerà que està todo hecho) creed me que no aueys llegado a union, y pedid al Señor, que os de con perfecion este amor del proximo, y dexad hazer a su Magestad, que el os darà mas que sepays dessear, como vosotras forceys vuestra uoluntad, para que se haga en todo la de las hermanas, aunque perdays de uuestro dere= cho, y oluidar uuestro bien y contento por el suyo, aunque mas os contradiga el natural, y procurar tomartrabajo por quitarle al proximo quando se offreciere. No penseys que no ha de costar algo. Mirad lo que costò a nuestro esposo el amor que nos tuuo, que por librarnos de la muerte, la padeciò tan penosa, como muerte de cruz : olus ist log comercin oup offe cherenam CAPI-

## CAPITVLO IIII.

Prosigue en lo mesmo, declarando mas esta manera de oracion. Dize lo mucho que importa andar con ausso, porque el demonio le trae grande para hazer tornar atras de lo començado.

Areceme que estays co desseo de ver que fe haze esta palomica, y adonde se assien P ta, pues queda entedido que no es en gustos espirituales, ni en contentos de la tierra. Mas alto es su buelo, y no os pue-

do satisfazer hasta la postrera morada. Plega a Diosse me acuerde, ò tenga lugar de escriuirla, porque han pasfado cinco meses desde que lo comence hasta aora, y co mo la cabeça no està para tornarlo a leer, deuen yr dichas las cosas dos vezes: como es para mis hermanas, poco và en ello. Toda uia quiero declarar mas lo que parece que es esta oracion de vnion. Conforme a mi ingenio pornè vna comparacion. Despues trataremos mas desta mariposica que no para, aunque siempre frutifica, haziendo bien a si, y a otras almas, porque no halla en si verdadero reposo. Ya terneys oydo muchas vezes, que se desposa Dios con las almas espiritualmente (bendita sea su misericordia, que tanto se quiere humillar) y aunque sea grossera coparacion, no hallo ofra que mas pueda dar a entender lo que pretendo, que el Sacramento del matrimonio: aunque es en differente manera de esto que tratamos, por ser todo espiritual,

que diffiere mucho de lo corporeo: porq todo es amor con amor, y sus operaciones son limpissimas, y tan delicadissimas y suaues, que no ay como se dezir, mas sabe rel Señor darlas a sentir. Pues pareceme que la vnion aun no llega a desposorio espiritual, sino como por acà quado se han de desposar dos, se trata si son coformes, y que el vno y otro quieran, y se vean, paraque mas se satisfaga los dos: anfi aqui, presupuesto que el concierto està ya hecho, y que el alma està bien informada quan bien le està, y determinada a hazer en todo la voluntad de su esposo, v su Magestad, como quien bien entiede si esassi, lo està della, y ansi haze esta misericordia, que quiere le entienda mas, y que, como dizen, vengan a vistas, y juntarla configo. Podemos dezir, que es ansi esto, porque passa en breuissimo tiepo. Alli no ay mas dar, ni tomar, sino ver el alma por vna manera secreta quien es este esposo, que ha de tomar, porque por los sentidos, y potencias en ninguna manera podrà entender en mil años lo que aqui entiende en breuissimo espacio: mas como es tal el esposo, de sola aquella vista la dexa mas digna de que se vengan a dar las manos: porque queda el alma tan enamorada, que haze de su parte lo que puede, para que no se desconcierte este diuino desposorio. Mas si esta alma se descuydasse a poner su afficion en cosa que no sea el, perderlo hatodo, y estan grandissima perdida, como lo son las mercedes que va haziendo, y mucho mayor que se puede encarecer. Por es-10, almas Christianas, a las que el Señor ha llegado a estos terminos, por el os pido, que no os descuydeys,

sino que os aparteys de las ocasiones, que aun en este estado no està el alma tan fuerte, que se pueda meter en ellas, como lo està despues de hecho el desposorio, que es en la morada que se sigue: porque la communicacion no fue mas de vna vista, y el demonio anda con grá cuydado a combatirla, y a desuiar este desposorio, que despues que la ve del todo rendida al esposo, no se atreue tanto, porque la teme, y tiene esperiencia que si alguna vez lo haze, queda con gran perdida, y ella con ganacia. Yo os digo, hijas, que he conocido personas muy encumbradas, y llegar a este estado, y con la gran sutileza y ardid del demonio tornarlas a ganar para fi, porque deue juntarse todo el infierno para ello: porque, como he dicho, no pierden vn alma fola, sino muchas. Ya el tiene esperiencia en este caso: porque si miramos la multitud de almas que por medio de vna trae Dios a si, es para alabarle mucho los millares que conuertian los Martyres. Quantas lleuò al cielo vna donzella como Santa Vrsula? Pues, las que aurà perdido el demonio por Santo Domingo, y San Francisco, y otros Fundadores de Ordenes? Que todos estos, como lo leemos, recibian mercedes semejantes de Dios. Que sue esto, sino que se esforçaron a no perder por su culpa tan diuino desposorio? O hijas mias, tan aparejado està el Senor a hazernos merced aora como entonces, y en parte (si ansi se puede dezir) mas, como necessitado de que las queramos recebir, porque ay pocos que miren por su honra, como entonces auia. Queremonos mucho. Ay mucha cordura para no perder de nuestro derecho. O que

O que engaño tan grande! El Señor nos de luz para no caer en semejantes tinieblas, por su misericordia. Podreysme preguntar, ò estar con duda de dos cosas. La primera, que si està el alma tan puesta con la voluntad de Dios, como queda dicho, como se puede engañar, pues ella en todo no quiere hazer la suya? La segunda, porque vias puede entrar el demonio tan peligrosamente, que se pierda vuestra alma, estando tan apartadas del mundo, y tan llegadas a los Sacramentos, y en compañía (podemos dezir) de Angeles, pues por la bondad del Señor, todas no tienen otros desseos, sino de seruirle en todo?que los que estan metidos en las ocasiones del mundo no es mucho. Yo digo, que en esto teneys razon, que harta misericordia nos ha hechoDios: mas quando veo que estaua sudas entre los Apostoles, y tratando siempre con el mesmo Dios, oyendo sus palabras, entiendo que no ay seguridad. Respondiendo a lo primero. Si esta alma estuuiere siempre asida a la voluntad de Dios, està claro que no se perderà: mas viene el demonio con vnas futilezas grandes, y de baxo de color de bien, vala desquiciando en poquitas cosas della, y metiendo en algunas que el la haze entender, que no son malas, y poco a poco escureciendo el entendimiento, y entibiando la voluntad, y haziendo crecer en ella el amor proprio, hasta que de vno en otro la và apartando de la voluntad de Dios, y llegado a la suya. De aqui queda respondido a lo segundo, porque no ay encerramiento tan encerrado adonde el no pueda entrar, ni desierto tan apartado adonde el dexe de yr. Y aun otra o tom

cosa os digo, que quiçà lo permite el Señor para ver como se ha esta alma, a quien quiere poner por luz de otras, que mas vale que en los principios, si ha de ser ruyn, lo sea, que no quando dane a muchos. La diligen. cia que a mi se me offrece mas cierta, despues de pedir siempre a Dios en la oracion, que nos tenga de su mano, y pensar muy contino, que, si el nos dexa, seremos luego en el profundo, como es verdad, y jamas estar confiadas en nosotras, pues serà desatino; es andar con cuydado y auiso particular, mirando como vamos en las virtudes, si mejoramos, ò desminuymos en algo, en especial en el amor vnas con otras, y en el desseo de ser tenida por la menor, y en cosas ordinarias, que si miramos en ello, y pedimos al Señor luz, luego veremos nuestro bien, ò daño. Que no penseys, que alma que llega Dios a tanto, la dexa tan presto de su mano, que no tenga bien el demonio que trabajar, y siente su Magestad tanto que se le pierda, que le dà mil auisos interiores de mu chas maneras. Ansique no se le podrà esconder el daño. En fin sea la conclusion en esto, que procuremos siempre yr adelante, y si esto no ay, andemos con grantemor, porque sin duda algun salto nos quiere hazer el demonio, pues no es possible que auiendo llegado a tanto, dexe de yr creciendo; que el amor jamas està ocioso, y ansi serà harto mala señal. Porque alma que ha pretendido ser esposa del mesmo Dios, y tratadose ya con su Magestad, y llegado a los terminos que queda dicho, no se ha de echar a dormir. Y para que veays lo que haze con las que ya tiene por esposas, comencemos

mos a tratar de las sextas moradas, y vereys como es poco todo lo que pudieremos seruir, y padecer, y hazer para disponernos a tan grandes mercedes; que podrà ser auer ordenado el Senor, que me lo mandassen escriuir, para que puestos los ojos en el premio, y viendo quan sin tassa es su misericordia, pues con vnos gusanos quiere ansi communicarse y mostrarse, oluidemos nuestros contentillos de tierra, y puestos los ojos en su grandeza, corramos encendidas en su amor. Plega a el que acierte yo a declarar algo de cosas tan difficultosas, que si su Magestad no menea la pluma, bien sè serà impossible, y sino ha de ser para vuestro prouecho, le suplico no acierte a dezir nada, pues sabe su Magestad que no es otro mi desseo, a quanto puedo entender de mi, sino que sea alabado su nombre, y nos esforcemos a seruir a vn Señor que ansi paga aun en la tierra, por donde se colige algo de lo que nos darà en el cielo, sin los sinsabores de los trabajos y peligros que ay en esta vida; porque a no le auer de perderle y offenderle, defcanso seria que no se acabassen hasta la fin del mun-

do, padeciendo por tan buen Dios, y Señor,
y esposo nuestro. Plega a su Magestad
merezcamos hazerle algun seruicio, sin tantas faltas como siepre tenemos, aun en las
obras buenas,

Amen. Idagio ov

# MORADAS SEXTAS, ay en ellas onze capitulos.

### CAPITVLO I.

Trata como encomençando el Señor a hazer mayores mercedes, ay mas grandes trabajos. Dize algunos, y como se han en ellos los que estan ya en estamorada Es bueno para quien los pasa interiores.



Ves vengamos, con el fauor del Spiritu fanto, a hablar en las fextas moradas, adode el alma ya queda herida del amor del esposo, y procura mas la soledad, y quitar todo lo que puede consorme asu

estado, que la puede estoruar desta soledad. Està tan esculpida en el alma aquella vista, que todo su desseo es tornarla a gozar. Ya he dicho que en esta oracion no se ve nada que se pueda dezir ver, ni co la imaginacion. Digo pues vista por la comparacion que puse. Ya el alma bien determinada queda a no tomar otro esposo: mas el esposo no mira los grandes desseos que tiene de que se haga ya el desposorio, que aun quiere que lo dessee mas, y que le cueste algo vn tal bien, que es el mayor de los bienes; y, aunque todo es poco para tan gran ganancia, yo os digo, hijas, que no dexa de ser menester la muestra, y señal que ya se tiene della, para poderse lleuar. O valame Dios, y que son los trabajos interiores,

y ex-

y exteriores que padece hasta entrar en la sexta morada! Por cierto algunas vezes lo considero, y temo si se entendiesse antes, seria difficultosissimo determinarse la flaqueza natural a poderlo suffrir, ni determinarse a passarlo por bienes que se le representassen, saluo si no vuiesse llegado a la septima morada, que ay nada se teme, de arte que no se arroge muy de rayz el alma a pasfarlo por amor de Dios, y es la causa que està casi siempre tan junta a su Magestad, que de alli le viene la fortaleza. Creo serà bien contaros algunos de los que yo sè que se passan con certidumbre. Quiçà no seran todas las almas Ileuadas por este camino, aunque dudo mucho que biuan libres de trabajos de la tierra de vna manera, ò de otra, las almas que a tiempos gozan tan de veras cosas del cielo. Aunque no tenia por mi de tratar desto, he pensado que alguna alma que se vea en aquello, le serà gran consuelo saber, que passa en las que Dios haze semejantes mercedes, porque verdaderamente parece entonces estar todo perdido. No lleuare por concierto como suceden, sino como se me offreciere a la memoria, y quiero començar de los mas pequeños, que es vna grita de las personas con quien se trata, y aun con las que no trata, sino que en su vida le parecia se podian acordar della, que se haze santa, que haze estremos para engañar al mudo, y para hazer a los otros ruynes, que son mejores Christianos sin essas ceremonias; y hase de notar, que no ay ninguna, sino procurar guardar bien su estado. Los que tenia por amigos, se apartan della, y son los que le dan mejor bocado,

y es de los que mucho se sienten, que và perdida aquel alma, y notablemente engañada: que son cosas del demonio : que ha de ser como aquella y la otra persona que se perdiò, y ocasion de que caya la virtud: que trae engañados los confessores, y yr a ellos, y dezirselo han, poniendo exemplos de lo que acaeció a algunos que se perdieron por aqui. Mil maneras de mofas, y de dichos destos. Yo sè de vna persona, que tuuo harto miedo, no auía de auer quien la confessasse, segun andauan las cosas, que por ser muchas, no ay para que me detener. Y es lo peor, que no passan de presto, sino que es roda la vida, y el auisarse vnos a otros que se guarden de tratar personas semejantes. Direysme, que tambien ay quien digabien. O hijas, y que pocos ay que crean esse bien, en comparacion de los muchos que abominan! Quanto mas que esse es otro trabajo mayor que los dichos, porque como el alma ve claro que si tiene algun bien, es dado de Dios, y en ninguna manera suyo, porque poco antes se vio muy pobre, y metida en peccados, esle vn tormento intolerable, alomenos a los principios, que despues no tanto, por algunas razones. La primera, porque la esperiencia le haze claro verque tan presto dizen bien, como mal, y ansi no haze mas caso de lo vno, que de lo otro. La segunda, porque le ha dado el Señor mayor luz, de que ninguna cosa buena es suya, sino da da de su Magestad, y como si la viesse en tercera persona, oluidada de que tiene alli parte ninguna, se buelue a alabar a Dios. La tercera, si ha visto algunas almas aprouechadas de ver las mercedes

que Dios la haze, piensa que tomò su Magestad este medio de que la tuuiessen por buena, no lo siendo, para que a ellas les viniesse bien. La quarta, porque como tiene mas delante la honra y gloria de Dios, que la suya, quitasse vna tentacion, que dà a los principios de que essas alabanças han de ser para destruyrla, como ha visto algunas, y dasele poco de ser honrada, a trueque de que si quiera vna vez sea Dios alabado por su medio, despues venga lo que viniere. Estas razones, y otras aplacan la mucha pena, que dan estas alabanças, aunque casi siempre se siente alguna, sino es quando poco, ni mucho se aduierte: mas sin comparacion es mayortrabajo verse tener en publico por buena sin razon, que no los dichos. Y quando ya viene a no le tener mucho desto, muy menos le tiene desotro, antes se huelga y le es como vna musica muy suaue (esto es gran verdad) y antes fortalece el alma, que la acobarda, porque ya la esperiencia la tiene enseñada la gran ganancia que le viene por este camino. Parecele que no offenden a Dios los que la perfiguen: antes lo permite su Magestad para gran ganancia suya: y como la siente claramente, tomales vn amor particular muy tierno, que le parece aquellos son mas amigos, y que la dan mas a ganar, que los que dizen bien. Tambien suele dar el Señor enfermedades grandes. Este es muy mayor trabajo, en especial quado son dolores agudos, que en parte, si ellos son rezios, me parece el mayor que ay en la tierra, digo exterior, aunque entren quantos quisieren, si es de los que digo, porque descomponen lo interior, y exterior: de ma-

de manera que aprieta vnalma, que no fabe que hazer de fi:y de muy mejor gana tomaria qualquier martyrio de presto, que estos dolores. Aunque en grandissimo estremo no duran tanto: que en sin no dà Dios mas de lo que se puede suffrir, y dà su Magestad primero la paciencia. Mas de otros dolores grandes en lo ordinario, y enfermedades de muchas maneras, yo conozco vna persona que desde que començo el Señor a hazerla esta merced que queda dicha, que ha quarenta años, no puede dezir con verdad que ha estado dia sin tener dolores, y otras maneras de padecer, de falta de falud digo, sin otros grandes trabajos. Verdad es que auia sido muy ruyn, y para el infierno, que merecia, todo fe le haze poco. Otras que no ayan offendido tanto a nuestro Señor, las lleuarà por otro camino. Mas yo siempre escogeria el del padecer, si quiera, por imitar a nuestro Senor Iesu Christo, aunque no vuiesse otra ganancia en especial, que siempre ay muchas. O, pues si tratamos de los interiores, estotros parecerian pequeños, si estos se acertassen a manifestar, sino que es impossible de la manera que passa. Comencemos por el tormento que dà, topar con vn confessor tan cuerdo, y poco esperimentado, que no ay cosa que tenga por segura. Todo lo teme: en todo pone duda. Como ve cosas extraordinariassen especial si en el alma que las tiene, ve alguna imperfecion (que les parece han de ser Angeles a quien Dios hiziere estas mercedes, y es impossible mientras estuuieren en este cuerpo) luego es todo condenado 2 demonio, o melancolia: y desto està el mundo tan lleno, que

que no me espanto, que haze el demonio tantos daños por este camino, que tienen mucha razon de temerlo, y mirarlo muy bien los confessores. Mas la pobre alma que anda con el mesmo temor, y và al confessor como a juez, y esse la codena, no puede dexar de recebir gran tormento, y turbacion; que solo lo entenderà quan gran trabajo es, quien vuiere passado por ello. Porque este es otro de los grandes trabajos, que estas almas padecen, en especial si han sido ruynes, pensar que por sus peccados ha Dios de permitir, que sean engañadas. Y aunque quando su Magestad les haze la merced, estan seguras, y no pueden creer ser otro spiritu, sino de Dios, como es cosa que passa de presto, y el acuerdo de los peccados està siempre, y ve en si faltas, que nunca las dexa de auer, luego viene este tormento. Quando el confessor la assegura, aplacase, aunque torna: mas quando el ayuda con mas temor, es cosa casi incomportable, en especial quando tras esto vienen vnas sequedades, que no parece que jamas se ha acordado de Dios, ni se ha de acordar: y como vna persona de quien oyò dezir desde lexos, es quando oye hablar de su Magestad. Todo no es nada, si no es que sobre esto venga el parecer que no sabe informar a los confessores, y que los trae engañados, y aunque mas piensa, y ve que no ay primer mouimiento, que no descubra, y aunque se digan, no aprouecha: que està el entendimiento tan escuro, que no es capaz de ver la verdad, sino creer lo que la imaginacion le representa, que entoces ella es la señora, y los desatinos que el demonio la quiere representar, a quien deue nuestro

nuestro Señor de dar licencia para que la prueue, y para hazerla entender que està reprouada de Dios, porque son muchas las cosas que la combaten, con vn apretura interior tan sensible, y intolerable, que yo no sè a que se pueda comparar, sino a los que padecen en el infierno: porque ningun consuelo se admite en esta tempestad. Si se pretenden con el confessor, parece han acudido los demonios a el, para que la atormente mas. Y ansi tratando vno co vn alma que estaua en este tormento, despues de passado, hallaua ser apretamiento peligroso, por ser de tantas cosas juntas. Deziale le auifasse quando estuuiesse ansi, y siempre era tan peor, que vino el a entender, que no era mas en su mano. Pues si quiere tomar vn libro de romance, acaecia no entender mas, que si no supiera letra, porque no estaua el entendimiento capaz. En fin que ningun remedio ay en esta tempestad, sino aguardar a la misericordia de Dios, que a deshora con vna palabra suya, ò vna ocasion que a caso sucediò, lo quita todo tan de presto, que parece no vuo nublado en aquel alma, segun quedò llena de Sol, y de mucho mas consuelo. Y como quien se ha escapado de vna batalla peligrosa con auer ganado la vitoria, queda alabando a nuestro Señor, que sue el que peleò por ella, y el que vencio: porque conoce muy claro que ella no puede nada, y que todas las armas con que se podia defender, le parece las ve en manos de su contrario, y aun conoce claramente su miseria, y lo poco que podemos, si nos desamparasse el Señor. Parece que ya no ha menester consideracion para entender esto, porque

porque la esperiencia de passar por ello, auiendose visto del todo inhabilitada, le haze ya entender nuestra nonada. Porque aunque no deue estar sin gracia, pues con toda esta tormenta, no offende a Dios, ni le offenderia por cosa de la tierra, està tan escondida, que ni vna cetella muy pequeña le parece no ve de que tiene amor de Dios, ni que le tuuo jamas: porque si ha hecho algun bien, ò su Magestad le ha hecho alguna merced, todo le parece cosa soñada, y que sue antojo: los peccados ve cierto que los hizo. O lesus, que es ver vn alma desamparada desta suerte, y, como he dicho, quan poco le aprouecha ningun cosuelo de la tierra? Por esso no penseys, hermanas, que si alguna vez os vieredes ansi, que los ricos, y los que estan con libertad, ternan para estos tiempos mas remedio. No, no, que me parece a mi, es como si a los condenados les pusiessen quantos deleytes ay en el mundo delante, no bastarian para darles aliuio, antes les acrecentarian el tormento: Ansi acà, viene de arriba, y no valen aqui nada las cosas de la tierra. Quiere este gran Dios, que conozcamos Rey, y nuestra miseria, y importa mucho para lo de adelante. Pues que harà esta pobre alma quando muchos dias le durare ansi? Porque si reza, es como sino rezasse, para su consuelo, digo, que no se admite en lo interior, ni aun se entiende lo que reza, ni ella mesma a si, aunque sea vocal lo que reza, que para mental no es este tiempo, porque no estan las potencias para ello, antes haze mayor dano la soledad, que es otro tormento por si, porque no suffre ni estar con nadie, ni que la hablen, y ansi,

y ansi, por mucho que se ssuerce, anda con vn desabrimiento, y mala condicion en lo exterior, que se le echa mucho de ver. Es verdad, que sabrà dezir lo que ha? Es indicible, porque son apretamientos, y penas espirituales, que no se saben poner nombre. El mejor remedio, no digo para que se quite (que para esso yo no le hallo) sino para que se pueda suffrir, es entender en obras de caridad, y esteriores, y esperar en la misericordia de Dios, que nunca falta a los que en el esperan. Sea por siempre bendito, amen.

#### CAPITVLO II.

Trata de algunas maneras con que despierta nuestro Señor a el alma, que parece no ay en ellas que temer, aunque es cosa muy subida, y son grandes mercedes.

Tros trabajos, que dan los demonios, esteriores, no deuen ser tan ordinarios, y ansi no ay para que hablar en ellos, ni son tan penosos con gran parte, porque por mucho que hagan, no llegan a inhabilitar ansi las potencias, a mi parecer, ni a turbar el alma desta manera, que en sin queda razon para pensar que no pueden hazer mas de lo que el Señor les diere licencia, y quando esta no està perdida, todo es poco en comparacion de lo que queda dicho. Otras penas interiores y remos diziendo en estas moradas, tratado differencias

de

de oracion, y mercedes del Señor, y algunas fon aun mas rezias que lo dicho, en el padecer, como se verà, por qual dexan el cuerpo. Mas no merecen nombre de trabajos, ni es razon que fe le pongamos, por fer tan grandes mercedes del Señor, y que en medio dellas entiende el alma que lo son, y muy fuera de sus merecimientos. Viene ya esta pena grande para entrar en la setima morada, con otras hartas. Alguna dirè, porque todas sera impossible, ni aun declarar como son, porque vienen de otro linage mas alto que las dichas: y si en lo susodicho con ser de mas baxa casta, no he podido declarar mas de lo dicho, menos podrè en estotro. El Señor de para todo su fauor, por los merecimientos de su Hijo, amen. Parece que hemos dexado mucho la palomica; y no hemos, porque estos trabajos son los que la hazen tener mas alto buelo. Pues comencemos aora a tratar de la manera que se ha con ella el esposo, y antes que del todo lo sea, se haze bien dessear por vnos medios tan delicados, que el alma no los entiende, ni creo acertare a darlo a entender, sino suere a los que han passado por ello: porque son vnos impulsos tan delicados, y sutiles, que proceden de lo muy interior del alma, que no se comparacion que poner que quadre. Và bien differente de todo lo que podemos procurar, y aun de los gustos que quedan dichos: que muchas vezes estando la mesma persona descuydada, y sin tener la memoria en Dios, su Magestad la despierta a manera de vna cometa, ò trueno, aunque no se oye ruydo. Entiende muy bien el alma que sue llamada de Dios, y tan entendido,

que algunas vezes, en especial a los principios, la haze estremecer, y quexar, sin ser cosa que le duele. Siente ser herida sabrosissimamente, mas no atina, como, ni quien la hiriò. Bien conoce ser cosa preciosa, y jamas querria ser sana. Quexase con palabras de amor, aun esteriores, sin poder hazer otra cosa a su esposo, porque entiede que està presente; mas no se quiere manifestar, y es harta pena, aunque sabrosa, y si quiere no tenerla, no puede, ni querria jamas se le quitasse, porque le satisfaze mucho mas, que el embeuecimiento que carece de pena, de la oracion de quietud. Deshaziendome estoy, hermanas, por daros a entéder esta operacion de amor, y no sè como, porque parece cosa contraria dar a entender el amado claramente que està con el alma, y parecer que la llama con vna seña tan cierta, que no se pue de dudar, y vn siluo tan penetratiuo para entenderle el alma, que no le puede dexar de oyr, porque no parece sino que en hablado el esposo, que està en la setima morada, por esta manera que no es habla formada, toda la gente que està en las otras no se osan bullir, ni sentidos, ni imaginacion, ni potencias. O mi poderoso Dios, que grandes son vuestros secretos, y que differentes las cosas del spiritu, a quanto por acà se puede ver, ni entender, pues con ninguna cosa se puede declarar esta tan pequeña, para las muy grandes que obrays con las almas! Haze en ella tan gran operacion, que se està deshaziendo de desseo, no sabe que pedir, porque claramente le parece està con ella su Dios. Direysme, si esto entiende, que dessea? ò que le da pena? Que mayor bien quiere?

quiere? No lo se; se que padece, y le llega a las entrañas esta pena, y que quando dellas saca la saeta el que la hiere, verdaderamente parece se las lleua tras si, segun es elsentimiento de amor. Estaua pensando aora si seria que de este fuego del brassero encedido, que es mi Dios, saltaua alguna centella, y daua en el alma de manera, que se dexaua sentir aquel encendido suego, y como no era bastante para consumirla, y el es tan deleytoso, queda con aquella pena, y al tocar, haze aquella operacion, y pareceme es la mejor comparacion que he acertado a dezir, porque este dolor sabroso, no es dolor, ni està en vn fer, aunque a vezes dura gran rato, otras de presto se acaba, como quiere communicarle el Señor, que no es cosa que se puede procurar por via humana. Mas aunque està algunas vezes rato, quitase, y torna. En fin nunca està estante, y por esso no acaba de abrasar el alma, sino ya que se và a encender, muere la centella, y queda con desseo de tornar a padecer aquel doloramoroso que le causa. Aqui no ay que pensar si es cosa mouida del natural, ni caufada de melancolia, ni tampoco engaño del demonio, ni si es antojo, porque es cosa que se dexa muy bien entéder ser este mouimiento de adonde està el Señor, que es immutable, y las operaciones no son como de otras deuociones, que el mucho embeuecimiento del gusto nos puede hazer dudar. Aqui estan todos los fentidos, y potencias sin ningun embeuecimiento, mirando que podrà ser, sin estoruar nada, ni poder acrecentar aquella pena deleytofa, ni quitarla, a mi parecer. Aquel a quien nuestro Señor hiziere esta merced

merced (que fi fe la ha hecho, en leyendo esto, lo entenderà) dele muy muchas gracias, que no tiene que temer si es engaño, sino tema si ha de ser ingrata a tan gran merced, y procure esforçarse a seruir, y a mejorar en todo su vida, y verà en lo que para, y como recibe mas, y mas. Aunque vna persona que esto tuuo, passò algunos años con ello, y con aquella merced estaua bien satisfecha, que si multitud de años siruiera al Señor con grandes trabajos, quedaua con ella muy bien pagada. Sea bendito por siempre jamas, amen. Podrà ser que repareys en como ay en esto mas seguridad que en otras cosas? A mi parecer, por estas razones. La primera, porque jamas el demonio deue dar pena sabrosa como esta. Podrà dar sabor, y deleyte que parezca espiritual; mas juntar pena, y tanta, con quietud, y gusto del alma, no es de su facultad: que todos sus poderes estan por las adefueras, y sus penas, quando el las dà, no son, a mi parecer, jamas sabrosas, ni con paz, sino inquietas, y con guerra. La segunda, porque esta tempestad sabrosa viene de otra region de las que el puede enseñorear. La tercera, por los grandes prouechos que quedan en el alma, que es lo mas ordinario determinarse a padecer por Dios, y dessear tener muchos trabajos, y quedar mas determinada a apartarse de los contentos, y conversaciones de la tierra. Y otras cosas semejantes. El no serantojo està muy claro, porque aunque otras vezes lo procure, no podrà contrahazer aquello, y es cosa tan notoria, que en ninguna manera se puede antojar, digo parecer que es, no siendo, ni dudar de que es: y si alguna quedare,

quedare, sepa que no son verdaderos impetus, digo si dudare en si le tuuo, o sino, porque ansi se dà a sentir como a los oydos vna gran voz. Pues fer melancolia no lleua camino, porque ella fabrica todos sus antojos en la imaginacion, estotro procede de lo interior del alma. Ya podrà ser que yo me engañe, mas hasta oyr otras razones a quien lo entienda, siempre estarè en esta opinion. Y ansi sè de vna persona harto llena de temor destos engaños, que desta oracion jamas le pudo tener. Tambien suele tener nuestro Señor otras maneras de despertar el alma, que a deshora estando rezando vocalmente, y con descuy do de cosa interior, parece viene vna inflamacion dele ytofa, como fi de presto viniesse vn olor tan grande, que se communicasse por todos los sentidos, no digo que es olor, sino pongo esta comparacion, ò cosa desta manera, solo para dar a sentir que està allì el esposo. Mueue vn desseo sabroso de gozar el alma del, y con esto queda dispuesta para hazer grandes actos, y alabanças a nuestro Señor. Su nacimiento desta merced es de donde queda dicho, mas aquino ay

cosa que de pena, ni los desseos de gozar a Dios fon penosos. Esto es mas ordinario sentirlo el alma. Tampoco me parece que ay aqui que temer, por algunas razones de las dichas uno procu-

- rar admitir esta meralon com ced con hazimiento de gracias.

#### CAPITVLO III.

Trata de la mesma materia, y dize de la manera que habla Dios al alma quando es servido, y auisa como seban de auer en esto, y no seguirse por su parecer. Pone algunas señales para que se conozca quando no es engaño, y quando lo es. Es de harto prouecho.

Tra manera tiene Dios de despertar al alma, y aunque en alguna manera parece mayor merced que las dichas, podrà ser mas peligrofa, y por esso me deterne algo en ella, que son vnas hablas con el al-

ma de muchas maneras. V nas parece vienen de fuera, otras de lo muy interior del alma, otras de lo superior della, otras tan en lo exterior, que se oyen con los oydos, porque parece es boz formada. Algunas vezes, y muchas, puede ser antojo, en especial en personas de flaca imaginacion, ò melancolicas notables. Destas dos maneras de personas no ay que hazer caso, a mi parecer, aunque digan que ven, y oyen, y entienden, ni inquietarlas co dezir que es demonio, fino oyrlas como a personas enfermas, diziendo la Priora, ò Confessor a quien lo dixeren, que no hagan caso dello: que no es la sustancia para seruir a Dios, que a muchos ha engañado el demonio por allì: que no ferà quiçà assi a ella, por no la affligir. Mas si le dizen que es melancolia, nunca acabarà: jurarà que lo ve, y lo oye, porque le parece assi. Verdad

Verdad es, que es menester traer quenta con quitarla la oracion, y lo mas que se pudiere que no haga caso dello. Porque suele el demonio aprouecharse destas almas assi enfermas, aunque no sea para su daño, para el de otros. Siempre ay que temer destas cosas, hasta yr en-tendiendo el spiritu. Y digo, que siempre es lo mejor a los principios deshazersele, porque si es de Dios, es mas ayuda para yr adelante, y antes crece quando es prouado. Esto es ansi, mas no sea apretando mucho el alma, y inquietandola, porque verdaderamente ella no puede mas. Pues tornando a lo que dezia de las hablas co el anima: de todas las maneras que he dicho, pueden fer de Dios, y tambien del demonio, y de la propria imaginacion. Dire (si acertare) con el fauor del Señor, las señales que ay en estas differencias, y quando seran estas hablas peligrofas, porque ay muchas almas que las fienten entre gente de oracion, y querria, hermanas, que no penseys hazeys mal en no las dar credito, ni tampoco en darsele. Quando son solamete para vosotras mesmas de regalo, ò auiso de vuestras faltas, digalas quien las dixere, ò sean antojo, poco và en ello. De vna cosa os auiso, que no penseys, aunque sean de Dios, sereys por esso mejores, que harto hablò a los Fariseos, y todo el bien està en como se aprouechan destas palabras: y de hinguna que no vaya muy conforme a las escrituras hagays mas caso della, que si las oyessedes al mesmo demo nio: porque, aunque sean de vuestra flaca imaginacion, es menester tomarse como vna tentacion de cosas de la Fe, y ansi resistid siempre para que se vayan quitando; y si quitaran, porque lleuan poca fuerça consigo? Pues tornando a lo primero, que venga de lo interior, que de lo superior, que de lo esterior, no importa para dexar de ser de Dios. Las mas ciertas señales que se pueden tener, a mi parecer, son estas. La primera y mas verdadera es el poderio y señorio que trae consigo, que es hablando, y obrando. Declarome mas. Està vnalma en toda la tribulacion y alboroto interior que queda dicho, y escuridad del entendimiento, y sequedad, con vna palabra destas que diga solamente, No tengas pena; queda fin ninguna, y fossegada, y con gran luz, y quitada toda aquella pena, con que le parecia que todo el mundo, y letrados, que se juntaran a darle razones para que no la tuniessen, no la pudieran, con quanto trabajaran, quitar de aquella afflicion. Està affligida por auerle dicho su confessor, y otros, que es espiritu del demonio el que tiene, y toda llena de temor, y con vna palabra que se le diga: Solo yo soy: no ayas miedo; se le quita del todo, y queda consoladissima, y pareciedole que ninguno bastarà a hazerla creer otra cosa. Està con mucha pena de algunos negocios graves, que no sabe como han de suceder: Entiende, que se sossiegue, que todo sucederà bien. Queda con certidumbre, y sin pena, y desta manera otras muchas cosas. La segunda razon, vna gran quietud que queda en el alma, y recogimiento deuoto y pacifico, y dispuesta para alabaças de Dios. O Señor, si vna palabra embiada a dezir con vn page vuestro (a loque dizen: alomenos estas en esta morada si, no las dize el mesmo Señor, sino algun Angel)

Angel) tiene tata fuerça: que tal la dexareys en el alma, que està atada por amor con vos, y vos con ella? La tercera señal es no passarse estas palabras de la memoria en mucho tiempo, y algunas jamas, como se passan las que por aca entendemos, digo que oymos de los hombres, que annque sean muy graues, y de letrados, no las tenemos tan esculpidas en la memoria, ni tápoco si son en cosas por venir, las creemos, como a estas, que queda vna certidumbre grande de manera, que aunque algunas vezes en colas muy impossibles al parecer, no dexa de venirle duda si serà, ò nò, y anda con algunas bacilaciones el entendimiento, en la mesma alma està vna seguridad, que no se puede rendir aunque le parezca que vaya todo al cotrario de lo que entendio, y passan años que no se le quita aquel pensar, que Dios buscarà otros medios, que los hombres no entienden, mas que en sin se ha de hazer, y ansi es, que se haze. Aunque (como digo) no se dexa de padecer quando ve muchos desuios, porque como las operaciones que tuuo al tiempo que lo entendio, y la certidumbre que al presente le quedò de ser Dios, es ya passado, han lugar estas dudas, pensando si sue demonio, si sue de la imaginacion. Ninguna destas le queda al tiempo que le sucede, sino que mori-ria por aquella verdad: mas como digo, con todas estas imaginaciones, que deue poner el demonio para dar pena, y acobardar el alma, en especial si es negocio que en el hazerse lo que se entendio, ha de auer muchos bie. nes de almas, y son obras para gran seruicio de Dios, y en ellas ay gran difficultad, que no harà? Alomenos enfla-

enflaquece la Fe, que es harto dano no creer que Dios es poderoso para hazer obras que no entienden nue. stros entendimientos. Con todos estos combates, aunque aya quien diga a la mesma persona que son disparates (digo los confessores con quien se traten estas cofas) y con quantos malos sucessos vuiere para dar a entender que no se pueden cumplir, queda vna centella no sè donde tan biua, de que serà, aunque todas las de mas esperanças esten muertas, que no podria aunque quisiesse, de xar de estar biua aquella centella de seguridad, y en fin, como he dicho, se cumple la palabra del Señor, y queda el alma tan contenta, y tan alegre, que no querria fino alabar siempre a su Magestad, y mucho mas por ver cumplido lo que se le auia dicho, que por la mesma obra, aunque le vaya mucho en ella. No sè en que và esto, que tiene en tanto el alma que falgan estas palabras verdaderas, que si a la mesma persona la tomassen en algunas mentiras, no creo lo sintiria tanto, como si ella en esto pudiesse mas, que no dize sino lo que la dizen. Infinitas vezes se acordaua cierta persona de Ionas Propheta sobre esto, quado temia, que no se auia de perder Niniue. En fin como es espiritu de Dios, es razon se le tenga esta fidelidad, en dessear no sea tenido por falso, pues es la summa verdad. Y ansi es grande la alegria, quando despues de mil rodeos, y en cosas disficultosissimas lo veen cumplido, aunque a la mesma persona se le ayan de seguir grandes trabajos dello, lo quiere mas passar, que no que dexe de cumplirse lo que tiene por cierto le dixo el Señor. Quiçà

Quiçà no todas personas ternan esta flaqueza, si lo es, que no lo puedo condenar por malo. Si son de la imaginacion, ninguna destas señales ay, ni certidumbre, ni paz, ni gusto interior. Saluo que podria acaecer (y aun vo sè de algunas personas a quien ha acaecido, estando muy embeuidas en oracion de quietud y sueño espiritual) que algunas son tan flacas de complexion, ò imaginacion, ò no sè la causa, que verdaderamente en este gran recogimieto estan tan fuera de si, que no se sienten en lo esterior, y estan tan adormecidos todos los sentidos, que como vna persona que duerme (y aun quiçà es assi, que estan adormecidas) como manera de sueño las parece que las hablan, y aunque ven cofas, y piefan que es de Dios; mas en fin dexa los effetos como de fueño. Y tambien podria ser pidiendo vna cosa a nuestro Senor affetuosamente, parecerles que le dizen lo que quieren, y esto acaece algunas vezes. Mas quien tuuiere mucha esperiencia de las hablas de Dios, no se podrà engañar en esto, a mi parecer. De la imaginacion, y del demonio ay mucho que temer, mas si ay las señales que dixe arriba, bien se puede assegurar ser de Dios, aunque no de manera, que si es cosa graue lo que se le dize, y que se ha de poner por obra de si, ò de negocios de terceras personas, jamas haga nada, ni le passe por pensamiento, sin parecer de confessor letrado, y auisado, y sieruo de Dios, aunque mas y mas entienda, y le parezca claro ser de Dios. Porque esto quiere su Magestad, y no es dexar de hazer lo que el manda, pues nos tiene dicho tengamos al confessor en su lugar, adonde amage

adonde no se puede dudar ser palabras suyas, y estas ayudan a dar animo, si es negocio difficultoso, y nuestro Señor le pondrà al confessor, y le harà creer es espi ritu suyo, quado el lo quisiere, y sino, no estan mas obligados; y hazer otra cola, sino lo dicho, y seguirse nadie por su parecer en esto, tengolo por cosa muy peligrosa, y ansi, hermanas, os amonesto de parte de nuestro Señor que jamas os acaezca. Otra manera ay como habla el Señor al alma, que yo tengo para mi ser muy cierto de su parte, con alguna vision intellectual, que adelante dirè, como està en lo intimo del alma, y parecele tan claro oyraquellas palabras con los oydos del alma al mefmo Señor, y tan en secreto, que la mesma manera del entenderlas, con las operaciones que haze la mesma vision, assigura, y dà certidumbre no poder el demonio tener parte alli. Dexa grandes effetos para creer esto. Alomenos ay seguridad de que no procede de la imaginacion, y tambien, si ay aduertencia, la puede siempre tener desto por estas razones. La primera, porque deue ser differente en la claridad de la habla, que es tan clara, que vna filaba que falte de lo que entendio se acuerda, y si se dixo por vn estilo, ò por otro, aunque sea todo vna sentencia; y en lo que se antoja por la imaginacion, ferà habla no tan clara, ni palabras tan distintas, sino como cosa medio soñada. La segunda, porque aca no se pensaua muchas vezes en lo que se entendio, digo que es a deshora, y aun algunas estando en conversacion, y se responde a lo que passa de presto por el pensamiento, ò a lo que antes se ha pensado, y muchas es en cosas que jamas

jamas tuuo acuerdo de que auian de ser, ni serian, y ansi no las podia auer fabricado la imaginacion, para que el alma se engañasse, en antojarsele lo que no auia desseado, ni querido, ni venido a su noticia. La tercera, porque lo vno es como quien oye, y lo de la imaginacion es como quien và componiendo lo que el mesmo quiere, que le digan poco a poco. La quarta, porque las palabras son muy differentes, y con vna se comprehende mucho, lo que nuestro entendimiento no podria componer tan de presto. La quinta, porque junto con las palabras muchas vezes (por vn modo que yo no fabre dezir) se dà a entender mucho mas de lo que ellas suenan, sin palabras. En este modo de entender, hablarè en otra parte mas, que es cofa muy delicada, y para alabar anuestro Señor. Porque en esta manera ay differencias, ha auido personas muy dudosas, en especial alguna por quien ha passado (y ansi aurà otras) que no acabaua de entenderse, y ansi sè que lo ha mirado con mucha aduertencia, porque han sido muy muchas vezes las que el Señor le haze esta merced, y la mayor duda que tenia, era en esto, si se le antojaua a los principios, que el ser demonio mas presto se puede entender, aunque son tantas sus sutilezas, que sabe bien contrahazer el espiritu de luz, mas serà (a mi parecer) en las palabras, dezirlas muy claras, que tampoco queda duda si se entendie-ron como en el espiritu de verdad: mas no podrà contrahazer los effetos que quedan dichos, ni dexar essa Paz en el alma, ni luz, antes inquietud y alboroto: mas puede hazer poco daño, ò ninguno, si el alma es humil-

de, y haze lo que he dicho de no se mouer a hazernada por cosa que entieda. Si son fauores y regalos del Señor, mire coatencion si por ellos se tiene por mejor, y si mien tra mayor palabra de regalo, no quedare mas cofundida, crea que no es espiritu de Dios, porque es cosa muy cierta que quando lo es, mientra mayor merced, muy mas en menos se tiene la mesma alma, y mas acuerdo trae de sus pecados, y mas oluidada està de su ganancia, y mas empleada su voluntad y memoria en querer solo la honra de Dios, sin acordarse de su propio prouecho, y con mas temor anda de torcer en ninguna cosa su voluntad, y con mayor certidubre de que nunca merecio aquellas mercedes, fino el infierno. Como hagan estos effetos, todas las cofas, y mercedes que tuniere en la ora cion, no ande el alma espantada, sino confiada en la mifericordia del Señor, que es fiel, y no permitirà que el demonio la engane, aunque siempre es bien que se ande con temor. Podrà ser que a las que no lleua el Señor por este camino, les parezca que podriá estas almas no escuchar estas palabras que les dizen, y si son interiores, distraerse de manera, que no se admitan, y con esto andaran sin estos peligros. A esto respondo, que es impossible, no hablo de las que se les antoja: que con no estar tanto apeteciendo alguna cosa, ni quiriendo hazer caso de las imaginaciones, tienen remedio. Acà ninguno, porque de tal manera el mesmo espiritu que habla, haze parar todos los otros pensamientos, y aduertir a lo que fe dize, que en alguna manera me parece (y creo es assi) que seria mas possible, no entender a vna persona que hablasse hablasse muy a bozes, otra que oyesse muy bien, porque podria no aduertir, y poner el pensamiento, y entendimiento en otra cosa. Mas en lo que tratamos no se puede hazer, no ay oydos que se atapar, ni poder para pensar, sino en lo que se dize, en ninguna manera, porque el que pudo hazer parar el Sol por peticion de los se, puede hazer parar las potencias, y todo el interior, de manera que vee bien el alma que otro mayor Señor que ella, gouierna aquel castillo, y causale harta deuocion, y humildad. Ansi que en escusarlo no ay remedio ninguno. Denos le la diuina Magedad, para que solo pongamos los ojos en contentarle, y nos oluidemos de nosfotros mesmos, como he dicho, amen. Plega a el, que aya acertado a dar a entender lo que en esto he pretendido, y que sea algun auiso para quien lo tuuiere.

## CAPITVLO IIII. 100 omos

Trata de quando suspende Dios el alma en la oracion con arrobamiento, ò estasi, ò rapto, que todo es vno, a mi parecer, y como es menester gran ansmo para recebir tan grandes mercedes de su Magestad.

On estas cosas dichas de trabajos, y las de mas, que sossiego puede traer la pobre mariposica, todo es para mas dessear gozar a el esposo. Y su Magestad como quien conoce nuestra flaqueza vala habilitando con estas cosas, y otras muchas para que tenga

animo

animo de juntarse con tan gran Señor, y tomarlo por esposo. Reyr os heys de que digo esto, y pareceros ha desatino, porque a qualquiera de vosotras os parecerà que no es menester animo, y que no aurà ninguna muger tan baxa, que no le tega para desposarse con el Rey. Ansi lo creo yo, con el de la tierra; mas con el del cielo, yo os digo, que es menester mas de lo que pensays, porque nuestro natural es muy timido, y baxo para tá gran cosa, y tengo por cierto que si no le diesse Dios caudal, con quanto veys nos està bien, seria impossible; y aqui vereys lo que haze su Magestad para concluyr este desposorio, que entiendo yo deue ser quando dà arrobamientos que la saca de sus sentidos, porque si estando en ellos, se viesse tan cerca desta gran Magestad, no era possible (por ventura) quedar con vida. Entiendese arrobamientos que lo sean, y no flaquezas de mugeres, como por acà tenemos, que todo nos parece arrobamieto, y estasi. Y, como creo dexo dicho, ay complisiones tan flacas, que co vna oracion de quietud se mueren. Quiero poner aqui algunas maneras que yo he entendido, como he tratado co tantas personas espirituales, que ay de arrobamientos, aunque no se si acertare como en otra parte donde escriui esto, y algunas cosas de las que van aqui, que por algunas razones ha parecido que no và nada tornarlo a dezir, aunque no sea sino porque vayan las moradas por junto aqui. Vna manera ay, que estando el alma (aunque no sea en oracion) tocada con alguna palabra que se acordò, ò oyò de Dios, parece que su Magestad desde lo interior del alma haze crecer

la centella que diximos ya, mouido de piedad de auerla visto padecer tanto tiempo por su desseo, que abrasada toda ella, como vn aue fenix, queda renouada, y (piadosamente se puede creer) perdonadas sus culpas. Hase de entender con la disposicion, y medios que esta, alma aurà tenido, como la Yglefia lo enseña. Y ansi limpia la junta configo sin entenderaqui nadie, sino ellos dos, ni la mesma alma lo entiede de manera que lo pueda despues dezir, aunque no està sin sentido interior: porque no es como a quien toma vn desmayo, ò paraxilmo, que ninguna cosa interior, ni esterior entiende. Loque yo entiendo en este caso, es, que el alma nunca estuvo tan despierta para las cosas de Dios, ni con tan gran luz y conocimiento de su Magestad. Parecerà impossible, porque si las potencias estan tan absortas, que podemos dezir, que estan muertas, y los sentidos lo mesmo, como se puede entender que se entiende? Esse secreto yo no lo sè, ni quiçà ninguna criatura, sino el mesmo Criador, y otras cosas muchas que passan en este estado, digo en estas dos moradas. Esta, y la postrera se pudieran bien juntar, porque de la vna a la otra no ay puerta cerrada; mas porque ay cosas en la postrera, que no se han manifestado a los que no han llegado a ella, me parecio diuidirlas. Quando estando el alma en esta luspension, el Señor tiene por bien de mostrarle algunos secretos, como cosas del cielo, y visiones imaginarias, esto sabelo despues dezir, y de tal manera queda imprimido en la memoria, que nunca jamas se oluida. Mas quando son visiones intelectuales tampoco las sa-

be dezir, porque deue auer algunas en estos tiemposta subidas, que no las conuiene entender los que biuen en la tierra, para poderlas dezir, aunque estando en sus sentidos por acà se pueden dezir muchas destas visiones intellectuales. Podràfer, que no entendays algunas que cosa es vision, en especial las intelectuales. Yo lo dirè a su tiempo, porque me lo ha mandado quien puede, y aunque parezca cosa impertinente, quiçà para algunas almas serà dealgun prouecho. Pues direysme, si despues no ha de auer acuerdo dessas mercedes tan subidas, que ay haze el Señor a el alma, que prouecho le traen? O hijas, es tan grande, que no se puede encarecer; porque aunque no las fabe dezir, en lo muy interior del alma quedan bien escritas, y jamas se oluidan. Pues si no tienen imagen, ni las entienden las potencias, como se pueden acordar? Tampoco entiendo esso, mas entiendo que quedan vnas verdades en esta alma tan fixas de la grandeza de Dios, que quando no tuniera Fe que le dize quien es, y que estaua obligada a creerle por Dios, le adorara desde aquel punto por tal, como hizo Iacob quando vio la escala, que con ella deuia de entender otros secretos, que no los supo dezir, que por solo ver vna escala que baxauan, y subian Angeles, si no vuiera mas luz interior, no entendiera tan grandes misterios. No se si atino en lo que digo, porque aunque lo he oydo, no sè si se me acuerda bien. Ni tampoco Moysen supo dezir todo lo que vio en la carça, sino lo que quiso Dios que dixesse; mas si no mostrara Dios a su alma secretos con certidumbre, para que viesse, y creyesse que

era Dios, no se pusiera en tantos, y tan grandes trabajos: mas deuia entender tan grandes cosas dentro de los espinos de aquella çarça, que le dieron animo para hazer lo que hizo por el pueblo de Ifrael. Affi, hermanas, a las cosas ocultas de Dios no hemos de buscar razones para entenderlas, sino como creemos que es poderoso, està claro que hemos de creer que vn gusano de tan limitado poder como nosotras, que no ha de entender sus grandezas. Alabemosle mucho, porque es seruido, que entendamos algunas. Desseando estoy acertar, a poner vna comparacion, para si pudiesse dar a entender algo desto que voy diziendo, y creo no la ay que quadre; mas digamos esta. Entrays en vn aposento de vn Rey, o gran Señor (creo camarin los llaman) adonde tiene infinitos generos devidrios, y barros, y muchas cosas puestas por tal orden, q casi todas se ven en entrado. (Vna vez me lleuaron a vna pieça de estas en casa de la Duquesa de Alua, adonde viniendo de camino me mãdò la obediécia estar dos dias, por importunacion desta Señora, que me quede espantada en entrando, y conside raua de q podia aprouechar aquella barahunda de cosas, y veia que se podia alabar al Señor de ver tatas disfe rencias de cosas, y aora me cae en gracia como me han aprouechado para aqui.) Pues aunque estuue allì vn rato, era tanto lo que auia que ver, que luego se me oluido todo, de manera que de ninguna de aquellas pieças me quedò mas memoria, q si nunca las vuiera visto, ni sabria dezir de que hechura eran: mas por junto acuerdase q se vio. Ansi acà estando el alma ta hecha vna cosa co Dios, metida

metida en este aposento del cielo Impireo, que deue. mos tener en lo interior de nuestras almas; porque claro està que pues Dios està en ellas, que tiene alguna de. stas moradas. Y aunque quando està assi el alma en estasi, no deue siempre el Señor querer que vea estos se. cretos, porque està tan embeuida en gozarle, que basta tan gran bien: algunas vezes gusta que se desembeua, y de presto vea lo que està en aquel aposento, y ansi queda despues que torna en si con aquel representarsele las grandezas que vio, mas no puede dezir ninguna, ni llega su natural a mas de lo que sobrenaturalmente ha querido Dios que vea. Luego ya confiesso que sue ver, y que es vision imaginaria? No quiero dezir tal, que no es esto de que trato, sino vision intelectual, que como no tengo letras, mi torpeza no sabe dezir nada, que lo que he dicho hasta aqui en esta oracion, entiendo claro que si và bien, que no soy la que lo he dicho. Yo tengo para mi, que si algunas vezes no entiende destos secretos en los arrobamientos el alma aquien los ha dado Dios, que no son arrobamientos, sino alguna flaqueza natural; que puede ser a personas de flaca complexion, como somos las mugeres, con alguna fuerça el espiritu sobrepujar al natural, y quedarse ansi embeuidas, como creo dixe en la oracion de quietud. A quellos no tienen que ver con arrobamientos, porque el que lo es, creo que roba Diostoda el alma para si, y que como a cosa suya propria, y a esposa suya la và mostrando al-guna partezita del reyno que ha ganado, por ser (lo que por poca cosa que sea, es todo) mucho lo que ay en este gran

gran Dios. Y no quiene estoruo de nadie, ni depotencias, ni sentidos, sino de presto manda cerrar las puertas destas moradas todas, y solo en la que el està queda abierta para entrarnos. Bendita sea tanta misericordia, y con razon seran malditos los que no quisieren aprouecharle della, y perdieren a este Señor. O hermanas mias, que no es nada lo que dexamos, ni es nada quanto hazemos, ni quanto pudieremos hazer por vn Dios que assi se quiere communicar a vn gusano. Y si tenemos esperança de aun en esta vida gozar deste bien, que hazemos? En que nos detemos? Que es bastante para que vn momento de xemos de buscar a este Señor, como lo hazia la esposa por barrios, y plaças? O, que es burleria todo lo del mundo, sino nos llega, y ayuda a esto, aunque duraran para siempre sus deleytes, y riquezas, y gozos, quantos se pudieren imaginar, que es todo asco, y vasura, comparados a estos tesoros que se han de gozar sin fin: ni aun estos no son nada, en comparacion de tener por nuestro al Señor de todos los tesoros, y del cielo, y de la tierra. O ceguedad humana! Hasta quando hasta quando se quitarà esta tierra de nuestros ojos? ----Que aunque entre nosotras no parèce es tanta, que nos ciegue del todo, veo vnas motillas, vnas chinillas, que filas dexamos crecer, son bastantes para hazernos gran dano: sino que por amor de Dios, hermanas, nos aprouechemos destas faltas, para conocer nuestra miseria, y ellas nos den mayor vista, como la dio el lodo a la del ciego que sanò nuestro esposo: y ansi viendonos tan imperfetas, crezca mas el fuplicarle faque bien de nue-Atras le que .

stras miserias, para en todo contentar a su Magedad. Mucho me he diuertido sin entenderlo. Perdonadme, hermanas, y creed, que llegada a estas gradezas de Dios (digo a hablar en ellas) no puede dexar de lastimarme mucho, ver lo que perdemos por nuestra culpa; porque aunque es verdad que son cosas, que las dà el Señor a quien quiere; si quiessemos a su Magestad, como el nos quiere, a todas las daria. No està desseando otra co. fa, fino tener a quien dar, que no por esso se disminuyen sus riquezas. Pues tornando a loque dezia, manda el esposo cerrar las puertas de las moradas, y aun las del castillo, y cerca, que en queriendo arrebatar esta alma, se le quita el huelgo; de manera, que aunque duren vn poquito mas algunas vezes los otros sentidos, en ninguna manera puede hablar, aunque otras vezes todo se quita de presto, y se enfrian las manos y el cuerpo, de manera que no parece tiene alma, ni se entiende algunas vezes si se echa el huelgo. Esto dura poco espacio (digo para estar en vn ser) porque quitandose esta gran suspension vn poco, parece que el cuerpo torna algo en si y alienta, para tornarse a morir, y dar mayor vida al alma, y con todo no durarà mucho este tan gran estasi. Mas acaece, aunque se quita, quedarse la voluntad tan embeuida, y el entendimiento tan enagenado (y dura ansi dia, y aun dias) que parece no es capaz para entender en cosa que no sea para despertar la voluntad a amar, y ella se està harto despierta para esto, y dormida para arrostrar a asirse a ninguna criatura. O, quando el alma torna ya del todo en si, que es la confusion que le que-

le queda, y los desseos tan grandissimos de emplearse en Dios, de todas quantas maneras se quisiere seruir della? Y si de las oraciones passadas quedan tales effetos, como quedan dichos, que serà de vna merced tan grande como esta? Querria tener mil vidas para emplearlas todas en Dios, y que quantas cosas ay en la tierra, fuessen lenguas para alabarle por ella. Los desseos de hazer penitencia grandes, y no haze mucho en hazerla, porque con la fuerça del amor, siente poco quanto haze, y ve claro que no hazian mucho los Martyres en los tormentos que padecian, porque con esta ayuda de parte de nuestro Señor, es facil, y assi se quexan estas almas a su Magestad, quando no se les offrece en que padecer. Quando esta merced les haze en secreto, tienenla por muy grande:porque quando es delante de algunas personas, es tan grande el corrimiento y affrenta que les queda, que en alguna manera desembeue el alma de lo que goza, con la pena y cuydado que le dà pensar que diran los que lo han visto, porque conoce la malicia del mundo, y entiende que no lo echaran por ventura a lo que es, sino por lo que auian de alabar al Señor, quiçà les serà ocasion para echar juyzios. En + alguna manera me parece esta pena falta de humildad (mas ello no es mas en su mano) porque si esta persona dessea ser vituperada, que se le dà? Como entendio vna que estaua en esta afflicion, de parte de nuestro Senor: No tengas pena, le dixo, que, o ellos han de ala-barme a mi, o murmurar de ti, y en qualquier cosa destas ganas tu. Supe despues que esta persona se auia

mucho

mucho animado con estas palabras, y consolado, y por si alguna se viere en esta afflicion, os la pongo aqui. Parece que quiere nuestro Señor, que todos entiendan que aquel alma es ya suya, que no ha de tocar nadie en ella. En el cuerpo, en la honra, en la hazienda en hora buena, que de todo se sacarà honra para su Magestad : mas en el alma, esso nò : que si ella con muy culpable atreuimiento no se aparta de su esposo, el la ampararà de todo el mundo, y de todo el infierno. No sè si queda dado a entender algo de que cosa es arrobamiento, que todo es impossible, como he dicho, y creo no se ha perdido nada en dezirlo, para que se entienda lo que lo es: porque ay effetos muy differentes en los fingidos arrobamientos ( no digo fingidos, porque quien los tiene quiera engañar, sino porque ella lo està) y como las señales, y effetos no con-

formen con tan gran merced, queda infamada de manera, que con razon no se cree despues a quien el Señor la

Amen, Amen.

(mas ello no es mas en funt 2003, porque fi esta perfora dessea fen vieuperada e que fe la da? Como entendio via que éstante en esta denue fi o Sefere, e No congas penas lo disco que o ello stande ala-

barme a miso mormuner de tis y en qualquier cola del I A Drus. Sune despues que esta persona se ausa

# CAPITVLO V.

Prosigue en lo mismo, y pone una manera de quando leuanta Dios el alma con un buelo del spiritu en disferente manera de lo que queda dicho. Dize alguna causa, porque es menester animo.

Declara algo desta merced que haze el Señor por sabrosa manera.

Es harto prouechoso.

Tra manera de arrobamiento ay, o buelo del spiritu le llamo yo, que aunque todo es vno en la sustancia, en lo interior se siente muy differente: porque muy de presto algunas vezes se siente vn moui-

miento tan acelerado del alma, que parece es arrebatado el spiritu con vna velocidad, que pone harto temor
en los principios, que por esso os dezia es menester animo grande para quien Dios ha de hazer estas mercedes,
y aun se, y consiança, y resinacion grande de que haga
nuestro Señor del alma lo que quisiere. Pensays que es
poca turbacion estar vna persona muy en su sentido, y
verse arrebatar el alma, y aun algunos hemos leydo,
que el cuerpo con ellas, sin saber adonde và, o quien la
lleua, o como? que al principio deste momentaneo mouimiento, no ay tanta certidumbre de que es Dios.
Pues ay algun remedio de poder resistir? En ninguna
manera, antes es peor, que yo lo sè de alguna persona,

que parece quiere Dios dar a entender a el alma, que pues tantas vezes con tan grandes veras se ha puesto en sus manos, y con tan entera voluntad se ha offrecido to. da, que entienda que ya no tiene parte en si, y notable. mente con mas impetuoso mouimiento es arrebatada. Y tenia ya por si lo que digo, de no hazer mas que haze vna paja quando la leuanta el ambar, si lo aueys mirado, y dexarse en las manos de quien tan poderoso es: que ve es lo mas acertado hazer de la necessidad virtud. Y porque dixe de la paja, es cierto assi, que con la facilidad que vn gran jayan puede arrebatar vna paja, este nuestro gran Gigante, y poderoso arrebata el spiritu. No parece sino que a aquel pilar de agua que diximos, que creo era en la quarta morada, que no me acuerdo bien, que con tanta suauidad y mansuedumbre, digo sin ningun mouimiento se hinchia, este gran Dios, que detiene los manantiales de las aguas, y no dexa falir la mar de sus terminos, aqui le desata los manantiales por donde le venia el agua, y con vn impetu grande se leuan-ta vna ola tan poderosa que sube a lo alto esta nauezica denuestra alma; y assi como no puede vna naue, ni es poderoso el piloto, ni todos los que la gouiernan para que las olas, que vienen con furia, la dexen estar adonde quieren, muy menos puede lo interior del alma detenerse en donde quiere, ni hazer que sus sentidos, ni potencias, hagan mas de lo que les tienen mandado, que lo esterior no se haze aqui caso dello. Es cierto, hermanas, que de solo yrlo escriuiendo me voy espantando de como se muestra aqui el gran poder deste gran

gran Rey y Emperador, que harà quien passa por ello. Tengo para misque si los que andan muy perdidos en el mudo, se les descubriesse su Magestad como haze a estas almas, que aunque no fuesse por amor, por miedo no le offenderian. O quan obligadas estaran las que han sido auisadas por camino tan subido, a procurar co todas sus fuerças no enojar este Señor! Por el os suplico, hermanas, à las que vuiere hecho su Magestad semejantes mer cedes, que no os descuydeys con no hazer mas que recibir. Mirà que quien mucho deue, mucho ha de pagar, Para esto es menester gran animo, que es vna cosa que acobarda en gran manera, y si nuestro Señor no se le diesse, andaria siempre con gran afflicion : porque si el no la anima, definayarà fin duda, mirando lo que fu Magestad haze con ella, y tornandose a mirar a si, quan poco sirue para lo que està obligada, y esso poquillo que haze tan lleno de saltas, y quiebras, y sloxedad, que por no se acordar de quan impersectamente haze alguna obra, si la haze, tiene por mejor, procurar que se le oluide, y traer delante sus peccados, y meterse en la misericordia de Dios. Que pues no tiene con que pagar, supla la piedad, y misericordia, que siempre tuuo con los peccadores; quiçà le responderà lo que a vna persona, que estaua muy affligida, delante de vn Crucifixo, en este punto, considerando que jamas tuuo que dar a Dios, ni que dexar por el, dixole el mesmo Crucificado, consolandola, que el le daua todos los dolores, y trabajos que auia passado en su passion, que los tuuiesse por proprios para offrecer a su Padre.

Quedò aquel alma tan cofolada, y tan rica, fegun della he entedido, que no se le puede oluidar, antes cada vez que se ve tan miserable, acordandosele, queda animada y consolada. Algunas cosas destas podria dezir aqui, que como he tratado tantas personas santas y de oracion, sè mucho. Porque no penseys, que soy yo, me voy a la mano. Esta parece me de gran prouecho, para que entendays lo que se contenta nuestro Señor de que nos conozcamos, y procuremos siempre mirar 2 y remirar nuestra pobreza, y miseria, y que no tenemos nada, que no lo recibimos. Ansi que, hermanas mias, para esto, y lotras muchas cofas que se offrecen a vn alma que ya el Señor la tiene en este puto, es menester animo: y, a mi parecersaun para esto postrero mas que para nada, si ay humildad. Denosla el Señor por quien es. Pues tornando a este apresurado arrebatar del spiritu, es de tal manera que verdaderamente parece que sale del cuerpo, y por otra parte claro està, que no queda esta persona muerta, alomenos ella no puede dezir si està en el 2 200 cuerpo, o si no, por algunos instantes. Parecele que toda junta ha estado en otra region muy differente desta que biuimos, adonde se le muestra otra luz tan differente de la de acà, que si toda su vida ella la estuuiera fabricando junto con otras cosas, fuera impossible alcançara las; y acaece que en vn instante le enseñan tantas cosas juntas, que en muchos años que trabajara en ordenarlas con su imaginacion y pensamiento, no pudiera de mil partes la vna. Esto no es vision intelectual, sino imaginaria, que se ve co los ojos del almamuy mejor, que aca

vemos

vemos co los del cuerpo, y sin palabras se le dà a entender algunas cosas, digo que si ve algunos Santos, los conoce como si los vuiera tratado mucho. Otras vezes junto con las cosas que ve con los ojos del alma, por vision intellectual se le representan otras, en especial multitud de Angeles con el Señor dellos, y sin ver nada con los ojos del cuerpo, por vn conocimieto admirable, que vo no sabre dezir, se le representa lo que digo, y otras muchas cosas, que no son para dezir. Quien passare por ellas, que tenga mas habilidad que yo, las sabrà quiçà dar a entender, aunque me parece bien difficultoso. Si esto todo passa estando en el cuerpo, o no, yo no lo sabre dezir, alomenos ni juraria que està en el cuerpo, ni tampoco que està el cuerpo sin el alma. Muchas vezes he pensado, si como el Sol que estandose en el cielo, en sus rayos tienen tanta fuerça, que no mudandose el de allì, de presto llegan ellos acà: si ansi el alma, y el spiritu que son vna mesma cosa, como lo es el Sol y sus rayos, puede, quedandose ella en su puesto, con la fuerça del calor que le viene del verdadero Sol de justicia, segun alguna parte superior, salir sobre si mesma. En fin yo no sè lo que digo. Lo que es verdad, es, que con la presteza que sale la pelota de vn arcabuz quado le ponen fuego, le leuanta en lo interior vn buelo (que yo no se otro nombre que le poner) que aunque no haze ruydo, haze vn mouimiento tan claro, que no puede fer antojo en ninguna manera, y muy fuera de fi mesma, a todo lo que puedo entender, se le muestran grandes cosas: y quando torna a sentirse en si, es con tan grandes ganancias,

ganancias, y teniendo en tan poco todas las cofas de la tierra para en comparacion de las que ha visto, que le parecen vasura, y desde ay'adelante biue en ella co harta pena, y no ve cosa de las que solian parecerle bien, que le haga darsele nada della. Parece que le ha querido el Señor mostrar algo de la tierra adonde ha de yr, como lleuaron señas los que embiaron a la tierra de promission los del pueblo de Israel, para que passe los trabajos deste camino, sabiendo adonde ha de yra descanfar. Aunque cofa que passa tan de presto, no os parecerà de mucho prouecho, son tan grandes los que dexa en el alma, que fino es quien passa por ello, no sabrà entender su valor. Por donde se ve bien no ser cosa del demonio, que de la propria imaginacion es impossible, ni el demonio podria representar cosas que tanta operacion, paz, y sossiego, y aprouechamiento dexan en el alma: en especial tres cosas muy en subido grado. La primera, conocimiento de la grandeza de Dios: porque mientra mas cosas vieremos della, mas se nos dà a enten der. La segunda, proprio conocimiento y humildad de ver como cosa tan baxa, en comparacion del Criador de tantas grandezas, le ha ofado offender, ni ofa mirarle. La tercera, tener en muy poco las cosas de la tierra, sino fueren las que puede aplicar para seruicio de tan gran Dios. Estas son las joyas que comiença el esposo a dar a su esposa, y son de tanto valor, que no las pornà a mal recaudo, que ansi queda esculpidas en la memoria estas vistas, que creo es impossible oluidarlas hasta que las goze para siempre, sino suesse para gran mal suyo. gasionberg

Mas el esposo que se las dà, es poderoso para darle gracia que no las pierda. Pues tornando al animo que es
menester, pareceos que es tan liuiana cosa, que verdaderamente parece que el alma se aparta del cuerpo,
porque ve perder los sentidos, y no entiende para que?
Menester es, que le dè el que dà todo lo de mas. Direys, que bien pagado và este temor. Ansi lo digo yo.
Sea para siempre alabado el, que tanto puede dar.
Plega a su Magestad, que nos dè para que merezcamos
seruirle, Amen.

### CAPITVLO VI.

En que diZe un effeto de la oracion que està dicha en el capitulo passado, y en que se entenderà que es verdadera, y no engaño. Trata de otra merced que haZe el Señor al alma para emplearla en sus alabanças.

Estas mercedes tan grandes queda el alma tan desseosa de gozar del todo al que se las haze, que biue con harto tormento, aunque sabroso: vnas ansias grandes de morirse: y assi con lagrymas muy ordinarias pide a Dios la saque deste destierro. Todo le cansa quanto ve en el. En viendose a solas tiene algun aliuio, y luego acude esta pena, y en estando sin ella no se halla. En sin no acaba esta mariposica de hallar assiento que dure: antes como anda el alma tá tierna

del amor, qualquiera ocasion que sea para enceder mas este suego, la haze bolar, yassi en esta morada son muy continos los arrobamientos, sin auer remedio de escufarlos, aunque sea en publico, y luego las persecuciones y murmuraciones, que aunque ella quiera estar sin temores, no la dexan, porque son muchas las personas que se los ponen, en especial los confessores; y aunque en lo interior del alma parece tiene gra seguridad por vna parte, en especial quando està a solas con Dios por otra anda muy affligida, porque teme fi la ha de engañar el demonio, de manera que offenda a quien tanto ama, que de las murmuraciones tiene poca pena, fino es quando el mesmo cofessor la aprieta, como si ella pudiesse mas. No haze sino pedir a todos oraciones, y suplicar a su Magestad la lleue por otro camino, porque le dizen que lo haga, porque este es muy peligroso: mas como ella ha hallado por el tan gran aprouechamiento (que no puede dexar de ver que le lleua, como lee, y oye, y sabe por los mandamientos de Dios, el que và al cielo) no lo acaba de dessear, aunque quiere, sino de xarse en sus manos : y aun este no lo poder dessear, le dà pena, p reparecerle que no obedece al confessor, que en obe, decer, y no offender a nuestro Señor, le parece està todo su remedio para no ser engañada: y assi no haria vn pecado venial de aduerrencia, porque la hiziessen pedaços, a su parecen; y affligest en gramanera, de venque no se puede escusar de hazer muchos sin entenderse: Dà Dios a estas almas vn desseo tan grande de no le descontêtar en cosa ninguna, por poquito que sea, ni hazer

vhaimiperfecion, si pudiesse, que por solo esto, aunque no fuesse por mas, querria huyr de los hombres, y ha gran embidia a los que biuen, y han biuido en los defiertos. Por ogra parte se querria meter en mitad del mundo, por ver si pudiesse ser parte para que vilalma alabasse mas a Dios y si es muger, se afflige del atamiento que le haze su natural, porque no puede hazer esto, y ha gra embidia a los que tienen libertad, para dar bozes, publicando quien es este gra Dios de las cauallerias. -O pobre mariposilla atada con tantas cadenas, que no te dexan bolar lo que querrias ! Aued la lastima, mi Dios. Ordenad ya de manera, que ella pueda cumplir en algo sus desseos para vuestra honra y gloria. No co acordeys de lo poco que lo merece, y de su baxo natural. Poderofo foys vos, Señor, para que la gran mar fe retire, y el gra Iordan, y dexen passar los hijos delstrael. No la ayays lastima, que con vuestra fortaleza ayuda. da puede passar muchos trabajos. Ella està determina-, da a ello, y los dessea padecer. Alargà, Señor, vuestro poderoso braço. No se le passe la vida en cosas tan baxas. Parezcale vuestra grandeza en cosa tan seminil y baxa, para que entendiendo el mundo, que no es nada/ della, osalabena vos. Cueftele lo que le costare, que esso quiere, y dar mil vidas, porque vn alma os alabe vn poquito mas por su causa, si tantas tuuiera, y las dà por muy bien empleadas, y entiende con roda uerdad que, no merece padecempor vos un muy pequeño trabajo. quanto mas morir. No se a que proposito he dicho/ esto, hermanas, ni para que. No me he entendido. Enten.

Entendamos que son estos los effetos que queda destas suspensiones, o estasi sin duda ninguna; porque no son desseos que se passan, fino que estan en vn ser, y quando se offrece algo en que mostrarlo, se ve que no era fingi-do. Porque digo estar en vn ser, algunas vezes se siente el alma cobarde, y en las cosas mas baxas, y atemorizada, y con tan poco animo, que no le parece possible tenerle para cosa. Entiendo yo que la dexa el Señor entonces en su natural, para mucho mas bien suyo, porque vee entonces que si para algo le ha tenido, ha sido dado de su Magestad, con vna claridad que la dexa aniquilada a si, y con mayor conocimiento de la misericordia de Dios, y de su grandeza, que en cosa tan baxa la ha querido mostrar. Mas lo mas ordinario està como queda dicho. Vna cosa aduertid, hermanas, en estos grandes desseos de ver a nuestro Señor, que aprietan tanto algunas vezes, que es menester no ayudar a ellos, sino diuertiros; si podeys digo, porque en otros que dirè adelante, en ninguna manera se puede, como vereys. En estos primeros alguna vez si podran, porque ay razon entera para conformarse con la voluntad de Dios, y dezir lo que dezia San Martin; y podràse boluer la consideracion, si mucho aprietan, porque como es al parecer desseo de personas muy aprouechadas, ya podria el demonio mouerle, porque pensassemos que lo estamos, que siempre es bien andar con temor. Mas tengo para mi, que no podrà poner la quietud, y paz que esta pena dà en el alma, sino que serà mouiendo con alguna passion, como se tiene, quando por cosas del siglo tenemos

tenemos alguna pena. Mas quien no tuuiere esperien. cia de lo vno, ni de lo otro, no lo entenderà: y pensando es vna gran cosa, ayudarà quanto pudiere, y hariale gra daño a la salud, porque es contina esta pena, o alomenos bien ordinaria. Tambien aduertid, que suele causar la complexion flaca cosas destas penas, en especial si son personas tiernas, que por cada cosita lloran, mil vezes las harà entender que lloran por Dios, aunque no sea assi: y aun puede acaecer quando viene vna multitud de lagrymas, digo por vn tiempo, que a cada palabrita que oya, o piense de Dios, no se puede resistir dellas, auerse allegado algun humor al coraçon, que ayuda mas, que el amor que se tiene a Dios, que no parece han de acabar de llorar, y como tienen entendido que las lagrymas son buenas, no se van a la mano, ni querrian hazer otra cosa, y aun ayudan quanto pueden a ellas. Pretende el demonio aqui que se enstaquezcan de manera, que despues ni puedan tener oracion, ni guardar su regla. Pareceme que os estoy mirando, como dezis; que, que aueys de hazer, si en todo pongo peligro, pues en vna cosa buena como las lagrymas, me parece puede auer engaño? Que yo soy la engañada; y ya puede ser; mas creè que no hablo sin auer visto que le puede auer en algunas personas, aunque no en mi, porque no soy nada tierna, antes tengo vn coraçon tan rezio, que algunas vezes me dà pena: aunque quando el fuego de adentro es grande, por rezio que sea el coraçon, distila como vna alquitara, y bien entendereys quando vienen las lagrymas de aqui, que son mas confortadoras, y pacifica-OJISLS V

cificadoras, que no alborotadoras, y pocas vezes hazen mal. El bien es en este engaño, quando lo fuere, que serà daño del cuerpo, y no del alma, si ay humildad, y quando no la ay, no serà malo tener esta sospecha, no pensemos que està todo hecho en llorando mucho, sino echemos mano del obrar, y de las virtudes, que son las que nos han de hazer al caso, y las lagrymas vengan quando Dios las embiare, no haziendo nosotras diligencias para traerlas. Estas dexaràn esta tierra seca regada, y son gran ayuda para dar fruto mientras menos caso hizieremos dellas, porque es agua que cae del cielo: mas la que sacamos a fuerça de braços, no tiene que ver con esta, que muchas vezes cauaremos, y quedaremos molidas, y no hallaremos vn charco de agua, quanto mas pozo manantial. Por esso, hermanas, tengo por mejor que nos pongamos delante del Señor, y miremos fu mifericordia y grandeza, y nuestra baxeza, y denos el lo que quisiere, si quiera aya agua, si quiera sequedad. El sabe mejor lo que nos conviene, y con esto andaremos descanfadas, y el demonio no ternà tanto lugar de hazernos trampantojos. Entre estas cosas penosas, y sabrosas juntamente, dà nuestro Señor al alma algunas vezes vnos jubilos, y oracion estraña, que no sabe entender que es. Porque si os hiziere esta merced, le alabeys mucho, y sepays que es cosa que passa, la pongo aqui. Es,a mi parecer, vna vnion grande de las potencias, sino que las dexa nuestro Señor con libertad, para que gozen deste gozo, y a los sentidos lo mesmo, sin entender lo que gozan, ni como lo gozan. Parece esto algarania, y cierto

y cierto passa assi, que es vn gozo tan excessião del alma, que no querria gozarle a folas, fino dezirlo a todos, para que la ayudaisen a alabar a nuestro Señor, que aqui và todo su mouimiento. O que de fiestas haria, y que de muestras, si pudiesse, para que todos entendiessen su gozo? Parece que se ha hallado a si, y que co el padre del hijo prodigo querria combidar a todos por ver su alma en puesto, que no siente duda de que està en seguridad por entonces; y tengo para mi, que es con razon, porque tanto gozo interior de lo muy intimo del alma, y con tanta paz, que todo su contento prouoca a alabanças de Dios, no es possible darle el demonio. Es harto estando con este gran impetu de alegria, que calle, y pueda diffimular, y no poco penoso. Esto deuia sentir San Francisco, quando le toparon los ladrones, que andaua por el campo dando bozes, y les dixo, que era pregonero del gran Rey: y otros Santos que yuan a los desiertos por poder pregonar lo que San Francisco, estas alabanças de su Dios. Yo conocì vno, llamado Fray Pedro de Alcantara, que creo lo es, segun fue su vida, que hazia esto mesmo, y le tenian por loco los que alguna vez le oyeron. O que buena locura, hermanas! Si nos la diesse Dios a todas? Y que mercedes os ha hecho de teneros en parte, que aunque el Señor os haga esta, y deys muestras della, antes ferà para ay udaros, que no para murmuracion, como fuera si estunierades en el mudo, que se vsa tan poco este pregon, que no es mucho que le noten? O desuenturados tiempos, y miserable vida en la que aora biuimos,

y dichosas las que les ha caydo tan buena suerte, que esten fuera del! Algunas vezes me es particular gozo, quando estando juntas, las veo a estas hermanas tenerle tan grande interior, que la que mas puede, mas alabanças dà a nuestro Señor de verse en el monesterio, porque se les ve muy claramente que salen de lo interior del alma. Muchas vezes querria, hermanas, hiziessedes esto, que vna que comiença, despierta a las de mas. En que mejor se puede emplear vuestra lengua, quando esteys juntas, que en alabanças de Dios, pues tenemos tanto porque se las dar? Plega a su Magestad, que muchas vezes os dè esta oracion, pues es tan segura y gananciosa: que adquirirla no podremos, porque es cosa muy sobrenatural, y acaece durar vn dia, y anda el alma como vno que ha beuido mucho, mas no tanto que estè enagenado de los sentidos, o como vn melancolico que del todo no ha perdido el seso, mas no sale de vna cosa que se le puso en la imaginacion, ni ay quien le saque della. Harto grosseras comparaciones son estas, para tan preciosa causa, mas no alcança otras mi ingenio, porque ello es ansi, que este gozo la tiene tan oluidada de si, y de todas las cosas, que no aduierte, ni acierta a hablar, sino en lo que procede de su gozo, que son alabanças de Dios. Ayudemos a esta alma, hijas mias. Para que queremos tener mas seso? Que nos puede dar mayor contento? Y ayuden nos todas las criaturas por todos los siglos de los siglos, Amen, Amen, Amen. pregon, que no esta ucho que le noten ? O deluencura-

## CAPITVLO VII.

Trata de la manera que es la pena que sienten de sus pecados las almas a quien Dios haze las mercedes dichas. Dize quan gran yerro es no exercitarse, por muy espirituales que sean, en traer presente la Humanidad de nuestro Senor, y Saluador lesu Christo, y su sacratisima passion y vida, y a su gloriosa Madre, y Santos. Es de mucho prouecho.



Arecer os ha, hermanas, que estas almas a quien el Señor se comunica tan particularmente (en especial lo podran penfar las que no vuieren llegado a estas mer cedes, porque si lo han gozado, y es de

Dios, veran lo que yo dirè) ansi que os parecerà que estaràn ya tan seguras de que le han de gozar para siem pre, que no ternan que temer, ni que llorar sus pecados: y serà gran engaño, porque el dolor de los pecados crece mas, mientra mas se recibe de nuestro Dios. Y tengo yo para mi, que hasta que esten os adonde ninguna cosa puede dar pena, esta no se quitarà. Verdad es, que vnas vezes aprieta mas, que otras: y tambien es de differente manera. Porque no se acuerda esta alma de la pena que merece por ellos, fino de como fue tan ingrata a quien tanto deue, y a quien tanto merece ser seruido, porque en estas grandezas que le comunica entiende mucho mas la de Dios. Espantase como sue

tan atreuida: llora su poco respeto: parecele vna cosa tã desatinada, que no acaba de lastimarse jamas, quando se acuerda por cosas tan baxas que dexaua vna tan gran Magestad. Mucho mas se acuerda desto, que de las mer cedes que recibe, que siendo tan grandes como las dichas, y las que estan por dezir, parece que las lleua vn rio caudaloio, y las trae a sus tiempos. Esto de los pecados està como vn cieno que siempre parece que abiua en la memoria, y es harto gran cruz. Yosè de vna persona, que dexado de querer morirse por ver a Dios, lo desseaua por no sentir tan ordinariamente pena de quan desagradecida auia sido a quien tanto deuio siempre, y auia de deuer: y assi no le parecia podian llegar maldades de ninguno a las suyas: porque entendia, que no le auria a quien tanto vuiesse suffrido Dios, y tantas mercedes vuiesse hecho. En lo que toca a miedo del infierno, ninguno tienen. De si han de perder a Dios, a vezes aprieta mucho, mas es pocas vezes. Todo su temor es, no las dexe Dios de su manopara offenderle, y se vean en estado tan miserable, como se vieron en algun tiempo; que de pena, ni gloria propria no tiené cuydado: y si dessean no estar mucho en Purgatorio, es mas por no estar ausentes de Dios, lo que alli estuuieren, que por las penas que han de passar. Yo no ternia por seguro, por fauorecida que vnalma estè de Dios, que se oluidasse de que en algun tiempo se vio en miserable estado: porque, aunque es cosa penosa, aprouecha para muchas. Quiçà como yo he sido tan ruyn, me parece esto, y esta es la causa de traerlo siempre en la memoria. Tas

Las que han fido buenas no ternan que sentir, aunque siempre ay quiebras mientra biuimos en este cuerpo mortal. Para esta pena, ningun aliuio es pensar que tiene nuestro Señor ya perdonados los pecados, y oluidados, antes añade a ella, ver tanta bondad, y que se haze merced a quien no merecia fino infierno. Yo pienfo que fue esto vn gran martyrio en San Pedro, y la Magdalena: porque como tenian el amor tan crecido, y auian recebido tantas mercedes, y tenian entendida la grandeza, y magestad de Dios, seria harto rezio de suffrir, y con muy tierno sentimiento. Tambien os parecerà, que quien goza de cosas tan altas, no ternà meditacion en los mysterios de la sacratissima Humanidad de Christo nuestro Señor, porque se exercita ya todo en amor. Esto es una cosa que escriui largo en otra parte, que aunque me han contradicho, y dicho que no lo entiendo, porque son caminos por donde lleua nuestro Señor, y que quando ya han passado de los principios, es mejor tratar en cosas de la Diuinidad, y huyr de las corporeas. A mi no me haran confessar que es buen camino, ya puede ser que me engañe, y que digamos todos vna cosa: mas vi yo que me queria engañar el demonio por ay, y ansi estoy tan escar-mentada, que pienso, aunque lo aya dicho mas vezes, deziroslo otra vez aqui, porque vays en esto con mucha aduertencia: y mirà, que oso dezir, que no creays a quien os dixere otra cosa. Procurare darme mas a entender, que hize en otra parte, porque por ventura si alguno lo ha escrito como lo dixo, si mas se alargara en de-

en declararlo, dezia bien, y dezirlo ansi por junto, a las que no entende mos tanto, puede hazer mucho mal. Tambien les parecerà a algunas almas que no pueden pensar en la Passion, pues menos podran en la sacratissima Virgen, ni en la vida de los Santos, que tan gran prouecho, y aliento nos da su memoria. Yo no puedo entender en que piensan, apartados de todo lo corporeo, porque para espiritus Angelicos es estar siempre abrasados en amor, que no para los que biuimos en cuerpo mortal, que es menester trate, y piense, y se acompane de los que teniendole hizieron tan grandes hazañas por Dios. Quanto mas apartarfe de industria de todo nuestro bien, y remedio, que es la sacratissima Humanidad de nuestro Señor Iesu Christo: y no puedo creer que lo hazen, fino que no fe entiens den, y ansi haran daño a si, y a los otros. Alomenos yo les asseguro que no entren a estas dos moradas postreras, porque si pierden la guia, que es el buen lesus, no acertaran el camino. Harto serà, si estan en las demas con seguridad. Porque el mesmo Señor dize, que es camino, y luz, y que no puede nadie yr al Padre sino por el, y quien ve a mi, ve a mi Padre. Diran, que se dà otro sentido a estas palabras. Yo no sè essotros sentidos. Con este que siempre siente mi alma ser verdad, me ha ydo muy bien. Ay algunas almas, y fon hartas las que lo han tratado conmigo, que como el Señor las llega a dar contemplacion perseta, querrianse siempre estar alli, y no puede ser, mas quedan con esta merced del Señor de manera,

que despues no pueden discurrir en los mysterios de la Passion, y de la vida de Christo como antes, y no se que es la causa; mas es esto muy ordinario, que queda el enredimiento mas inhabilitado para la meditacion. Creo deue ser la causa, que como en la meditacion es todo buscar a Dios, como vna vez se halla, y queda el alma acostumbrada por obra de la voluntad a tornarle a buscar, no quiere cansarse con el entendimiento; y tambien me parece que como la voluntad està ya encendida, no quiere esta potencia generosa aprouecharse destotra, si pudiesse, y no haze mal: mas serà impossible, en especial hasta que llegue a estas postreras moradas, y perderà tiempo, porque muchas vezes ha menester ser ayudada del entendimiento para encenderse la voluntad. Y notad, hermanas, este punto, que es importante, y assi le quiero declarar mas. Està el alma desseando emplearse toda en amor, y querria no entender en otra cosa, mas no podrà aunque quiera, porque aunque la voluntad no està muerta, està amortiguado el fuego que la fuele hazer quemar: y es menester quien le sople para echar calor de si . Seria bueno que se estuuiesse el alma con esta sequedad, esperando suego del cielo, que quemasse este facrificio, que està haziendo de si a Dios, como hizo nuestro Padre Helias? no por cierto. No es bien esperar milagros. El Señor los haze quando es seruido por esta alma, como queda dicho, y se dirà adelante, mas quiere su Magestad que nos tengamos por tan ruynes, que no merecemos los haga, sino que nos ayudemos en todo lo que pudieremos. Y tengo

Y tengo para mi, que hasta, que muramos, por subida oracion que aya, es menester esto. Verdad es, que a quien mete el Señor en la setima morada, es muy pocas vezes,o casi nunca las que ha menester hazer eita diligen. cia,por la razon que en ella dirè (li me acordare) mas es muy contino no se apartar de andar con Christo nue. stro Señor por vna manera admirable, adonde diuino y humano junto es siempre su compania. Ansi que quando no ay encendido el fuego dicho en la voluntad, ni se tiente la presencia de Dios, es menester que la busquemos, que esto quiere su Magestad, como lo hazia la espo sa en los Cantares, y que preguntemos a las criaturas quien las hizo, como hizo San Augustin, creo en sus meditaciones, o confessiones, y no nos estemos bouos perdiendotiempo en esperar lo que vna vez se nos diò, quiçà a los principios. Podrà ser que no lo de el Señor en vn año, niaun en muchos. Su Magestad sabe el porque: nosotras no lo hemos de querer saber, ni ay para que. Pues sabemos el camino como hemos de contentar a Dios por los mandamientos y consejos, en esto andemos muy diligentes, y en pensar su vida, y muerte, y lo mucho que le deuemos; lo demas venga quando el Señor fuere seruido. Aqui viene el responder, que no pueden detenerse en estas cosas: y por lo que tengo dicho, quiçà ternan razon en alguna manera. Ya sabeys que discurrir con el entendimiento es vno, y representar la memoria al entendimiento es otro. Dezis, quiçà que no me ent ndeys. Verdaderamente podrà ser que no lo entienda yo para saberlo dezir, mas dire lo que Y tengo supiere.

supiere . Llamo yo meditacion, discurrir con el entendimiento desta manera. Començamos a pensar en la merced que nos hizo Dios en darnos a su vnico Hijo, y no paramos alli, sino vamos adelante a los mysterios de toda su gloriosa vida: o començamos en la oracion del huerto, y no para el entendimiento hasta que està puesto en la cruz: o tomamos vn passo de la Passion, digamos, como el prendimiento, y andamos en este mysterio confiderando por menudo las cosas que ay que pensar en el, y que sentir; ansi de la traycion de Iudas, como de la huyda de los Apostoles, y todo lo de mas, y es admirable, y muy meritoria oracion. Esta es la que digo, que ternan razon de dezir que no pueden tener las que han llegado a lleuarlas Dios a cosas sobrenaturales, y a perfeta contemplacion. El porque (como he dicho) no lo se, ni la causa: mas lo mas ordinario no podran. Mas no ternà razon ninguna si dize que no puede detenerse en estos mysterios, y traerlos presentes muchas vezes, en especial quando los celebra la Yglesia Catholica, ni es possible que pierda memoria el alma que ha recebido tanto de Dios, de muestras de amor tan preciosas, porque son biuas centellas para encenderla mas en el que tiene a nuestro Señor, sino que no se entiende: porque entiende el alma estos mysterios por manera mas perseta, y es que se los representa el entendimiento, y estampanse en la memoria de manera, que de solo ver al Señor caydo con aquel espantoso sudor, aquello le basta para no solo vna hora, sino muchos dias. Mirando con una senzilla vista quien es, y quan ingratos hemos K 4

hemos sido a tan gran pena; luego acude la voluntad; aunque no sea con ternura, a dessear seruir en algo tan gran merced, y a dessear padecer algo por quien tanto padecio por el, y otras cosas semejantes en que ocupa la memoria, y el entedimiento. Y creo que por esta razon no puede passar a discurrir mas en la Passion, y esto le haze parecer no puede pensar en ella. Y si esto no haze, es bien que lo procure hazer, que yo sè que no lo impidirà la muy subida oracion, y no tengo por bueno que no se exercite en esto muchas vezes. Si de aqui la suspen diere el Señor, muy en hora buena, que aunque no quiera, la harà dexar en lo que està, y tengo por muy cierto que no es estoruo esta manera de proceder, sino gran ayuda para todo bien: lo que no feria fi mucho trabajasfe en el discurrir que dixe al principio, y tengo para mi, que no podrà quien ha llegado a mas. Ya puede ser que fi, que por muchos caminos lleua Dios las almas; mas no se condenen las que no pudieren yr por el, ni las juzguen inhabilitadas para gozar de tan grandes bienes como estàn encerrados en los mysterios de nuestro bien Iesu Christo, ni nadie me harà entender (sea quan espiri tual quissere) yrà bien por aqui. Ay vnos principios, y aun medios que tienen algunas almas, que como comiençan a llegar a oracion de quietud, y a gustar de los regalos y gustos que dà el Señor, pareceles es muy gran cofa estarse alli siempre gustando. Pues creanme, y no se embeuan tanto, como ya he dicho en otra parte, que es larga la vida, y ay en ella muchos trabajos, y hemos menester mirar a nuestro dechado Christo como los palsò.

sò, y aun a sus Apostoles, y Santos, para llenarlos con perfecion. Es muy buena compañia el buen Iesus para nonos apartar della, y su sacratissima Madre, y gusta mucho de que nos dolamos de sus penas, aunque dexemos nuestro contento, y gusto algunas vezes. Quanto mas, hijas, que no es tan ordinario el regalo en la oracion, que no aya tiempo para todo: y la que dixere, que es en vn ser, ternialo yo por sospechoso, digo la que nunca puede hazer lo que queda dicho: y ansi lo tened, y procurad salir de esse engaño, y desembeueros con todas vuestras suerças, y si no bastaren, dezirlo a la Priora para que os de vn officio de tanto cuydado, que quite esse peligro: que alomenos para el seso y cabeça es muy grande si durasse mucho tiempo. Creo que queda dado a entender lo que conuiene, por espirituales que sean, no huyr tanto de cosas corporeas, que les parezca aun haze daño la Humanidad facratissima. Alegan lo que el Señor dixo a sus discipulos, que conuenia que el se fuesse. Yo no puedo suffrir esto. A osadas que no lo dixo a su Madre bendita, porque estaua sirme en la Fè, que sabia que era Dios y hombre, y aunque le amaua mas que ellos, era con tanta perfecion, que antes la ayudaua: No deuian estar entonces los Apostoles tan firmes en la Fè, como despues estuuieron, y tenemos razon destar nosotros aora. Yo os digo, hijas, que le tengo por peligroso camino, y que podria el demonio venir a hazer perder la deuocion con el santissimo Sacramento. El engaño que me parecio a mi que lleuaua, no llegò a tanto como esto, sino a no gustar de pen-

de pensar en nuestro Señor lesu Christo tanto, sino andarme en aquel embeuecimiento aguardando aquel regalo, y vì claramente que yua mal, porque como no podia ser tenerle siempre, andaua el pensamiento de aqui para allì, y el alma me parece como vn aue rebolando, que no halla adonde parar, y perdiendo harto tiempo, y no aprouechando en las virtudes, ni medrado en la oracion. Y no entendia la causa, ni la entendiera, a mi parecer, porque me parecia era aquello muy acertado, hasta que tratando la oracion q lleuaua con vna persona sierua de Dios, me auisò. Despues vì claro quan errada yua, y nunca me acaba de pelar de que aya auido ningun tiepo que yo careciesse de entender, que se podia mal ganar con tan gran perdida, y quando pudiera, no quiero ningun bien, fino adquirido por quien nos vinieron todos los bienes. Sea para siempre alabado. Amen.

### CAPITVLO VIII.

Trata de como se comunica Dios al alma por vision intelectual, y dà algunos auisos. Dize los effetos que haze quando es verdadera. Encarga el secreto destas mercedes.



Ara que mas claro veays, hermanas, que es assi lo que os he dicho, y que mientras mas adelante và vn alma, mas acompañada es deste buen Iesus, serà bien que tratemos de como quando su Magestad

quiere, no podemos sino andar siempre con el, y verse

ha claro

ha claro por las maneras y modos co que su Magestad senos comunica, y nos muestra el amor que nos tiene, con algunos aparecimientos y visiones tan admirables, que por si alguna merced destas os hiziere, no andeys espatadas, las quiero dezir, si el Señor suere servido que acierte, para que le alabemos, aunque no sean hechas a nosotras, de que se quiere assi comunicar co vna criatura, siendo de tanta magestad. Acaece estando el alma descuydada de recebir esta merced, ni auer jamas pensado merecerla, que siente cabe si a Iesu Christo nue-Aro Señor, aunque no lo ve con los ojos del cuerpo, ni del alma. Esta llama vision inteletual. No sè yo porque. Viase vna persona a quien le hizo Dios esta merced, co otras que dire adelante, fatigada en los principios, porque no podia entender que cosa era, pues no la via, y entendia ser cierto Christo nuestro Señor el que se le mostraua de aquella suerte, que no podia dudar que estaua alli:mas fi aquella vision era de Dios,o nò, aunque traya configo grandes effetos para entender que lo era, toda uia andaua con miedo, y ella jamas auia oydo vision inteletual, ni pensò la auia, mas entendia claro que era este Señor el que la hablaua muchas vezes, de la manera que queda dicho, porque hasta que la hizo esta merced, nunca sabia quien la hablaua, aunque entendia las palabras. Sè que estando temerosa desta vision (porque no es como las imaginarias que passan de presto, sino que dura muchos dias, y aun mas que vn año alguna vez) se sue a su consellor bien satigada, y el la dixo, que sino veia nada, como sabia que era nuestro Señor? Oue

Que le dixesse que rostro tenia? Ella respondiò, que no sabia, ni veia rostro, ni podia dezir mas de lo dicho: que lo que sabia, era, que era el que la hablaua, y que no era antojo: y aunque la ponian hartos temores, toda uia mu chas vezes no podia dudar, en especial quando la dezia: No ayas miedo, que yo soy. Tenian tanta fuerça estas palabras, que no lo podia dudar por entonces, y queda. ua muy esforçada, y alegre con tan buena compañia, que sentia serle muy fauorable para andar con vna ordinaria memoria de Dios, y vn cuydado grande de no hazer cosa que le desagradasse, porque le parecia la estaua siempre mirando, y cada vez que queria tratar con su Magestad en oracion, y aun sin ella, le parecia estar tan cerca, que no podia dexar de oyrla, aunque el entender las palabras no era quando ella queria, fino a deshora, quando era menester. Sentia que andaua al lado derecho, mas no con estos sentidos que podemos sentir que està cabe nosotros vna persona, porque es por otra via mas delicada, que no se sabe dezir, mas es tan cierto, y mucho mas. Porque acà ya se podria antojar; mas en esto nò, que viene con grandes ganancias y esfetos interiores, que no los podria auer si fuesse melanco. lia, ni tampoco el demonio haria tanto bien, ni andaria el alma con tanta paz, y con tan cótinos desseos de contentar a Dios, y con tanto desprecio de todo lo que no la llega a el: y despues entendiò claro no ser demonio, porque se yua mas dando a entender. Con todo, se yo que andaua a ratos harto temerofa, otros con grandisima consusson, que no sabia por donde le auia venido

tanto bien. Eramos tan vna cosa ella y yo, que no pasfaua cola por su alma, que yo estuuiesse ignorate della, y ansi puedo ser buen testigo, y me podeys creer ser verdad lo que en esto os dixere. Es merced del Señor que trae gran confusion configo, y humildad. Quado suesse del demonio, todo seria al contrario. Y como es cosa que notablemente se entiende ser dada de Dios, que no bastaria industria humana para poderse assi sentir, en ninguna manera puede pensar quien lo tiene que es bien suyo, sino dado de la mano de Dios: y aunque me parece es mayor merced alguna de las que quedan dichas, esta trae consigo vn particular conocimiento de Dios, y desta compania tan contina nace vn amor ternissimo co su Magestad, y vnos desseos mayores de los que que dan dichos, de entregarse toda en su servicio, y vna limpieza de conciencia grande, porque haze aduertir a todo la presencia que trae cabe si . Porque, aunque ya sabemos que lo està Dios a todo lo que hazemos, es nuestro natural tal, que se descuyda en pensarlo, lo que no ie puede descuydar acà, que la despierta el Señor que està cabe ella. Y aun para las mercedes que quedan dichas, como anda el alma casi contino co vn actual amor al que ve, o entiende estar cabe si, son muy mas ordinarias. En fin en la ganancia del alma se ve ser grandissima merced, y muy mucho de preciar, y agradecer al Señor que se la dà tan sin poderlo merecer, y por ningun tesoro, ni deleyte de la tierra la trocaria. Y ansi quando el Señor es seruido que se le quite, queda co gran soledad: mas todas las diligencias possibles que punesse para tornar

nar a tener aquella compañia, aprouechan poco, que la dà el Señor quando quiere, y no se puede adquirir. Algunas vezes tambien es de algun Santo, y estambien de gran prouecho. Direys, que sino se ve, que como se entiende que es Christo, o quando es Santo, o su Madre gloriosa? Esso no lo sabrà el alma dezir, ni puede entender como lo entiende, sino que lo sabe con vna grandis. sima certidumbre. Quando habla el Señor mas facil parece, mas el Santo que no habla, sino parece le pone el Señor alli por ayuda de aquel alma, y compañía, es mas de marauillar. Ansi son otras cosas espirituales, que no se saben dezir, mas entiendese por ellas quan baxo es nuestro natural para entender las grandezas de Dios, pues a estas no somos capazes; sino con admiracion, y alabanças a su Magestad passe a quien se las diere, y ansi le haga particulares gracias por ellas, que pues no es merced que se haze a todos, hase mucho de estimar, y procurar hazer mayores seruicios, pues por tantas maneras la ayuda Dios a ellos. De aqui viene no se tener por esso en mas, y parecerle que es la que menos sirue a Dios de quantas ay en la tierra, porque le parece està mas obligada a ello, y qualquier falta que haze le atrauiessa las entrañas, y con muy gran razon. Estos effetos con que anda el alma podrà aduertir qualquiera de vosotras, a quien el Señor lleuare por este camino, para entender que no es engaño, ni tampoco antojo, por que, como he dicho, no tengo por possible durar tanto fiendo antojo, ni fiendo demonio, ni hazer tan notable prouecho al alma, trayendola con tanta paz interior,

que no es de su costumbre, ni puede aunque quiere, cosa tan mala, hazer tanto bien, que luego auria vnos humos de propria estima, y pensar era mejor que los otros. Mas este andar siempre el alma tan asida de Dios, y ocupado su pensamiento en el, hariale tato enojo, que aunque lo intentasse, no tornaria muchas vezes. Y es Dios tan fiel, que no permitirà darle tanta mano con alma que no pretende otra cosa, sino agradar a su Magestad, y poner la vida por su honra y gloria, sino que luego ordenarà como sea desengañada. Mi tema es, y sera, que como el alma ande de la manera que aqui se ha dicho que la dexan estas mercedes de Dios, que su Magestad la sacarà con ganancia, si permite alguna vez se le atreua el demonio, y que el quedarà corrido. Por esso, hijas, si alguna fuere por este camino, no andeys assombradas. Bien es que aya temor, y andemos con mas auiso, ni tampoco confiadas que por ser tan fauorecidas os podeys mas descuydar, que esto serà señal no ser de Dios; fino os vieredes con los effetos que quedan dichos. Es bien que a los principios lo comuniqueys debaxo de confession con vn muy buen letrado, que son los que nos han de dar luz, o si vuiere vna persona muy espiritual, y si nò, lo mejor es muy letrado. Si le vuiere con el vno, y con el otro: y si os dixeren, que es antojo, no se os de nada, que el antojo poco mal, ni bien puede hazer a vuestra alma. Encomedaos a la Diuina Magestad, que no cofienta seays engañada. Si os dixeren que es demonio, serà mas trabajo: aunque no dirà, si es buen letrado, y ay los effetos que quedan dichos. Mas quado lo diga, yo se

yo sè que el mesmo Señor que anda con vos os consolarà, y affegurarà, y a el le yrà dado luz para que os la de. Si es persona que, aunque tiene oracion, no la ha lleua. do el Señor por esse camino, luego se espantara, y lo codenarà. Por esso os aconsejo que sea muy letrado, y si se hallare tambien espiritual, y la Priora de licencia para ello:porque aunq vaya segura el alma por ver su buena vida, estarà obligada la Priora a que se comunique, para que anden con seguridad entrambas. Y tratado co estas personas, quietele, y no ande mas dando parte dello, que algunas vezes sin auer de que temer, pone el demo. nio temores tan demasiados, que fuerçan al alma a no se contentar de vna vez, en especial si el confessor es de poca esperiencia, y le ve medroso, y el mesmo la haze andar comunicando. Vienese a publicar, lo que auia de estar muy secreto, y a ser esta alma perseguida, y ator mentada, porque quando piensa està secreto, lo ve publico, y de aqui suceden muchas cosas trabajosas para ella, y podrian suceder para la orden, segun andan estos tiempos. Ansi que es menester grande auiso en esto, y a las Prioras lo encomiendo mucho, y que no piensen que por tener vna hermana cosas semejantes, es mejor que las otras. Lleua el Señor a cada una como ve que es menester. Aparejo es para venir a ser muy sierua de Dios, si se ayuda; mas a las vezes lleua Dios a las mas flacas por este camino, y no ay en esto porque aprobar, ni condenar, sino mirar a las virtudes, y aquien con mas mortificacion, y humildad, y limpieza de conciencia firuiere a nuestro Señor, que essa serà la mas santa, aunque con certidumbre poco se puede saber acà, hasta que el verdadero juez de a cada uno lo que merece. Allà nos espantaremos de ver quan differente es su juyzio, de lo que acà podemos entender. Sea para siempre alabado, Amen.

#### CAPITVLO IX.

come in baze. Fury digamor agra, que quie

Trata de como se comunica el Señor al alma por vision imaginaria, y auisa mucho se guarden de dessear yr por este camino. Dà para ello raz ones.

Es de mucho prouecho.

Ora vengamos a las visiones imaginarias, que, dizen, son adonde puede entremeterse el demonio mas que en las dichas: y assi deue de ser: mas quado son de nuestro Señor, en alguna manera me pare-

cen mas prouechosas, porque son mas conformes a nuestro natural, saluo las que el Señor dà a entender en la postrera morada, que a estas no llegan ningunas. Pues miremos aora, como os he dicho en el capitulo passado, que està este Señor, que es como si en vna pieça de oro tuniessemos vna piedra de gran valor, y virtud preciosissima, sabemos certissimo que està allì, aunque nunca la hemos visto, mas las virtudes de la piedra no nos dexan de apronechar, si la traemos con nostras: que por esperiencia tenemos nos hasanado de algunas enfermedades, para que es apropiada: mas no la osamos

ofamos mirar, ni abrir el relicario, ni podemos, porque la manera de abrirle solo la sabe cuya es la joya, y aunque nos la prestò para que nos aprouechassemos della, el se quedò con la llaue, y como suya abrirà quando nos la quitiere mostrar, y aun la tomarà quando le parezca, como lo haze. Pues digamos aora, que quiere alguna vez abrirla de presto, por hazer bien a quien la ha prestano: claro està, que le serà despues muy mayor contento, quando se acuerde del admirable resplandor de la piedra, y ansi quedarà mas esculpida en su memoria. Pues ansi acontece acà, quando nuestro Señor es seruido de regalar mas a esta alma, muestrale claramente su sacratissima Humanidad de la manera que quiere, como andaua en el mundo, o como despues de resuscirado, y aunque es contanta presteza, que la podriamos comparar a la de vn relampago, queda tan esculpida en la imaginacion esta imagen gloriosissima, que tego por impossible quitarse della hasta que la vea donde para sin fin la pueda gozar. Aunque digo imagen, entiendese no es pintada al parecer de quien la vee, sino verdaderamente biua, y algunas vezes està hablando con el alma, y mostrandola grandes secretos. Mas aueys de entender, que aunque en esto se detenga algun espacio, no se puede mirar mas que al Sol, y ansi esta vista siempre passa muy de presto, y no porque su resplandor da pena como el del Sol, a la vista interior que es la que ve todo esto (que quando es con la vista exterior, no sabre dezir della ninguna cosa, porque esta persona que he dicho de quien tan particularmente puedo hablar, no auia

auia passado por ello, y de lo que no ay esperiencia, mal se puede dar razon cierta) porque su resplandor es como vna luz infusa, y de vn Sol cubierto de vna cosa tan delgada como vn diamante (si se pudiesse labrar) como vna holanda parece la vestidura, y casi todas las vezes que Dios haze esta merced al alma, se queda en arrobamiento, que no puede su baxeza suffrir tan espantosa vista. Digo espantosa, porque con ser la mas hermosa, y de mayor deleyte, que podria vna persona imaginar, aunque biuiesse mil años, y trabajasse en pensarlo, porque và muy adelante de quanto cabe en nuestra imaginacion, ni entendimiento, es su presencia de tan gran magestad, que causa tan gran espanto al alma, que no es menester aqui preguntar quien es, ni que se lo ayan dicho, que se dà bien a conocer que es Señor del cielo, y de la tierra, lo que no haràn los Reyes della, que por si mesmos bien en poco se ternan, si no và junto co ellos su pompareal, o lo dizen. O Señor como os desconocemos los Christianos! Que serà aquel dia quando nos vengays a juzgar, pues viniendo aqui tan de amistad a tratar con vuestra esposa, pone miraros tanto temor? O hijas, que serà quando con tan rigurosa voz dixere, Yd malditos de mi Padre? Quede nos aora esto en la memoria desta merced que haze Dios al alma, que no serà poco bien, pues San Geronymo con ser santo, no la apartaua de la suya, y ansi no se nos harà nada quanto aqui padecieremos en el rigor de la Religion. Que aguardamos, pues quando mucho durare, es vn momen to, comparado con aquella eternidad? Yo os digo de verdad,

verdad, que con quan ruyn soy, no he tenido miedo de los tormentos del infierno que fuessen nada, en compa. racion de quando me acordaua que auian los condenas dos de ver ayrados estos ojos tan hermosos, y mansos, y benignos del Señor, que no parece lo podria suffrir mi coraçon, y esto ha sido toda mi vida; quanto mas lo temera la persona a quien ansi se le ha representado, pues es tanto el sentimiento, que la dexa sin sentir? Esta deue ser la causa de quedar co suspension, que ayuda el Señor a su flaqueza, con que se junte con su grandeza en esta tan subida comunicacion con Dios. Quando pudiere el alma estar con mucho espacio mirando a este Señor, yo no creo que serà vision, sino alguna vehe mente conderacion fabricada en la imaginacion:alguna figura serà como cosa muerta, en coparacion destotra. Acaece à algunas personas (y sè que es verdad, que lo han tratado conmigo, y no tres, o quatro, sino muchas) ser de tan flaca imaginacion, o el entendimiento tan efficaz, o no se que es, que se embeuen de manera en la imaginacion, que todo lo que piensan, dizen claramete que lo ven segun les parece: aunque si vuiessen visto la verdadera vision, entenderian muy sin quedarles duda, el engaño, porque van ellas mesmas componiendo lo que ven con su imaginacion, y no haze despues ningun effeto, sino que se quedan frias mucho mas, que si viessen vna imagen deuota. Es cosa muy entendida no ser para hazer caso dello, y ansi se oluida mas, que cosa sonada. En lo que tratamos no es assi; sino estando el alma muy lexos de que ha de ver cosa, nipal.

ni passarle por pensamiento, de presto se le representa muy por junto, y rebuelue todas las potencias, y fentidos con vn grantemor y alboroto para ponerlas luego en aquella dichosa paz. Ansi como quando sue derrocado San Pablo, vino aquella tempestad y alboroto en el cielo, ansi acaece en este mundo interior. Hazese gran mouimiento, y en vn punto queda todo fossegado, y esta alma tan enseñada de tan grandes verdades, que no ha menester otro maestro. Que la verdadera sabiduria sin trabajo suyo la ha quitado la torpeza, y dura con vna certidumbre el alma de que esta merced es de Dios algun espacio de tiempo. Aunque mas le dixessen lo contrario, entonces no la podrian poner temor de que puede auer engaño. Despues poniendosele el confessor, la dexa Dios, para que ande bacilando en que por sus pecados seria possible: mas no creyendo sino como he dicho en estotras cosas a manera de tentaciones en cosas de la Fe, que puede el demonio alborotar, mas no dexar el alma de estar firme en ella:antes si mas la combate, queda con mas certeza de que el demonio no la podria dexar con tantos bienes como ello es. Anfi que no puede tanto en lo interior del alma. Podralo representar, mas no con esta verdad, y magestad, y operaciones. Como los confessores no pueden ver esto, ni por ventura a quien Dios haze esta merced saberselo dezir, temen, y con mucha razon, y ansi es menester yr co auiso, hasta aguardar tiepo del fruto que hazen estas apariciones, y yr poco a poco mirado la humildad con que dexan al alma, y la fortaleza en la virtud, que si es demo-

demonio, presto dara señal, y le cogeran en mil metiras. Si el confessor tiene esperiencia, y ha passado por estas cosas, poco tiepo ha menester para entenderlo, que luego en la relacion verà si es Dios,o imaginacion,o demo nio: en especial si le ha dado su Magestad don de conocer espiritus, que si este tiene, y letras, aunque no tenga esperiencia, lo conocerà muy bien. Lo que es mucho menester, hermanas, es, que andeys con gran llaneza y verdad con el confessor, no digo en dezir los pecados, que esso claro està, sino en contar la oracion, porque si no ay esto, no asseguro que vays bien, ni que es Dios el que os enseña, que es muy amigo que al que està en su lugar, se trate con la verdad y claridad que cosigo mesmo, desseando entienda todos sus pensamientos por pequeños que sean, quanto mas las obras, y con esto no andeys turbadas, ni inquietas, que aunque no fuesse Dios, si teneys humildad, y buena conciencia, no os danarà; que sabe su Magestad sacar de los males bienes, y que por el camino que el demonio os queria hazer perder, ganareys mas. Pensando que os haze tan grandes mercedes, os esforçareys a contentarle mejor, y andar siempre ocupada la memoria en su figura, como dezia vn gran letrado, que el demonio es gran pintor, y si se la mostrasse muy al viuo del Señor, que no le pesaria, para con ella abiuar la denocion, y hazer al demonio guerra con sus mesmas armas. Que aunque vn pintor sea muy malo, no por esso se ha de dexar de reuerenciar la imagen que haze, si es de todo nuestro bien. Pareciale muy mal lo que algunos aconsejan, que den higas quado affi viessen

viessen alguna vision, porque dezia, que adonde quiera que veamos pintado a nuestro Rey, le deuemos de reuerenciar, y veo que tiene razon, porque aun acà se sintiria, si supiesse vna persona que quiere bien a otra, que hazia semejantes vituperios a su retrato. Pues quanto mas es razon que siempre se tenga respeto adonde vieremos vn crucifixo, o qualquier retrato de nuestro Emperador? Aunque he escrito esto en otra parte, me holguè de ponerlo aqui, porque vi que vna persona anduuo affligida, que la mandauan tomar este remedio. Nosè quien le inuentò, tan para atormentar a quien no pudiere hazer menos de obedecer, si el confessor le dà este consejo, pareciendole và perdida, si no lo haze. El mio es, que aunque os le den, le digays esta razon con humildad, y no le tomeys. En estremo me quadraron las buenas que me diò, quié me lo dixo en este caso. Vna gran ganancia saca el alma desta merced del Senor, que es quando piensa en el, o en su vida, y passion, acordarse de su mansissimo y hermoso rostro, que es grandissimo consuelo: como acà nos le daria mayor, auer visto vna persona que nos haze mucho bien, que si nunca la vuiessemos conocido. Yo os digo que haze harto prouecho tan sabrosa memoria. Otros bienes trae consigo; mas, como tengo dicho tanto de los effetos que causan estas cosas, y se ha de dezir mas, no passarè de aqui; sino auisaros mucho que quando sabeys que Dios haze estas mercedes al almas, jamas le supliqueys, ni desseys que os lleue por este camino, que aunque os parezca muy bueno, y que se ha de tener en mucho,

no conuiene por algunas razones. La primera, porque es falta de humildad querer vos se os de lo que nunca merecistes; y assi creo que no ternà mucha quien lo desseare. Porque ansi como vn baxo labrador està lexos de dessear ser Rey, pareciendole impossible, porque no lo merece, assi lo està el humilde de cosas semejantes: y creo yo que nunca se daràn sino al que lo suere; porque primero dà el Señor vn conocimiento proprio que haze estas mercedes. Pues como entenderà con verdad que se la haze muy grande en no tenerle en el infierno, quien tiene tales pensamientos? La segunda, porque està muy cierto ser engañada, o muy a peligro; porque no ha menester el demonio mas de ver vna puerta pequeña abierta para hazernos mil trampantojos. La tercera, la mesma imaginacion, quando ay vn gran desseo, y la mesma persona se haze entender, que vecaquello que dessea, y lo oye, como los que andan con ganade vna cosa entre dia, y pensando mucho en ella, acaece venirla a sonar. Laquarta, es muy gran atreuimiento, que quereys escoger camino, no sabiendo el que os conuiene mas, fino dexar al Señor que os conoce, que os lleue por el camino que mas fuere seruido. La quinta, pensays que son pocos los trabajos que padecen a los que el Señor haze estas mercedes? Son grandissimos, y de muchas maneras. Que sabeys vos si seriades paræ suffrirlos? La sesta, si por lo mesmo que pensays ganar, perdereys, como hizo Saul por ser Rey? En fin, hermanas, fin estas, ay otras, y creedme que es lo mas seguro no querer sino la voluntad de Dios. Pongamonos en sus manos,

manos, que nos ama mucho, y no podremos errar, si con determinada voluntad estamos siempre en esto. Y aueys de aduertir, que por recebir muchas mercedes destas, no se merece mas gloria, porque antes quedan mas obligadas a seruir. En lo que es mas merecer, no nos lo quita el Señor, pues està en nuestra mano, y ansi ay muchas personas santas, que jamas supieron que cosa es recebir vna destas mercedes, y otras que las reciben, que no lo son, y no penseys que es contino, antes por vna vez que las haze el Señor, son muchos los trabajos, y ansi el alma no se acuerda si las ha de recebir mas, sino como las seruir. Verdad es, que deue ser gran ayuda para tener las virtudes en mas subida perfecion, mas el que las tuuiere co auerlas ganado a costa de su trabajo, mucho mas merecerà. Yo sè de vna persona a quien el Señor avia hecho estas mercedes, y de dos, la vna era yombre, que estauan tan desseosas de seruir a su Magestad a su costa, sin estos grandes regalos, y tan ansiosas por padecer, que se quexauan a nuestro Señor, porque selos dana, y si pudieran no recebirlos, lo escusaran. Digo regalos, no destas visiones, que en fin ven la gran ganancia, y fon mucho de estimar, sino los que dà el Senor en la contemplacion. Verdad es, que tambien son estos desleos sobrenaturales, a miparecer, y de almas muy enamoradas, que querrian viesse el Señor que no le siruen por sueldo, y ansi jamas se les acuerda que han de recebir gloria por cosa, para esforçarse mas por esso a seruir, sino de conterar al amor, que es su ratural obrar siempre. De mil maneras, si pudiesse, querria buscar

inuenciones para consumirse en el el alma, y si suesse menester quedar para siempre aniquilada por la mayor honra de Dios, lo haria de muy buena gana. Sea alabado para siempre, amen, que abaxandose a comunicar con tan miserables criaturas, quiere mostrar su grandeza.

## CAPITVLO X.

Dile de otras mercedes que haze Dios al alma por differente manera que las dichas, y del gran prouecho que queda dellas.

E muchas maneras se comunica el Señor al alma con estas apariciones, algunas quando està affligida, otras quando le ha de venir algun trabajo grande, otras por regalarse su Magestad con ella, y rega-

larla. No ay para que particularizar mas cada cosa, pues el intento no es sino dar a entéder cada una de las differencias que ay en este camino, hasta donde yo entendiere; para que entendays, hermanas, de la manera que son, y los esfetos que dexan, porque no se nos antoge que cada imaginacion es vision, y porque quando lo sea, entendiendo que es possible, no andeys alborotadas, ni assigidas, que gana mucho el demonio, y gusta en grá manera de ver inquieta vn alma, porque vee que le es estoruo para emplearse toda en amar, y alabar a Dios. Por otras maneras se comunica su Magestad harto mas subidas, y menos peligrosas, porque el demonio no las

no las podrà contrahazer, a lo que yo creo, y ansi se pue den dezir mal, por ser cosa muy oculta, que las imaginarias puedense mas dar a entender. A caece, quando el Señor es seruido, estando el alma en oracion, y muy en sus sentidos, venirle de presto vna suspension, adonde le dà el Señor a entender grandes secretos, que parece los vee en el mismo Dios: que estas no son visiones de la sacratissima Humanidad: y aunque digo que vee, no vee nada, porque no es vision imaginaria, sino muy inteletual: adonde se le descubre como en Dios se veen todas las cosas, y las tiene en si mesmo; y es de gran prouecho, porque aunque passa en vn momento, quedase muy esculpido, y haze grandissima confusion, y veese mas claro la maldad de quando offendemos a Dios, porque en el mesmo, estando dentro en el, hazemos grandes maldades. Quiero poner vna comparacion para daroflo a entender. Hagamos quenta que es Dios como vna morada, o palacio muy grande, y hermoso, que dentro del està todo el mundo. Por ventura puede el pecador para hazer sus maldades apartarse deste palacio? No por cierto, fino que dentro del mesmo Dios passan las abominaciones, y deshonestidades, y maldades que hazemos los pecadores. O cosa temerosa, y digna de gran conderacion, y muy prouechosa para las que sabemos poco, que no acabamos de entender estas verdades, que no seria possible tener atreuimiento tan desatinado! Confideremos, hermanas, la gran mifericordia, y suffrimiento de Dios en no nos hundir alli luego. Demosle grandissimas gracias, y tengamos verguença de sentirnos

nos de cosa que se haga, ni se diga contra nosotras, que es la mayor maldad del mundo ver que suffre nuestro Criador tantas a sus criaturas detro en si mesmo, y que nosotras sintamos alguna palabra que se ha dicho en nuestra ausencia, y quiçà no con mala intencion. O miferia humana! Hasta quando, hijas, imitaremos en algo a este gran Dios? O, pues no se nos haga ya que hazemos nada en suffrir iniurias, sino que de muy buena gana passemos por todo, y amemos a quien nos las haze, pues este Señor no nos ha dexado de amar a nosotras, aunque le hemos mucho offendido, y ansi tiene muy gra razon en querer que todos perdonen por agravios que les hagan. Yo os digo, hijas, que aunque passa de presto esta vision, que es vna gra merced que hazenueftro Señor al alma, si se quiere aprouechar della, trayendola presente muy ordinario. Tambien acaece muy de presto, y de manera que no se puede dezir, mostrando Dios en si mesmo vna verdad que parece dexa escurecidas todas las que ay en las criaturas, dar muy claro a entender, que el solo es verdad que no puede mentir: y aqui se entiede bien lo que dize Dauid en vn Psalmo, que todo hombre es mentirofo, lo que no se entendiera jamas assi, aunque muchas vezes se oyera, que es verdad que no puede faltar. Acuerdaseme de Pilatos lo mucho que preguntaua a nuestro Señor, quando en su passion le dixo que era verdad, y lo poco que entendemos acà desta summa verdad. Yo quisiera dan mas a entender en este caso, mas no se puede dezir. Saquemos de aqui, hermanas, que para conformarnos con nuestro Dios; y esposo

y esposo en algo, serà bien que estudiemos siempre de andar en esta verdad. No digo solo que nos guardemos de la mentira. En esso, gloria a Dios, ya veo que traeys gran quenta en estas casas en no dezirla por ninguna co la: sino que andemos en verdad desante de Dios, y de las gentes de quantas maneras pudieremos, en especial no quiriendo nos tengan por mejores de lo que somos, y en nuestras obras dando lo que es suyo a Dios, y a nosotras lo que es nuestro: procurando sacar en todo la verdad, y assi ternemos en poco este mundo, que estodo mentira y falsedad. Vna vez estaua yo considerando porque razon era nuestro Señor tan amigo desta virtud de la humildad, y offrecioseme de presto sin cosiderarlo, que es por ser Dios summa verdad, y la humildad es andar en verdad, que lo es muy grade no tener cosa buena de nosotros, sino miseria, y ser nada, y quien esto no entiende, anda en mentira: y quien mejor lo entendiere, agradarà mas a la fumma verdad, porque anda en ella. Plega a Dios, hermanas, nos haga merced de no falir jamas deste propio conocimiento, amen. Destas mercedes haze el Señor al alma porque como a verdadera esposa que ya està determinada a hazer en todo su voluntad, le quiere dar alguna noticia de en que la ha de hazer, y de sus grandezas. No ay para que tratar de mas, que estas dos cosas he dicho, por parecerme de gran prouecho, que en cosas semejantes no ay que temer, sino alatar el Señor porque las dà, que el demonio, a mi parecer, ni aun la imaginacion propia tienen aqui poca cabida, y ansi el alma queda con gran satisfacion.

### CAPITVLO XI.

Trata de vnos desseos tan grandes y impetuosos que dà Dios al alma de gozarle, que ponen en peligro de perder la vida, y con el prouecho que se queda desta merced que haze el Señor.

I auran bastado todas estas mercedes que ha hecho el esposo al alma para que la palomilla, o mariposilla este satisfecha, (no penseys que la tengo oluidada) y haga assiento adonde ha de morir? No por ierto, antes està muy peor. Aunque aya muchos años

cierto, antes està muy peor. Aunque aya muchos años que reciba estos fauores, siempre gime, y anda lloro, sa, porque de cada uno dellos le queda mayor dolor. Es la causa, que como và conociendo mas, y mas las grandezas de su Dios, y se ve tan ausente, y apartada de gozarle, crece mucho mas el desseo, porque tambien crece el amor, mientras mas se le descubre lo que merece ser amado este gran Dios, y Señor, y viene en estos años creciendo poco a poco este desseo de manera que la llega à tan gran pena, como aora dirè. He dicho años, conformandome con lo que ha passado por la persona que he dicho aqui, que bien entiendo que a Dios no ay que ponerle termino, que en vn instante puede llegar a vnalma a lo mas subido que se dize aqui. Poderoso es su Magestad para todo lo que quisiere hazer, y ganolo de hazer mucho por nosotros. Pues ay vezes (que estas ansias, y lagrymas, y sospiros, y los grandes impetus que quedan

quedan dichos, que todo esto parece procedido de nue -fro amor con gran sentimiento; mas todo no es nada, en comparacion destotro: porque esto parece vn suego que està humeando, y puedese suffrir, aunque con pena) pues ay vezes que andandose ansi esta alma abrasandoseen si mesma, acaece que por vn pensamiento muy li-gero, o por vna palabra que oye de que se tarde el morir, viene de otra parte (no se entiende de donde, ni como) vn golpe, o como fi viniesse vna saeta de suego, no digo que es saeta, mas qualquier cosa que sea, se ve claro que no podia proceder de nuestro natural, tampoco es golpe, aunque digo golpe: mas agudamente hiere, y no es adonde se sienten acà las penas, a mi parecer, sino en lo muy hondo, y intimo del alma, adonde este rayo que de presto passa, todo quanto halla desta tierra de nues stronatural, lo dexa hecho poluos, que por el tiempo que dura es impossible tener memoria de cosa de nues stro ser, porque en vn punto ata las potencias de manera, que no quedan con ninguna libertad para cofa, fino para las que le han de hazer acrecentar este dolor. No querria pareciesse encarecimiento, porque verdaderamente voy viendo que quedo corta, porque no se puede dezir. Ello es vnarrobamiento de sentidos, y potencias para todo lo que no es fauorable a sentir esta afflicion. Porque el entendimiento està muy biuo para en-tender la razon que ay de dolor de verse el alma ausen-te de Dios, y ayuda su Magestad con vna tan biua noticia de si en aquel tiempo, de manera que acrecienta la Pena en tanto grado, que procede quien lo tiene en dar grandes

grandes gritos, co fer persona suffrida, y mostrada a padecer grandes dolores. No puede hazer entonces mas, porque este sentimiento no es en el cuerpo, sino en lo interior del alma. Por esto sacò esta persona quan mas rezios son los sentimientos della, que los del cuerpo, y se le representò ser desta manera los que padecen en Purgatorio, que no les impide no tener cuerpo para dexar de padecer mucho mas que todos los que está en el. Y vi una persona en este termino, que uerdaderamente pense que se le acabana la uida; y no fuera mucho, porque cierto es gran peligro de muerte, y ansi aunque dure poco, dexa el cuerpo muy descoyuntado, y en aquella sazon los pulsos tiene tan abiertos como si quisiesse ya dar el alma a Dios, que no es menos, porque el calor natural falta, y le abrasa de manera, que con otro poquito mas le cumpliera Dios sus desseos:no porque siente dolor alguno en el cuerpo, aunque este descoyuntado, como he dicho, de suerte que queda despues dos, o tres dias sin tener fuerça para escriuir, y con grades dolores, y aun siempre me parece queda el cuerpo mas sin fuerça que de antes, El no sentirlo deue ser por la uentaja q haze el sentimiento interior del alma, por lo qual no haze caso del cuerpo y aunque le hiziessen pedaços. Direysme, que es imperfecion: y porque no se conforma con la uoluntad de Dios, pues le està tan rendida. Hasta aqui podia hazer esso, y ansi passaua la uida. Aora nò, porque su razon està de suerte, que no es señora de lla, ni de pensar sino la que tiene para penar, pues està ausente de su bien. Para que quiere uida? Siente una foledad

soledad estraña, que todos los de la tierra no la hazen compañia, ni creo se la harian los del cielo, como no suesse el que ama, antes todo la atormenta; mas veese como vna persona colgada, que no assenta en cosa de la tierra, ni al cielo puede subir, abrasada con esta sed, y no puede llegar al agua, y no sed que puede suffrir, sino ya en tal termino que con ninguna se le quietaria, ni quiere que se le quite, sino con la que dino nuestro Señor à la Samaritana, y essa no se la dan. O vala me Dios, Señor como apretays a vuestros amadores i Mas todo es poco para lo q les days despues. Bienes, que lo mucho cueste mucho, quanto mas si es purificar esta alma, paraque entre en la septima morada, come los que han de entrar en el cielo, se limpian en el purgatorio, es tan poco este padecer, como seria vna gota de agua en la mar. Quanto mas, que con todo este tormento y fflicion (queno puede ser mayor a lo que yo creo de todas las que ay en la tierra, que esta persona auia passado muchas corporales y spirituales, mas todo le parecenada en esta comparacion ) siente el alma que. es de tanto precio esta pena, que entiende bien no la podia ella merecer; sino que no es este sentimiento de manera que la aliuia ninguna cosa, mas con esto la suffre de muy buena gana, y suffriria toda su vida, si Dios fuesse servido dello: aunque no seria morir de vna vez, sino estar siempre muriado, que verdaderamente no es menos. Pues consideremos, hermanas, aquellos que estan en el infierno, que no estan con esta coformidad, ni con este contento, y gusto que pone Dios en el alma, ni vien-

ni viendo ser ganancioso este padecer, sino que siempre padecen mas, y mas (digo mas quanto a las penas accidentales) siendo el tormento del alma tan mas rezio, que los del cuerpo; y los que ellos passan mayores, que este que aqui hemos dicho sin comparacion, y estos ver que han de ser para siempre jamas : que serà destas desuenturadas almas? y que podemos hazer en vida tan corta, ni padecer, que sea nada para librarnos de tan terribles, y eternos tormentos? Yo os digo, que serà impossible dar a entender quan sentible cosa es el padecer del alma, y quan differente al del cuerpo, sino le passa por ello, y quiere el mesmo Señor lo entendamos, para que mas conozcamos lo mucho que le deuemos en traernos a estado, que por su misericordia tenemos esperança nos librarà, y perdonarà nuestros pecados. Pues tornando a lo que tratauamos, que dexamos a esta alma co mucha pena; en este rigor es poco lo que dura. Serà quando mas tres, o quatro horas (a mi parecer) porque si mucho duratse, sino fuesse con milagro, seria impossible suffrirlo la flaqueza natural. Ha acaecido no durar mas que vn quarto de hora; y quedar hecha pedaços. Verdad es, que esta vez del todo perdio el sentido, segun vino con rigor; y estando en conuersacion el postrer dia de Pasqua de Resurrecion, y auiendo estado toda la Pasqua con tanta sequedad, que casi no entendia lo era, de solo oyr vna palabra de no acabarfe la vida. Pues pensar que se puede resistir. No mas que si metida en vn suego quisiesse hazer a la llama que no tuuiesse calor para quemarle. No es el sentimiento que -norvig

que se puede dissimular, sin que los que estan presentes entiendan el gran peligro en que està, aunque de lo interior no pueden ser testigos. Y es verdad, que le son alguna compañia. Como si fuessen sombras, y ansi le parecen todas las cosas de la tierra. Y porque veays que es possible, si alguna vez os vieredes en esto, acudir aqui nuestra flaqueza y natural, acaece alguna vez que estando el alma como aueys visto, que muere por morir, quando aprieta tanto, que ya parece que para salir del cuerpo no le falta casi nada; verdaderamente teme, y querria afloxasse la pena, por no acabar de morir. Bien se dexa entender ser este temor de flaqueza natural, que por otra parte no se quita su desseo, ni es possible que se quite esta pena, hasta que la quita el Señor, que casi es lo ordinario con vn arrobamiento grande, o con alguna vision adonde el verdadero consolador la consuela, y fortalece, para que quiera biuir todo lo que fuere su voluntad. Cosa penosa es esta, mas queda el alma con grandissimos effetos, y perdido el miedo a los trabajos que le pueden suceder, porque en comparacion del sentimiento tan penoso que sintio su alma, no le parece son nada. De manera que da aprouechada, que gustaria padecerle muchas vezes; mas tampoco puede esso en ninguna manera, ni ay ningun remedio para tornarle a tener, hasta que quiere el Señor, como no le ay para resistirle quando le viene. Queda con mayor desprecio del mundo que antes, porque ve que cosa del no le valio en aquel tormento, y muy mas desasida de las criaturas; porque ve que solo el Criador es el

que puede consolar y hartar su alma: y con mayor te-mor y cuydado de no offenderle, porque ve que puede consolar y atormentar quando es seruido. Dos cosas me parece que ay en este camino espiritual que son peligro de muerte: la vna esta pena que verdaderamente lo es: la otra de muy escessiuo gozo y deleyte, que es en tan grandissimo estremo que parece desfallece el alma, de fuerte que no le falta tantito para acabar de sa. lir del cuerpo. A la verdad no seria poca dicha la suya. Aqui vereys, hermanas, si he tenido razon en dezir que es menester animo, y que la ternà el Señor quado le pidieredes estas cosas, de deziros lo que respondio a los hijos del Zebedeo, si podrian beuer el caliz. Todas creo hermanas que responderemos que si, y con mucha razon, porque su Magestad da essuerço a quien ve que le ha menester, y en todo desiende a estas almas, y responde por ellas en las persecuciones, y murraciones, como hazia por la Magdalena, aunque no sea por palabras, por obras, y en fin

no sea por palabras, por obras, y en sin
antes que se muera se lo paga todo
junto, como aora vereys. Sea

por siempre bendito, y alaben le todas

vos desprecio del sanocotre ances percue ve que con

sale was our sques easi eprox y may manderally.

# MORADAS SETIMAS, contienen quatro capitulos.

#### CAPITVLO I.

Trata de mercedes grandes que haze Dios a las almas que han llegado a entrar en las setimas moradas.

Dize como, a su parecer, ay differencia alguna del alma, al espiritu; aunque es todo vno. Ay cosas de notar.



Arecer os ha, hermanas, que està dicho tanto en este camino espiritual, que no queda nada por dezir. Harto engaño seria pensar esto. Pues la grandeza de Dios no tiene termino, tampoco le ternan sus

obras. Quien acabarà de contar sus misericordias, y grandezas? Es impossible: y ansi no os espateys de lo que està dicho, y se dixere, porque es vna cifra de lo que ay que contar de Dios. Harta misericordia nos haze que aya comunicado estas cosas a persona que las podamos venir a saber, porque mientras mas noticia tuuieremos que comunica co las criaturas, mas alabaremos su grandeza, y nos esforçaremos a no tener en poco alma con quien tato se deleyta el Señor, pues cada vna de nosotras la tiene. Sino como no la preciamos como merece criatura hecha a la imagen de Dios, ansi no entendemos los grandes secretos que estan en ella. Plega a su Magestad, si es seruido, menee la pluma, y me de a entender

como yo os diga algo, de lo mucho que ay que dezir, y dà Dios a entender, a quien mete en esta morada. Harto lo he suplicado a su Magestad, pues sabe que mi intento es, que no esten ocultas sus misericordias, para que sea mas alabado su santo nombre. Esperança rengo, no por mi, sino por vosotras, hermanas, me ha de hazer esta merced, para que entendays lo que os importa el celebrar vuestro esposo este matrimonio espiritual con vuestras almas, pues trae tantos bienes consigo, como vereys, y que no quede por vosotras. O gran Dios! Parece que tiembla vna criatura tá miserable como yo de tratar en cosa tan agena de lo que merezco enteder: y es verdad, que he estado en gran confusion, pensando si serà mejor acabar con pocas palabras esta morada, porque me parece que han de pensar que yo lo se por esperiencia, y hazeme gran verguença, porque conociendome la que soy, es terrible cosa. Por otra parte me parece es tentacion y flaqueza, aunque mas juyzios destos echeys, porque sea Dios alabado, y entendido va poquito mas, y griteme todo el mundo quanto mas que estare yo quiçà muerta, quando se viniere a ver. Sea bendito el que biue para siempre, y biuirà, Amen.

Quando nuestro Señor es seruido de apiadarse de lo que padece, y ha padecido por su desseo esta alma, que ya espiritualmente ha tomado por esposa, primero que se consuma el matrimonio espiritual, metela en su morada, que es esta setima, porque ansi como la tiene en el cielo, deue tener en el alma vna estancia adonde solo su Magestad mora, y digamos otro cielo, porque nos

importa

importa mucho, hermanas, que no entendamos es el alma alguna cosa escura, que como no la vemos, lo mas ordinario deue parecer que no ay otra luz interior, sino esta que vemos, y que està dentro de nuestra alma alguna escuridad. De la que no està en gracia yo os lo cofiesso, y no por falta del Sol de justicia que està en ella dandole ser, sino por no ser ella capaz para recebir la luz, como queda dicho en la primera morada. Tomemos, hermanas, particular cuydado de rogar al Señor por los que estan en pecado mortal, que serà gran lymoina: que si viessemos vn Christiano atadas las manos atras con vna fuerte cadena, y estar amarrado a vn poste, y muriendo de hambre, y no por falta de manjares, que los tiene cabe si muy estremados, sino que no los puede tomar para llegarlos a la boca, y està con tanto hastio, que và a espirar, y no muerte temporal, sino eterna, no feria gran crueldad estarle mirando, y no llegarle a la boca que comiesse? Pues que si por vuestra oracion le quitassen las cadenas? Por amor de Dios os pido que siempre tengays memoria en vuestras oraciones de almas semejantes. No hablamos aora con ellas, sino con las que han hecho penitencia por sus pecados, y estan en gracia, por la misericordia de Dios. Podemos considerar no vna cosa arrinconada y limitada, sino vn mundo interior adonde caben tantas y tan lindas moradas, como aueys visto; y ansi es razon que sea, pues dentro. desta alma ay morada para Dios. Pues quando su Magestad es servido de hazerle la merced dicha deste divi-Lo matrimonio, primero la niete en su morada, y quiere fu Mafu Magestad no sea como otras vezes que la ha metido

en estos arrobamietos, que yo bien creo que la vne con sigo entoces, y en la oracion que queda dicha de vnion, auque alli no le parece al alma que està llamada de Dios para entrar en su centro, como aqui en esta morada, sino a la parte superior (mas en esto và poco, sea de vna manera, o de otra) lo que haze al caso, es, que allì el Señor la junta configo, mas haziendola ciega, y muda, como lo quedò San Pablo en su conuersion, y quitandola el sentir, como, o de que manera es aquella merced que goza. Porque el gran deleyte que entonces siente el alma, es, quando se vee acercar a Dios: mas quando ya la junta configo, ninguna cosa entiende, que las potencias todas se pierden. Aqui es de otra manera, que quiere ya nuestro buen Dios quitarle las escamas de los ojos, que vea, y entienda algo de la merced que le haze, aunque es por vna manera estraña: y metida en aquella morada por vision inteletual, por cierta mane-\* Aurque ra de representacion de la verdad, se le muestra \* la enchavi. santissima Trinidad, todas tres personas, con vna inda perdié flamacion, que primero viene a su spiritu, a manera de los séri de vna nuue de grandissima claridad, y estas personas undo por distintas, y por vna noticia admirable que se dà al alde ver de ma, entiende con gran verdad ser todas tres personas passo sues vna sustancia, y vn poder, y vn saber, y vn solo Dios, mo proba de manera, que lo que tenemos por Fè, alli lo entiense dize de de el alma, podemos dezir, como por vista, aunque no es con los ojos corporales esta vista, porque no es octos algu vision imaginaria. Aqui se le comunican todas tres personas,

el hobre dosy ele-Dios, pueblemente Si Pablo, y de Moy

personas, y la hablan, y la dan a entender aquellas nos: ma palabras que dize el Euangelio, que dixo el Señor, aqui la que vernia el, y el Padre, y el Spiritu santo a morar sta mante con el alma que le ama, y guarda sus mandamientos. O vala me Dios! Quan differente cosa es oyr estas aunque es palabras, y creerlas, o entender por esta manera quan es clara, y verdaderas son? y cada dia se espanta mas esta alma, fino habla porque nunca mas le parece se sueron de con ella, sino que notoriamente ve (de la manera que queda di- deste my cho) que està en lo interior de su alma en vna cosa da Dios a muy honda (que no fabe dezir como es, porque no tiene letras) y siente en si esta diuina compania. Parecer os ha que segun esto no anda en si, sino tan embeuida, que no puede entender en nada? Anda mucho mas que antes, en todo lo que es seruicio de Dios, y en faltando las ocupaciones, se queda con aquella agradable compania, y fino falta el alma a Dios, el jamas mas porfaltarà, a mi parecer, de darle a conocertan notoriamente su presencia: y tiene gran confiança que no la dexarà Dios, que la ha hecho esta merced, para que le pierda: y ansi se puede pensar, aunque no dexa de an- imaginadar con mas cuydado que nunca, para no le desagradar en nada. El traer esta presencia, entiendese que no es tan enteramente; digo tan claramente, como le le manifiesta la primera vez, y otras algunas, que quiere Dios hazerle este regalo: porque si esto suesle, era impossible entender en otra cosa alguna, ni aun biuir entre la gente, mas aunque no es contanta luz, siempre que aduierte, se halla con esta compañía. Digamos

no habla ra de vi fion, que de passo, de vn conoc m et : Iterio que algunasal mas por medio de vna luz grandisima que les infunde, y no fin alguna especie criada : que efta\_ especie no es corporal, ni que fe figura en la cion, por effo la Ma dre dize que esta\_ vision es inteletuala

y no ima-

Digamos aora, si vna persona estuuiesse en vna muy clara pieça co otras, y cerrassen las ventanas, y se quedasse a escuras, no porque se quitò la luz para verlas, dexa de entender que estan alli. Es de preguntar, si està en su mano el abrir la ventana para tornarlas a ver quando quiere? Esso nò, sino quando nuestro Señor quiere abrir el entendimiento. Harta misericordia la haze en nunca se yr de con ella, y querer lo entienda con tanta euidencia. Parece que quiere aqui la Diuina Magestad disponer el alma para mas, co esta admirable compañía: porque està claro que serà bien ayudada para yr adelante en la perfecion, y perder el temor que traia algunas vezes de las demas mercedes que la hazia, como queda dicho. Y ansi fue, que en todo se hallaua mejorada, y le parecia que por trabajos, y negocios que tuuiesse, lo essencial de su alma jamas se mouia de aquel aposento, de manera que le parecia auia diuision en si,y su alma; y andando con hartos trabajos que tuuo poco despues, de que Dios le hizo esta merced, se quexaua della, a manera de Marta, quando se que xò de Maria, que se estaua ella siempre gozando de aquella quietud a su plazer, y la de xaua a ella en tantos trabajos, y ocupaciones, que no la puede tener compañia. Esto os parecerà desatino, mas verda deramente passa ansi, que aunque se entiende que el alma està toda junta, no es antojo lo que he dicho, que es muy ordinario. Por donde dezia yo que se veen cosas interiores, de manera que cierto se entiende ay differencia muy conocida del alma al spiritu, y aunque mas sea todo vno, conocese vna diuision tan delicada, que algunas vezes parece obra de differente manera lo vno de lo otro, como el saber que los quiere dar el Señor. Tambien me parece que el alma es differente cosa de las potencias. Ay tantas, y tan delicadas en lo interior, que seria atrevimiento ponerme yo a declararlas. Allà lo veremos, si el Señor nos haze merced de lleuarnos por su bondad adonde entendamos estos secretos.

#### CAPITVLO 11.

Procede en lo mesmo. Dize la differencia que ay de union spiritual, a matrimonio spiritual. Declavalo por delicadas comparaciones.

Ves vengamos aora a tratar del diuino y spiritual matrimonio, aunque esta gran merced no deue cumplirse co persecion en esta vida, pues si nos apartassemos de Dios, se perderia este tan gran bien.

La primera vez que Dios haze esta merced, quiere su Magestad mostrarse al alma por vision imaginaria de su facratissima Humanidad, para que lo entienda bien, y no este ignorante de que recibe tan soberano don. A otras personas serà por otra sorma; a esta de quien hablamos, se le representò el Señor acabando de comulgar, con sorma de gran resplandor, y hermosura, y magestad, como despues de resuscitado, y le dixo, que ya era tiempo de que sus cosas tomasse ella por suyas, y el ternia cuydado de las suyas, y otras palabras, que son mas parasentir, que para dezir. Parecerà que no era

esto nouedad, pues otras vezes se auia representado el Señor a esta alma en esta manera. Fue tan differente, que la dexò bien desatinada, y espantada. Lo vno, porque sue con gran suerça esta vision: lo otro, por las palabras que le dixo; y tambien porque en lo interior de su alma adonde se le represento, sino es la vision passada, no auia visto otras. Porque entended que ay grandissima differencia de todas las passadas, a las desta morada, y tan grande del desposorio espiritual, a el matrimonio espiritual, como le ay entre dos desposados, a los que ya no se pueden apartar. Ya he dicho, aunque se ponen estas comparaciones, porque no ay otras mas a proposito, que se entienda, que aqui no ay memoria de cuerpo, mas que si el alma no estuuiesse en el, sino solo espiritu, y en el matrimonio espiritual muy menos, porque passa esta secreta vnion en el centro interior del alma, que deue ser adonde està el mesmo Dios: y, a mi parecer, no ha menester puerta por donde entre, porque en todo lo que se ha dicho hasta aqui, parece và por medio de los sentidos, y potencias; y este aparecimiento de la Humanidad del Señor ansi deuia ser; mas lo que passa en la vnion del matrimonio espiritual es muy differente. Aparecese el Señor en este centro del alma sin vision imaginaria, sino inteletual, aunque mas delicada, que las dichas, como se apareció a los Apostoles sin entrar por la puerta, quando les dixo, Pax vobis. Es vn fecreto tan grande, y vna merced tan fubida lo que comunica Dios alli al alma en vn instante, y el gradissimo deleyte que siente, que no se a que lo comparar, sino que

que quiere el Señor manifestar le por aquel momento la gloria que ay en el cielo, por mas subida manera, que por ninguna vision ni gusto spiritual . No se puede dezir mas de que,a quanto se puede entender, queda el espiritu desta alma hecho vna cosa con Dios, que como es tambien spiritu, ha querido su Magestad mostrar el amor que nos tiene, en dar a entender algunas personas hasta donde llega, paraque alabemos su grandezza, por que de tal manera ha tenido por bien juntar se co la criatura, que ansi como los que ya no se pueden aportar, no se quiere apartar el della El desposorio spiritual es differente, que muchas vezes se apartan, y la vnion tambien lo es, porque aunque vnion es juntarse dos cosas en vna, en fin se pueden dividir, y quedar cada cosa por si, como vemos ordinariamente que passa de presto esta merced del Señor, y despues se queda el alma fin a quella compañía, digo de manera que lo entienda. En est otra merced del Señor no es asfi, porque siempre queda el alma con su Dios, en aquel centro. Digamos que sea la vnion como dos velas de cera, que se juntassen tan en estremo q toda la luz fuesse vna, o que el pauilo, y la luz, y la cera estodo vno:mas despues bien se puede apartar la vna vela de la otra, y quedan en dos velas, o el pauilo de la cera. Aca es como si cayendo agua del cielo en vn rio o suente, adode queda todo hecho agua, que no podran ya dividir qual es el agua del rio, oloque cayo del cielo: o si vnarroyo pequeño entra en la mar, no aurà remedio de apar tarle: o si como en vna pieça estuuissen dos ventanas por

por donde entrasse gran luz, aunque entre diuidida, se hıze toda vna. Quiçà serà esto lo que dize San Pablo, El que se arrima, y allega a Dios, hazese vn spiritu con el; tocando este soberano matrimonio, que presupone auerse llegado su Magestad al alma por vnion. Y tambien dize: Mihi viuere Christus est, & mori lucrum. Assi me parece pued: dezir aqui el alma, porque es adonde la mariposilla que hemos dicho, muere, y con grandissimo gozo, porque su vida es ya Christo, y esto se entiende mejor andando el tiempo por los effetos, porque se vee claro, por vnas secretas aspiraciones ser Dios el que da vida a nuestra alma, muy muchas vezes tan biuas, que en ninguna manera se puede dudar, porque las siente muy bien el alma, aunque no se saben dezir: mas es tanto este sentimiento, que produzen algunas vezes vnas palabras regaladas, que parece no se puede escusar de dezir, O vida de mi vida, y sustento que me sustétas, y otras semejantes, porque de aquellos pechos diuinos adonde parece està Dios siempre sustentando al alma, salen vnos rayos de leche, que toda la gente del castillo confortan, que parece quiere el Señor que gozen de alguna manera de lo mucho que goza el alma, y quede aquel rio caudaloso, adonde se consumiò esta suentezita pequeña, salga algunas vezes vn golpe L'de aquel agua, para sustentar los que en lo corporal han de seruir a estos dos desposados. Ansi como tentiria este agua vna persona que està descuydada, si la bañassen de presto en ella, y no lo podria dexar de sentir: de la mesma manera, y con mas certidumbre se entienden estas

operaciones que digo. Porque ansi como no nospodrà venir vn gran golpe de agua, si no tuuiesse principio, como he dicho: ansi se entiende claro que ay en lo interior quien arroge estas saetas, y de vida a esta uida, y que ay Sol de donde procede una gran luz que embia a las potencias de lo interior del alma. Ella, como he dicho, no se muda de aquel centro, ni se le pierde la paz, porque el mesmo que la diò a los Apostoles, quando estauan juntos, se la puede dar a ella. Heme acordado que esta salutacion del Señor devia ser mas de lo que suena, y el dezir a la gloriosa Magdalena que se fuesse en paz: porque como las palabras del Señor son hechas como obras en nosotros, de tal manera deuian hazer la operacion en aquellas almas que estauan ya dispuestas, que apartasse en ellas todo lo que es corporeo en el alma, y la dexasse en puro espiritu, para que se pudiesse juntar en esta union celestial, con el espiritu increado: que es muy cierto que en uaziandonos de todo lo que es criatura, y desafiendonos della poramor de Dios, el mesmo Senor la ha de hinchir de si. Ansi orando una uez Iesu Christo nuestro Señor por sus Apostoles, pidio que fuessen una cosa con el Padre, y con el, como Christo nuestro Señor està en el Padre, y el Padre en el. Nosè que mayor amor puede ser que este. Y no dexamos de entrar aqui todos, porque ansi dixo su Magestad, no solo ruego por ellos, sino por todos los que han de me Dios, que palabras tan uerdaderas! y como las entiende el alma que en està oracion, y lo ve por si! y como lo

mo lo entenderiamos todos, sino suesse por nuestra culpa, pues las palabras de Iesu Christo nuestro Reyy Señor no pueden faltar! Mas como faltamos en no nos disponer en desuiar de nosotros todo lo que puede impedir esta luz, no nos uemos en este espejo que contemplamos, adonde nuestra imagen està esculpida. Pues tornando a lo que deziamos en metiendo el Señor al alma en esta morada suya, que es su centro della; ansi como dizen que el cielo impirio adonde esta Dios no se mueue, como los demas, ansi parece no auer los mouimientos en esta alma en entrando aqui, que suele auer en las potencias y imaginacion, de manera que la perjudiquen ni la quiten su paz. Parece que quiero dezir que en llegando el alma a hazer la Dios esta merced està segura de su saluacion, y de no tornar a caer. No digo tal, y en quantas partes tratare desta materia, que parece està el alma en seguridad, se entienda mientras la diuina Magistad la tuuiere assi de su mano, y ella no le offendiere: y yo se cierto, aunque se ue en este estado, y le ha durado años, que no se tiene por segura, sino que anda con mas temor quantes en guardarse de qualquiera pequeña offensa de Dios, y con tan grandes desseos de seruirle, como se dirà adelante, y con pena ordinaria, y confusion de uer lo poco que puede hazer, y lo mu-cho a que esta obligada, que no es pequeña cruz, sino harto gran penitencia, porque el hazer la esta al-ma, mientras mayor, le es mas deleyte. La uerdadera penitencia es quando le quita Dios la salud y suerças para poder la hazer: que aunque en otra parte he di-

cho la gra pena que esto da, es muy mayor aqui:y todo le deue venir de la rayz àdonde està plantada, ansi como el arbol que està cabe las corrientes de las aguas, està mas fresco y da mas fruto. Que ay que maravillar de desseos que tenga esta alma, pues el verdadero espi ritu della està hecho vno con el agua celestial que diximos? Pues tornando a lo que dezia, no se entienda que las potencias, y fentidos, y passiones estan siempre en esta paz. El alma si. Mas en estotras moradas no dexa de auer tiempos de guerra, y de trabajos, y fatigas; mas son de manera que no se quita de su paz, y esto es ordinario, puesto en este centro de nuestra alma, este espiritu. Es vna cosa tan difficultosa de dezir, y aun de creer, que pienfo, hermanas, por no me faber dar a entender, no os de alguna tentacion de no creer lo que digo, por que dezir que ay trabajos y penas, y que el alma està en paz, es cosa difficultosa. Quiero poneros vna comparacion, o dos. Plega a Dios fea tales que diga algo; mas sino lo fuere, yo se que digo verdad en lo dicho. Està el Rey en su palacio, y ay muchas guerras en su rey no, y muchas colas penolas, mas no por esso dexa de estarse en su puesto. Ansi acà, auque en estotras moradas ande muchas barahundas, y fieras poçonosas, y se oia el ruydo, nadie entra en aquella q la haga quitar de alli. Aunque le da alguna pena, no es de manera q la tur ben y quiten la paz. Porque las passiones esta ya auezadas, de suerte que ha miedo de entrar alli, porque salen mas redidas. Duele nos todo el cuerpo, mas fila cabeça està sana, no por esso padece detrimeto. Riome destas comcomparaciones que no me satisfazen, mas no se otras. Pensad lo que quisieredes. Ello es verdad lo que he dicho.

#### CAPITVLO III.

Trata de los grandes effetos que causa est a oracion dicha. Es menester prestar atencion y acuerdo de los que haze, que es cosa admirable la differencia que ay de
los passados.

Ora, pues dezimos que esta mariposica ya murio con gradissima alegria de auer hallado reposo, y que biue en ella Christo, veamos que vida haze, o que disserencia ay de quado ella biuia, porque en

los effetos veremos si es verdadero lo que queda dicho. A lo que puedo entender, son los que dire. El primero, vn oluido de si, q verdaderamente parece ya no es, como queda dicho: porque toda està de tal manera que no se conoce, ni se acuerda que para ella ha de auer cielo, ni vida, ni honra; porque toda està empleada en procurar la de Dios, que parece que las palabras que se dixo su Magestad hizieron esfeto de obra, que sue que mirasfe por sus cosas, que el miraria por las suyas: y ansi de todo lo q puede suceder no tiene cuydado, sino vn estraño oluido, que como digo, parece ya no es, ni querria ser nada, sino es para quando entiende que puede de suparte acrecentar vn punto la honra y gloria de Dios, q

por esto podria muy de buena gana su vida. No enten-days, hijas, por esto dexa de tener quenta con comer, y dormir, que no le es poco tormêto, y hazer todo lo que està obligada conforme a su estado, que hablamos en cosas interiores, que de obras exteriores poco ay que dezir, que antes essa es su pena ver q es nada lo que ya pueden sus fuerças. En todo lo que entiende que es seruicio de nuestro Señor no lo dexaria de hazer por cosa de la tierra. Lo segundo, vn desseo grande de padecer, mas no de manera que la inquiete como solia, porque es en tato estremo el desseo que queda en estas almas que se haga la voluntad de Dios en ellas, que todo lo que su Magestad haze tienen por bueno . Si quiere que padezcan en hora buena; y sino, no se matan como otras vezes. Tienen tambien estas almas vn gran gozo interior quando son perseguidas, con mucha mas paz que lo que queda dicho, y sin ninguna enemistad con los que las persiguen antes les cobran amor particular, de manera que si los veen en algun trabajo, lo sienten tiernamente, y encomiendan los a Dios muy de gana, y de las mercedes que reciben de nuestro Señor holgarian perderlas, atrueque que se las hiziesse a ellos, porque no offendiessen a su Magestad. Lo que mas me espanta de todo es, que como aueys visto los trabajos y affliciones que ha tenido por morirse para gozar de nuestro Señor aora es tan grande el desseo que tiene de seruirle, y que por ellas sea alabado, y de aprouechar alguna alma si pudiessen, q no solo no dessean morirse, mas biuir muy muchos años padeciendo grandissimos trabajos, por si N 2

pudiessen que suesse el Señor alabado por ellas por poca cosa que fuesse: y si supiessen cierto que en saliedo el alma del cuerpo auia de gozar de Dios no les haze al cafo ni pesar en la gloria q tiene los santos. No dessea por en toces ver se en ella. La suya tiene puesta en si pudiessen ayudaren algo al crucificado, en special quado veen q es tã offedido, y los pocos q ay q de veras miren por su hora, defasidos de todo lo de mas. Verdad es q algunas vezes que se oluida desto, tornan co ternura los desseos de gozar de Dios, y salir deste destierro viedo lo poco q le siruen: mas luego buelue sobre si, y miran como de cotino le tienen congo, y co aquello se cotentan, y ofrece a su Magestad el querer biuir como vna ofrenda la mas costosa q le puede dar. Temor ninguno tiene de la muerte, mas que de suauearrobamieto. El caso es, que el q daua aquellos desseosco tormento ta excessivo, da aora estotro (sea por siepre bedito, y alabado) y ansi los desseos destas almas no son ya de regalos, ni de gustos, como tiene conigo al mismo Señor, y su Magestad es el q aora biue, claro està q su vida no sue sino cotinuo tormeto, y ansi haze que seala nuestra alomenos co los descos, q nos lleua como flacos, auque en lo de mas bié les cabe de su fortaleça, quado vee q lo han menester. Vn desasimieto de todo, y desseo destar siempre a solas, ò ocupadas en cosa q sea en prouecho de algualma. No sequedades, ni trabajos interiores; sino co vna memoria y ternura de nuestro Señor, que nuca querria sino darle alabanças: y quando se descuyda, el mesmo Señor la despierta, de tal manera q se ve claro q procede aquel impulfo,

impulso, o no se como le llame, de lo interior del alma, como se dixo de los impetus. Acà es con gra suauidad, mas no procede del pensamieto, ni de la memoria, ni de cosa que se puede entender que el alma hizo nada de su parte. Esto es tan ordinario, y tantas vezes que se ha mirado bien con aduertencia. Que ansi como vn suego no echa la llama hazia abaxo, fino hazia arriba por grande que le quieren encender, ansi se entiende aca, que este mouimieto interior procede del centro del al-ma, y despierta las potencias. Por cierto quando no vuiera otra cosa de ganancia en este camino de oració, sino entender el cuydado particular que tiene Dios de comunicarse con nosotras, y andarnos rogado que nos estemos con el, me parece eran bien empleados quantos trabajos se passassen por gozar destos toques de su amor tan suaues, y penetratiuos. Esto aureys, hermanas, esperimentado, porque pienso en llegando a tener oracion de vnion anda el Señor con este cuydado, si nosotras no nos descuydamos de guardar sus mandamientos. Quando esto os acaeciere, acordaos que es desta morada interior adonde està Dios en nuestra alma, y alabalde mucho, porque es cierto suyo aquel recaudo, y villete escrito con tanto amor, y de manera que solo vos quiere entendays, aquella letra, y lo que por ella os pide, y en ninguna manera dexeys de responder a su Magestad, aunque esteys ocupadas exteriormente, y en couersacion con algunas personas; porque acaecerà muchas vezes en publico grer nuestro Señor hazeros esta secreta merced, y es muy facil, como ha de ser

la respuesta interior, haziendo vnacto de amor, o del zir lo que san Pablo. Que quereys Señor que haga? De muchas maneras os enseñarà alli co que le agradeys y es tiempo aceto, porque parece nos oye, y casi siempre dispone el alma este toque ran delicado para poder hazer lo que queda dicho con voluntad determinada. La differencia que ay en esta morada es, que casi nunca ay sequedad ni alborotos interiores de los que auia en todas las otras a tiempos, sino q està el alma casi siempre en quietud: y el no temer que esta merced tan subida puede contrahazer el demonio, sino estar en vn ser con seguridad que es Dios. Porque, como està dicho, no tienen que ver aquilos sentidos, ni potencias, que se descubrio su Magestad al alma, y la metio consigo adonde, a mi parecer, no ofarà entrar el demonio, ni le dexarà el Señor, y todas la mercedes que haze aqui al alma son sin ninguna ayuda suya de la mesma alma, sino la que ya ha hecho de entregarse toda a Dios. Passa co tanta quietud y ta fin ruydo todo lo que el Señor aprouecha y enfeña aqui al alma, que me parece es como en la edificacion del templo de Salomon, a donde no se oia ningun ruydo: ansi en este templo de Diosque es esta morada suya, adonde el, y el alma se gozan con grandissimo silencio, no ay para que bullir ni buscar nada en el entendimiento, que el Señor que le crio le quiere sossegar aqui, y que por vna resquicia pequeña mire lo que passa, porque aunque a tiempos se pierde esta vista, y no le dexan mirar, es poquissimo interuallo, porque, a mi parecer, no se pierden aqui las potencias:

cias: mas no obran sino estan como espantadas. Yo lo estoy de ver que en llegando aqui el alma todos los arrobamientos se le quitan, sino es alguna vez, (el quitarse los arrobamientos, como aqui digo, es quanto a estos effetos exteriores de perderse el sentido y calor: dizen me que esto no es sino accidete de ellos, y que no se quitan, pues lo interior antes se acrecienta) ansi que los arrobamientos, en la manera que digo, cessan, y no està co aquellos arrobamientos y buelo de spiritu, y si està, son muy raras vezes, y casi siempre no en publico como antes, que era muy ordinario, ni le hazen al caso grandes ocasiones de deuocion que vea como solia, que si veia vna imagen deuota, o oia vn sermon, que casi no era oyrle, o musica, como la pobre mariposilla andaua tanansiosa, todo la espantaua y hazia bolar. Aora, o es que hallò su reposo, o que el alma ha visto tanto en esta morada, que no se espanta de nada, o que no se halla co aquella soledad, pues goza de tal compañia, en fin, her-manas, yo no se que sea la causa, que encomençando el Señor a mostrar lo que ay en esta morada, y metiendo el alma en ella se les quita esta gran flaqueza, que les era harto trabajo, y antes no se quitò. Quiçà es que la ha fortalecido el Señor, y ensanchado y habilitado: o pudo ser que queria dar a entender en publico lo que hazia con estas almas en secreto por algunos fines, que su Magestad sabe, que sus juyzios son sobre todo lo que aca podemos imaginar. Estos estetos contodos los de mas que hemos dicho, que sean buenos en los grados de oracion; da Dios quado llega el alma a si con este osculoque

lo que pedia la esposa. Yo entiendo aqui se le cumple esta peticion. Aqui se dan las aguas en abundácia a esta cierua que va herida, aqui se delegta en el tabernaculo de Dios: aqui halla la paloma que embio Noe a ver si era acabada la tempestad, la oliua por señal que ha hallado tierra firme, detro de las aguas y tempestades deste mundo. O lesus quien supiera las muchas cosas que ay en la Escritura, para dar a entender esta paz del alma? Dios mio, pues veys lo que nos importa, hazed que quieran los Christianos buscarla: y a los que la aueys dado no se la quiteys por vuestra misericordia; que en fin hasta que les deys la verdadera, y la lleueys adode no se puede acabar siempre se ha de biuir co te nor. Digo verdadera, no porque entien da que esta no lo es, sino porque se podria tornarà la guerra primera, si nos apartassemos de Dios. Mas que sentir an estas almas de ver que podrian carecer de tan gran bien? Esto les haze andar con mas cuydado, y procurar facar fuerças de I flaqueza, para no dexar nada que se les puede offrecer, para mas agradar a Dios por culpa suya. Mientras mas fauorecedas de su Magestad, anda mas acobardadas, y temerosas de si; y como en estas gradezas suyas han conocido mas sus miserias, y se les hazen mas graues sus peccados, andan muchas vezes que no ofan alçar los ojos como el Publicano: otras con desseos de acabar la vida por ver se en seguridad, aunque luego tornan con el amor que le tienen a querer biuir para seruirle, como queda dicho; y fiantodo lo que les toca de su misericor cordia. Algunas vezes las muchas mercedes las hazen andar

andar mas aniquiladas. Temen que como vna nao que va muy cargada, se va a lo hondo, no les acaezca assi. Yo os digo, hermanas, que no les falta cruz, saluo que no les inquieta, ni haze perder la paz, sino passan de presto como vna ola, o algunas tempestades, y torna bonança: que la presencia que traé del Señor les haze que luego se les oluide todo. Sea por siempre bendito y alabad o detodas sus criaturas, Amen.

#### CAPITVLO IV.

Con que acaba, dando a entender lo que le parece que pretende nuestro Señor enhaZer tan grãdes mer cedes al alma, y como es necessario que anden juntas Marthay Maria. Es muy prouechoso.

o Aueys de entender, hermanas, que por fiempre en vn ser estan estos esfetos que he dicho en estas almas, que por esso he dicho q algunas vezes las dexa nuestro Señor en su natural, y no parece sino que entonces se juntan todas las cosas ponçoñosas del arrabal, y moradas deste castillo para vengarse dellas, por el tiempo que no las pueden auer a las manos. Verdad es que dura poco: vn dia, o poco mas, y en este granalboroto (que procede lo ordinario de alguna o casion) vese lo que gana el alma en la buena compañía que tiene, porque la da el Señor vna gran entereza para no torcer

torcer en nada de su seruicio, y buenas determinaciones; sino que parece le crecen . Nipor vn primero mouimento no tuercen desta determinacion. Como digo, es pocas vezes, fino que quiere nuestro Señor, que no pierda la memoria de su ser, para que siempre este humilde, y que entienda lo que deue a su Magestad, y la grandeza de la merced que recibe, y le alabe. Tanpoco penseys que por tener estas almas tan grades desseos, y determinacion de no hazer vna impersecion por cosa de la tierra, dexan de hazer muchas, y aun peccados: de aduertencia no; que las deue el Señor a estas tales dar muy particular ayuda para esto. Digo peccados veniales, que de los mortales, q ellas entiendan, estan libres, aunque no seguras, que ternan algunos que no entienden, que no les serà pequeño tormento. Tambien se le dan las almas que veen se pierden; y aunque en alguna manera tienen gran esperança que no seran dellas, quan do se acuerda de algunos que dize la escritura que parecia eran fauorecidos del Señor, como vn Salomon que tanto comunicò con su Magestad, no pueden denar de temer; y la que se viere de vosotras con mayorseguridad, essa tema mas, porque bienauenturado el varo que teme a Dios, dize Dauid. Que su Magestad nos ampare siempre le supliquemos, para que no le offendamos. Es la mayor seguridad que podemos tener. Sea siempre alabado, amen. Bien serà, hermanas, dezir os que es el fin para que haze el Señor tan grandes mercedes en este mundo, aunque en los esfetos dellas lo aureis entendido, si aduertistes en ello. Quiero os lo tor-

nara dezir aqui, porque no piense alguna que es para solo regalar estas almas, que seria gra yerro, que no nos puede su Magestad hazerle mayor, q darnos vida que fea imitando a la que biuio su hijo tan amado, y ansi tego yo por cierto que son estas mercedes para fortalecer / nuestra flaqueza, para padecer por su amor. Siempre emos visto que los que mas cercanos andunieron con Christo nuestro Señor, fueron los de mayores trabajos. Miremos los que padecio su gloriosa madre, y los gloriosos apostoles. Como pensays que pudiera suffrir san Pablo tan grandes trabajos? Por el podemos ver que effetos hazen las verdaderas visiones, y cotemplacion quado es de nuestro Señor, y no imaginacion, o engaño del demonio. Por ventura escondiose con ellas para go zar de aquellos regalos, y no entender en otra cosa? Ya lo veys, que no tuuo dia de delcanso,a lo que podemos entender, y tampoco le deuia tener de noche pues en ella ganaua lo que auia de comer. Gusto yo mucho de san Pedro quando yua huyendo de la carcel, y le apa recio nuestro Señor, y le dixo q yua a Roma a ser crucificado otra vez. Ninguna rezamos esta fiesta adonde està esto, que no me es particular consuelo, pensar como quedo san Pedro desta merced del Señor que le hizo, que luego se sue a la muerte, y no es poca misericordia del Señor hallar quie se la de. O, hermanas mias, que oluidado deue tener su descanso, y que poco se le deue de dar de honras, y q fuera deue estar de querer ser tenida en nada el alma adonde esta el Schor tan particularmente! Porque si ella esta mucho con el como es razon,

es razon, gran oluido ternà de si. Tolo su acuerdo es como contentar a este Señor, y en que, o por donde le mostrarà el amor que le tiene. Para esto es la oracion, hijas mias. Desto sirue este matrimonio espirital, de que nazcan siempre obras, obras. Esta es la verdadera mue stra de ser cosa y merced hecha de Dios. Porque poco ) me aprouecha estar muy recogida a solas haziedo actos con nuestro Señor, proponiendo y prometiendo de hazer marauillas por su seruicio, si en saliendo de alli offrecida la ocasion lo hago todo al reues. Mal dixe que aprouecha poco, pues todo lo que se està con Dios aprouecha mucho, y estas determinaciones auque seamos flacos en no las cumplir despues, alguna vez nos darà su Magestad como lo hagamos, y aun quiçà, aun-/ que nos pese, como acaece muchas vezes, que como ve vn alma muy cobarde, dale va gran trabajo bien cotra su voluntad, y sacala con ganancia, y despues como esto entiende el alma, queda mas perdido el miedo para offrecerse a el. Quise dezir que es poco en comparacion de lo mucho mas q es, que conformen las obras con los actos, y palabras, y que la que no pudiere por junto, sea poco a poco; vaya doblando su voluntad, si quiere que le aproueche la oracion, que dentro destos rincones no faltaran hartas ocasiones en que exercitarla. Mirad que importa mucho mas que yo os sabre encarecer poned los ojos en el crucificado, ytodo se os harà poco. Si su Magestad nos mostrò el amor contan espantosas obras y tormentos, como quereys contentarle con solo palabras? Sabeys que es ser verdaderos espiri-

espirituales. Hazerse esclauos de Dios, a quien señalados con su hierro, que es el de la cruz, pueda vender por esclauos de todo el mundo, como el lo fue, pues le aueys dado vuestra libertad, que no os harà ningun agrauio, ni pequeña merced, y si a esto no se determinan las almas, nunca aprouecharan mucho, porque todo este edificio, como he dicho, su fundamento es humildad, y sino ay esta muy de veras, no querra el Senor subirle muy alto, porque no de con todo en sue-lo, y esto serà por vuestro bien. Ansi, hermanas, pa-ra que lleue buenos cimientos procurad ser la menor de todas, y esclaua suya, mirando como, y por que via las podeys hazer plazer, y seruir, pues lo que hizieredes en este caso hazeys mas por vos que por ellas, poniendo piedras tan firmes que no se os cayga el castillo. Torno a dezir que para esto conuiene no poner vuestro fundamento en solo rezar, y contemplar, porque si no procurays virtudes con exercicio dellas, siempre os quedareys enanas, y plega a Dios que sea solo no crecer, porque ya sabeys que quien no crece descrece, porque el amor tengo por impossible estarse en vn ser. Pareceros ha que hablo con los que comiençan, y que desues pueden ya descansar. Ya os he dicho que el sossiego que tienen estas almas en lo interior, es para tenerle en lo esterior muy menos. Para que pensays que son aquellas inspiraciones que he dicho, o por mejor dezir aspiraciones, y aquellos recaudos q embia el alma del centro interior, a la gente de arriba del castillo, y las moradas que estan nab

fuera dedonde ella està? Es para que se echen a dormir? No, no, no, que mas guerra las haze desde alli, paraque no esten ociosas las potencias y sentidos, y todo lo corporal, que les ha hecho quando andaua con ellas padeciendo: porque entonces no entendia la gran ganancia que son los trabajos que por ventura han sido medios para traerla Dios alli. Y como la compañía que tiene le da fuerças muy mayores que núca, (porque si acà dize Dauid, que con los santos seremos santos, no ay que dudar sino que estando hecha vna cosa con el fuerte, por la vnion tan soberana de spiritu con spiritu, se le ha de pegar fortaleza: y ansi veremos la q han tenido los santos para padecer y morir) es muy cierto que de las que a ella alli se le pegan acude a todos los que estan en el castillo, y aun al mesmo cuerpo q parece muchas vezes no se siente, sino esforçado con el esfuerço que tiene el alma beuiedo del vino desta bodega, adonde la ha traydo su esposo, y no la dexa salir, que redunda en el flaco cuerpo, como acà el manjar, que se pone en el estoma-go da suerça a la cabeça, y a todo el cuerpo. Y ansi tie-ne harto trabajo mientras biue, porque por mucho que haga es mucho mas la fuerça interior, y la guerra que se le da pareciendole todo nonada. De aqui deuian venir las grandes penitencias que hizieron muchos santos, en especial la gloriosa Madalena criada siempre en tanto regalo, y aquella hambre que tuuo nuestro padre Helias de la honra de su Dios, y tuuieron santo Domingo, y san Francisco de allegar almas para que suesse alabado: que yo os digo que no deuia passar poco oluidados de si

de simesmos. Esto quiero yo, mis hermanas, q procuremos alcaçar, y no para gozar, fino para tener estas fuerças para seruir, desseemos, y nos ocupemos en la oració. Noqueramos yr por camino no andado, que nos perderemos al mejor tiempo, y seria bien nueuo pensar tener estas mercedes de Dios por otro del que el fue, yto dos sus santos. No nos passe por pensamiento. Creedme que Marta y Maria hã de andar juntas para hospedar al Señor, y tener le siempre consigo, y no le hazer mal hospedage, no le dando de comer. Como se lo diera Maria sentada siempre a sus pies si su hermana no le ayudara? Su manjar es que de todas las maneras que pudieremos lleguemos almas para que se salue, y siempre le alaben. Dezirme eis dos cosas; la vna que dixo que Maria auia escogido la mejor parte; yes que ya auia hecho el officio de Marta regalado al Señor en lauarle los pies, y limpiarlos con sus cabellos, y pensays que le seria poca mortificacion a vna Señora como ella yrse por essas calles, y por ventura sola, porque no lleuaria heruor para entender como yua, y entrar donde nunca entrò? Pues suffrir la mortificacion de Fariseo, y otras muchas? Porque veren el pueblo vna muger como ella, hazertanta mudança, y, como sabemos, entre tan malagente, que bastaua ver que tenia amistad co el Senor, à quien ellos tenian tan aborrecido, para traer a la memoria la vida que auia hecho, y que se queria aora hazer santa: porque està claro que luego mudaria vestido, ytodo lo de mas. Pues aora se dize a personas que no son ta nombradas, que seria entonçes? Yo os digo,

go, hermanas, que venia la mejor parte sobre hartos trabajos, y mortificacion, que aunque no fuera sino ver a su maestro tan aborrecido era intolerable trabajo. Pues los muchos que passo en la muerte del Señor? Tengo para mi, que el no auer recebido martyrio fue por auerle passado en verle morir, y en los años que biuio en verse ausente del, que serian de terrible tormento. En esto se verà que no estaua siempre con regalo de contemplacion a los pies del Señor. Lo otro direys que no podeys vosotras, ni teneys como allegar almasa Dios: que lo hariades de buena gana; mas no auiendo de enseñar, ni de predicar como hazian los Apostoles, que no sabeys como. A esto he respondido por escrito algunas vezes, y aun no se si en este castillo; mas porque es cosa que creo os passa por pensamiento con los desseos que os da el Señor; no dexare de dezirlo aqui. Ya os dixe en otra parte que algunas vezes nos pone el demonio desseos grandes, porque no echemos mano de lo que tenemos presente, para seruir a nuestro Señor en cosas possibles, y quedemos cotentas con auer desseado las impossibles. Dexado que con la oració ayudareys mucho, no querays aprouechar a todo el mundo, fino a las que estan en vuestra compañía, y ansiserà mayor la obra porque estays a ellas mas obligadas. Pesays que es poca ganancia que sea vuestra humildad, y mortificacion tan grande, y el seruir a todas, y vna gran caridad con ellas, y vn amor del Señor, que esse fuego las encienda a todas, y con las de mas virtudes siempre las andeys despertando? No serà sino mucha, y muy agraagradable servicio al Señor, y con poner esto por obra que podeys, entenderà su Magestad que hariades mucho mas, y ansi os darà premio como si le ganassedes muchas almas. Direys que esto no es conuertirlas, porque todas son buenas: Quien os mete en esso? Mientras fueren mejores mas agradables seran sus alabanças al Señor, y mas aprouecharà su oracion a los proximos. En fin, hermanas mias, con lo que concluyo es, que no hagamos torres sin fundamento; que el Señor no mira ( tanto la grandeza de las obras, como el amor con que se hazen, y como hagamos lo que pudieremos, harà su Magestad que vamos pudiendo cada dia mas, y mas, como no nos cansemos luego, sino que lo poco que dura esta vida ( y quiçà serà mas poco de lo que cada vna piensa) interior y exteriormente offrezcamos al Señor el sacrificio que pudieremos, que su Magestad le juntarà con el q hizo en la cruz por nosotras al padre, para que tenga el valor que nuestra voluntad vuiere merecido, aunque sean pequeñas las obras. Plega a su Magestad, hermanas, y hijas mias, que nos veamos todas adonde siempre le alabemos, y me de gracia, para que yo obre algo de lo qos digo, por los meritos de su hijo, que biue, y reyna por siempre jamas, amen; que yo os digo que es grande confusion mia, y ansi os pido por el mesmo Señor que no oluideys en vuestras oraciones a esta pobre pecadora. 100 ec de la companion de el, yno osla puede quirar nadio Madan

A Vnque quando comence a escriuir esto que aqui va, sue con la contradicion que al principio digo, O despues

despues de acabado me hadado mucho cotento, y dov por bien empleado el trabajo, aunque confiesso que ha sido harto poco. Y considerando el mucho encerramiento, y pocas cosas de entretenimiento que teneys, mis hermanas, y no cafas tan bastantes como conuiene en algunos monesterios de los vuestros, me parece os serà consuelo deleytaros en este castillo interior, pues sin licencia de las superioras podeys entrar, y passearos por el a qualquiera hora. Verdad es que no en todas las moradas podeys entrar por vueltras fuerças, aunque os parezca las teneys grandes, sino os mete el mesmo Senor del Castillo. Por esso os auiso que ninguna fuerça pongays, fi hallaredes refistecia alguna, porque le enojareys de manera que os cueste trabajo. Es muy amigo de humildad. Con teneros por tales, que no mereceys aun entrar en las terceras, le ganareys mas presto la voluntad para llegar a las quintas, y de tal manera le podeys seruir desde alli continuando a yr muchas uezes a ellas, que os meta en la mesma morada q tiene para si, de dode no falgays mas, fino fueredes Ilamadas de la priora, cuya uoluntad quiere tanto este gran Señor que cumplays, como la suya mesma. Y aunque mucho esteys fuera por su mandado, siempre, quado tornaredes, os terna la puerta abierta. Vna uez mostradas a gozar deste castillo, en todas las cosas hallareys descanso aunque sean de mucho trabajo, con esperança de tornar a el, y no os lo puede quitar nadie. Aunque no se trata de mas de fiete moradas, en cada una destas ay muchas, en lo baxo, y alto, y los lados, co lindos jardines, y fuentes, defoues y labo-

vlaborintios, y cosas tan deleytosas, que desseareys deshazeros en alabanças del gran Dios, que le crio a su imagen y semejança. Si algo hallaredes bueno en la orden de daros noticia del, creed uerdaderamente que lo dixo su Magestad por daros a uosotras contento, y lo maloque hallaredes, es dicho mio. Por el gran desseo que tengo de ser alguna parte para ayudaros a seruira este mi Dios y Señor, pidoos que en mi nombre, cada uez que leyeredes aqui, alabeys mucho a su Magestad, y le pidays el aumento de su yglesia, y luz para los luteranos, y para mi, que me perdone mis pecados, y me saque de purgatorio, que allà estare quiçà quando esto se os os diere a leer, si estuuiere para que se uea, despues de uisto de letrados. Y si algo tuuiere de error, es por mas no lo entender, que en todo me sugeto a lo que tiene la santa yglesia Catolica Romana, que en esta biuo,

y protesto, y prometo biuir, y morir. Sea Dios nuestro Señor por siempre alabado y ben dito, amen, amen. Acabose esto de escriuir en el monesterio de san Ioseph de Auila, año de mil y quinientos y setenta

y quinientos y letenta y fiete, Vispera de fan Andres,

para glo
ria de Dios, que biue
y reyna por siépre jamàs,
Amen.

0 2

ESCLA-



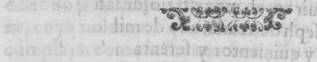
ETT I WILLIAM.

## ESCLAMACIONES, OMEDITACIONES DEL ALMA A SV D 105,

ESCRITAS POR LA MADRE TERESA de IESVS,

nday of part that salde the pandone in

EN DIFFERENTES DIAS, CONforme al espiritu que le comunicaua nuestro Senor despues de auer comulgado, Año de mily quinientos y sesenta y nueue.



energy of the state de Dios que bitte en la serie en

los tardens man Ando

Asserburg Landsuppre jamas, the College

desiding anysty a tend example

by flete, Vilperadons also que santays on so dan Andres, ta amount al amosta o santa dan Andres, ta amount al amosta o santa o

## ESCLAMACIONES del alma a Dios.

I.

VIDA, Vida, como puedes sustentare te estando ausente de tu vida? Entanta soledad en que te empleas? Que hazes, pues todas tus obras son imperfetas y fal tas? Que te cosuela, ò anima mia, en este

tempestuoso mar? Lastima tengo de mi, y mayor del tiempo que no biui lastimada. O Señor, que vuestros caminos son suaues, mas quie caminarà sin temor? Temo de estar sin serviros, y quando os voy a servir, no hallo cosa que me satisfaga, para pagar algo de lo que deuo. Parece que me querria emplear toda en esto, y quando bien cosidero mi miseria, veo que no puedo hazer nada que sea bue no, sino me lo days vos. O Dios mio, y misericordia mia, que harè, para que no deshaga yo las grandezas que vos hazeys conmigo? Vuestras obras son santas, son justas, son de inestimable valor, y co gran subiduria, pues la misma soys vos Señor. Si en ella se occupa mi entendimiento, que xase la volutad, por que querria que nadie la estoruasse a amaros, pues no puede el entendiemento en tan grandes grandezas alcançar quien es su Dios; y desseale gozar, y no vee como, puesta en carcel tan penosa como esta mortalidad, todo la estorua, aunque primero sue ayudada en la cosideracion de vuestras grandezas, adonde se hallan mejor

mejor las inumerables baxezas mias. Para que he dicho esto mi Dios? A quien me quexo? Quien me oye
sino vos padre y criador mio? Pues para entender vos
mi pena, que necessidad tengo de hablar, pues tan claramente veo que estays dentro de mi? Este es mi desatino. Mas ay Dios mio como podre yo saber cierto que
no esto y apartada de vos? O vida mia, que has de biuir con tan poca seguridad, de cosa tan importante?
Quien te desseara, pues la ganancia que de ti se puede
sacar,o esperar que es cotentar en todo a Dios, està tan
incierta y llena de peligro?

## caminos for to ver short I'I carionara fire tempor T'es

mp de char in lerginors y quando os voya lergirs no N V Chas vezes Señor mio considero, que si con algo se puede sustentar el biuir sin vos es con la soledad, porque descansa el alma con su descanso: puesto que como no se goza co entera libertad, muchas vezes se dobla el tormento: mas el que da el auer de tratar con las criaturas, y dexar de entender el alma a solas con su criador, haze tenerle por deleyte. Mas que es esto mi Dios que el descaso cansa al alma que solo pretende contentaros? O amor poderoso de Dios, quan differentes son tus effetos del amor del mundo! Este no quiere compania, por parecerle que le han de quitar de lo que possee. El de mi Dios mientras mas amadores entiende que ay, mas crece, y ansi sus gozos se tiempla, en ver que no gozan todos de aquel bien. O bien mio, que esto haze que en los mayores regalos, y contentos

que