en diverso sentido del que pregunta. Lo segundo: preguntado un enfermo si le va bien , no miente en decir que si, entendiendo v.g. en el orden de la conformidad con Dios, o paciencia. Tampoco miente un combidado à un combite, ò à que pruebe tal manjar, en responder, estoy indispuesto, v. g. esto me dana, &c. entendiendo en otro sentido del que pregunta ; v. g. me daña à mis propositos, ò al ettudio, ò para la oracion, &c. quando ay motivo para escusarse, como lo hacia el V. Padre Padial, que preguntado, si avia tomado chocolate, respondio, yà lo be tomado; y para no mentir en su respuesta, tomava en la mano un bollo de chocolate, aunque no lo probava : yo creo, que ni aun essa acion era necessaria, porque si alguna vez lo probò en su vida, bastava para decir con verdad, vá lo he tomado. Tampoco es mentir, el responder, estoy ocupado, ay que hacer, no puedo assistir por algunas cosas, que se me ofrecen, quando tiene motivos para no alsistir à una funcion, vilita, o diversion à que le combidan, porque por ocupacion se entiende tambien la interior, ò de la mente.

Lo tercero: ni es mentira el responder un criado, quando le preguntan, si está en casa el amo, diciendo, no està aqui, señor, entendiendo por aqui, el fitio, ò aposento, que pisa, quando no conviene entrar el recado, o manda el amo, que no diga el que està en casa; al modo que San Francisco de Assis, preguntado de los ministros de Juticia, si avian passado por alli unos ladrones, meriendo la mano en la manga dixo, por aqui no han passado. Lo quarto: quando no conviene el responder derechamente la verdad, licito es responder de otro modo, y no al caso de lo que se pregunta; v. g. no conviene se sepa, que esta en casa Don F. responder entonces el criado à quien pregunta por el, ya ha salido de casa, ò fue à la Iglesia, no es mentira, ni pecado, porque es cierto que alguna vez saliò; como tampoco lo es decir, que està en el campo, ò en la aldea, quando està en algun sitio de la casa, à quien han puelto este nombre, porque siendo equivoca la palabra, puede valerse del un sentido de ella sin mentira, y para evitar los difgustos, que acaso se podrian seguir en no dexarse ver, si lo Iupieran.

## SANGER BERKER BE

### DOCTRINA V.

DE LA SIMULACION, E HYPOCRESIA.

Deponentes igitur omnem malitiam, & omnem dolum, & simula: tionem, sicut modo geniti infantes rationabile sine dolo lac concupiscite. 1. Petri cap. 2. v. 1. & 2.

O solo las palabras, sino tambien las operaciones externas, son indicio del interior, y del animo. Apenas toparèis Escritor alguno, cuya virtud, ò cuyo genio no se copie, y se derrame sobre el semblante exterior de sus operaciones; y sobre sus mismos escritos: registrad las obras de un San Agustin, de un San Geronimo, de un San Bernardo, de un San Francisco de

Sales, y vereis en ellas dibuxada la piedad, y copiado el genio de cada uno; tan fiel mostrador del animo es el continuo proceder, y operaciones del hombre. El semblante, dixo San Ambrosio, (1) est quidam cogitationis arbiter, O tacitus cordis interpres, es arbitro de genio, y tacito interprete de lo que passa en el corazon.

D. Ambros.
lib. de Elia,
cap. 10.

A 10 30

Plaine erg.

×14 .09

I es propio de la finceridad, y verdad conformar el interior con las palabras, tambien lo es el conformarle con las obras: por lo qual, fiempre que en su proceder, o en sus hechos, quiere dar uno à entender otra cofa de lo que ay en su interior, entonces su proceder es doblado, es fingido, y mentirofo, miente de obra, aunque no mienra de palabra; y esta es aquella especie de mentira practica, diftinta de la que se sabrica en los labios, y que flaman los Doctores fimulacion , o fingimiento , la qual es de fuyo pecado, unas veces venial, otras mortal: Cum omne mendacium fit persatum , ut supra dictum est , consequens est etiam, quod omnis simulatio est peca catum (2) dice el Angelico Doctor. Se ha entronizado tanto en el corazon de los hombres la mentira, que Hegò à decir el Profeta David : Omnis bomo mendax. (3) Si consultais las fagradas escrituras, hallareis, que los bienes, y deleites de esta vida, se ape-Hidan con el nombre de mentira: Comedistis frugem mendacii, dice el Profeta Osas, (4) comisteis la fruta de la mentira. Es la razon, porque à la manera, que las ubas, que pinto Xeuxis tan à lo vivo, burlaron las aves, que baxavan hasta el lienzo à cevarse en ellas; assi los bienes engañosos, y fallidos deleites de esta vida, dexan burlado el apetito, y avergonzado el corazon del hombre, pues se halla sin aquel bien solido, o verda-

dero, que buscava. Tambien se entienden con el nombre de mentira las esperanzas; v.g. quando pone uno su confianza en el pariente, amigo, en el amo, o protector, de quien espera conseguir algo o quando confia en su misma hacienda, en su ciencia, habilidad, ò talentos: Posuimus mendacium spem noffrum, (5) dixo Isaias, hemos puesto nuestra esperanza en lo que es fingido, y mentirolo, O mendacio protecti sumus: que va es comun quedar burlada la esperanza de aquellos mismos, en quienes se avia mas confiado. Mirad aora si con fundamento dixo David, que rodo hombre era mentirolo,

y que los hijos de los hombres eran falaces en la balanza de su corazon, en que dan à los bienes, y esperanzas de este mundo mas peso de amor, y estimacion de lo que tiene. Mendaces filii hominum in flateris. (6)

Al presente no quiero hablar de la mentira tan universalmente tomada, sino del proceder dissimulado, y fingido, con que se muestra por desuera otra cosa de lo que ay por de dentro. En la primera parte de esta Doctrina tratarè de algunos modos de simulacion, y fingimiento; en la segunda, del vicio de la hypocresia, con que se busca la fantidad apatente.

No encuentran los Doctores san Agustin, y Santo Thomas imagen mas adequada de la mentira practica, ni del proceder fingido, y doblado del hombre, que el el exercicio, y profesfion de los farfantes: vemos, que un hombre vil hace el papel de un Rey, una muger fea el papel de una Helena, y que un hombre inmundo hace tal vez el papel de una Magdalena, o de un Pedro arrenpentido; assi fon infinitos los que no ion por dentro, quales se singen por desuera: tan desemejante es el semblante exterior de sus operaciones, à lo que ay en su interior, como lo es el blanco vestido del cifne de sus mismas carnes denegridas, y feas: Inter mortales, dixo Federico III. Emperador, (7) nemo est, qui non ex aliqua parte fictus, fucatusque sit. Cuenta San Gregorio Niseno, què saliendo un mono à un teatro 2 hacer el papel de un hombre; dixo uno de los que alli assistian: quereis ver, que este no es hombre sino mono? al punto faco del bolfillo unas almendras, y las tiro por el tablado: el mono olvidado de su papel, el sombrero por un lado, la peluca por otro, se tirò acelerado à las almendras, dando muestras de so que era. Quereis ver , que muchos que llevan el porte, y prosopopeia de hombres, de Cavalleros, de Christianos, y gente grave, no lo son en su proceder, fino fieras, lobos, y vulpejas? pues observad despacio, por de dentro lu vida, y hallareis por ultimo, que toda ella mentira, es doblez, y fingimiento: Loquar vos offendens fabriestores mendacii, (8) hablare pues po-

PJ.61.v. 10.

Apud Lhvner. vers. Hypocref.

Nifenns 2pud Ray. naud. som-16. Heter fell. 5. p. c. in fine.

(8) Tob. c. E

Ifair c. 28.

(2)

3. 2. q.III.

(3)

Pfalm. 115.

(4)

Ofee cap. 10.

art. I.

bricais la mentira, y fingimiento. bile deforden de los distraces, y

(72)

1. 2. 4.102.

art. 6, ad 6 .

Vide Leff.

110. 4. cap. 4.

\*1 252 Cough

dub. 1 q.

makeris promillo . antico i. Rey de

Prantica, to pena de confideacion de CEa pues regla general cierta entre o los Doctores : Qualquiera, que en sus acciones quiere dar a entender etra cofa, de lo que tiene dentro de si, este tal peca con pecado de mentira, fimulacion , ò fingimiento , el qual unas veces es venial, otras mortal, segun desdice leve, ò gravemente de alguna virtud, ò mandamiento. Contra esta regla pecan mortalmente, lo primero: los que se hacen amigos, confidentes, o protectores de otros, especialmente de labradores, ò gente alcanzada de medios, con obsequios, ò promesas, que les hacen : vea Vm. si le falta algo : Vm. pida quanto necessite, que aqui esta mi caudal: vanles poco à poco prestando en sus ahogos con pretexto de amigos; y por què ! por amistad, y benevolencia! no, si por codicia, y ambicion de cogerles alguna hacienda, casa, o heredad a que echan el ojo para estender sus haciendas e, è inmediatamente, que ven al otro impossibilitado à pagar lo que le prestaron, y que es bastante para embargarle la hacienda, se la toman por justicia, y se quedan con ella: ah traidores! os parece bien haceros amigos por comprar lo que el otro no pensava enagenar, y acabar con el? pues esto haceis: Sicut noxius est, qui mittit sagittas, & lanceas in mortem; ita vir, qui fraudulenter nocet amico suo, (9) dice el Espiritu, Santo. Lo segundo: pecan con esta simulación, y fingimiento varios, que hacen mil demonstraciones de huclannal. h. 5. mildad, obsequios, y rendimientos à aquellos de quienes dependen, y esperan algo; y en configuiendo lo que intentan, quando yà no los han menester descubren, que todas sus demonstraciones de humildad, y rendimiento eran fingidas, è hijas de la ambicion: Est qui nequiter humiliat se, O interiora ejus plena sunt dolo, (10) ay hombres, que se humillan malamente, y sus entrañas estan llenas de maldad.

Lo tercero: pecan mortalmente con elta simulacion o fingimiento muchos, que exteriormente todo es cor-

niendoos à los ojos, que muchos fa- tesias, palabras suaves, y caricias con otros, è interiormente quisieran acabar con ellos: Meliona funt vulnera diligentis, dice el Espiritu Santo, (11) quam fraudulenta oscula odientis:no nos bacen tanto mal los golpes, que recibimos de quien nos ama, como los ofculos, y halagos de quien exteriormente nos aplaude, o lisongea. Dexo a parte aquellos, que en los congreffos , ò delante de sus Amos , Señores, ó Personas graves vereis, que se revisten de benignidad, parecen manfos, afables, y detenidos, y en llegando à cala son fieut leo in domo Jua, evertens domesticos suos, (12) como un leon altivo, è impaciente, que no ay muger, no ay hijos, ni criados, que le aguanten; porque estos junt fera forma hominum induta, (13) ion fieras, dixo San Ambrolio, vestidas del trage humano. Lo quarto: pecan venialmente con esta simulación, y finglmiento los que entre gente necia, ò ignorante quieren parecer fabios, ò practicos en alguna facultad. Lo primero: vereis Medicos, que delante de quien no los entiende, ni les puede dar alcance, delbuchan, y parlan aforismos, y sentencias à diestro, y siniestro. Lo segundo: hombres politicos, que queriendo captarse la fama de eruditos, y de que todo lo entienden, llevan como los Bohoneros su baul de noticias diversas, hablan algo de la Theologia, se meten en el Moral, tratan de la Mathematica, difputan con el Medico, echan fus textos de Escritura, &c. y quieren pasfar plaza de hombres universales para todo, y de sabios: Va qui sapientes estis in oculis vestris! (14) Aquel infigne varon, y grande Expolitor el Padre Cornelio Alapide, tan lleno de sabiduria como se ve en sus escritos, llego à sentir, y decir de si: Insipientissimus bominum ego sum, (15) soy el mas necio de los hombres; y estos por el contrario quieren parecer lo que no son. Lo fercero: varias per-Ionas espirituales de memoria, que teniendo vivas sus passiones, con el mundo dentro del alma, y el cuerpo dentro de los claustros, con ciertas maximas estudiadas en los libros hablan, como si en la realidad estuvieran muertas almundo, todo à fin de

(11) Prover. caps 27. 2.6.

(12) Eccli. cape 4. V. 35.

D. Ambr. lib.6. in Hexam. cap. 8,

(14) Ifaia cap. so

(15) In epift. Paul.

7 . W . S.R

19. 0. 23.

(01)

Benedictus

....(9)

Prover. cap.

26. 2. 18.

pud Engels

die no. Pac-

(03)

.8.7.1

Suppose supp

(10)

Eccli. cap.

(11)

Private City

(22)

Becli, enpy

(11)

D. Ambra

lib.6. in He

of Philippina

4.2.56

parecer personas espirituales, y devotas, y quieren-cohoneitar su conducta de vida, baraunda de cuidados, resperos, y conversaciones con seglares. No hablo aqui de los que por no dar à entender, que ignoran tal cola, o no la entienden, no quieren preguntarla ; porque e los fiendo ignorantes dissimulan por falta de humildad el que son, y es vicio tan domeltico en perionas espirituales, que tal vez incurrio en el la serafica santa Terela de Jesus, la qual en el capitulo 31. de su vida dice assi: " En-, tre mis faltas tenia eda , que fabia " poco de rezado, y de lo que avia " de hacer en el Coro ... veia a otras " Novicias, que me podian enfeñar;

ris, dixo San Aminono, veilidas del traje humano. III . a arto: pecan ve-

", acaeciame no les preguntar, porque

" no entendiessen, que yo sabia poco.

n'atmente con e i innulación, y ha-T O quinto: pecan mortalmente los que se fingen pobres no lo siendo, y teniendo con que pallar, piden limofna, y visten pobremente por codicia : de estos vereis muchos en las Ciudades grandes; estàn obligados à restituir lo que han recibido. Lo sexto: aquellos realmente pobres, que por facar mas limofna se fingen unos enfermos con la pierna hecha una podre, otros ciegos; otros como fon los Estudiantes, se abren corona, y visten el abito de Religiosos, y con este titulo piden, y sacan limosna por los pueblos, fon fingidos, y pecan con pecado mortal: es la razon, porque equivocando lo falso con lo verdadero, son causa de que no se crea à los que son verdaderamente pobres, ò enfermos, ni à los que son Sacerdores aunque pobres. Lo septimo : suelen pecar gravemente las mugeres, que en los Bachanales, bailes, faraos, y de noche se visten de hombres, y hombres, que se vitten de mugeres : Abominabilis enim apud Deum est, qui facit bee, (16) es abominable delante de Dios, el que hace tales cofas. El veftirle el hombre de muger, y la muger de hombre tiene grandes inconvenientes, es incentivo de la luxuria, y especialmente prohibido por las leyes: Quod autem mulier induatur veste viri; aut econverso; incentivum est con-

- Pa-

capifcentie, & libidini ocasionem prestat, dice Santo Thomas. (17)

Este desorden de los disfraces, y mascaras prohibio Henrico I. Rey de Francia, so pena de confiscacion de bienes en la Corre de Paris, hasta aver prohibido el Parlamento, el que le vendieran las malcaras, para defterrar de aquel Reyno invencion tan diabolica. (18) Y elto es lo que falta por extinguir, y sepultar en tal qual Reyno de la España, donde ton infinitos los defordenes Tengo por mas feliz una Republica, quando Dios la aprieta con pette, hambre, y calamidades, que quando se derrama en matcaras, y disfraces, en que le pierde el temor de Dios, el respeto à lo fagrado, y se destierra de la juventud con especialidad la modestia, y pudor, muros de la caltidad, y pureza. Cierto imprudente Vitrey de Na--poles dio orden, para que todos faliessen enmatcarados: comoviose toda la ciudad, unos falian con el rrage de offos, otros de lobos, estos de teunes, o fariros, los hombres distrazados de mugeres, y las mugeres con el trage de hombres, de suerte, que era un delirio univertal toda aquella gran Ciudad : quando un discreto cogiendo una antorcha de dia, como otro Diogenes, andava por las cailes, y plazas de Napoles, para ver ii podia encontrar algun hombre; y preguntado, que haceis! dixo: Hommem quero, (19) busco un hombre, que este en lu juicio, y no delire. Ay de las cabezas! que or falta de telon, y fortaleza permiten en Republicas chriftianas este desorden, y delirio de la nacion. vilitare, dice Dios, lobre todos los que se vitten no conforme a la condicion, y profession, que les toca: Visitabo Super omnes, qui induti

Lo octavo: incurren este pecado de simulacion, y fingimiento aquellos jovenes, que à costa de enrizados: polvos, piernas postizas, tiempo confagrado al espejo, quieren parecer mas hermosos de lo que son, degenerando en acciones, y modales semeniles: fuvenes, ut samina, compti, que dixo luvenal: estos merecian una rueca en lugar de espada, y ser contados entre el numero de las mugeres. Y si

(17)
1. 2. 9.101.
art. 6. sd 6.
Vide Leff.
lib. 4. cap.4.
dub. 14.

(18) Anno. 1551.

Benedictus
Fidel. Dom.
in Quing.
ferm. 3. 2pud Engel.
die 20. Bacchanal. 5. 5-

(20) Septon. cap. 1. v.8.

(01)

Herill cap.

·漫在 (京、日京

elto

Deuter. cap.

(16)

esto es assi, que dirè de algunos Eclefiatticos faltos de virtud, y de juicio, que se elmeran en llevar el cabello politizo, que hacen sus menudos rizos, le echan polvos, descubren punos affeados, que fobrefalgan fobre lo negro; parece, que como a hombres carnales los definio San Geronimo, quando hablando contra Joviniano, los hace à todos de su rebaño, diciendo: Quoscumque formosos, quescumque calamistratos, quos crine composito, quosque rubentibus buccis videro, de tuo armento funt , imò inter tuos sues gruniunt: (21) de tu rebaño son, o Joviniano, y puedes contarlos entre los que llevan una vida carnal, e inmunda, a los que ponen su cuidado en assearse, en rizar el cabello, vestir de coloridos las mexillas, &c. Lo nono: pecan con pecado de fimulación, y fingimiento, los que fingen algun mal, que no tienen. En esto caen, lo primero: las mugeres, que fingen mal de corazon, perlesia, o algun accidente, porque se compadezcan de ellas. Lo fegundo, aquellas personas religiosas, que por no llevar el pelo del coro, cítudio, exercicios, o trabajos como los demas, se hacen enfermas, achacosas, o doloridas, fingiendo à veces aquel mal, que no ay, quando el mal no se les puede facilmente probar, aunque con el tiempo yà se descubre, que la enfermedad no es del cuerpo, fino del animo; porque ninguno puede por mucho tiempo fingir el mal, que no tiene, fin ser tal vez cogido en lu mentira: Nemo potest ficiam personam diu ferre, dixo Seneca. Lo decimo: incurren esta ficcion, y mentira varios Eclefiafticos, Magistrados, o Cavalleros, que citados de los Reyes, Prelidentes, o Prelados para que comparezcan, le fingen enfermos, echanse en cama, o toman algun remedio: pecan mortalmente, porque fingiendo lo que no ay, contravienen al orden, y mandato, à que deven obedecer en conciencia como subditos, è invierten el orden de las providencias, o justicia.

D. Angoff.

in Plat. 63.

. cidirate and

D. Thoma.

322 -9-1 -5

(21)

D. Hieron.

lib. 2. contra

MY GAR

134 .Que . F

Joviniam.

tirca fin.

§. IV.

O undecimo: pecan mortalmente muchas mugeres, las quales ora

sea por no trabajar, ora porque se compadezcan de ellas, o las regalen, se fingen espiritadas, y energumenas: estas tales por fingir, que tienen los Diablos en el cuerpo, los meten en el alma; es la razon: lo uno, por el improperio, y burla, que hacen de los conjuros, y ceremonias fagradas; lo otro, porque quieren ser tenidas por casa, y morada de Lucifer, las que debian ser en su proceder templo vivo de Dios. Yo creo, que ay menos espiritadas de las que parecen, y que avria muchas menos, il no huviera tantos conjuradores. Es fazonado el caso (sea fabula, o realidad) que le cuenta de un Parroco, veiale fatigado con muchas mugeres energumenas, que le gastavan el tiempo, y alborotavan la Iglesia; no sabiendo que remedio tomar, se le ofrecio el siguiente: subio al Pulpito, fingiendo, que tenia un decreto de su Obispo, y empezo à leerlo publicamente de esta suerre: Por quanto tengo entendido, que son muchas las mugeres, que estan espiritadas en esse Pueblo, os mando, que à ninguna, que fuere espiritada se le case en adelante. No fue menetter mas arbitrio, porque insensiblemente se fueron acabando los embustes, y en adelante ninguna apareció espiritada. Lo duodecimo : pecan mortalmente los que por facar dinero, o de palabra, o con algun embuste, y artificio fingen, que tal Imagen, tal Crucifixo fuda fangre, se mueve, &c. con que à la gente vulgar la enganan, y hacen venir à los Santuarios, y facan limofna: la lastima es, que ay personas tan eredulas, que tacilmente se persuaden estas cosas, y regidas por el dicho del vulgo, toman el camino del Santuario con no poco detrimento de su cala.

Lo decimotercio: incurren esta mentira practica, y fingimiento mochos Christianos, que una cosa professan, y otra practican; professan una vida justa, pura e virtuosa, y santa, (pues todo esto en la realidad no es mas, que professar vida christiana) y la desmienten con sus obras: Deprehenderis enim, O detegeris, christiane, quando aliud agis, O aliud profiteris, dice San Agustin: (22) se descubre tu mentira, y fingimiento, quando una

D. August.
lib. 4. de
Symbolo ad
Catheenm.
cap.1.

orl bug A

cofa

cola professas, y otra haces : por la mañana con los fieles de rodillas en el Templo, por la tarde faltando irapudicamente entre los impios: por la manana haciendo el papel de reo a los pies de un Confellor, y humillado al confessar tus impaciencias, tus furias, y maldiciones, y en bolviendo à casa desfogando con la muger, o la familia: ayer degeneravas de quien eres con mascaras, y disfraces, para cevar mas à tu falvo tu apetito fenfual, y passion de la luxuria: ayer con polvos en tu cabeza, y rizos en tus cabellos, y oy en trage de quien hace penitencia, con ayuno, y ceniza fobre ella: oy en el l'emplo à orar, y por la tarde à clamar, y cevar tus apetitos, y sentidos en los theatros: Modo ingrediens Exclesiam, orationes fundere, post modicum cum histrionibus Impudice clamare: quid tibi cum pompis Diaboli, quibus renuntiafti? Mirad aora si buscando parecer en lo exterior como los demas, y degenerando en vueltras obras, es vueltra vida una practica mentira, y fingimiento. Ultimamente, pecan mortalmente algunos reos convencidos, y sentenciados à muerte, que se fingen maniaticos, o locos; otras veces fingen, que no se quieren confessar, por ver si se pueden librar de la muerte; y mucho mas pecan aquellos malignos companeros, que les instigan à esto.

### SEGUNDA PARTE.

### DELAHTPOCRESIA.

### rios, y factin-linofes : la lathma es, que av personas un Rechilas que fa-

Contrahacer el Sello real à los diplomas Pontificios, es uno de
los delitos, que mas severamente castigan las leyes. La santidad, y perfeccion de la vida es el sello, con que
el Rey supremo grava su imagen real
sobre el corazon de los justos; pues
este sello real, y legitimo le quieren
contrahacer los hypocritas. Comparado un mal con otro, dixo San Getonimo: Levius est aperte peccare, quam
sanctisatem simalare: (1) no es tanto
mal pecar abiertamente, como singir
la santidad. El vicio de la hypocresia
consiste en querer parecer, y ser te-

nido por fanto; y es doblado pecado dixo San Aguain: (2) Simulata aquitas, non est agritas, sed duplex iniquitas. Ella es una especie de mentira practica, y es pecado mortal, quando en fuerza de ella quiere uno no bufcar la fantidad, fino que le tengan por fanto: Hypocrefis, dice el Angelico Doctor, (3) qua quis curat non effe, fed apparere fanctus, peccatum grave. iste vicio, al modo que el judaifmo, fuele fer mas aborrecido, que otros. Ettamos en un mal mundo, dice el V. P. Fr. Luis de Granada, (4) en que ni aun à la virrnd se le guarda el rei eto, que se le deve : conviene, que los rredicadores corrijan oportunamente, y con moderacion este vicio de la hyprocresia; porque el vulgo ignorante, no sabiendo hacer por si discrecion entre la virtud falia, y aparente, y entre la folida, y verdadera, sucede perseguir con facilidad à varios justos, cuya vida la encamina Dios por caminos fingulares, y extraordinarios: de donde nace, que los buenos se amedrentan en leguir lu inclinación, y los impios le rehacen en cierto modo, ò se confirman en su vida relajada. No obilante, porque muchos Christianos mas lo fon en el nombre, que en las obras, es conveniente, que se les predique contra este vicio, y excite à la enmienda de la vida. Ins al sup a sad

Mas porque este vicio de la hyprocresia puede ser venial, ò mortal,
para vuestra mayor inteligencia os
quiero dar esta regla cierta entre los
Theologos, y Doctores: (5) Siempre,
que el querer ser tenido por santo, 6 el
fingirse santo, se hace por algun sin opuesto gravemente à la ley de Dios, ò
à la caridad del proximo, entonces la
hypocresia es pecado mortal.

### mos, echarde en cama, coroman algun remedior pe. Il no realmente, por-

Contra esta regla pecan mortalmente, lo primero: aquellos hombres de corazon astuto, y doble, amigos de insinuarse con las Cabezas, trelados, Magistrados, y Poderosos: estos con el fin de mandar, y hacer, y desnacer en varias causas, y negocios, dissimulan su ambicion, y codicia, cubriendola con una devo-

D. August.
in Pfsl. 63.
in medio.

D. Thom.
2. 1.9. 811.
arr. 4.

(1) (11) (1) Hicron.

Journal ans.

virca fin.

ExD. Th
2. 2.q. 115:
ars. 3.

ner. verb. Hyprocref.

Symbole

Caringum.

(1)

Apud Lho-

la parte de fuera hermosos, ò dorados como el idolo de Bel, y por de dentro con un corazon inmundo de tierra. Ay de vosotros dire, como el Salvador à los Escrivas, y Fariseos, hypocritas, y fingidos, que como los sepulcros son hermosos por de fuera, y llenos de inmundicia por de dentro; alsi volotros, aforis paretis hominibus justi, intus autem pleni estis (6) hypocrifi, & iniquitate. (6) thos fon Matth. cap. ovejas en el semblante exterior, y vulpejas en lo astuto de sus ideas; y en las tiranias, y crueldad, con que defuellan, y oprimen a los del pueblo, for lobos: Hi funt, qui boni videri, non esse; mali non videri, sed esse volunt, dixo San Bernardo: (7) estos (7) fon los que quieren parecer buenos, D.Bernard. ferm. 66. iu y no ferlo; no parecer malos, pero ferlo en la realidad. Pues que dire de aquellos, que se tienen por graves, honrados, y nobles, y aun de varios Eccleliasticos revestidos de hombres moderados, circunspectos, y ajustados, y que viven con un corazon mas negro, que el de un cuervo, desgarrando la honestidad de la pobre criada, parientilla, que alimenta, manteniendo algun torpe comercio? Estos son

cion exterior, y fin alma de virtud:

vereis, que oyen Missa, visitan Alta-

res, assitten à la Escuela de Christo,

de la tercera Orden, o de Maria San-

tissima, hacen algunas limofnas, van

al Rolario, no pierden sermones, por

Tertul. lib. de cibis fu. daicis.

Lo segundo: pecan con esta simulacion, è hypocresia los que en
trage de vida austera, penitente, y humilde, ocultan un corazon ambicioso,
que bebe los vientos por subir, y hacer papel entre los demas; de esto ay
mucho en varias personas Religiosas:
Quare jejunavimus, on non aspexistis
como, Señor, decia Isaias (9) en persona de los Hebreos, aviendo ayunado, y humillandonos, os olvidais,
y no haceis caso? Ya responde el Senor; por ventura se puede llamar ayu-

Angeles por de fuera, è inocentes,

pero Demonios por de dentro, que

professan una cosa, y hacen lo con-

trario, y quieren ser tenidos por cas-

tos, los que son lobos carniceros: Exterius candidi probitatis specie, intus ni-

gri sunt terra vitiorum labe, dixo Ter-

no, afanarse un hombre, y fatigarses Contorquere quasi circulum caput Juum, O cinerem sternere? andar con mil ideas, y devaneos en su cabeza? Difsolve colligationes impietatis; dexad, dexad la muchediunbre de vuestras lmpias ideas, y pretentiones. Llego à un sugeto grave un Religioso empenandole para que trabajalle, en que en su Religion se le diesse una Prelacia; dixole: es possible, que V.P. con essa mortaja à cuestas, y comido de piojos, piente en fer Superior, y mandar ! respondio contra si mismo: yà lo veo, Padre; pero entre los piojos el mayor. Lo tercero: incurren esta mentira, y fingimiento muchos especialmente jovenes, que se fingen modestos, y devotos por conseguir algun empleo, ò ser ordenados, ò admitidos, interin son humildes, hacen lo que les mandan; y despues? que lo digan los Prelados. Lo quarto: incurren este pecado, y mortal, los que por ser promovidos à una Mitra, à un Deanato, à un empleo, o dignidad de mayor momento, y de que ion indignos, ò inhabiles, son los primeros en los exercicios devotos, dan umoinas, van al Holpital, galtan ratos en las Religiones, &c. y se ve por la experiencia, que aviendo subido, y alcanzado lo que pretendian, se arrima à un lado toda aquella mascara, y capa exterior de virtud, y le lleva una vida paffadera, falga lo que faliere, y solo se cautelan aquellos desordenes publicos, que pueden hacer eco en la Corte, y cerrar la puerta à sus ascensos. Si los empleos, aun quando Dios mete en ellos, son peligrolos, què ferà quando uno con una apariencia, y fingimiento se introdu-

### quienes defemblielven , o apean firs errores , v afin.III. . 2 nono , devante

ce, y entremete en ellos?

O quinto: pecan mortalmente los que se meten à Directores de almas pata pervertirlas, è inspirarles el veneno de algun error, y heregia, en que secretamente viven: estos al principio engreidos, y pagados de si mismos, dan despues en algun error, ò heregia, especialmente si ha hecho presa de su juicio el Demonio, entrandoles con varias visiones por la

Ifaia c. 58

puer :

18, 0. 20.

(0.5)

Marth. cep.

Late in Pro-

Carfart.

(10) Origen. bomil. 7 -

puerta de la imaginacion: uno de eftos es mucho mas de temer, quando en todo la exterior va respirando sanridad, y modeftia: predican, confielsan, llevan vida austera, estudiosa, y recogida; no admiten regalos. Dios nos libre, decia Origenes, (10) de Hereges, cuya conversacion parece honeita, y cuya vida, no tanto Dios ha inttruido, quanto el Diablo: porque à la manera, que los cazadores ponen su cevo, para cazar à las avecillas incautas ; assi estos guardan à los principios una virtud, y castidad diabolica, que es como el lazo de las almas, para por este medio de una aparente virtud, austeridad, y penitencia, poder mas facilmente enredarlas, y convencerlas despues para el error, y para el vicio. Los indicios de estos falsos Directores, y Hereges ocultos, son: el primero, afectar con palabras, y acciones fingidas la san-tidad. El segundo, solicitar, è inclinar el patrocinio, y piedad mugeril. El tercero, jactarse de que zelan la doctrina del Evangelio, y que son reformadores de la relaxación, y laxa Theologia. El quarto, predicar fus errores en secreto, porque es propio de quien obra mal huir la luz; por esso el verdadero Profera Christo hablava en publico : Ego palam locutus fum. (1:) El quinto, murmurar del govierno, y providencia de los Prelaz dos, fuezes, y Cabezas. El sexto, cenfurar con un zelo no de Dios, fino Luciferino la relaxación duxuria, y desordenes de los Eclesiasticos; quando si tuvieran se, y amor de Dios los avian de encubrir con el palio de la caridad. El septimo, ser impacientes en las cosas adversas. El octavo armarfe de zelo, è indignacion contra quienes desembuelven, o apean sus errores, y aftucias. El nono, dexarle apoderar de la obstinación de su juicio, de que ordinariamente hace presa el Demonio: Attendite à falsis Prophetis, qui veniunt ad vos in vestimentis ovium, intrinsecus autem sunt lupi rapaces. (12) (1 official electron of no

Lo sexto : incurren en esta menfira, è hypocresia, y muchilsimas veces con pecado mortal, varios, que centra con pretexto de direccion en los Confellonarios mantienen cierto espiritu

de inclinacion, y de agrado sensual, el qual es precursor, y aposentador de la luxuria: de ello ay mucho, y mas quando se gastan las dos, tres horas con almas, que no son verdaderamente escrupulosas, ni de una alta perfecion; y aun quando lo fueran, tanto tiempo los mas de los dias, y con una misma en el Confessonario, con dispendio de las graves obligaciones, exercicios, y distribuciones, que tienen, se hace sospecholo. De estos, unos ay, que empiezan bien, y acaban en came por falta de recato, y por nimia infinuacion à los principios: otros , porque sub pratextu delectionis subtiliter fornicantur, que dixo San Cipriano. Lo septimo: pecan mortalmente con pecado de simulacion, è hypocresia varias perlonas especialmente mugeres, que con un oculto agrado de si milinas, y fingimiento tatico de virtud, van confultando à varios Directores, y à cada uno le encaxan sus penitencias, cilicios, devociones, ratos de oracion, &c. El consultar à muchos, quando realmente les basta uno en las cosas de su conciencia, o nace de una conciencia muy fatigada de elcrupulos, que nunca acaba de aquietarle, y lemejantes almas son dignas de comiseracion, y de que las consuelen; ò nace de cierta secreta hypocresia, con que buscan el ser tenidas en algo, y estimadas, o que las tengan por desconfiadas de si, al desenfardelar el ato de sus devociones, y penitencias; y mucho mas sospechoso es el espiritu de estas, quando preguntadas de repente, andan con cierto artificio, y tolape en el responder: es grande argumento de hypocresia, y fingimiento.

Lo fegand. VI aced cha fi-

hugocessa los que en T O octavo: incurren este maldito vicio de hyprocresia varias perfonas, especialmente jovenes, y principiantes en la virtud, los quales se dan a varias mortificaciones, y extraordinarias penitencias, mas de lo que pueden llevar segun la medida de la gracia, y fuerzas, que Dios les comunica; estas tienen en el fondo de su corazon cierto espiritu secreto de hypocresia, con que quieren fingulari-

(11) Matth. cup. 7. 0. 15. Vide Fontain. in Prolegum. tom. Quefnel.

s IDMO

(i 1)

Joan. cap.

18. v. 20.

millano. (8)

zarle entre los otros, y dicen para conligo como el otro Fariseo: Non fum ficut cateri homines, no loy como los demas focios, estudiantes, ò hermanos, que parlan, rien, se alegran, comen, cenan, tienen sus alivios, sus alhajuelas, ò conveniencias. Raro vicio tenemos, decia un Santo, que dentro de la religion no ande vestido con el trage de alguna virtud: esta secreta hypocresia, y defeo de singularizarle se les encubre el comun enemigo, echandoles encima un juicio, o persuasion, que es menester tener bien el examen, la oracion, y bien recogida la imaginacion, y la mente, y que donde no ay ayunos, privandose de los alivios, que los demastienen , mortificaciones externas , y etros exercicios, no puede ser vida santa; y aísi vereis, que quantas fuerzas van quitando al cuerpo, tantas añaden à la tenacidad de su Propio juicio, y voluntad. La señal, en lo regular, evidente de que à estos no les mueve el espiritu de Dios à el don de penitencia, ni à un camino fingular de los otros en lo exterior, sino el espiritu malo, es, que si vienen à incurrir alguna inditpolicion, algun achaque, ò malecillo, se echan con la carga à cuestas, no cumplen sus tareas de estudio, ò exercicios de comunidad; y vemos, que quando es de Dios el espiritu, les da fuerzas para cumplir con ellos, en medio de fus ayes, y achaques, con que los prueva el Señor. Digo evidente en lo regular, porque tal vez les mantiene el Demonio las fuerzas para perfuadirles, que no necessitan comer como los otros. De esto tenemos un exemplo, que me conto un hombre de alta perfeccion, y prudencia. Cierto Religiofo Descalzo diò en no comer, o tan poco, que era muy notado en la Comunidad: estavase quedo, è inmobil mientras los demás comian; y como la caridad de sus Hermanos le importunasse à que comiesse, respondia, que podia pastar sin ello: y en la realidad no sentia desfallecimiento, ni flaqueza con tan rigurosa abstinencia, antes bien se hallava à su parecer mas robulto, y vigorolo s y sobre este juicio, y disponcion con que se hallava, queria ga-

John Lon

(83)

Reclin cap.

19: 2: 25.

nar credito de penitente, y auteron Un dia, en que estava con los demas Religiosos en el Refectorio, pero sin querer comer, el Superior levantandose en pie desde su assiento, y revestido del espiritu de Dios le dixo eltas palabras: Hermano Fr. F. mandole a V. C. en nombre del Espiritu Samto, que no coma. Al punto faliendo el . Demonio de el , que era quien le mantenia las fuerzas, cayo en tierra tan debil, palido, y extenuado, que le iva acabando de necessidad, hasta que sus Hermanos le socorrieron luego, y desimpressionandole de lu engaño, le hicieron tomar alimento, y bolver poco a poco sobre si.

Todo el cuidado de un Escultor se reduce à sacar con primor, y proporcion las facciones todas de una eltatua; pero con tanto descuido de lo interior, que no vereis por de dentro el corazon, ni las entrañas, el higado, los huestos, las venas, ni demas miembros formados, ni con diftincion. Assi estos miseros, aun quando ayan empezado bien, y con buen deleo à servir a Dios, posseidos despues de cierto embelesamiento, y deleo de passar plaza de fervorosos ena tre sus Hermanos, todo el cuydado le ponen en que no aya falta alguna en el silencio, en la quietud, y modestia exterior, en exercicios, y distribuciones, que es lo que los otros observan: lo demas de acepillar bien su juicio, desbastar bien el tronco interior de su propia voluntad, abnegar sus apetitos, registrar los movimientos finiestros de su corazon, y quando estan solos guardar consigo recato, no comer en secreto, ni fuera de tiempo, ser menudos en las distribuciones, que no se veen, esto no les da cuidado, ni trabajan en ello. Es terrible la respuesta, que Santa Brigida recibio del Señor sobre un Religiolo dado a extraordinarios ayunos. (13) Este Religioso, dice el Senor, en la Quaresma no solia comer, y hacer otros ayunos indiferetos, pensava con su abstinencia, que se le devia como de justicia el Cielo, y sus ayunos, y penitencias eran hijas mas de su sobervia, que no de verdadera humildad : Ideo juste judicabitur cum bis , qui jejunabant , O decimabant,

Simil

Seneces

(19) Liq. 6.revels cap. 66. 298

Scheca,

O decipiebant alios; serà juzgando con aquellos, que ayunando, y diezmando, despreciavan à los demas. Harto mejor le huviera eftado si huviera imitado la humildad del Publicano, que no se atrevia à levantar los ojos al Cielo; porque yo tambien fiendo Dios, y hombre verdadero comi, y bevi lo que se me ponia, para dar exemplo de vida à los demas: con que me dio à entender el Salvador, que estava reprobado por hypocrita. El que en lo exterior quiere diferenciarse del comun, mientras no ay indicios evidentes, y forbidos por la experiencia, como en una Santa Magdalena de Pacis, una Rosa de Lima, y otras; malo, malo, feñal de hypocresia, y fingimiento: (14) Intus omnia dissimilia sint, frons populo conveniat, decial Seneca: que en lo interior seas desemejante por lo ferviente de tus deseos, y grande abnegacion, en hora buena; pero en lo exterior como todos: y por no hacerle assi se lleva, ò la propia voluntad, o la hypocresia muchilsimas obras. Es cafo raro el que le cuenta del Abad Juan: se le antojo ayunar dos dias mas, que los otros, y apareciendosele el Demonio con una figura de un hombrecillo trifte, le dixo, perdoname Juan, que te hize

vers en sup S. s. V.

Ltimamente caen en este vicio aquellos, que se humillan de palabra hasta lo profundo: dicen mil males de si mismos, y confiessan son indignos de estar à los pies de Judas, y de que los sufra la tierra; mas porque este no es el medio mas solapado de ser tenidos por santos, preguntados si tienen alguna vision, revelacion, o misterios, responden, no Padre, no me lleva Dios por esse ca-

mino; en mi no ay mas que trabajos, agonias, dolores ; yo foy una infeliz, yo foy una miserable: y para què tanta letania de dicterios, y oprobrios centra si mismas ! para sacar aprecio, y compassion con que las miren. En confirmacion de euo refiere el Discipulo, (15) que una Religiofa al confessarse solia decir mil males de si: To no se Padre como el señor me sufre; y estoy temiendo, que por mis maidades castigue Dios à mis proximos. De esta suerte texia sus confessiones, pero con palabras, sin jugo de devocion, ni sentimientos verdaderos, antes bien hijas del dolo, y lobervia, fegun aquel dicho: Eft qui nequiter humiliat se, O interiora ejus plena sunt dolo. (16) El Confessor deseando probar si nacian de humildad verdadera, ò fingida tantos improperios contra si milma, la refpondio: ya yo he oido muchas veces antes de aora, que vos erais una muger escandaloia, y mala. Al oir elto, escocida con la respuesta dixo: como se dice eslo de mi ! esso es mentira, que yo no soy tal como de mi decis. Entonces le dixo el Confessor: aora descubro tu sobervia, è hypocresia, pues hablas de ti misma aquellos males, que no quieres, que otros te los digan en tu cara. De aqui se infiere, lo primero: que no es hypocresia, ni vicio ocultar uno su pecado por no dar à otros mal exemplo, sino acto de virtud. Lo segundo: tampoco es fingimiento guardar delante de otros, y de los estraños mayor circunspeccion, y modestia de la que se guarda à solas, quando se hace porque se edifiquen con ella: Sic luceat lux vestra coram bominibus, ut glorificent Patrem voftrum , qui in Calis est: (13) por tanto, deponentes mendacium, dexad ya toda mentira, toda

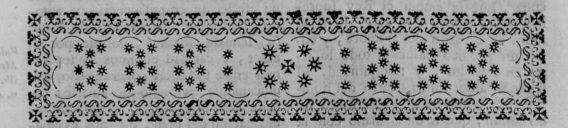
Difcipul.

(16) Eccli. cap. 19. 2. 23.

(17) Matth. cap. 5. v. 16.







Tratado XWH. Dollaine I.

# TRATADO XVII.

DE LA CARIDAD, Y DE LA TRIbulacion.

# DOCTRINA I.

DE LA CARIDAD.

Diliges Dominum Deum tuum ex toto corde tuo, & in tota anima tua, & in tota mente tua: boc est maximum, & primum mandatum: secundum autem simile est buic: diliges proximum tuum, sicut te ipsum. Matrh. cap. 22.



Reguntaron los

Saduceos à Christo: Maestro, qual es el Mandamien to grande en la Ley? Respondiò Christo nuestro bie Amaràs à tu Dios, y Señor

cen todo tu corazon, con toda tu alma, y con toda tu mente: este es el precepto mayor, y el primero. El segundo semejante à este es: Amaras à tuproximo, como à ti mismo: en estos dos Mandamientos vienen à parar toda la Ley, y los Profetas.

§. I.

REcerunt civitates duas amores duo; civitatem ferusalem amor Dei us-

que ad confemptum sui, civitamem Babylonem amor mundi usque ad con-temptum Dei. Fundaron dos amores dos Ciudades, dixo San Agustin: (1) el amor de Dios fundò la Ciudad de Jerusalen hasta el desprecio, con que una criatura se desprecia à si mismas el amor de el mundo fundo la Ciudad de Babylonia hasta el desprecio de Dios. Dos amores encontrados nos descrive aqui el Santo, el uno celestial, el otro mundano: el uno legitimo, el otro espurio, y mal nacido. El primer amor funda dentro del hombre una Jerusalen de paz, ò republica pacifica; para etto trene fu alianza, y confederacion con la celeitial Jerusalen, de donde le vienen frequentes focorros, con las Inteligencias soberanas, y Principados del Cielo, con la Congregacion de los Juitos, y Santa Iglelia, con los au-

(1) Lib. 14. de Civitat. Dei cap. 28. xilios, inspiraciones, y ayudas de cotta, que le embia el Rey supremo de lo criado: su cetro lo pone sobre el corazon del hombre, y como un pacifico Salomon todo lo rige en solsiego, y tranquilidad. El segundo amor funda dentro del hombre una Babilonia, y Republica de confusion, que se da la mano con la Republica infeliz del abismo, con los Principes de las unieblas, o efpiritus malignos, con los impios, y malos, que tiene el Demonio en elte mundo, con el cuerpo, sentidos, apetitos, e iniligaciones, que tiran azia el mal. Este amor como un Rey tirano reyna sobre el corazon del hombre, y es preciso, que el corazon viva sugeto à uno , u otro amor : Anima enim nostra aut á legitimo Rege regitur, aut à tyranno vastatur, dice San Agustin; (2) y la lattima es, que la prudencia de la carne, enemiga de Dios, repudiando à Christo, y à su amor, fugeta fu cerviz à un tirano: Pruzentia carnis, que inimica est Deo, repudiato Rege Christo, subdit infelicia

colla tyranno.

En la primera Republica todo sale con orden, y todos los afectos, è intenciones se encaminan al centro de la divina voluntad, en donde se unen à la manera, que todas las lineas van a parar, y unirse a su centro, y todos los rayos se unen en el Sol como en su centro. El vinculo de todas las virtudes, que componen la perfeccion de la alma, es la caridad: Charitas autem est vinculum perfectionis; (3) y afsi se vive, le trabaja, ora, reza, se padece, y se produce con fossiego entre los afectos, y oreraciones quotidianas. En la fegunda Republica no ay paz, fino tumulto, ningun orden, ni concierto, fino todo desorden: Ubi nullus ordo, sed sempiternus borror inhabitat; y à la verdad no topareis claufula mas repetida entre los que viven dominados del amor propio, que yo vivo en un infierno: tantos ion los afectos, y defeos encontrados, y tantos los defordenes del corazon, a quien tiraniza el amor Propio. Oy hemos de tratar del amor de Dios, y de los motivos de amar à Dios, y al proximo por el, para que se anime mejor el corazon al

amor de Dios. El amor de Dios es un afecto de complacencia, y agrado, con que uno descansa en Dios: (4) llamase dileccion, porque por el amor, y caridad eligimos, y leparamos entre todas las cosas aquello, que unicamente es digno de amarfe; llamase caridad, porque es una intima estimacion del bien, que nos es amable, y estimable.

La caridad es la Reyna entre to-

das las virtudes, y la mayor de to-

das las virtudes sobrenaturales : Horum autem trium mator est charitas: (5) y afsi como una Reyna fobrepuja a toda su familia, y toda su familia se ordena à ella, y por ella; alsi todas las virtudes firven a la caridad como à su Reyna, y se infunden en el alma para ella, y por ella: Venerunt Sap. cap. 7. mihi omnia bona pariter cum illa, O innumerabilis bonestas per manus illius. Ella es la que da gracia, e informa à todas, y à cada una de las virtudes: Pulchritudo, O forma virtuium. Lo que es el Sol à los sentidos, ello es la caridad à las almas, dixo San Agustin: (6) Quod Sol est sensious, hoc amor est mentibus, Oc. Quitad el sol del firmamento, los Planetas, y los Aftros, al punto irianse marchitando las flores, secando las plantas, y jardines, y toda la hermofura del orbe Simil. quedaria deshecha. Quitad la caridad dal alma, y luego se eclipsaran las virtudes, la belleza de la cailidad, el

cen todo tu cor. II on. 2 co

decoro de la modestia, el nervio de

la fortaleza, el resplandor de la pru-

dencia, el merito de la piedad, el

premio de la esperanza, el esplen-

dor de la virginidad; todo destallece,

y queda convertido en un borton:

como es propio de la concupitcencia

obscurecer, assi el resplandecer, y el

iluminar es propio de la caridad.

A caridad es el origen, y raiz de todas las virtudes, de fuerte, que como las ramas, y los frutos provienen de la raiz del arbel ; alsi las virtudes todas, y sus actos provienen de la caridad, como de su raiz , folidantur radice charitatis. Ella es la vida, y alma de las virtudes, de suerte, que lo que hace el alma

(4) Vide 1. par. Myftic. Liv. lib. z. cap. 3.

(5) Ad Corinth. cap. 13.

(3) S. Paul.c. 3. ad Colos.

(2) Jerm. de tép.

84.qui eft 2.

in Dominic.

. incipit:

fosepb.

Mortuus est

(23) apueco nenem , from. Simil. Simil.

Simil.

(7) Vile S. Fiacir. de Sa. les lib. 4. praxis amarts , cap. 9.

en el cuerpo, esso suele hacer la caridad en el corazon, y todas las viitudes no reciben vida en lus actos, fino es por la caridad : falte la caridad del alma, al punto vereis que le falta la vida espiritual, y sobrenatural: y como con la muerte del cuerpo suelen deshacerse todos los espiritus vitales, y animales; assi las virtudes desfallecen muriendo la caridad. Pues Padre, faltando la caridad del alma, no quedan las virtudes sobrenaturales infusas en ella? Por especial misericordia de Dios solo queda sin destruirse la virtud de la Fe, y de la esperanza; pero todas las demas perecen por el pecado mortal. Tel vez sucede, que un arbol arrancado de raiz brote algunas hojas; alsi vereis, que un corazon perdida la caridad, produce algunos actos de virtud, v. g. hace limofnas, ayuna, reza, &c. pero son faltos de vida sobre natural, y no tuelen durar por mucho tiempo. La cama, de que se levanta el Ciervo, fuele exalar buen olor por algun rato, y por èl se conoce, que el Ciervo habitava alli: un corazon, de quien se sale la caridad, fuele algun tiempo ir respirando el olor de algunas obras proprias de la caridad, mas van poco à poco defvaneciendose, pues no estan alli las virtudes infusas, y sobre naturales. El eco no es voz, es imagen de la voz; assi la facilidad, è inclinacion, que dexa en el alma la frequencia de hacer actos de las virtudes, no es amor de caridad, ni son virtudes sobrenaturales las que quedan faltando la caridad; fon, li, imagen de las virtudes, y unas inclinaciones, que como reliquias quedan, y sirven de inclinar al alma al bien; pero fon virtudes sin alma de caridad; y assi vereis al que perdió la caridad hacer actos de limofna, ayuno, penitencia, oracion, &c. (7)

El amor es fuerte como la muerte : Fortis eft ut mors dilectio; deluerte, que como la muerte natural deshace el artificio del cuerpo, difuelve los nervios, roba el color del femblante, el vigor, y espiritus, y movimientos; aísi la caridad, que es una milteriofa muerte del corazon, hace que muera el hombre à todo lo que es vi-

cio; amortigua, y quema los apetitos al deleyte; hace que mueran los ojos para vistas peligrofas, o curiofas; que mueran los oidos para todo lo que es conversacion, o detraccion viciola; que mueran las potencias, &c. Por effo dixo San Pablo: Mortui enim estis, & vita vestra abscon, dita est in Christo Jesu. (3) Desuerte, que como una Reyna en quedando viuda suele morir civilmente, y se retira, y muere civilmente con ella toda su familia ; assi quando el corazon por medio de la caridad mues re à todo lo que es vicio, deve tambien morir con el toda la familia de las potencias, apetitos, fentidos, y afectos humanos. Teneis la caridad, y amor de Dios? Pues teneos ya por muertos al pecado: Existimate, vos mortuos quidem esse peccato. (9) deminaria cap breatts, dixo ban agui-

the H turgo allia. Sata arriba

nonando a fil region, y versis, que L' amot de la caridad les de la naturaleza del fuego : Amor totus igneus est, & illius elementi natu. ram imitatus semper agis, aut perit. El amor, dice San Gregorio, es todo fuego, e imitando su genio, ò ha de eltar siempre obrando, o es preciso que perezca. Este amor, que Dios embia, es el que inflama, è inftruye al alma, segun aquello de Jeremias: De excelso misit ignem ofsibus meis , & rudivit me. Fingicron los Poetas, que Prometheo hurto del Cielo una porcion de fuego celeftial, y del aura Divina, y que formando un cuerpo de barro, infundio en el el fuego, y le diò vida. Esta poreson de fuego celestial es la caridad, que derramada de lo alto en el corazon, le anima, y le vivifica. El fuego alumbra, calienta, y quema, y inipira para arriba, y estas beilas propiedades tiene el fuego del amor divino. El amor, y caridad iluttra, dirige, y entena al alma, O erudivit me; porque alsi como es propio de la concupiscencia obscurecer la razon, alsi es propio de la caridad el iluminar, v descubrir muchas verdades eternas, dixo San Agustin: Sicut enim tenebrosa est cupiditas, ita luminosa est chariritas (10) El fuego calienta, y la caridad afervoriza, y enciende el co-

Simil.

S. Paul. ad Colof. c. 3.

> (9) Ad Romans

302

Simil.

Cib. 82.

quasti.q. 36.

cumplimiento de sus obligaciones. El fuego quema, y quando encuentra un leno verde, le hace rechinar, y quemarfe; la caridad fi encuentra un corazon, y alma entre el verdor de sus apetitos, le va quemando, y galtando todo el humor hasta que le abrafa, si bien suele quexarle, y resistirfe la naturaleza. No ay duda, que el amor carnal es tambien fuego que quema, y consume, pero tizna, y denigra lo que quema; mas el fuego de la caridad quema purificando, quema blanqueando, y dexando respiandor en el alma : no de otra fuerte, que el fuego confumiendo al oro la escoria, le dexa mas puro, y resplandeciente; y con elle fuego de amor divino viene à acabarse el amor de concupiscencia: Augmentum charitatis diminutio cupiditatis, dixo San Aguitin. El fuego aspira para arriba, caminando à su region, y vereis, que la liama se estrecha en forma de piramide, para ir rompiendo, y venciendo los impedimentos del camino: el amor divino hace, que el co-

razon en anfias; y afectos de su Dios,

S. IV.

razon suspire siempre azia su centro,

y que se estreche, venciendo los in-

convenientes del cuerpo, y los ape-

titos. El fuego todo lo quiere con-

vertir en sì; la caridad todo lo quie-

re reducir à la esfera del amor de

ON este amor quiere Dios, y manda, que le amemos: Diliges Dominum Deum tum, O diliges proximum tuum sicut te ipsum: (11) amaràs à tu Dios con todo tu corazon, ex toto corde tuo, esto es, con todos tus deseos, afectos, intenciones, y complacencias: con toda tu alma, in tota anima tua, esto es, con todas tus facultades, y potencias, apetitos, y movimientos, de suerte, que si los ojos, lengua, oidos, tacto, o paladar se exerciten, ni tu memeria se acuerda, ni tu entendimiento piense, ni tu voluntad delee algo, que no lea todo dimanado del amor a su Dios, y reducido à el: con toda tu mente, in tota mente tua: elto es, en todos sus pensamientos, ofreci-

mientos, reflexas, discursos, y consideraciones, è ideas, desuerte, que
nada pienses, idees, ò discurras, que
no vaya dimanado del amor de tu
Dios, y señor, como explica San
Basilio. (12) Y amaras à tu proximo
como à ti mismo, de suerte, que
assi como te deves amar con amor
ordenado, y de caridad, y querer
para ti, no lo que dista el apetito,
sino la razon; assi deves amar al proximo, queriendo para el lo que para ti mismo.

Padre, y porquè hemos de amar à Dios, y con todo el corazon! Los motivos del amor de Dios son poderolos, y razonables. El primero: porque Dios es el unico, y lumo bien, la misma belleza, y hermosura. Los motivos del amor fon dulces, porque son la bondad, y la bermosura, que tiran tras de si el corazon: la bondad, y hermolura de Dios es tal, que lleva tras si al alma cautiva, y in libertad, una vez que se dexe claramente ver ; por esto clamava una alma: Descubrios Señor, descubrios, daos a conocer, porque si os descubris, ciertamente os amaran los hombres. El segundo motivo: porque es la fuente, centro, y origen de todo bien; y si toda criatura inanimada, viviente, o sentible se ura à su centro, que mucho es, que el corazon le tire a su Dios con el pelo fuerte, è inclinacion del amor? Ponderibus suis omnia aguntur, dixo San Agustin, (13) levia sursum, gravia acorsum, amor meus pondus meum, Oc. 10 tercero: porque es nueitro ultimo fin, a quien devemos enderezar las lineas todas del corazon, como a su centro, y es nueitra bienaventuranza, en que descansa el corazon. Lo quarto: porque todas las colas, que podemos apetecer, todas estan encerradas con nas perfeccion en Dios, que en si milmas: Etiam dum aliquid illicité concupiscimus, aliquam Dei perfectionem quarimus, Oc. Y assi, si deseas honra, riquezas, soberania, d. leytes, vida, &c. para que anda vagueando tu corazon por las criaturas, y gattando en ellas el caudal de uns afectos? dice San Aguitin: O anima! ama unum, in quo funt omnia, & in co letu;

securaque conquiesces. Si buscas el

(11)
In Regulis
brevioribus,
regula 152,
2pudCostonem, ferm,
de amoreDei,

(13) Lob. 13. confesi

Ex cap. 11. folilling, vile Lhone. 0 Charitas.

(11) Deute, c. 22. Dios.

deleyte, y gozo verdadero, buscale, pero no donde le buscas, no en los sentidos, no en el cuerpo, no en el saciar tu apetito, no en las divertiones, y compañias, dende haces un mortal dispendio del tiempo, porque todos esfos arroyuelos eslan inmundos; buscale en su fuente, en donde todo està vivo, puro, y storeciente: Si quaris, quare, sed non ubi quaris, quare in fonte, ubi omnia vivunt. (14) Lo que es ero para ti, no puede ser al mismo tiempo plata, el vino no te puede servir de pan, ni el vettido de bebida; mas tu Dios, si le buscas, te serà todo para ti, lerà alimento, serà bebida, serà luz, ferà salud, serà, &c.

(14)

San Aguft.

apud Lho.

per. v. Cha-

ritas Dej.

del pecado.

son of contagio.

OS motivos de amar al proximo son, el primero: porque Dios lo manda: Quia praceptum Domini eft, of si hoc fiat, sufficit, dixo San Juan; (15) es precepto del Señor, y si este se cumple, basta para servir à Dios: por que? porque en el estan encerradas las virtudes todas, y es impossible, que la caridad habite en el al ma, fin que tenga contigo todas las virtudes, y las sustente como el Sol à sus Estrellas : Solemque Juum sua Sydera norunt. Lo segundo : porque Dios à vista de la ingratitud, y vileza suya, le ama; pues quanta mas razon serà, que yo le ame, siendo hermano mio, y de una misma naturaleza? Lo tercero: porque el proximo costo à Dios precio infinito, en moneda de sangre, azotes, befas, improperios, &c. Por ventura no estimariamos mucho un Reyno, que huviesse costado à un Rey muchos afanes, salud, trabajos? &c. pues que razon avrà, para que yo no ame al que tanto costo à Christo? Lo quarto: porque el proximo es obra, y criatura de Dios. San Anselmo yendo de camino viò, que venia una pobre libre acosada de los perros, y que se refugio debaxo su caballo; el Santo mirandola como à criatura de Dios, la defendio lleno de compasfion, por verla tan afligida: raro hombre topareis de genio cruel con las aves, o brutos, que sea compas-

fivo, y caritativo con los proximos baltame ler del proximo criatura de Dios, para que vo le ame. 1 31107

Lo quinto : porque Dios crio pas ra el proximo todo lo vitible, y le dio por ayo no menos, que un Principe de la Palacio ; les à laber, un Angel de guarda; mirad fi es motivo Vide Docpara tratar con amor , y ven racion al proximo, à quien assi horra el Rey del Ciclo. Lo fexto: porque la naturaleza del hombre quedo muy fublin ada, y emparentada con Dios por el misterio de la Encarnacion. Aviendose un Angel aparecido à San Juan Evangelista, este se arrodillo para adorarle, y el Angel fe lo impidio, y no lo permitio, contemplando à la naturaleza humana tan emparentada con Christo, diciendole: Vide, ne feceris; porque el hombre, que segun la naturaleza era interior a los Angeles, les excedia en el parentelco con la naturaleza divina. (16) Lo septimo: porque en lo natural es el hon bre in agen de Dies trino, y uno, rues tiene una alma con tres potencias entre si diffintas, y en lo sobrenatural es tambien imagen del milmo Dios: Facianus kem nem ad imas. ginem, Oc. y si la imagen de un Rey temporal es digna de respeto, y veneracion, mirad si el honbre serà digno de amor, y de respeto. Lo octavo: entre las aves, y los brutes, entre si semejantes ay cierto vinculo de inclinación, amor, y sociedad; entre los milmos paylanos de un Reyno, quando se hallan muy distantes de lu pais, ò cautivos, suele ser mas estrecho el amor, y la union: estamos todos desterrados de nuestra patria celestial, y en el cautiverio de esta vida, y peregrinacion, por esto nos hemos unos à otros de fomentar con el amor, y union reciproca. Lo nono: porque la lumbre de la razon dicta: Quod tibi non vis, alteri ne feceris, no hagas a otro lo que ro quieras para ti, y naturalmente me sabe bien el que otros me amen : luego, &c.

Lo decimo : porque he de considerar en el corazon de mi hermano; como en templo de Dios: Templum Dei estis vos, Sacramentado quali à mi Dios, y que habita el Espiritu

ob. I menun - ATT OMESTING alinoings.

> Vide D. Thom, 2.26 9. 84. art. 19 Dr. Exim. tom. 3. de gratiag

Sans

rone à regimear si la custodia, o viril es de oro, de plara, o de eltaño, fino en el que va dentro, que es -Jesu-Christo Dios de la Magestad, y per esso dobla la rodilla : assì para venerar, y amar à mi hermano, no Vide Docme he de parar à ver si es noble, ò trinam 1.de plebeyo, fabio, ó ignorante, rico, o puritate in pobre, de buen, o mal genio; fino tentionis. al que habita dentro del, que es Jesu-Christo, ò el Espiritu Santo. En una gran tormenta, en que se viò el Duque de Alburquerque, estando ya todos con la muerte en los labios, y no llegando al parecer las plegarias, que le hacian, cogio el Duque un

Santo en el , y que es ungido de

Dios, Quien ve al Sacramento: no se

nociendo, que dentro de el habitas va el espiritu Santo, lo levanto en alto diciendo: Ea Señor, siquiera por este niño, en quien babitais, perdonadnos, Oc. al punto el mar se sossego, &c. Pero demos cáso, que el proximo aya pecado, por ventura no te llenarias de compassion, y te penetraria el dolor al ver un caliz sagrado lleno de inmundicia, ó un Templo profanado? El alma es un valo de oro, y Templo de Dios, fi por accidente llega à mancharle con el cieno de la culpa, dexara por esso de fer apreciable? En verdad, que à un hermano, aunque este lleno de lepra, le amas; pues lo milmo deves hacer con aquel proximo, que ellacon el contagio, y lepra del pecado,

(14) San Aguff. apud Lho ner. D. Chsriene Dei,

a da con Chefto, diciendole: Fie 

## DOCTRINA.

SOBRE LAS PROPIEDADES DEL AMOR, Y CARIDAD.

natural es ten bien integen del all-Diliges, &c. March. cap. 223 bahan al ang cold villa in agen ee en Ley

niño del pecho de lu madre, y co-

ten petat es calles. Re espete 3 y 16-Iguraos un tronco de un arbol, en el qual estuviessen ingertas las ramas de todo genero de frutas, verdaderamente feria cosa deleytable verlo coronado, y fecundo de la pera, de la nuez, la uva, granada, è higo, y quanta fruta es lifonja del Paladar. El amor de Dios es un tronco, y arbol tan lingular, y generolo, que ellan ingertas en el todas, las virtudes, como otras tantas ramas hermofas con la variedad de sus frutas, esto es, de sus actos, que les corresponden. Cada fruto conferva la propiedad de la rama ingerta; y alsi, una rama de limon ingerta en una higuera, produciria un limon : cada virtud es como una tama ingerta, à la qual le corresponde su fruto particular; v.g. la Virtud de la fee produce el acto de creer, la virtud de la paciencia produce el sufrimiento: mas como todas

mi Dios, y que habita el Esperitu

+1302

las virtudes estàn ingertas en la caridad, como en su tronco, y de alli chupan su vigor, vida, y alimento; de ai es, que la caridad comunica su sabor à los frutos, esto es, à todos los actos de las virtudes : y assi se puede decir de ella, que es paciente, fuerte, templada, justa, casta, Oc. como de un arbol, en quien estan ingertas todas las ramas de varias fruras, se puede decir es, peral, es naranjo, es limon, &c. Al contrario, el tronco del amor propio es como un arbol, en quien ettan ingertas las ramas de los vicios, y que fegun los tiempos, y ocasiones produce los actos del vicio, que le corresponden.

das las virtudes todas , y esimpolsi

ma, fin que, tenga

En la Doctrina passada os hable del ser, y motivos de la caridad, y dileccion; oy os quiero hablar de las excelencias, y propiedades del amor fagrado, para que por ellas se vea quales son las propiedades del amor propio. Dixe, que las virtudes todas estan ingertas en el tronco de ntos, que les compat-

Simil

(16)

Dr. Hxim. series so dia

Statian.

Vide D. Thom as g. Ba. mt. in (1) Hem. 27. in Evang.

la caridad : Ut multi arboris rami ex una radice prodeunt, sie multæ virtutes ex una charitate generantur , nec babet aliquid viriditatis ramus boni operis, si non manet in radice charitatis, dice San Gregorio. (1) Todo esto lo descrive grandemente el Apostol en la epistola 1. ad Corinth. cap.13. donde dice : Charitas patiens est , benigna est; charitas non amulatur, non agit perperam, non inflatur, non est ambitiofa, non quarit que sua sunt, non irritatur, non cogitat malum, non gaudet super iniquitate, congaudet autem veritati: omnia suffert, omnia crealt, omnia sperat, omnia sustinet. Hasta aqui el Apostol. Vamos desentrafiando cada propriedad fuya.

### §. II.

A caridad es paciente: Charitas patiens est. Una alma, en quien reyna la caridad, lleva con paciencia las injurias de los elementos, y criaturas, el frio, el calor, el hambre, la pobreza; palla por injurias, calumnias, improperios; se hace à vivir entre genios importunos, asperos, bulliciosos, iracundos, o sobervios, y à soportar el tributo de su mismo genio, complexion, y passiones, que le martirizan ; y porque ? porque se hace cargo con la luz de la caridad, que todo esto viene de la mano de Dios, ò que lo permite; y que aunque es caliz amargo al paladar, es util para la salud de su alma : por esso bendice al Señor, se religna, y conforma con su providencia entre los trabajos. Pero mirad una alma, à quien rige, y govierna el amor propio, destituida de luz, se reviste del espiritu de amargura, se despecha, ò impacienta, ya contra si misma, ya contra el proximo, maldice, y prorrumpe contra quien le mortifica, rebuelve contra Dios, quexandose desmedidamente en sus trabajos: todo es desazon, y ninguna quietud en ellos; huye del genio, con quien no conforma, impugna lo que no le arma; y como una araña, por lo venenoso de su complexion, convierte el jugo de una flor en veneno, assi convierte la tribulacion en veneno de impaciencia, y del pecado.

-5:57

Benigna eft, la caridad es benigna. Una alma puelta en caridad es benigna con fus proximos, humana con los pobrecillos, è inferiores, afable, y oportuna con sus ignales, con los superiores atenta, y respetosa; fabe abaxarfe à los exercicios humildes, y baxos, quando la necessidad lo dicta, ò la caridad; con igualdad de animo, y libertad de espiritu sabe omitir, o postergar los exercicios de virtud, v.g. la oración, lección, &c. por la caridad, necessidad del proximo, u obediencia, haciendose cargo, que dexa à Dios en una parte, porque le quiere sirviendole en otra. Es benigna en atraer à lo bueno, y amonestarlo, en declinar de lo malo, en corregir con suavidad el defecto, condesciende con la voluntad del proximo, mientras no se opone à la virtud, ò à sus reglas; y como el Sol con igual liberalidad nace para buenos, y malos, assi se porta benigna, y afablemente, revistiendo de gracia su semblante, y de dulzura su voz, con los que le mortifican. è injurian, dissimulando, y no despicandofe con el ceño del femblante, llevando delante aquel dicho de San Pablo: Noli vinci a malo, sed in bono vince malum. Assi lo practicava un San Francisco de Sales, que aviendo querido escalar su casa para ultrajar lus familiares, no haciendo demonstracion alguna para inquirir, y caltigar, avisado de esto respondio: Ganarlos quiero, no perderlos. Es cofa grande pagar con una atencion un agravio, o groferia, una injuria con un beneficio, y una calumnia con una dulce palabra. Ella no da en el rof. tro con el defecto, ò culpa al que delinquiò contra èl, digiere lo importuno de los genios, no hace de la aturdida entre las cofas contrarias, o conversaciones, que danan; si es rogada con instancia, juega, condesciende, oye, le detiene, haciendo en todo esto otros tantos menudos martirios de la propia voluntad, quantas son las ocationes de sugetarse à la agena, ò de vencerse : por esto dixo, San Francisco de Sales, que la condescendencia es la nata de la caridad. En fin una alma benigna en su proceder echa una cadena de oro fo-Qq

306

bre los corazones agenos, y se hace à todos por ganarlos à todos: Gum essem liber ex omnibus omnium me servum fect ... omnibus omnia factus sum, ut omnes facerem salvos. (2)

(2) W. ad Corin. cap. 9.

Mas una alma, a quien domina el amor proprio, despues de un agravio, todo es ceño, fobreceño, desden, y palabras de amargor, con que trata à quien le mortifico; se cubre, se escusa en lo que delinquio, amiga de fingularidades, austera por antojo de presumpcion, se desdeña de los exercicios humildes, se turba si la desprenden de aquellos exercicios, y tarea a que vivia apegada, pareciendole se le acaba la virtud; murmura si la gravan de nuevo con lo que no le toca, con los pobres anhumana, o nada suave, grosera entre los politicos por correr plaza de espiritual, con un silencio cazurro, y desvio de la divertion, entada, è irpita mas, que edifica.

### -usiab ob y so \$. III. of grang ob rallings comiles

Children . .

Haritas non amulatur. Una alma puesta en caridad no se aferra a su dictamen, y propio juicio, no se fia, ò estriva en su prudencia, acordandose de aquello : Ne innitaris prudentia tue ; por esso no porfia, ni es tenaz en llevar la suya adelante, y replicar: dice su parecer, y queda sossegada, dexando à Dios el exito del negocio, por eslo no rebuelve, ni inquieta un Cabildo, una Comunidad, un Pueblo, o Cofradia; no arma parcialidades, ni es cabeza de vando, ni se desvela, ò trabaja por traerse otros à su dictamen ; no se desagrada, no se despica, ni venga -de que el otro quede mas atendido, tenga mas juego, haga, o deshaga, o pueda mas, acordandose del Apostol, que dixo: (3) Cum enim sit in-1. ad Corin. - ter vos zetus, O contentio; nonne carnales eftis, O fecundum bominem ambulatis? aviendo entre vosotros zelos, y contiendas, es fenal, que fois carnales, y obrais terrenamente. Pe--ro mirad una alma, a quien tiraniza amor propio, se aferra de su parecer, folicita, que otros se sugeten, y acomoden a el , trabaja por llevar su alma puesta en caridad no entiende -designio adelante, busca motivos con de obrar siniestra, fingida, assuta, o

que colorear su zelo, altera un Cabildo, una Ciudad, rebuelve un Congresso, valesse de mugeres para conquistar votos, no le basta decir su parecer, fino que por fas, o por nelas, y à pesar de los clamores de su conciencia ha de falir con lo que intenta: por el se invierte el orden de las cosas, desfigura, deprime, o tacha las prendas de uno por levantar las del ahijado, malea las intenciones, descubre desectos, y tachas, que no puede, y se cautela de los ottos.

Charitas non inflatur. Una alma puesta en caridad, no se paga, ni presume de sus prendas, no se tiene por de mas alcance, prudencia, ò inteligencia, que el otro, no desprecia á los demás, no busca aplauso en sus obras, no solicita con deprimirse à si de boca, el que otros le lisongeen, o alaben, ni le engrie con la nobleza, ni arroja por su boca bocanadas de fangre, teniendo muy prefente, que utilitas in sanguine meo, dum descendo in corruptionem: (4) sugetase al parecer de otro, recibe sin esculas la correccion, nada le hincha, porque conociendo, que todo el bien le viene de Dios, y Tolo el pecado es suyo, se confunde, se anonada, y ocupa en juzgar à si milma. Pero mirad una alma, en quien vive el amor del mundo, es la misma hinchazon, la misma presumpcion, y sobervia: un quitate alla, una cortesia, en que se faito, una atencion, que no se hizo, le irrita, y desazona, como à otro Aman: le altèra una leve contradiccion, ò resistencia, pues toma el cielo con las manos, muerde, perfigue, desprecia hasta cortar el trato, y por qualquiera ligera desaren-cion se da por ofendida: si no hizo lo que pedi, si no condescendio, si no hizo todo lo que podia, si mortifico à mi pariente, si le atropellò, à olvidò; ay ceño, ay oje-riza, ay desvio, &c. por què? porque juzga, que todo se le deve : Elevatum est cor ejus in decore suo, (5) y que los demás fon de menos momento en fu comparacion.

Charitas non agit perperam. Una

Pfalm. 29.

(1)

malamente: dice con sinceridad, y con frente la verdad, aprueba lo que es pueito en razon, no tira à dar trafpie, engañar, o derribar al otro por modos ocultos, no se dexa doblar de la promesa, ni cohechar, defiende al inocente, reprehende al reo, reliste, ò enfrena al fobervio, no siembra chismes, ni discordias, no disforma el corazon de sus labios, porque no busca otra cosa, que à Dios, y por esto va derecho, sin ambages, ni recobecos, à Dios. Mas una alma dominada del amor proprio, como un mar negro, y erizado: Impij quasi mare fervens, todo es penfamientos malignos, ideas perniciofas, embustes con que refregarse : la verdad desfigurada, sus intenciones torcidas, su juicio maleado, y pervertido, sus intentos apassionados: aqui se alza con lo que tocava al proximo, alli engana, u oprime al ruftico, ò desvalido: ya calla, tuerce, ò dissimula la justicia por ambicion, hace la vista gorda en los escandalos, y las pandillas contra el bien publico, ò contra el inocente: el consejo, o dictamen con que enciende el animo del ofendido à armar un pleito, la pieza ocultamente jugada, las opretiones, multas, tropelias, con que se chupa el sudor de tarea quotidiana de su oficio, estulos oficiales, o labradores, dan à dio, y ocupacion, hace que madruentender un animo malignantis natu- que al trabajo, à orar, o al estudio, re, un hombre de mala intención, le enfrena, le cattiga, y fugeta à la turbulento, amigo de disponerlo to- razon: y por què : porque se hace dò : al que se le humilla , lo pro- cargo , que una alma puesta en caritege, al que le hace frente, persi- dad ha de crucificar sus apetitos, pasino va todo perdido: es esto ir rec- eut & ego per omnia (7) dice San Pa-

do lo reputa por estiercol: Omnia arbitror ut stercora, en comparacion de lo eterno; vive contenta con lo poco, que Dios le dio, diciendo: Dominus regit me, Oc. (6) le ofrecen-

una dignidad, un empleo, una mitra, y lo declina: no sube las escalas de los Palacios, no mantiene correspondencias con los que privan con la Magestad Real, ò pueden, no idea , ni anda tras de alguna piltrafa de las que arroja el mundo à les suvos. Mas una alma regida del amor propio, posseida de una hambre canina, quanto mas tiene, mas quiere, aun no configue una cofa, quando va piensa en otra: el Obispo, el Togado, el Canonigo, ò Magistrado, luego piensan en otra cosa mayor, y por eslo viven con cierta inquietud en su empleo, sin cumplirle con la perfeccion, que deben. El que tiene hacienda, o mayorazgos, todo es ideas por anadir tierras à tierras, y engrolar su hacienda : suspirar uno. y apetecer aquel empleo à que Dios no le llama, es señal de que se hace indigno de el, y que habita en el la propria voluntad.

Charitas non quarit qua sua sunt. Una alma puesta en caridad no es esclava de su vientre, ni de la regalia de su cuerpo, hacele passar por el ayuno, por el desvelo, cansancio, por la mortificacion, y fatiga, fiempre que lo dicta la razon, la necessidad, ò la caridad ; reducelo al yugo , y gue ; y la lastima es , que para re- ra gozar de los deleytes eternos , y solverse algo en Villas, Cabildos, Co- que ha de solicitar lo que es util pamunidades, han de consultar à F. y ra otros à costa de mortificacion : sito a Dios, y obrar bien? blo, omnibus placeo, non quærens, quod mibi utile eft , sed quod multis , ut sal-S. IV. vi fiant. Mas una alma dominada del amor proprio es idolatra de su cuer-Haritas non est ambitiosa. Una al- po, todos sus cuidados, y operacioma regida de la caridad no se nes se enderezan à regalatlo, y honmata por honras, o empleos de este rarlo. Dos son los ojos del amor promundo : lo uno, porque se reputa pio, dixo Santa Magdalena de Pazis: indigna de ellos; lo otro, porque to- (8) el uno es la propia reputacion, el otro la propia comodidad ; y de Part.4. virg. estos, mientras no se sacan, viene Jue, cap.24. todo el hechizo de las inclinaciones. y apetitos: no parece, que nació el hombre sino para cuidar de su cuer-

(7) 1. ad Corin. CAP. 10.

malamente : dice con finceridad , y con fronte la vetVad & praoba lo que

po, el se lleva las mas, y mejores horas del dia : si hace frio, me quedo en caía; hace calor, no trabajos llueve algo, no voy à la igletia; dormi mal, no madrugo a orar; estoy destemplado, no voy al Confesionario, dexo la Missa, no voy al Coro: huir la inclemencia de las criaturas, y bufcar el placer; huir lo penolo, declinar el yugo, y buscar excepciones, todo es connatural à un hombre dominado del amor proprio. Mirad un caminante, à quien el Sol afige, le deshace de los vestidos, ò los arrima à un lado, porque tiene dentro el calor : una alma, à quien abrasa la caridad, no pudiendo sufrir los gustos, y alivios de este mundo, se desprende de ellos, y se aligera. Mas observad un quartanario, por mas ropa, que se eche, queda penetrado del frio, porque le tiene dentro: el corazon vive con la quartana, y frio del amor proprio, y como està falto del fuego, y abrigo de la caridad, se quiere abrigar con el confuelo, y ropa de los alivios, y comodidades del cuerpo ; mas todos ellos no alivian el frio de su corala morningacion, y finica

Observad, que à semejantes per-Tonas, con cierta sugestion hija de la carne, las reduce el Demonio à un modo trifte de concebir, y delmayo en el obrar; se les hacen pesados los exercicios de orar, y de madrugar, de estar de rodillas, y casigarie: la otra por no ayunar, o por comer -carne, dice, me ducle el eftomago ; el orro, que esta todo el dia arando, o legando, no puede estar de rodillas à la Missa media hora, y se sienia; aquella, que paíso trio, deívelo, y malas noches por confeguir fu gufto, aora se entremece de que le impongan el cilicio, o el ayuno, quando por parecer bien labe martirizar la - cabeza, la cintura, y los pies ; al otro por falir con lucimiento le le - hace facil passar las noches infomnes, una alma, à quien rige el amor proformat viages en rigor del ello, o pio, apenas forma pensamiento, o del invierno, y folo para fervir à impulto, que no fea hijo de la paf-Dios fon delicados, orgal ono is

Haritas non irritatur. Una alma wit our sies en caridad todo es paz, y sua, vidad : Via ejus pulchra, & omnes femitæ ejus pacifica. Con una palabra fuave deshace la ira de fu proximo sossiega al impaciente, pacifica los discordes, cubre con el manto de la caridad los defectos del proximo, digiere sus imperfecciones; y si alguna yez se indigna en defensa de la verdad, ò por el bien del proximo, hacelo con suavidad: Charitas piè savire solet, sine dolo mulcere, patienter irasci, bumiliter iudignari. (9)Bien puede ser un Prelado, o un Padre suave, y humilde de corazon, y no obstante enojarse utilmente con sus hijos, ò subditos. Mas una alma dominada del amor proprio, llama la ira à su semblante, y el furor, los ojos se encienden, las venas se le hinchan de colera: Ee plenis tamuerunt guttura venis : ya maldice, ya fe despecha, ya muerde, o hiere con respuestas acres, ò dicterios à quien le injurio : en una palabra , es una fiera irritada, y agitada, en que vi-

no à parar el hombre. Charitas non cogitat malum. Una alma puesta en caridad no idea, ni traza el mal, no fabe travefuras, no le vale de affucias, ni rapoferias, no idea ocultamente la venganza, no pienta en impedir el bien del proximo, o malquistarle, no se hace, ni acomoda à parcialidades, ni vandos, no se sienta con los malignantes, siempre va derecha à Dios, ora en tiempo de serenidad, ora de tribulacion. El Cirafol tiene tanto amor al Sol, que ora este sereno, ora nublado el tiempo, siempre le sigue inclinando su cabeza: assi el alma puesta en caridad va fiempre figuiendo el movimiento de la voluntad divina, ora aya confuelo, ora tribulacion. Pero sion, idea, urde, pretende, contradice, le opone, o desfigura la hypothesi de la cosa, rebuelve, mete balla, con otras mil operaciones hijas - de un corazon maligno; bien lo dixo

S. Bernard.

(0) 1. ad Corin. .GE .GES

Simil

elles , miceras no fe facan, , viene jue, copier. todo el her to de transiones. y aportos: noxxxce, que nacto al hombre tino para cuidar de fu cuer-

· 55/120

(10) Lib. to cap. E6. in cap. 21. fob.

P/4/m. 25.

San Gregorio : (10) Hujus mundi sapientia eft cor machinationibus tegere.

Charitas non gaudet super iniquitate, congaudet autem veritati. Una alma policida de la caridad no aprueva los caminos finiettros, ni las finieltras intenciones, no linfongea al poderolo lobervio, no palla en los Congrellos, Ayuntamientos, o Cabildos por el desorden, o iniquas resoluciones, no cede, clama si contra ellas, no se rinde à las promesas del uno, ni teme las amenazas del otro, corrige, o avila à quien puede los escandalos, verificandose en el lo de David : Non sedi cum concilio vanitatis, O cum iniqua gerentibus non introibo; y aisi vereis, que eltos por proteger à los pobres, o facar la cara en defensa de la verdad, ó inocencia, fon perfeguidos en los Congressos, Juntas, o Cabildos de sus mismos hermanos, que no pueden lufrir aya quien enfrene el fluxo mortal de sus operaciones: Circumveniamus justum, quia contrarius est operibus nostris: los desamparan, no tienen juego en lo que está puesto en razon; pero no obstante acobardan el corazon de los malignos, y enfrenan la malicia. Mas una alma tiranizada de la propio amor, y passion, què maldades no aprueva! aconseja le liga el pleyto à fuego, y langre, da por licita, y honesta la fasta de comunicacion entre familias, se persuade aver triunfado el aver apeado de su empleo, ò deslucido en su pretension à su contrario, desiende los descuidos, cubre con el palio de honestidad las injusticias, en que es reo, quando se interpone su honra à proveche.

Charitas omnia suffert. Una alma puelta en caridad, para reynar fobre todos lus apetitos, todo lo sufre, y dissimula, porque qui nescit dissimulare, nestit regnare, dixo Luis XI. Rey de Francia, el que no sabe disimular, no sabe reynar: todo lo cree, y todo lo espera, porque sugetando su juicio en obsequio de la fee, cree à Dios quanto tiene revelado, se fia, y espera de su bondad lo mas arduo, y dificil de confeguir. En fin la caridad es sufrida en las advertidades, y contradiccion, templa-

da en la prosperidad, fuerte en el par decer, alegre en el bien obrar, segurissima entre las tentaciones, en la hospitalidad dilatada, alegre entre los fervorolos, mansissima, y paciente entre malignos, sabia entre los dilcolos, entre los odios benefica, entre la ira del proximo ferena, en los dicterios callada, como quien fabe, que su defensa corre à cuenta de Dios ... ella es el fruto de nuestra fee; là riqueza de los pobres, y vida de los que mueren : assi habla San

Agustin de laudibus charitatis.

Dime aora, alma, reyna en ta el amor de Dios, è el amor propio, y del mundo? es tu corazon Ciudad de Jerulalen, y vision de paz, o es una Babilonia de confusion, y caos de pensamientos, y afectos encontrados! Se da tu corazon la mano, y le entiende con la celestial; y triunfante Jerusalen, representandola tus aprietos, y afficcion ! con los espiritus, y loberanas inteligencias, invocandolas ! con la luz, gracia, y alivios fobrenaturales, recibiendolos? Se hace à vivir con la republica de los justos? ò tiene su alianza con la republica del abilmo, y congregacion de los impios? Se da la mano con los Principes de las tinieblas, y lugestiones del apetito? Segun los errores, è ignorancias en que vives, fegun los deseos, ideas, y pensamientos de tierra, tu corazon es Giudad de horror, en donde los afectos defordenados, como otras tantas olas encontradas, le defazonan, y atormentan para su dano: Cogitationes mea dissipata sunt torquentes cor meum. (11)

l'ues que remedio? El remedio es amar a Dios, no de palabra, y con la lengua, sino de obra, y de verdad: Non diligamus verbo, neque lingua, sed opere, O veritate, dixo San Juan: (12) amarle con todo el corazon; con todo el entendimiento; y con toda el alma. O corazon apocado! si buscas honras, ò riquezas, si deseas dignidades, o vas tras de los deleites, no los busques en los albañales inmundos de las criaturas, buscalos en la fuente purissima; que es Dios: Si quaris, quare, sed non ubi quaris, quare in fonte, ubi omnia vivunt.

(tt) Job cap. 175

(tt) Epift. 1.0.31

DOC

## 

## DOCTRINA III.

DE LOS INDICIOS, Y GRADOS DEL AMOR SAGRADO.

Diliges Dominum , &c. Matth. cap. 22.

S. I.

del ser, motivos, y propiedades del ser, motivos, y propiedades del amor divino; en esta os quiero hablar de la variedad de amores, y del principal, ò unico, y verdadero amor, que ay: de los grados del amor divino, y cele ial, y de las heridas con que hiere dulcemente al alma. Pintaron los antiguos al amor en figura de Cupido sentado sobre un Leon, que le enfrenava, y detenia, para explicar quanta era la suerza, y poderio de el amor sobre la voluntad.

Vidi ego, qui durum possit franare Leonem. Vidi ego, qui solus corda domaret amor.

El amor todo lo rinde, y no topareis corazon, ni alvedrio alguno, que no se sugere al amor. Figuraos una noble doncella folicitada de muchos para esposa, mientras no se entrega por esposa à alguno de ellos, à todos los tiene sugetos, y à su mandar, y colgados de su querer; mas luego que le entrega, o facrifica por esposa, se rinde, y sirve, y se sugeta à su esposo : los objetos, que se representan, y proponen al alma, fon otros tantos amantes, y preten dientes, que la acarician, halagan, y folicitan, fon otros tantos amores, que la pretenden, mientras la voluntad no se rinde à alguno de ellos, està en la plenitud de su libertad, y dominio; pero apenas se entrega, quando ya es precisso se sugete, y firva à èl, y configuientemente reyne sobre ella aquel amor, à quien ultroneamente se fio. El corazon no puede vivir sin amor, y assi es pre-

cisso, que se sugete, ò al amor divino, ò al amor del mundo, dixo San Leon: Rationabilis animus, qui sine amore Dei esse non potest, aut Dei amator est, aut mundi: mas con esta diferencia, que pierde su verdadera libertad, y se esclaviza, si se da al amor del mundo; mejora su libertad, reyna, y manda, si se sugeta al amor de Dios, pues hace del mismo Dios lo que quiere, segun dixo San Bernardo: Triumphat de Deo amor.

A tres generos, o especies de amor podemos reducir la variedad de amores, que solicitan, y dominan al alma: el primero es natural, el segundo humano, el tercero divino; el amor natural contiene en si varios amores. El primer amor, y como bala natural de los otros, es el amor natural, y peso de innata inclinacion, con que uno se ama à si mismo, y folicita su conservacion: etic amor es innato, y naturalmente derramado en todas las criaturas por el Autor de la naturaleza; el fuego en suspirar à su centro, la agua en conglobarse, el arbol en echar raices, la culebra, el hombre en defender su cabeza, quando peligra el cuerpo, estan mostrando aquella innata inclinacion, que Dios les dio de amor à la conservacion de su ser, ò de su vida: y de cita ingenita inclinacion, propension a la vida, dimanan, o se derivan innumerables ideas, y arbitrios de buscar el hombre su conveniencia, y alivio, y declinar todo lo que se le representa como nocivo, ò contrario à la salud; de suerte, que es menester Dios, y ayuda para que esta inclinación à los alivios no se levante à mayores, y traspasse los fueros de lo razonable.

El segundo grado de amor natural es, con que una cosa ama, y fe; nclina à su semejante, segun aque-110: Similis similem quarit; y este amor de semejanza lo vereis en criaturas inanimadas, vivientes, ò sensibles : las gotas de agua inclinan à unirse para su defensa, las luces se unen con inclinación, las aves de una misma especie, los genios assemejados, los ingenios iguales, y femejantes le corresponden con mutuo amor; y alsi vereis, que naturalmente un radre ama mas en lo natural à un hijo, que se le allemeja en su genio, y figura corporal, que no a otro detemejante.

El tercer grado de amor natural es, amor de simpatia, con el qual una cosa se inclina naturalmente à otra, y se dexa tirar de ella con cierto pelo de inclinacion secreta, ora sea por la congruencia del natural, genio, ò propiedades, ora por secretas qualidades, que despiden. La piedra iman trahe tras de si al hierro, el azavache à la paja, la muger con cierto atractivo, que Dios pulo en la complexion de su cuerpo, atrahe la inclinacion del hombre. En las Comunidades vereis efte amor de fimpatia, con que una persona Religiosa se inclina mas à tratar con una, que con otra. Entrad en un juego de pelota, donde todos son desconocidos, y estraños, mientras està dudofa la victoria, liente uno cierto pefo de inclinacion, y deseo à que gane mas este, que aquel : por el contrario, vereis el odio de antipatia entre muchas criaturas, como entre el gato, y el raton, la culebra, y el lagarto.

El quarto grado de amor es, amor de sangre, ò parentesco, que
trae su origen de las entrañas, y de
la sangre heredada: con este amor
natural se inclina naturalmente el corazon à carne, y sangre, de suerte,
que si muere el padre, madre, ò hermano, ò le sucede una fatal desgracia, aunque estèn distantes, la naturaleza hace su duelo, se entristece,
y se resiente; como al contrario, en
los sucessos prosperos de carne, y
sangre naturalmente se alegra el corazon del pariente. Esta suerza de

amor de carné, y sangre se experimenta à cada pallo en las ovejas: eltas, tan estrechamente amantes de fus corderillos, al verlos empezados con la marca, y que el olor les ofende, se retiran de ellos, como quien los desconoce; mas el amor natural, que se infunde en sus entrañas, les hace bolver luego al primer balido del corderillo, rompiendo, o atropellando por la repugnancia, que les engendrò el mal olor. En este misterio vereis confundida, y condenada la conducta de muchos parientes, que al ver al hijo, o al pariente con alguna mancha, o deforden à cuestas, o en atravelandole algun interès, o pleyto de hacienda, no solo se desvian de èl, sino que desterrando de su seno el amor de carne, y sangre, le perfiguen, y aborrecen.

El quinto grado de amor es el amor ientual, que le forma en los sentidos, con el qual se inclinan estos à los objetos, que les corresponden, y le gozan quando los perciben : los ojos inclinan azia lo hermolo, le recrean con la vilta de una estrella, ò de una slor; el oido en la armonia, y dulzura de la voz, el paladar en lo suave del manjar, se gozan, y se recrean naturalmente; el tacto recibe su fruicion, y deleyte en las colas blandas, y suaves; el olfato en la fragrancia, y variedad de olores; de suerte, que cada sentido es una puerta por donde se sale el corazon à recrearse: este amor senfual es precursor del amor venereo, el qual inclina à el deleyte de la luxuria.

### S. II.

L A fegunda especie de amor es el amor humano. El pri ner grado de este amor es amor social, en suerza del qual se unen, y aman muchos, como miembros, è individuos de algun cuerpo Religioso, Eclesiatico, o Politico: los Soldados entre sì, los Ciudadanos de una misma Republica, quando se hallan en tierras estrañas, y distantes, los Cautivos de una nacion, como los Judios en Babilonia, los Concolegas, los Capitulares, los Religiosos de un mismo Colegio, Ca-

(1) Seem, 85. in Cant.

bildo, o Religion, se aman, y se quieren con alguna estrechez mas, que à otros; y como los miembros suspiran naturalmente por el bien de todo su cuerpo, assi estos miran, y celan el bien de su Comunidad, por lo qual fuelen hacer aquellos obsequios, limosnas, o beneficios, que

no hacen por otros.

El legundo grado de amor humano es aquel amor, con que se aman los hombres por algun motivo humano. Este amor, ò es de amistad, y benevolencia, o es amor de concupiscencia: el amor de amistad es un amor reciproco, con que dos mutuamente se aman entre si, y con amor de bien querer : en unos es amor tierno, suave, o caricioso, como el amor de amistad entre gente joven, o entre niños tiernos, y delicados, dicipulos, y maetros, en fuerza de la leche de la educacion, y primeros rudimentos, que recibieron; y otras muchas personas, que se aman, en que tienen mucha parte los fentidos: en otros es amor ferio, apreciativo, y fobrio, qual es el amor, con que mutuamente se aman, y corresponden hombres graves, o fabios, y en estos suele tener mas parte la razon, que los sentidos. El amor de concupiscencia es amor no fino, sino interesado, y bastardo; es à saber, quando se trata, o ama à alguna persona, no por bien querer, ni fidelidad de amor, fino por algun fin, que mira à interes, v. g. por conseguir algo, porque alargue tal cosa, le proreja, ò se interponga para conseguir lo que se desea : en fuerza de este amor bastardea à menudo el corazon, se hacen vilezas, se sufre, se espera, se calla, y dissimula en perjuicio de la ley, ò la razon; y este es aquel tirano, que mas sugetas tiene las naciones, y gremios del universo: Sufpectus est mibi amor, dixo San Bernardo, (1) cui aliud adipiscendi spes suffragari videtur ..., impurus est , qui O altud cupit, purus amor mercenarius non est : es sospechoso el amor, que se funda en la esperanza de conseguir algo .... es impuro, esto es, terreno aquel amor, que busca otra cosa, que à Dios, y el cumplimiento de su lev.

El tercer grado de amor humano es el amor conjugal. El vinculo estrecho de este amor es tal, que excede al amor de padre, y madre, y de la patria : Propter quod relinquet bomo patrem, & matrem, & adbarebit uxori sua. Este amor deve ser amor reciproco, fiel, unico, y permanente, como tengo dicho en otra parte. Ninguno de estos amores ( sino es el amor venereo) es por su colecha viciolo, ò malo ; y li le ordenan para algun fin honeilo, se hacen virtuolos: porque amarle ordenadamente uno a si milmo, amar à su semejanto, amar à quien le tira con un peso de natural simparia, amar à parientes, compañeros, o de la misma profession, gozar los sentidos de sus objetos, è inclinarse à ellos, amarie amigablemente unos à otros, es cosa natural, honesta, si van con buen fin ù honesto; viciosa, si se hacen por algun fin terreno, o falso motivo, v. g. amar à otro, porque es paisano, pariente, util para mi, docto, ingenioso, porque confronta con el mi genio, porque se acomoda à mi voluntad; ès un amor, que estriva en motivos de tierra, y por esso no es amor honesto, sino imperfecto, ò indiferente, terreno, y defectible, pues no estrivan en Dios, y lo que el amor de Dios no une, no es subsistente: Non est vera dilectio, quam ego non copulo, dixo Dios al V. Kempis.

Sobre todos estos amores està el amor sobrenatural, y divino; y como el Cielo sobre la tierra, el alma sobre el cuerpo, lo sobrenatural sobre la naturaleza, assi este amor sagrado està sobre todos los amores : el se lleva el mayorazgo, aunque es el ultimo en su nacimiento entre todos los demàs amores. Jacob fue despues de Esau, y sue primero, que Esau en el mayorazgo: ede amor es el que deve reynar en el corazon. El corazon, dixo Hugo Cardenal, es de carne folida, para que no se deshaga facilmente, ni se dissuelva en deleytes; puntiagudo por la parte de abaxo, ancho por la de arriba, para que las cosas de la tierra las toque poco, y à mas no poder, y las del cielo de lespacio, y dilatando el afecto; es bueco

(1) Seren. 85. in Cant.

por de dentro, porque todas las criaturas juntas no son capaces de llenar -. le : Capacem quippe Det rationalem animam, quidquid Deo minus est non implebit , dixo San Bernardo ; folo el amor de Dios es capaz de llenarle, y de aquietarle. Este amor tiene el cetro sobre el corazon, es virtud coronada entre todas las demás virtudes. La granada por su color encendido, por la multitud, pureza, fabor, y belleza de sus granos, por el orden, y union, con que viven enlazados, por la bella corona, que mantiene sobre sus hombros, es imagen natural de la caridad, toda encendida, y colmada de variedad de virtudes, y que fola lleva la corona entre las otras, como Reyna de las

### all . & de fas ojos

Ste amor celestial, y divino podemosle considerar en estado de incipiente, de provecto, y consumado, segun los sugeros, que emplezan, adelantan, ò te confuman en èl. El amor divino en los que empiezan à amar à Dios, lo primero : es amor tierno, y delicado, y todavia el alma, que le tiene, emplea parte de fu querer en menudencias, y puerilidades, que laben à tierra. Imaginad una tierna doncellita, que es entre. gada por esposa à un hombre grave, y prudente: como es todavia niña, lleva los relabios de la niñez al matrimonio, y gulla de ninerias, y puerilidades no obstante del amor, que tiene à su esposo, y este se las permite, hasta que ella misma, cavendo en cuenta con el tiempo, y la experiencia, las dexa, y se averguenza de ellas. Aísi ay almas, que aman à Dios, y no le ofenden gravemente; pero como su amor aun es niño. guardan parte de lu corazon para menudos afectos de tierra, en el trage, golofinas, juegos, fueño, bebida, propia voluntad, le quexan, se dan por sentidos, &c. Cum essem parouius, Oc. A estos los va Dios alimenrando, y endulzando a veces con consuelos el paladar del Alma: Tamquam parvulum in Christo lac potum vobis dedi. Lo segundo: es amor poco firme,

y facil de desarraigar con el viento de la tentación y pues no ha echado hondas raizes en fuerza de la cicarcha, y yelo de contradiccion : Es ideo novitij in Religione periclitantur, fi ceffent , vel exeant , O'c. quia plante senella: por esto los Novicios peligran muchissimo en la Religion, quando, o los ocupan en exercicios externos, que los divierten, ò se hacen al trato de los seglares, porque su tierna devocion se marchita. Lo tercero: es ardiente, y fervoroso, el qual, como el mosto, hierve en antias, y deseos de amar a su Dios; y es lemejante al amor de una elpola reciente, cuyo amor es ferviente, y tiene mucho de sensible. Lo quarto: es un amor guerrero, y belicofo, pues desde que entra en el corazon, no hace mas, que pelear por la honra de lu esposo, en sugerar enemigos, y degoliar apetitos, y passiones. Lo quinto: es amargo en lu raiz, aunque sus frutos son sazonados, pues es precillo à quien ama padecer, descarnandose la voluntad de los apetitos, y trabajar por defender la honra del amado.

El fegundo amor es provecto, con el qual el alma profigue amando al Señor firme, y contrantemente. El amor de una matrona fiel, aunque no lea muy sentible, es lobrio, es constante, è incontrastable, y Tufrido, porque con el yelo, y rigor de la contradiccion, y con los trabajos se va curtiendo en ellos el corazon, al modo, que el cuerpo, y manos de un rustico se curten con el frio, calor, y labores del campo. Este amor mas es fecundo, que florido; es experimentado, y bien arraigado, y probado, como una roca de las olas de contradicion; tal es el amor provecto de caridad en una alma. Este amor lo definio Platon, quando dixo, que el amor era pobre, desnudo, descalzo, sin casa, miserable, durmiendo por el fuelo, y mendigando por puertas. Es pobre, por= que todo lo dexa por el amado; fin casa, porque mas habita el corazon alli donde ama, que donde es amado: Amantis enim cogitatio, sui oblita, O de se mortua, in amato semper vivit, dixo Marfilio Ficino (in convivio

Simil.

Simil.

(2)

Tr.3. fc/1.13.

de el amor

divino.

Platonis;) es miserable, descolorido, que por instantes escuchava en el seflaco, y maltratado, porque despo- creto de su corazon lavoz de Chrisja del sueño, y de las ganas de co- to crucificado, que decia: Raymundo mer; es desnudo, porque de todo se sigueme. deshace por el amado; anda mendigando por las puertas, porque fiempre anda folicitando alguna ocation, de hablar, ù oir à quien ama. Mirad aora, quanto mas ciertas son estas propiedades en el amor sagrado: tal puelas à su cavallo, se entro tras de ella en el Templo con notable escandalo del pueblo, que le arrojo de aquel litio, y no menor dolor, y verguenza de la casta Señora, la qual deseando apearle de su passion, y delirio, reduxo su corazon, y le gano para Dios con un practico desengaño, que le hizo forber por los ojos : porque avida licencia de su consorte, llamo a Raymundo, y despues de poderosos, y altos motivos, con que le persuadia se aficionasse de Dios, y no de una criatura, descubriendo la garganta, y honestidad de su pecho podridos, y encancerados, le dixo: Mirad, Raymundo, lo que amais; no ferà mejor poner vuenro amor en Dios, que es la misma belleza, y hermosura, que no en la hediondez, y podredumbre? A este lance vinculo Dios aquella gracia victriz, y alto llamamiento, con que Raymundo bolviendo en si de su delirio, y apeandose de su brutal apetito, quedo subitamente convertido, y transformado de un hombre carnal en un varon espiritual, y divino; desuerte, que aquel corazon, que poco antes era una inmunda mezquita de impuros, y groferos afectos, colado ya, y refinado con el incendio de amor celestial, que Dios le infundio desde lo alto, y reconcentro en lu pecho, vino à quedar como un depofito, y fagrario del amor divino : fentialle tirado de una fuerza oculta, è

Este amor, que ardia sin cessar, le despojo de su hacienda, con una pia distribucion, que de ella hizoà los pobres; este le reduxo al estado de mendigo, y pobre; este le tenia tan fuera de si, que su mente, y vofue el amor en un insigne Raymun- luntad mas estavan con su Dios, que do Lulio, cuya historia refiere el P., no consigo; este le hirio el nervio Nicolàs Caufino. (2) Este celebre va- del amor a la propia estimacion, tanron naciò en la Illa de Mallorca; to, que vino a ser el ludibrio, y burquando joven vivia en brazos del la de muchifsimos, que lo trataron: amor sensual, tan perdido, y ciego los auros, las flores, aves, criaturas por una honestissima matrona, que todas, y elementos eran à Raymunolvidado de su caracter y nacimien- do otros tantos despertadores de su to, huvo vez, en que metiendo es- amor, otras tantas lenguas discretas, de que el amor divino se valia, para instruirle, y hablarle. Llego à estado, que vertia lagrimas de sus ojos al contemplar, que el lueño, penfion natural de la naturaleza, le robava aquellos raros de tiempo, que avia de ocupar conversando con su amado. En los mismos valles, caminos, y campos le facava los gemidos el amor, y suspirava de lo profundo, como fi fuera un pobre cautivo, y aprisionado: tantos eran los excellos del amor divino. Criose en la escuela de este amor, y con su magisterio tan sufrido, que con hambre infaciable se tragava los trabajos, y penas, discurriendo por el mundo en extrema desnudez, y pobreza, harto de incomodidades del calor, y del frio, del hambre, fed, dolores, destierros, riefgos, y naufragios, improperios, desprecios, y prissones, y mil imagenes de la muerte; y quando los leones le catavan veneracion, y respeto, besandole sus pies, y manos, parece, que su ficreza se trasladava à los hombres, segun la inhumanidad, y rigor con que le traian por los Tribunales, y Fueblos, afianzando el Señor en el extraordinario metodo de su vida, lo mas duro, y pesado de su cruz.

El nombre del amor divino gravado en las medulas de su alma, le reproducia sin cessar en sus labios; pues à varias, y frequentes preguntas, que le hacian, satisfacia con el interior azia su centro; pareciale, nombre del amor : cuyo sois ? era-

Simil.

-limit

preguntado, y respondia, soy del amor, de donde venis ! de el amor; à donde vais ! al amor ; quien os engendro ! el amor ; de què vivis ! del amor; en donde habitais? en el amor: celava la honra, hacienda, y gloria de su amor divino, y tanto, que toda ofensa hecha à su Dics le era intolerable. Entro en un Templo, y ovendo cantar una letra à un misserio trovada, pero cuyo tono era del mundo, no pudiendo contenerle, prorumpio en alta voz: Callad profanos, no arrojeis en el estiercol las perlas; los tonos de mugeres mundanas no han de servir de obsequio para el Rey de las Virgines. Ette amor le reduxo à idear muchos, y diversos arbitrios en bien de las almas; èl le hizo suspirar por Congregaciones de Sacerdotes dedicados à la conversion de las almas, que despues planto Lios por medio de San ignacio de Loyola; èl le humillo en la edad ya de quarenta años à deprehender los rudimentos de la Gramatica, quando ya el Cielo tenia instruido su corazon con maximas, è inteligencias soberanas; èl le traxo por la España, la Francia, Italia, Grecia, Africa, y otras regiones del universo, enseñando, escriviendo, y predicando; el le curtio en inumerables tribulaciones, y penas, que apenas tenia por tales, tal era el amor, que se las suavizava, y tal el gusto con que las recibia por su amado. Un dia se le apareció el Salvador, descubriendole por entre una dorada nube un rayo de su divino rostro, y dexandole lleno de fuavidad, y confuelos. Otra vez apareciendofele el Senor, le pregunto: Raymundo, conoceis al amor, que tantos años ha professais? Respondiò como practico ya en amar, y en sufrir por su amado: Si yono supiera bien lo que es amor, Supiera por lo menos lo que es paciencia; dando à entender, que el amor no le dava lugar à conocer lo que es sufrir, pues nada se le hacia defabrido à vista del gusto, con que se empleava en adelantar los intereses de su Dios. Y si el amor deve fer azia Dios sin limitacion alguna, legun aquello de San Bernardo: Hic est modus diligere sine modo; tal era en Raymundo el amor, que paíso por

estos, y ouros grados, que abaxo descrivo, hasta ser un amor Desteo, y consumado. Por ultimo, exponierdos se varias veces à el martino, y seligros de la vida, predicar do la se de Christo à los Moros, santificando las mazmorras, y prissones del Mahometismo con su cuerpo, vino à morir à manos de los Sarracenos, sepultado à pedradas, con que le acabaron.

El tercer grado de amor divino es confumaco, y Deifico, que traisforma el alma en el amado, y hace, que el amado viva en ella : Vivo ego, jam non ego; vivit vero in me Christus, dixo San l'ablo. Iste amor desde el principio, que tema pollession de una alma, obra en ella a proporcion, lo que el fuego activo en un leño. El fuego, lo primero, que hace en un leño es tecarlo, despojandolo del humor aqueo, que lo hacia verde, y pelado. Lo legundo, le hace rechinar, y quexarie. Lo terces ro, lo obscurece, y denigra. Lo quare to, lo calienta interior, y exterior, mente. Lo quinto, lo delpoja de algunas qualidades, y accidentes, que le afeavan. Lo fexto, le le infinua por los poros hafta transformarlo en la naturaleza de fuego, io buelve encendido, esplendido, resplandeciente, y semejante al mismo fuego: esto hace el amor Deifico en el corazon. Lo primero, lo va delpojando del verdor, y humor de menudas aflicciones. Lo segundo, le resiente, y quexa la naturaleza, quando le va quemando los nervios de lus apetitos con un cauterio divino; y alsi fe ve, que al sufrir una injuria, al obedecer en lo mal mandado, al vencer la ira, &c. se resiente el corazon. Lo tercero, va obscureciendo, y enfiaqueciendo todo el femblante exterior de la naturaleza; y assì, personas dadas à este amor , las vereis debiles, flacas, palidas, y confumidas. 10 quarto, lo afervoriza en anfias, y deseos de trabajar por el amado. Lo quinto, le despoja de varios relabios, afectos, y respectos, que saben à tierra. Lo sexto, se infinua por el alma desuerte, que como un globo de cristal puesto en medio del cuerpo del Sol, todo parece, que se reviste del

P/a.w. 118.

Simil.

fer , naturaleza , luz , y actividad del Sol, y queda como anegado en el; assi el alma reveltida de Dios, y transformada en el milmo Dies, obra al modo de Dios, o por mejor decir obra Dios en ella, y vive en ella: elte amor es raro, y ion pocos los que le alcanzan. El mismo Raymundo Lulio tuvo una revelacion: que de mil personas no se hallarian ciento, que tuviellen algun temor, o afecto moderado a su Salvador, y que de estas ciento las noventa le amavan por las penas del infierno, y de estas noventa no avia dos , que le amaden por la esperanza de la gio-Vide Cau- ria, y de las mil apenas se hallaria una, que le amasse por su bon--dad. (3) and a sall , a min san

(3) fin. tom. 4. trad. 3. seff. 13. de annore Dei.

(4)

Pfalm. 118.

leno, bluego. VI . gardo , cue ha-

don, in the ci later schie

ce en un upo es fecarlo, despojan-Ste amor perfecto, y Deifico tiene varias señales. La primera sehal de este amor es : una continua memoria, y presenc a de Dios por afectos, porque el alma mas ella donde ama, ( cognoscendo scilicet, O amando) que donde anima : Hus est ubi amat ; quam ubi animat : y à la manera, que una esposa cautiva, o desterrada siempre esta pensando en su cipolo, que bara s donde estanas que padece? Oc. assi el alma, que ama persectamente à su Dios, està contil amamente unida por conocimiento, y amor con el : Ubi enim est thesaurus tuus, ibi O cor tuum. La legunda fenal: una alegre, y pronta obediencia à todo lo que es voluntad de Dios nueltro Señor, inspiracion, occonfe-Jos: In toto corde meo abscondi eloquia tua, ut non pacem tibi. (4) La tercera fenal es : un perpetuo recelo, y temor habitual (hijo de la caridad) de perder por su miseria a su Dios. La quarta: un gozo estremado, vi efpecial de que muchos firvan a Dios y con una especial propension de amor à aquellos, que trabajan en que otros le amap. La quinta : complacerle con lu prelencia, y entriftecerse confu aufencia. La fexta : nada mas amar, ni aborrecer de llo que Dios ama, o aborrece: Eadem velle, O eadem nolle, bac perfecta amicitia est. La septima : aperecer con anlia,

SIL

conversar, y hablar de su enamorado. La octava : procurar con anfia traer à otros à la amillad de Dios, pues es propio del fuego convertirlo todo en su ser. La nona: recibir los beneficios de Dios con corazon agradecido.

La decima : la continua vigilancia en fugetar los apetitos, y primeros movimientos del corazon, y -en bolver por la honra del amado, quando fe le ha injuriado, o dilgaffado; porque non est landabilis amor, qui non pracavet quamvis dilecti displicentiam: (5) no es loable el amor, que no precave, y evita qualquiera dif Ita gusto, o displicencia del amado. La de Jeta. r. undecima señal es ho sufrir el alma part. Civit. ocio en sus potencias, porque la ca- 2. eap. 8. ridad ingeniofa, y codiciofa à lo divino, tiempre le octipa en penfar, idear, o diferrir algo. La duodecima : no permitir marchas, ni imperfecciones en las militas potencias, fino purificarlas cada dia mas, y mas; para que el rostro de Dios resplandezca mas de lleno, y como en tabla pura, y cristalina en el corazon, y el alma vea mas claramente las facciones del femblante de fu amado, esto es, sus excelencias, y prerogativasi La decimatercia fenal es : la foledad del corazon, quando va ella depurado, y despojado de especies, è imagmaciones terrenas, y ove en filencio el fufurro divino, fegun aquelo de Oleas: Ducana eum in solitudinem, & loquar ad oor ejus. (6) Elto ofee cap. 20 hace Dios nueltro Senor en fuerza de una luz clara, pura, intenfa, y calorofa, con la qual ilustra, blanquea, acritola, y purifica el corazon, y lo proporciona sobrenatural divinamente, para escrivir el Espiritu Santo en el las maximas, y canticos, de amor. La decima quarta es : el fi lencio interior del alma, con la tranquitidad, y fossiego de las passiones, coligandolas Dios con especial providencia para que no de definitiden en aquellos ratos y en que fe efficecha mas, y familiariza, con tutefpor far el alma, y quemando fus nervios, y lengua con el cauterio de la caridad, segun aquello de los Cantares: (7) Adjure vos filie ferufaiem per capreus , cerofque campurum , no fufcia Cap. 2. in

Maria

Vide Maria nam Elcoba

tetis, neque vigilare faciatis dilectam, dones ipfa weht. La decimaquinta senal es : traer configo todas las virtudes exercitandolas cada una à su tiempo para vencer los apetitos; vi à la manera, que quando un General gana la batalla, la gloria de todo el exercito se deriva primeramente en el, como en su cabeza, y despues à cada Oficial, Capitan, o Jefe le toca la gloria correspondiente à su valor; assi la caridad como Generalissima, y Princesa de todas las vietudes se lleva la gloria, y triunfo de todas ellas, y Leundariamente cada una se lleva el triunfo, y gloria, que le corresponde. La decimafexta senal es traer al Espiritu Santo, para que habite con especial la perspicacia de lu vista miran de estrechez, y familiaridad en el alma.

Los grados del amor perfecto

porque el amor de fu complexion no Sabe estar ocioso, dilectio vacare non potest. El tercero grado es el tolerar muchas, y varias cruzes por el amado, segun aquello de San Xavier: Amplius , Domine , amplius ; y de san. ta Therefa, o padecer, o morir: Aut pati, aut mori : propter verba labiorum tuorum ego custodivi vias auras: y aunque son caminos asperos para los que trabajan, son suaves para los que aman, dixo San Aguitin: (9) Nam que dura sunt laborantibus, iisaem ipsis miteseunt amantibus. El quarto grado es volar en alas de la esperan- Verbis za, y defeos por acercarfe azia Dios; Assument pennis, ut aquila volabunt, Or non deficients (10) Las aguilas con hito en hito al ol, se elevan de la ssaie c. 40 tierra, viven en los agugeros de lasfon, el primero, un continuo buscar; penas: In foraminibus pecra: assi las al amado, y preguntar por el legun almas generosas dotadas de caridad. aquello de la esposa: Surgam (a lectu- El quinto grado de amor es cierto lo seilicet tepiditatis, & commoditatis sagrado, y humilde atrevimiento llemen ) O circuibo per vicos, O pla- no de fe, y de esperanza, con teas civitatis creaturarum, quarens, que el alma apetece el ofculo santo quem diligit anima mea: en fuerza de de Dios: Osculotar me osculo oris suiz este amor mete a las criaturas en con- otras veces arguye, y disputa, y repoverfacion de su amado, unas veces ad- ne motivos en defensa de las almas, mirando en ellas, y exaltando su y de los pecadores à su mismo Dios; hermosura, orras engrandeciendo su Nome levantare de aqui, decia un Sanopulencia, yà bendice; ya alaba, to Monge, basta que levanteis el azote: ya magnifica, y fegun està dispues, assi fue, porque en seguridad, y to el oido de su abrasado corazon, prenda de ello le embio Dios una cada criatura con una voz muda le Cruz de carne, que oy fe conferva en responde en el secreto, y fondo de el Monasterio de San Lenito de Zasu alma: (8) è que suave sois Senor mora. El sexto grado es la soledad, para quien os ama ? Que poderofo, del corazon depurado de afectos, efpara quien espera? Y que delicioso pecies, è imagenes terrenas ut supara quien goza de vos ? O quam sua- pra. El se timo grado es el filencio, vis es amanti ? Quam potens speranti? como arriba dexè explicado. El octa-Quam deliciosus fruenti! Este es aquel vo es la suspension del alma, que arte de hacer oro de amor sagrado es un grado medio entre el hombre, con qualquiera criatura, que le en- y el Angel, con la qual el alma eftra por los sentidos: de las slores, ta tan unida con su Dios, y expepeces, aves, animales, &c. de todo dita para conservar con el, como sifaca motivos de amor de su Esposo: no tuviera sentidos, y a veces parey como fuera de si les pregunta : de- ce, que en una misma persona ay cidme, o criaturas, decidme, o sen- como dos almas, digamoslo assi, tidos mios: Num quem diligit auima con la una està à solas con su Dios; mea vidiftis? Aveis visto à aquel, à con la otra atiende à todas las cosas quien ama mi alma? Aveis visto, &c. obvias exteriores, que son de su El segundo grado de amor es obligacion, y entran por los sentiobrar siempre, y sin cessar por el dos, aunque en la realidad no ay amado, ya predicando, ya enseñan- mas que una alma. El noveno grado do , socorriendo , trabajando , &c. es la inseparabilidad del sumo bien,

Serm. 9. de Do "

(10)

(8) Vide tom. I. lib.t. cap. 812 Vite Marinæ de Escobar visionem ubi ameris ignis expli. catur.

Cap. 3. in

Cant.

(11) Brow. cur. 7

à quien esta el alma tan unida, que no permite separación alguna. El decimo grado: la infaciabilidad en amar, y el famidio, que cobra à todo lo de acà: Heu quam sordet terra, decia nuestro Padre San Ignacio, dum seium aspicio; y San Salvio Abad despues que bolvio su alma al cuerpo, todo quanto gustava, oia, y veia le parecia, cosa insipida, y sin substancia, y la Venerable Madre Marina lo expressa en varias partes de fu vida.

El undecimo grado es el extafis con la destitucion de los sentidos, en fuerza del qual el alma tirada de Dios, y desamparados los sentidos, se entiende conociendo, y amando, como si estuviera sin cuerpo. El duodecimo grado es : la mistica transformacion, y deiforme, el qual grado es cercano al amor beatifico, quando una alma, ya està tan transformada en Dies, que no parece, que ella obra

como sucedio à Santa Teresa, cuyo imagen de cera, o barro de la percorazon trassasso el dardo de un Se- sona a quien malefician; y lo mismo rafin. Las heridas, con que es herido es me ter una aguja en el brazo, o un corazon, que ama, son muchas: cabeza de la imagen de cera, que Agudo es el amor, dixo San Dionisso, sentir luego la persona paciente un y penetra hasta lo intimo del espiritu. dolor tan vivo, como si una aguja Figuraos un joven alegre, y sano, la penetrara un brazo, ò la cabeza. entra en una cenversacion, y el amor valiendose à veces del semblante, divino entre el esposo, y la alma ojos, palabras, hasta de los cabellos fanta, que todas las penas, y martide una vil criatura, le hiere, y laf- rios del esposo se sienten, resuenan, viens, O ignorans quod ad vincula stul- razon de la esposa. tus trabatur, donec transfigat segitta la quarta herida del amor es. jecur ejus; (11) & illud: Vulnerasti cor quando el alma fiel es tratada de meum soror mea sponsa, Oc. Las he Dios como si ignorara su amor, o no ridas, y sacras del amor divino son estuviera bien satisfecho de el : es una varias. La primera herida es, con que herida fuerte para una alma genero divide el corazon, y le saca de si sa, y amante, tratarla como si fuera

ventura es, nuevo en algunas almas lantas cogerlas Dios el corazon, y Hevarsele para acrisolarle ? Y como ella separacion se hace por medio del fuego, y no ay cosa mas dolorifera, que el fuego, de ai es, que la herida duele.

La segunda herida es, quando con la luz clara, y copiosa, que Dios da al alma de su bondad, y hermofura, siente ser esicazmenre atraida para unirie, y el recharfe con el efposo, y al mismo tiempo es tirada, y como si huviera un muro en medio, impedida, o detenida con cierto impulso, para que no llegue à su centro; por el o la pobre alma parece, que está en agonia, y para rebentar : este dolor està en que nunca queda el alma fatisfecha en sus anlias de amor quanto quiliera. La tercera herida es, por medio del conocimiento de los dolores, y trabajos, que el amado paíso por el alya, sino que Dios obra en ella: Vi- ma, desuerte, que las penas, y dovo ego, jam non ego; vivit vero in lores, que filicamente recibio el cuerme Obriftus: desuerte, que como el po, y alma del esposo Jesus, se rebierro penetrado del fuego hace las ciben por compassion en el corazon operaciones de fuego; assi el alma de la elpota, y alma santa: al moanegada, y transformada en Dios, do, que las espinas, azotes, clavos, parece, que more diving obra, que y lanza, que hirieron, y penetraron obra con toda perfeccion, &c. fisicamente el cuerpo de Jesus, todos ellos martirizavan, y penetravan S. V. con dolor, y martirio de compas-Ste amor tiene sus heridas, con lo qual se explica con este exemplo. que hiere dulcemente al alma, Las hechiceras tal vez forman una Es tal la simpatia, y hechizo de amor tima el corazon: Quasi agnus lasci? y se reciben por compassion en el co-

para transfundirlo en el amado. Por ingrata, o infiel en la corresponden-

Vide Marinam Elcob.

Simil

simuma vist

Alexa bings

(11) Prov. cap. 7. cia del amor ; assi fue herido el corazon de San Pedro, quando oyo de su amado Maestro: Simon Petre, amas me! No solo una, sino tres veces, y penetrado de dolor correspondiente à su amor, le decia: Domine, tu seis, Señor, si no llega, que yo lo diga, vos lo sabeis. La quinta herida del amor es, quando Dios hace del que se ausenta, y se queda disfrazado, y oculto, dexando al alma como en tinieblas en brazos de fu fragilidad, y como luchando con sus enemigos, al modo, que el Salvador en la afficcion de san l'edro dormia en la nave : Salva nos , quia perimus. Sucedeles à estas almas estar ya como con el agua à la garganta, que todos los caminos se le cierran: Conclusit vias meas lapidibus quaaris, à cal, y canto, y se les ofrece, viven ya defamparadas; fofpechan, ò se persuaden, que Dios ie les ha retirado, y este es un dardo fuerte, que la penerra: A donde estavais Señor, quando me dexasteis en tanta tribulacion, y tormenta ! decia Santa Catalina de Sena: assi aprueba Dios à sus almas, que quiere bien. La sexta herida de amor es, quando con una luz clara, è intensa, le hace Dios ver el peso de cada ingratitud de la vida passada, y como sue ingrata, y desconocida; y al contemplar esto, todo es morir de pena, y gemir el corazon, viendo, que ya no puede remediar su hecho. En este estado el alma, si fuera capaz de privarse de no ver à Dios eternamente, à trueque de no averle ofendido, lo acceptàra. Considerad, què dolor feria para una matrona honeftissima, si en medio del sumo amor, y caricia de agradar à su esposo, este tal vez la diera en el rostro con alguna infedilidad de fus primeros años; pues tal es el dolor de una alma, al ver su ingratitud passada: O quam serò te dilexi pulcritudo antiqua! decia un San Agustin.

La leptima herida es el dolor, que una alma tiene al contemplar las culpas de sus hermanos, y que desprecian los hombres el amor de Dios. Alsi Ilorava un Francisco de Assis, y otros santos, al ver, que no avia contucto à su deseo, y que no po-

dia remediar tantos males. Este dolor tuvo el mismo Jesus desde el instante de su concepcion sagrada: Et dolor meus in conceptu meo semper. La octava herida del amor es, quando el alma despues de aver subido à gozar de las finezas de Dios, visto, y admirado sus pertecciones, y gozado de su Dios à solas, se le manda bolver à sus sentidos. Al verse otra vez metida en el calabozo de su cuerpo, y fentidos, fin aquella luz, presencia, y ratos, de que gozava, suspira, gime, y dice, como otro San Pablo: Infelix nomo, quis me liberabit de corpore mortis bujus? De aquinace aquel languor, enfermedad, u desfallecimiento, con que el alma enferma de amor, assi porque el corazon le priva del todo del cebo, que hallava antes en las criaturas, comoporque no satisfaciendosele el hambre, que tiene de amar, agradar, y servir à su esposo, viene a parar en desfallecimiento: Ut enuntietis ei, quia

amore langueo.

Todos estos tres grados de amor recogio brevemente la V. Marina Efcobar en el 2. tomo, lib. 2. cap. 27. donde el Señor la dio la doctrina figuiente:,, Mira, Marina, con essa " alma, y con qualquiera otra, que ,, tengo en semejante estado, me he ,, de la manera , que aora te dire. "Primeramente la trato madre, tra-"yendola à mis pechos, la fustento " con leche dulce, traigola en mis " brazos, para que no tropiece, la "acaricio, y facilito rodas las cosas ,, de virrud, y con ello ella anda co-" mo en litera, poniendo fu connan-"zà en mi; criola assi hasta que la " veo fortalecida en mi amor : luego " poco à poco comienzo à desterarla, " y facarla de mantillas, para que co-" ma pan con correza, y ande por " sus pies, aunque la traigo por la ,, mano, y con andadores, la voy difponiendo à que se haga en las ten-, taciones, trab jos, obteuridades, " &c. fin que pierda la confianza, y " animandose de su parte. Quando ya ,, ha llegado el alma à e le estado. " ( scil cet amoris provecti ) empiezo à " tratarla como à quien ha recibido " tal fortaleza, y virtud de mi, que " pueda ya ponerle à brazo partido

Tratado XVII. Doctrina III.

con sus enemigos, y ponerlos à ,, fus pies, y hacer grandiolas obras " de mi servicio; porque aviendo sa-" bido grangear mi voluntad con bue-,, nas obras , y con su buena corres-"pondencia, llega à ponerle como muro fuerte entre mi, y mi pue-,, blo, para impedir la justa indigna-», cion de mi justicia , diciendome " igualmente humilde, que animofa: " No ba de fer esto, Dios mio, no lo , ha de pagar el pueblo , Oc. ( Portase Dios con estas almas, como un padre amorofo, que queriendo hacer un calligo exemplar con un hijo discolo, y deteniendole sus entrañas por otra parte para no calligarle, quando merece, bufca un amigo, que le detenga : Dexeme, dice el padre ; que le tengo de acabar; y el amigo se interpone de por medio, assi al presente

sucede entre Dios, y su pueblo, que ha pecado.) " Llegando à este chado, , me alaba , y bendice de corazon, " confessando ser roda mia la virtud "y fortaleza , y de suyo ser ella , toda inutil, y fin provecho para ", nada, y que su miseria, flaqueza, " poquedad, y ruin disposicion para , recibir mis dones, es como infini-" ta , un pozo sin suclo , à donde , jamás hallo pie. De esta manera, "y en este estado va subiendo de " grada en grada, y creciendo en ad-" mirables virtudes, hasta llegar con "mi gracia à una cumbre altissima " de perfeccion, y amor divino en el "grado, que yo le tengo determi-", nado desde mi eternidad. Hasta aqui la V. Madre Marina en la doctrina, que la dio el Señor.



DEL VINCULO DE LA CARIDAD ENTRE LOS HERthe new control manos Congregantes. she old so so so old so

ted de la vida parlada, y como fue sa tengo en femejanto estado , me he

Quam bonum, & quam jucundum babitare fratres in unum. Plalm. 1 32.9 am a stobook out obnot , nozero la mino y , sa

ya no puede remediar in becho, no as con leghe dulce, araigola en mix

ni al proximo con amor verdadero, den de caridad, y vinculo de amor, zon, y ordenando sus sentidos, po- los reduce à la unidad. Quanto mas ra vereis, como de diversos sugetos, uniendo entre si, desuerte, que lleque constituyen esta sacra Congregacion, hace una vision de paz, y lerusalen con el orden, y vinculo, con que los enlaza entre si. El orden, que forma la caridad de muchos, y de semejantes pensamientos, afectos, o- la voluntad diuina, y amor divino,

peraciones, y potencias, hace una cosa, o un compuesto, porque todos L amor de Dios, y del pro- ellos ordenados, y enlazados con el ximo están tan connexos en- orden de la caridad, caminan à su tre sì, que no es dable amar centro, que es Dios, donde se unen, à Dios, sin amar al proximo, y hallan con perfeccion : assi el orsin amar à Dios. Aveis visto en la que Dios derrama en una Congregaprimera, y segunda Doctrina, como cion de diversos genios, è indiviel amor de Dios reyna en el cora- duos, hace una misma cosa, esto es, tencias, apetitos, y afectos, hace de las lineas de una esfera van caminantodos ellos una Jerusalen de paz : ao- do à su centro,, tanto mas se van gando al centro, están perfectamente unidas, y una dentro de otra: quanto mas todos los individuos de ena Congregacion van caminando àzia fucentro, que es el cumplimiento de

Del vinculo de la caridad entre los Hermanos Congregantes.

tanto mas se unen, y eltrechan entre si, diciendo el Filosofo: Que funt eadem unitercio, sunt idem in-

Inter omnia, que recte unum dicuntur, arcem tenet unitas Trinitais, qua tres Persona una substantia sunt, dixo San Bernardo: (1) entre todas las cosas, que verdaderamente se dicen uno, se lleva la primicia la unidad de la Santissima Trinidad, en fuerza de la qual tres Personas entre si diftintas, ion una mifma fustancia, y naturaleza. La unidad, segun los Mathematicos, es el principio, y fin de todos los numeros: es el principio, porque de ella traen todos los numeros su origen, y nacimiento; es el fin, porque en la unidad se resuelven todos ellos. Es Dios aquella unica, y singular unidad; de la qual traen su origen todas las criaturas, y à la qual, como a su centro, se reducen todas ellas: por esto los Filosofos con la lumbre natural hallaron, que esta unidad de Dios la participan à su modo las criaturas: Omnia in unum tendunt, todas las colas, dicen, caminan a la unidad: Lapis ut effet lapis, omnes ejus partes, omnisque natura in unum soliaata est; quid arbos? quid membra cujuslibet animantis, nonne in unum tendunt quem constituunt? quid omnis amor ? nonne unum vult fieri cum eo, quod amat? Certè si unitas patiatur divortium, non erit charitas. (2) Afsi discurre San Agus-

nel. ad lyunnm eft ne. seffarium.

Vide Cor--

Lib. 1. de

confid.

(2) Lib. z. de or- tin. dine, cap. 17.

De esta manera podrè vo decir: entre todas las cofas criadas, que verdaderamente se dicen una cosa, se lleva la atencion la unidad, del amor, y caridad, con que diversas personas fon una alma, y un corazon: In. ter omnia, que recte unum dicuntur arcem tenet unitas charitatis, qua plures persone una anima sunt. La division es enemiga de la unidad, origen de toda ruina, y destruccion, de donde proviene todo el daño. De donde os parece, que provienen terremotos, tempellades, y desconcierto de los elementos? de que cada elemento no guarda su sitio: la sublevacion de los Reynos, de donde? de la defunion de las partes : las guerras civiles, inteltinas, y domelticas, de donde! de

la divition de los animos: la inquietud, y zozobra del corazon de los impios, de donde ? de los deseos encontrados. Verdaderamente, que la defunion es el mayor mal, que se puede considerar. Por el contrario, què cosa mas apreciable, que la union, y el orden? Toda la hermosura del universo, que acredita la sabiduria de Dios, trae su armonia del orden , union , y concierto , con que todas ellas fe unen, y subordenan con una maravillosa dependencia de unas criaturas con otras. Por donde la Iglesia Santa es terrible à las huestes, y sectas enemigas, como un exercito bien ordenado? Ferribilis ut castrorum acies ordinata? por la union, orden, y concierto, con que todos los individuos, que la componen, se unen entre si deb xo de una cabeza. Este orden, y concierto, con que todos voforros, dilectifsimos hermanos, os unis a constituir este uno misteriolo, y cuerpo facro de esta Congregacion, no es otra cola, que el vinculo, y union, que de todos vofotros ha hecho mifferiosamente la caridad : Vinculum autem perfectionis est charitas. De donde os parece proviene tanta perfeccion en las familias Religiosis? de donde? de que todos ellos le constituyen à ser como una alma, y un corazon, en fuerza de la caridad mutua, con que se aman, y asemejan al amor, que en la primitiva Iglefia hizo un corazon, y alma de todos los ficles: Multitudinis autem credentium erat cor unum, O anima una. (3)

La piedra Segro, refiere Plinio, (4) que se coge en la Isla Scyro, mientras etta entera, y sus parres unidas, nada sobre las aguas; mas si se despedaza, se hunden todas sus partes. Para que quereis timbolo mas oportuno de una Congregacion ? la qual mientras todos sus individuos estan bien unidos con amor, y lazo de caridad, nada sobre todas las aguas de las persecuciones; mas si sus partes se desunen en vandos, parcialidades, caminando unos por un lado, y otros por otro, viene à hundirse, o deshacerse: O quam bonum, & quam jucundum, dixo David, (5) habitare fraires in unum : o que bueno es , y

(3) Actor, c. 4

8 60 . 4. Ca 24

Lib. 36.c. 17 apudCornel in c. 18. Pro.

(5) Pfalm. 1324 de quanto confuelo habitar los hermanos unidos entre si con union de amor. Uno de los mayores beneficios, que Dios hizo a los Hebreos, fuè el que prometio por el Proteta Jeremias, quando dixo: Et dabo eis cot unum , O viam unam , ut timeant, me universis diebus, O bene sit eis, O filiis corum post cos, & feriam cum eis pactum sempiternum, O non desinam eis benefacere : (6) yo les dare, dice, un corazon, y un camino, para que me teman siempre, y à ellos, y à fus descendientes les vaya bien, yo hare con ellos un pacto, y convenio indefectible, y duradero, y no

cessare de hacerles bien.

Este beneficio, que ofrecio Dios à la nacion Hebrea, y lo malogro por la defunion, y discordia de sus animos, se vè prometido à esta sacra Congregación, ò N y a todos los verdaderos hijos de ella: nos ofrece el Señor un corazon, un camino, o sa rado instituto de reglas, que nos conducen a Dios, para que aprehendan à venerarme, y temerme; y esse bien à todos los succsfores, prometiendoles, que no dexará de hacerles bien, mientras cuiden de hacerse todos una alma, y un corazon con el vinculo de la caridad. Que cola mas feliz, dice San Basilio, (7) que el ver sugetos de diversos Reynos, naciones, y genios, por medio de la disciplina tanta, y vinculo de la caridad, estar tan unidos entre si, que parece, que no ay mas que un alma en muchos cuerpos: Ut in pluribus corporibus unus modò esse animus videtur ? Todo esto lo explicò el Profeta Isaias, en donde hablando de la ley de Gracia, dice assi: (8) Et babitabit lupus cum agno, O pardus cum bado accubabit , vitulus , & ursus pafcentur simul: llegarà tiempo, en que habitara el cordero con el lobo juntamente, el tigre se echara junto à el cabrito, el becerro, y el oso morderan de una misma yerva. hating

Que cosa mas oportuna al intento de ella sagrada Congregacion! (o Comunidad) en donde por el beneficio de la gracia, y auxilios divin s, aquellos, que por la comple-xion de su genio, è inclinaciones son como lobos carnales, fobervios como

el leon, llenos de vanidad, y codicia como el tigre, vendran à habitar mansos, y cicurados con aquellos, que son por la uirtud como el cordero, ò el becerro, haciendose todos de unas mismas costumbres: Deus, qui inhabitare facit unius moris in dome: (9) todos ellos participaran de un patto, se rendiran a un Pastor, no vaguearan fegun su genio, no se ensangrentaran sus unas en la sangre inocente, no se tragaran al desvalido, cada uno vencerà lu genio, y domarà su apetito. Hombre, por tus apetitos voraz de carne humana, hecho à cebarte en la grey de Chrifto, a tragar, o desgarrar corderillos, que aun estavan inocentes, ven, ven, entra a donde la gracia hace prodigios, y convierte en hombres las fieras. Eres altivo, sobervio, que no ay domestico, ni subdito, que te aguante; eres un leon, que destruyes los domesticos, entra, entra, que con el beneficio de las reglas, con el influxo de la gracia, con la enseñanza, que aqui se logra, encontraràs el modo de ser manso como antidade un cordero. Eres, &c.

(9)

P[alm. 67.

Carried St

self ariums.

Esta escuela de perfeccion parece le figuro por el Arca de Noe, en la qual fieras, aves, y animales de todo genero entraron para refugiarse del diluvio. Era cosa de ver fieras de genios encontrados, vivir en paz, y sin discordia, : el cordero sin peligro cerca del lobo, el becerro junto al leon, la garzota junto al anche del halcon, y assi de los demas. Genios, y naturalezas tan discordes en paz, y en union? Si, porque, o sea por especial providencia divina, que embotava las garras, unas, o filos del apetito, o genio de cada una: o sea, porque la tribulacion de anegarfe los tenia posseidos del medio, y mantos, cada uno deponiendo su voracidad, y fiereza, le contenia sin hacer mal a su enemigo. Este mundo es un diluvio de vicios, y para no sumergiros en el, os ofrece Dios esta sacra Congregacion, como una arca misteriola à que refugiaros de la tribulacion, y tempestad, que nos cerca: en ella es preciso, que los genios de cada uno se contengan. Que cosa mas distante, que un hombre pusila-

(7) Cap. 19 Conflit. Mo . nach apud Rodrig. tract . 4.6. 1.

Berem. c. 36.

(8) Maia. c. II.

ALTON & . 160

Del vinculo de la caridad entre los Hermanos Congregantes. 323

nime, otro arrogante s uno hispido, se sento muy sereno, como si tal cosa y otro nimiamente afable, y derras no huviera paffado. El injuriador vienmado; este prodigo, el otro avaro; do la modestia, y paciencia del agrauno iracundo, otro cazurro, y tacis viado, bolviendo en si, se arrojo alli turno? Pues todos estos genios; è in- delante de todos à los pies del injuclinaciones, que son del indole de riado, pidiendole perdon, y desdilas fieras, en entrando en esta sacra ciendose de lo dicho, y juntamente Congregacion, y arca, se amoldan, diciendo, que el era un loco, y ney proporcionan. La industria, y pa- cio, que no supo lo que se hizoc ciencia de un Sacerdote pudo, dice Refierelo Antonio Dauroulcio. (10) Engelgrave, reducir à que un perro, un O que bueno es; y que de consuelo Tom. 3. capa gato, y un raton comiessen herma- habitar muchos unidos! Ecce quam 6, tit. 210 nablemente, sin embidia, ni ojeriza, de una misma escudilla : y no siendo menos ingeniosa, ni activa la industria del amor, y caridad fraterna, mirad si con las distribuciones; exercicios, humillaciones, actos de mortificacion, y buen exemplo, con los estimulos, y luz, que Dios derrama en la oracion, y leccion fagrada, feran capaces de amoldarse los genios, sacrificando cada uno su querer al Senor. Esta es escuela, donde se estudia el modo de vencerie cada uno, de contener los sentidos, de cerrar la puerta à los delevtes, de ser manfos, y humildes de corazon, compaffivos con los pobres, circunspectos, y modeltos en el trato con los proximos, &c. y si una gota de agua repetida, suele hacer mella en una piedra; con tanto como aqui se oye, lee, ora, y practica, es preciso, que nucftras passiones vayan amortiguanreignofla, as palabas mayes , qu. slob

### la ira agona. Lum.toda paciencia, in online patientis. Ikci. Idos cargo, que

es maneller der probadus, v Id un exemplo de paciencia en las injurias. Altercavan dos Cavalleros de Valladolid en la Chancilleria delante de los Oidores sobre un pleyto, que traian : el uno dixo al otro, miente, y sobre esto le anadio à su semblante una bosetada delante de todos : el Cavallero, que la recibio era Congregante de Nueltra Senora en el Colegio de la Compania de Jesus, y acordandose de su profession, y de averse ofrecido por esclavo a Maria Santissima, solo dixo estas palabras: Mucho mas merecen mis pecados, y esto lo quiero yo llevar por amor de mi Señor fesu-bristo, Hijo de Maria Santissima cuyo Congregante foy. Aviendo dicho estas palabras,

bonum, Oc. pues se aprehenden tan exerc. 8. bellos exemplos de amor, y de padeshaga, contuebando, y castionio

Una de las siete maravillas del mundo fue el templo de Diana, cual yas piedras perfectamente labradas, estavan todas unidas con hilo de oro, o travazon. Por que os parece, que la Escuela, y Congregacion de N. obra en otras partes tan bellos efectos, y es admirada en otras partes? Porque como piedras vivas polidas con el escoplo de la mortificación, y aniveladas con el nivel de la oracion fon unidas entre sì con el lazo, y travazon de la caridad, para constituir este mitteriolo edificio, y fagrada habitación de la virtud, y caridad: Quando vides in aliqua fabrica lapides, & ligna bene sibi coharere, securus intras, ruinam non times, dice San Agustin. (11) Quando vieredes, que todos los hermanos mutuamente Serm. 2562 le unen, y estan bien avenidos, bien de temp. puedes entrar en la Congregacion, leguro de que no decaera, &c.

Las piedras, que llaman Philadela phias tienen tal virtud, que juntas unas con otras confervan, como las brasas, su hermosura, su esplendor, y virtud; mas fi se defunen, se eclipfan, y quedan fin la virtud, que antes. Sois todos como piedras vivas, que os ha colocado el Artifice supremo en este edificio, y escuela de perfeccion, si quereis conservar, y ad lantar vueltro elplendor, virtud, y vida christiana, conviene, que seais una alma, un corazon, &c. Mas ay! que la desunion, y falta de caridad en varios, es de temer deshaga la armonia, y consistencia de este edificio. Esta inmacciada Congregacion en sus reglas es como una tunica inconsutil, desuper contexta per totum, que

Dios nuestro Señor ha inspirado, y ora supremo, ora insimo, ora medio, Apareció el Niño Dios à San Pedro no ut digne ambuletis vocatione, qua lacerada, y preguntandole el Santo: Niño, quien os ha puesto assi? respondió, Arrio la ha despedazado. Dios quiera, que alguno con su genio bullicioso, o malignante no deshaga esta obra del Señor ; y quando no la deshaga, conturbando, y causando cisma, la de en que merecer con su mal exemplo, abriendole el mismo la puerta para irse, y cerrandosela para bolver. O Dios mio! No defmerezcais, hermanos mios, este beneficio, que Dios os ha hecho 3 no es bien por bolver à nuestros apetitos, y gustos passados, bolver las espaldas à Dios, y querer ser borrados del libro de nuestros hermanos. El Padre Nadasi refiere, que un Congregante de la Escuela de Maria Santissima entre los Aletinos, se despidio ultroneamente de ella s apareciósele Maria Santissima, y mostrandosele un demonio en figura de un Etiope atroz, que despedazava los hombres, le dixo: vendras à parar en las manos de este Etiope, si quanto Serm - + E. antes no buelves al primer estado de vida, que entablaste. Desperto del Lueño, y vio à Maria Santissima vestida de una hermola veltidura, y que ledecia bolvielle à entrar en la Congregacion, si no queria ler arruinado, y acabar mal. (12) Yo conozco sugeto, que despidiendose de una Escuela, en que avia empezado bien. vino à parar en una vida elcandalofa, à ser puesto en carcel publica, siendo de linage honrado, y à dexarse llevar del vicio infame del vino, perdiendo su conciencia, y su credi-10, &cc.

Por tanto, hermanos mios dilectissimos en el Señor, yo deseo, que todos leais una milma cola, una alma, un corazon, unidos con el vinculo de la caridad, y que como piedras de este edificio contribuyais à lu mayor subsistencia, y veneracion, tomando cada uno el fitio, y lugar,

erigido con reglas de perfeccion, y en que le pusiere el Artifice soberamantenido el Espiritu de Dios, y te- no por medio de la obediencia. Quiemo no se dilacere con la discordia, ro acabar con unas tiernas palabras y diferencia de voluntades, ò des- del Apostol à los de Ehpeso: (13) Obunion de algunos, que la turben. secro itaque vos ego vinetus in Domi- Bap. 4. Alexandrino con una tunica toda di- vocati eftis cum omni bumilitate, O mamsuetudine, cum patientia supportantes vos invicem in charitate, soliciti servare unitatem spiritus in vinculo pacis, unum corpus, unus spiritus sicut vocati estis in una spe vocationis vestra: unus Dominus, una fides, unum baptisma, unus Deus, Oc. Y yoos suplico por el amor de Dios, que procedais bien, y perfectamente, figuiendo la vocacion, con que aveis sido llamados para esclavos, hijos, y Congregantes de Maria Santissima, que os porteis con toda humildad, fintiendo cada uno baxamente de si, y bien de su hermano, reputandole por indigno de todo bien, atención, y caridad, y por dignos à sus hermanos, ocupandole en humildes exercicios, y el que entre volotros es el mayor, sea como el menor de todos.

> Con toda mansedumbre, desuerte, que toda impaciencia, palabras defentonadas, ira, furia, y fuego de embidia, no se halle en vuestro corazon, ni vuettro sen blante, cuidando con la dulzura, y suavidad de una respuesta, o palabras suaves, quebrar la ira agena. Con toda paciencia, in omnia patientia, haciendos cargo, que es menester ser probados, y padecer en la honra, falud, hacienda, fugecion del propio juicio, mortificacion del genio, y apetito, soliciti servare, cuidando de guardar la union de los animos en amor, paz, y caridad, procurando, que toda defunion, y discordia, no tenga entrada en esta Escuela ; y quando viereis , que alguno siembra discordia, ò desunion en las cosas de la Congregacion, auferatur malum de medio vestri, cuideis despues de avisado con amor, desviarlo, y apartarlo, para que no inficione : Melius est enim, ut pereat unns, quam unitas; porque mejor es, que falte uno, que no el que se deshaga la unidad, dice San Bernardo. Unum corpus, que todos volotros u-

(12) P. Nadafi in Annalib. Marianis.

(113

D1-

Del vinculo de la caridad entre los Hermanos Congregantes. 325

nidos con el vinculo del amor reci- reglas, que os dirijan, iluminen, proco, formeis un cuerpo misterioso animado del espiritu de la caridad; y que seais como un alma todos go. vernados por el Espititu de Dios, en quien, por quien, y de quien os ha de venir toda la virtud , para cumplir cada uno con las obligaciones del estado, y empleo, en que os pone la divina providencia: y a la manera, que las flores todas, y diversas de un jardin resplandecen, contribuyendo cada uno con la variedad de su olor, belleza, y virtud, fiendo una foli la agua, que à todas riega: assi vosotros, con el agua, y rocio de los auxilios, y divinas inspiraciones, fructifiqueis con la variedad hermo sa de las virtudes en esta sagrada Congregacion, governados todos por un mismo espiritu de amor, y caridad, deseando, que todos seais de un mismo espiritu, y fanta inclinacion en el juzgar, en el obrar, amar, y disponer para bien mayor de la Escuela. Unus Dominus, que no tengan mas, que un Señor, y esse supremo, á quien en vuestros Superiores, Confessores, Directores, &c. procureis obedecer, y rendiros humildemente. Una fides, esto es, unas mismas

goviernen para adelantar en el amor, de Dios nuestro Señor, sabiendo, que lex pura , O immaculata conver. tens animas. Unum baptisma, esto es, una profession, con que os sacrifiqueis delante de Dios, de los Angeles, y de los hombres por esclavos de Maria Santissima; un mismo Dios, que sea el principio, medio, y fin de vuestios pensamientos, descos, y operaciones, encaminandolas al centro de su divina voluntad : y assi co+ mo en la Iglesia al nacer no avia distincion del Judio, ò del Gentil, del Barbaro, ò del Scyta, del libre, o del siervo, sino que Christo era para todos: Non est Gentilis, O Judeus, Oc. alsi que no aya distinción, preeminencia, &c. Induite ergo vos sicut electi Dei , sancti , & dilecti viscera misericordia, benignitatem, humilitatem, modestiam, patientiam, supportantes vos invicem, O donantes vobis metiplis fi quis adversus aliquem babet querelam, ficut O Dominus donavit vobis, ita O vos; super omnia autem bac charitamem habete, que est vinculum perfe-Etionis, & pax Christi excultet in cordibus vestris, in quam & vocati estis in uno corpore. (4)

(41) Ad Corinika cap. 34

PARKERS REPORT OF THE REPORT O

# DOCTRINA.

DEL MUTUO AMOR EN LAS COMUNIDADES, Y CONsup a compute zonte and a gregantes.

cros gracias, danes, montheres , et componen tale cutto o manco, y in-Charitate fraternitatis invicem diligentes. Cap. 22. ad Roman.

did de wiend battinte para terriosq y den diverses all . S. creticios de

Conday & todos, y a cada uno of caus

no uno lolo , y un mamo especia,

las virueless thee auters operator inner, Quella felicidad, y conve-niencia, que recibe un niño en el regazo de su madre, aviamos nofotros de desfrutar en los brazos de nueftro Dios. Una madre mueve, sufre, rige, viste, alimenta, limpia, y provee con un amor solicito à su hijuelo, y el -consideration that

-57

who allies of most maple, present this too se dexa dulcemerte regir de quien tambien le govierna. Dios nueltro Señor, como fi fuera madre folicira, nos rige, nos provee, fufre, y fuftenta con un amor incansable ; por esso nuestro afecto à cada passo repetido avia de ser : Dominus regit me, O nibil mibi deerit, Oe. el Señor me govierna, &c. Dios nueftro Señor, como Autor de la naturaleza, dio à cada una de las criaturas su virtud numero, peso, y medida, y para m? particular, y propiedades, y como fabio Governador del universo las fustenta, rige, las ordena, y proporciona con admirable conexion, y dependencia de unas con otras, para constituir este mundo obra de su poder, y fabiduria. Mas como Autor sobrenatural, y de la gracia halla reis, que no es menos admirable su divina providencia, porque como labib Rector del mundo racional, y fagrado, repartio Dios la gracia, virrud, dones, talentos, y auxilios con una oportuna distribucion, dando à cada uno lo que viò le convenia. Todo esto lo vereis expressamente delineado en el capitulo 12. de la epiftola 1. ad Corinth. donde el Apoltol dice : las gracias de diversos generos se distribuyen, y reparten, siendo uno mismo el espiritu, que las divide: dividense los empleos, y minilterios, y un mismo Señor los proporciona: comunicafe la virtud de obrar, y las operaciones, y un mismo Dios es el que las obras, y deriva en todas, y cada una de las criaeuras; mas à cada uno reparte, y se le comunica el don, y beneficio del espiritu segun le conviene: Unicuique autem datur manifestatio Spiritus ad utilitatem. A unos doto Dios de sabiduria, à otros de ciencia, à otros de fee en el mismo espiritu, à aquel dio la gracia de sanidad, à este el obrar, y hacer prodigios, al otro el don de profecia, al otro la discrecion de espiritus, a otro la interpretacion de lenguas, à otro la exposicion, ò interpretacion de las palabras; y todas estas gracias, dones, ministerios, y ocupaciones las obra, y dispone un mismo espiritu, dividiendo à cada uno como quiere : Hæc autem omnia operatur unus, atque idem spiritus dividens singulis prout vult. (1) Por esso contento cada uno con el don, talento, gracia, virtud, y litio, que Dios le dio, avia de decir con sabor de la corazon : Gozome, Señor, en lo que me aveis dado, y en lo que no me aveis dado: gozome de que otro lea Profeta, otro sabio, este Doctor, o Director de almas, obrador de prodigios, &c. y de que yo no lo loy, perque disponeis, o Senor, todo en

bien, y direccion repartis fabiamente animado del c questros beneficios.

El cuerpo mittico de la Iglesia se compone de todos los fieles, como de otros tantos miembros, cuya cabeza es Christo; y siendo un cuerpo, tiene muchos, y varios genios, empleos, y estados, ya supremos, ya infimos, ya medios, que le constituyen, y adornan. Todos vosotros en el mitteriolo, y fagrado cuerpo de esta Congregacion, ò Comunidad, fois como otros tantos miembros, que la arman, unidos con el travazon, y vinculo del amor reciproco, y caridad, con diversos empleos, oficios, exercicios virtudes, y dones, con que Dios la proporciona. Poneos à confiderat como resplandece el poder, y sabiduria de Dios en la fabrica del cuerpo humano, el orden, union, amor, y reciproca atencion, que guardan los miembros todos entre si para su manutencion, y defcubrireis muchilsimos milterios, que os estimulan, à vivir todos unidos estrechamente con el vinculo de un amor mutuo, y caridad fraternal: Charitate fraternitatis invicem diligentes.

Lo primero: en el cuerpo humano uno solo, y un mismo espiritu, ò alma es, el que á tantos, y tan divertos miembros, artejos, fentidos, y facultades los anima, vivifica, suftenta, y mueve, produciendo en ellos diverlos afectos, y operaciones tan mitteriolas, que son el embeleso del entendimiento del hombre. Assi el espiritu de Dios, y de la caridad à tantos, y tan varios fugetos, que componen este cuerpo mittico, y sagrado de esta Comunidad los anima, vivifica, mueve, sustenta, comunicando, à todos, y à cada uno el caudal de virtud baltante para tantos, y tan diverlos actos, y exercicios de las virtudes: Hac autem operatur unus, atque idem Spiritus diviaens singulis prout vult : desuerte que como el espiritu del ayre forma tantas, y tan Simil. diversas voces en la mulica, y armonia; alsi el espiritu de Dios obra tandiverios exercicios de piedad, que suenan armoniosamente en sus oidos. Es guito ver en un hermoso vergel reiplandecer una rola con el bello ro-

(1) Cap. 12.

far)

Add Cerinally

page, y gracia de su color, à un clavel con sus manchas encarnadas, a la azucena con el candor de sus hojas, y à la violeta con lo diafano de su color: assi es de consuelo ver, que en una Congregacion los Hermanos resplandezcan con la bella variedad de las virtudes, que en el uno resplandece la docilidad, en el otro la devocion, y compostura, en este la benignidad, y trato asable, en aquel la mortusicación, y assi de los de-

S. August.

(7)

House ga. in

epife. z. ad

Corine.

Lo segundo: el maravilloso enlace travazon, y dependencia, con que todos los miembros viven unidos con orden, y proporcion: alsi en este cuerpo misterioso con el vinculo de la caridad viven sus individuos unidos con orden, y concierto. En el cuerpo humano se puede dilsolver esta armonia, y amigable union, y dependencia sin culpa de miembro alguno; mas el vinculo de caridad entre tantos individuos, que componen a esta Comunidad, no es dissoluble sino por culpa de alguno de ellos: Vinculum autem perfectionis est charitas, charitas numquam excidit. Lo tercero: la admirable distribucion de oficios, y empleos, que repartio el Autor de la naturaleza à todos los miembros; à los ojos dio el oficio de atalayas, y de revisores, a los oidos de oidores, el estomago cargo con el oficio de cocinar, y de guisar, los dientes con el de moler, y assi de otros: Eune autem posuit Deus membra, unumquodque corum in corpore ficut voluit . assi Dios con alta providencia reparte en este sagrado cuerpo los empleos. Soy Maestro, soy Enfermero, foy Superior, foy Operario, ó Cocinero; me ha puesto Dios por medio de la obediencia en el, y con el espiritu de caridad à cada uno da quanto necessita para su perfecto cumplimiento. Que desorden no seria en el cuerpo humano, si cada miembro solicitara el oficio? piesto caeria el edificio: pues que desorden no serà el que en este cuerpo sagrado aya unos, que repugnen el oficio, que les dan; otros, que soliciten el empleo, que les trae honra, interès, o conveniencia? Te pones tu, y no te pone Dios: luego no cumpliràs con

page, y gracia de su color, à un cla- tu oficio, ni Dios te ofrece virtud vel con sus manchas encarnadas, a la para ello.

## S. II.

T O quarto : à cada uno de los , miembros dio virtud, y caudal de espiritus suficientes para cumplircon su oficio: à los ojos para ver, à los oidos para oir, al corazon para moverse, diò nervios, instrumentos, y fuerza natural la suficiente : assi en este misterioso cuerpo, a cada uno ofrece Dios, y reparte el caudal de luz, auxilios, y gracias oportunas para cumplir bien con el empleo, en que le ha puelto. Lo quinto : en el cuerpo humano mutuamente se necessitan, y dependen unos de otros; los miembros mas nobles, y principales, dependen de los mas baxos, e inferiores, y al contrario: para que los que en el cuerpo de una Comunidad tienen los primeros empleos, y ministerios ,no desprecien a los que tienen oficios baxos, o inferiores, antes bien deven estimarlos, y protegerlos, y no improperarlos, o tratarlos con menos aprecio del que seles deve, como à miembros de una Comunidad. No puede decir el ojo a la mano, yo no necessito de ti, ni la cabeza à los pies, no me lois necessarios: Non potes autem oculus dicere manui, opera tua non indigeo, Oc. (2) antes bien ordeno Dios, y templo los miembros del cuerpo de tal suerte, que los mas flacos, ò baxos no fean mas necessarios, dice San Pablo: Sed multo magis que videntur membra corporis infirmiora effe, necessariora sunt; disponiendolo Dios alsi, para que no aya cisma, ni discordia entre ellos, ut non sit schisma in corpore. Assi en la Religion unos hacen oficio de cabeza, otros de manos, otros de pies, otros de ojos; y el que es Cabeza, o Superior, el que es Maeltro, o Predicador, no puede decir al que es Enfermero, Sacristan , o Cocinero : To no necessito de ti. Quanto mas alto es el mininerio, mas necessitado el sugeto, que le goza. Menos necessita un Cochero, un Cocinero para vivir, que un Rey, porque eile necessita de aquellos, y estos no necessitan del Rey tanto. Mi-

Cap. 12. ad Corinib.

stille daille

(A) Al Galas, c.

> (t) Ad Carint. 409, 23.

rad aora, si es obra de caridad, de ambicion, ò despique arruinar al otro, que podia servir privarle de lu empleo, tratarlo como si fuera nocivo, solo porque no nos aplace, o no

nos place.

Lib. 3. paft.

officii adm.

Lo fexto: en el cuerpo humano se sirven mutuamente, y con tal amor de union, y buena correspondencia, que cada uno con la ayuda de otro, y por medio de otro hace aquello, que por si folo no puede, valiendose como de prestado de la caridad de los demas; dixolo oportunamente San Gregorio: (3) Sic quippe funt univer si consistentes in fide (in chavitate) ficut multa membra uno continentur in corpore, que per officium quidem diversa sunt, sed eo quod vicissim congruunt, unum fiunt; unde fit, ut pes per oculum videat, & per pedes oculi gradiantur, ori auditus auribus serviat, O ad usum suum auribus lingua concurrat, suffragetur venter manibus, ventri manus operentur : desuerte, que assi como los pies se valen de los ojos para ver, estos de los pies usan para andar, el oido firve con fus organos à la boca para hablar (pues no habla, quien jamas oyó) el vientre sirve à las manos, y estas miran por la salud de el vientre; assi muchos unidos con el vinculo de la fe, y travazon del amor, y caridad, se sirven, y corresponden mutuamente con amor, y buena gracia, valiendose uno del talento, industria, fuerzas, salud, caridad, ò conveniencia del otro. Y assi en este cuerpo de la Comunidad el Cozinero se vale de la luz del Maestro, ô director para su conciencia; el Maeltro de la caridad del Cozinero para su sustento : el otro que es operario trabaja por la caridad del otro, que le vitte, y le provee, &c. esto tiene habitar todos en uno: Ecce quam bonum , Oc. serviros pues reciprocamente con amor, y caridad: Percharitatem spiritus servite invicem. (4)

Lo septimo: Pro invicem folicita funt membra, (5) mutuamente viven los miembros del cuerpo cuidadolos, y folicitos de la confervacion, falud,

y comodidad de rodos, y cada uno de los miembros con un hermanable delvelo, y amor; por ello todos, y cada uno conspiran al bien de in-

demnidad de todo el cuerpo ; y de qualquiera miembro de èl : Ecce pes calcat spinam, quid tam longe ab oculis, quam pes ? longe oft loco, fed proximus affectu charitatis: (6) que cosa ay en el cuerpo mas distante de los ojos, que el pie? Pues en clavandose una espina el pie, todos acuden à su remedio, la lengua pregunta, donde effa? los ojos la registran, el cuerpo se inclina, las manos trabajan en facarla: fanos están los ojos, fana la lengua, y las manos, y porque el mal está en folo pie, todos andan oficiofos, y vigilantes para su alivio: Pro invicem solicita sunt membra; desuerte, que assi como el pie por el parentesco, y union de amistad con los demàs miembros, vienen à hacer luya, y apropiarse la virtud, y actividad, de todos ellos, y se vale de ella, como si fuera virtud propia; assi un Religioso se vale de la luz, laboriosidad, virtud, ó caridad de los demás en fuerza del vinculo de caridad, apropiandoselas, y sirviendose de ellas para fu bien; dixolo altamente San Chrisostomo: (7) Quemadmodum multi Religiosi per charitatem sunt unus, ita per eandem charitatis unionem singuli sunt multi: unio decem Religio forum facit, ut unus sit decem; nam unus est in omnibus decem, & omnes decem in uno: quare unusquisque habet viginti oculos, viginti manus, O ita respirat per decem animos; tantam enim curam gerit de altero, quantam de feiplo: ideoque oculi, manus, pedes omnium decem serviunt unicuique, nullus enim contentus est cura sui ipsius, sed etiam curam gerit aliorum: a la manera que muchos Religiosos son uno, assi uno es muchos por el vinculo de caridad: la union de diez Religiolos hace que uno sea como diez, porque ella en todos los diez, y todos los diez en uno: y assi cada uno tiene en diez hermanos, y veinte ojos, veinte manos, y respira por diez animos, o voluntades, porque cada uno cuida tanto de el otro, como de si milmo; per esto los pies, ojos, manos, oidos, y lenguas de todos sirven à cada uno, porque si ay vinculo de amor, y union de caridad ninguno elta contento con cuidar de si solo, cuida tambien de los demas.

S. August. bem, If . exe

> (7) Hom. 32. in epift. 2. ad Corint.

(4) Ad Galat. c.

(2)

Cap. it. ad

(5) 'Ad Corint. Eap. 42.

Pill

En confirmacion de esto, queriendo un hijo de un Grande de España entrar en la Compañia de Jesus, dixole el padre : hijo, es possible, que quieras dexar tanta grandeza, y mayorazgos ? respondio el hijo : como V. E. me de en el mundo lo que hallo en la Religion, me contentare: tendrà V. E. caudal para ponerme en cada Ciudad populofa de España una cafa con veinte, ò treinta criados, y de alsiento? Esso no lo puedo hacer yo, dixo su padre : pues esso hallo en la Religion, pues en cada Colegio, que entro, hallo tantos hermanos, que como si fueran esclavos, ò criados me ferviran con amor, y caridad. Seria impiedad en los miembros, si à alguno de ellos no se le focorriesse, y amparasse por estar tu-Ilido, ò amortiguado; si porque ya no firve, ni puede ayudar una pierna coja, unos ojos ciegos, no se le avia de abrigar, y socorrer; bueno estaria el cuerpo: si porque ya un hermano se inutilizò, el otro perdiò el juicio, aquel quedò ya tullido, ò decrepito, no se le ha de assistir, es indicio, que falta el vinculo de amor, y caridad; por esso mismo se le ha de assistir mejor, aun quando ya no nos firva mas, que de trabajo, y difguitos.

Lo octavo: en el cuerpo humano un miembro carga caritativamente con el oficio, y ocupacion del otro, quando cae enfermo, o está ocupado; si una mano enferma, ò uno de los ojos, ò del pie, el otro compañero carga con todo el oficio de tocar, de ver, ò de andar; y el pie, que antes folo llevaba de pefo la mitad del cuerpo, aora se dexa cargar por el bien de su compañero, jamas se le oyo decir: A mi no me toca effo, buftante tengo yo con mi cargo : ò que bella, y milteriofa enfeñanza! Cae enfermo un Maestro, un Operario, un Dispensero, si estoy unido con amor, no me he de escusar diciendo: A mi no me toca esso, que lo haga otro, que yo barto tengo que bacer; porque essa no es voz, ni respuesta de la caridad, li no te toca de justicia, te toca de caridad : desuerte, que si ay amor entre los hermanos, hemos de hacer alegremente, y cargar los ofi-

cios del que no puede mas, para que quando yo enferme, o me inhabilite, otro cargue con los mios: Alter alterius onera portate, Oc. examinando el amor, y paciencia con nuestros hermanos, aun quando la enfermedad, o trabajo los tenga defazonados, o nos sean molestos. Item, el dolor, inquietud, o mala disposicion de un miembro no resfria la caridad de los demás miembros.

Visitava Santa Catalina de Sena el Hospital, y viendo una pobre muger enferma de una lepra, y tan horrible, que espantava lu semblante, la Santa le ofrecio servirla con buena gracia: assi lo cumplia tarde, y mafiana cada dia, ministrandola todo lo necessario, como quien contemplava à Christo en ella. Esta vieja en vez de mostrarse humilde, y agradecida à tan caritativos oficios, le ensobervecia, unas vezes contra la Santa, è irritava, otras tratava à la Santa dura, aipera, y contumeliolamente, corrigiendola, si no cumplia lo que se le antojava, o no venia tan preno, o del modo, que queria, alegando se le devia todo esto. Os parece, que esta ingrata, y mala correspondencia de la enferma entibio los buenos oficios de la Santa! nada menos, antes con mas folicitud la fervia, regalava, limpiava, como si tuera su propia madre, hasta el morir, haciendole cargo, que era hermana en Christo, y miembro de una misma cabeza: (8) para que si ay amor, y caridad, el genio, desazon, ò impaciencia de los enfermos no nos entibien los buenos oficios de caridad, que hemos de practicar con ellos.

(8)
In vita S.
Casbarina.

## §. III.

Do nono: Si patitur unum membrum, compatiuntur omnia membra. Quando à uno pisan el pie, advirtiò San Aguitin, que la lengua responde luego: cur me calcas? porquè me pisas? Reconvienela el Santo diciendo: lingua, quis te calcat? lengua, quien te pisa? por ventura tu eres el pie? Ah! responde la lengua, es tal la union, parentesco de amor, y simpatia, que tengo con el pie, que la injuria, ò mortificacion, que se la

hace, la miro como si à mi se me hiciera: Sive gloriatur unum membrum, songaudent omnia membra; y fi un miembro se glòria, sobresale en perte cion, le alegran todos los demás: enferma el pie, o el estomago, todos los demas miembros llenos de compassion le acompañan, y consuelan, sin salir de su aposento, mientras su compañero està encamado; los ojos le privan del recreo, y diversion, la lengua amiga de conversar cercena fus alivios, las manos dexan su ocupacion interin, que miran por el enfermo, el pie amigo de pasear se queda en casa haciendo compañía à su socio: tanta es la compassion, y deseo de su alivio, y si la enfermedad es grave, aunque sea el miembro mas humilde del cuerpo, todos contribuyen con amor de compassion. O Dios! y què reprehension esta para algunos, que viven en Comunidad? Cae enfermo un Padre grave, un Provincial, un Jubilado, que puede proteger à otros; no ay Medicos, regalos, solicitud, que baste; todos parece, que se desvelan por su alivio, O fanitas in pennis ejus, que defvelado anda fu focio, fu compañero, alumno, o enfermero! parece, que lleva en las haldas su salud, & sanitas in pennis ejus: pero venga à enfermar un pobre Hortclano, o Portero, topareis hermanos, que no se arriman à la celda, ni le ven en quince dias, y acaso no saben si ay tal enfermo, como si no fuera miembro de la Comunidad.

Lo decimo: por la falud, y vida del uno, quando es cabeza, ò muy necessario para la conservacion de todo el cuerpo, se exponen todos los demás. Observad à un hombre, o muchacho, que cae, o tropieza en el fuelo, vereis, que las manos, las rodillas, y codos se exponen primero al peligro, y à ser heridas, à trueque de que no lo pague, o peligre la cabeza: assi en el cuerpo mistico de una Comunidad, es razon, que trabajen, y se expongan los subditos al trabajo, por mantener la falud, y vida de aquel Prelado, o Cabeza, de quien participan, y se deriva el bien en todos ellos; mas no por ello ha de ter menor el amor, y caridad con

qualquiera otro de sus hermanos, aunque unos por el caracter, y sitio, en que Dios les puso, se lleven mas ve-

neracion, y respeto.

Lo undecimo: en el cuerpo humano no vereis, que miembro alguno fe dexe llevar de la embidia, o trifteza por considerarse en algun oficio baxo, y á otros en lugar superior : jamàs el estomago se quexo de que nunca falio de la cozina, ni fe entriftecieron los pies por vivir en el oficio de mozos de mulas: jamas la mano embidio à la cabeza el empleo de govierno, ni à los oidos la plaza de Oidores, antes bien cada uno, se alegra en el empleo, y puetto de los demás, para que entendamos, que en una Comunidad se ha de alegrar cada uno del empleo, y lucimiento de sus hermanes, diciendo: Frater meus es, crescas in milia milliam; eres hermano mio, me alegro de tus aumentos; te han dado una Carhedra, que vo no confegui, o una Abadia, ò I relacia; eres superior, ò tienes manejo en la Comunidad, me alegro, y me intereso en ello; assi se porta quien esta unido con amor, y caridad.

Lo duodecimo: en el cuerpo humano fi un miembro es injuriado de otro, no pone demanda, no le querella, ni le aborrece ; tanto es el amor que le tiene. Algunas vezes lucede, que los dientes mordieron la lengua, y la injuriaron; jamas vereis, que este miembro, con ser tan charlatan, y tan debil, de querella contra los dientes, ni pretenda por justicia, que los destierren de la boca, y si lo intentara, seria impia, y falta de caridad; para que aprendamos en la Comunidad à no querellarnos de la mortificacion, que se nos ha hecho, sino à dissimular, cubriendola con el palio de la caridad.

Lo decimotercio e no ay averfion, ni ojeriza entre los miembros
del cuerpo por fallido, inutil, ò poco
agradable que sea alguno de ellos:
por ventura la lengua aborreció à una
cabeza disforme; las manos à un pie
tullido, ò los labios à una nariz desmedida e claro és, que no eque cosa
mas infesta, è ingrata para el olfato,
que el hedor de la boca, y de las
entrañas e con todo esso el olfato lo

05

wer the amor en las comunidades , y Congregaciones.

tolera: què cosa mas sensible al rostro de una muger, que unos ojos vizcos, ò eclypiados, que la afrentan! con todo ello los tolera su semblance. Aprended, o hermanos mios, a dissimular en uno el defecto finco, en otro lo importuno, o fuerte de lu genio; en aquel sus aprehensiones, è impertinencias, sin hacer caso de la aversion natural, que concibe el apetito.

Lo decimoquarto: todos, y cada uno viven dentro de sus oficinas, y en la ocupacion que le corresponde, desuerre, que si alguno de ellos, diflocandose, se sale de su sitio, tiene que padecer todo el cuerpo ; para que entendamos, que cada uno en la Comunidad ha de vivir recogido à su oficina, esto es, a su celda, y bien ocupado en la tarea, que Dios le encargo, y no andar como un Fray Mosca vagueando por los clauftros, metiendome en las celdas de los otros, y registrando oficinas, que no me tocan.

Lo decimoquinto: si en el cuerpo humano algun miembro le dana, desuerte, que puede ofender, o apeitar à los otros, aunque sea passando por el dolor, y sentimiento, se cchan fuera, o permiten, que le corte, quando no llegan los remedios: en el cuerpo de una Comunidad, si ay algun, miembro podrido, o encangrenado, inconvertible, ò rebelde, auferatur de medio vestri, arrojese, y sino se puede, separese à parte, y no comunique con los otros, porque no los mas trittes imaginaciones on ordini

Lo decimofexto: no se persigue, ni tiran à destruirse unos à otros: conjuraronse los miembros contra el estomago, el motivo de su conjuracion, y tumulto fue, que el citomago era el que mas se regala-

Dies nes depart para for et sei-

Toren. Es .6 '0 va, que era el dispensero de todo lo comettible, y que desde alli se repartia, como el queria el alimento: picados pues de la embidia acordaron, que ninguno miraffe por el. y todos le desviassen : las manos ofrecieron no tomar el alimento, para meterlo en la boca ; los dientes no mafticarlo; la garganta cerro la puerta, porque no pallalle; los pies no quisieron salir de casa à comprarle, ni la lengua quiso pedirlo: hecho esto, quando ya elperavan domar, y reducir al vientre por hambre, hallaron, que alsi como el citomago se iva entraqueciendo por falta de alimento, y pereciendo, alsi à ellos les faltava la racion quotidiana, y necessaria, que el enomago tenia cuidado de repartirles, segun cada uno neceisitava, y se ivan acabando: la lengua de puro hambre no podia ya pronunciar las palabras; las colunas de las piernas temblavan de puro debiles; las fauces se apegavan de necelsidad : viendose en esta miseria, en que la embidia les avia puesto, cayeron en quenta, haciendose cargo devian estar bien quistos con su hermano, y contentarfe con lo que dispendia : assi se hizo porque cada uno de los miembros bolvio à cumplir con su obligacion, y todo salia bien, reitableciendose, y reparandose de su trabajo el cuerpo. Oid los que os confumis con zelos, ambicion, y codicia, que formais parcialidades, que rebolveis los Capitulos, os apeais unos a otros aquella obra, que fundada con el vinculo de amor, y caridad iva folida, y confistente, aora te va desplomando por la desunion de los animos, por las amiltades particulares, vandos, o parcialidades, en que os mete vueftro interes, o codicia, on tresh tuest fuent, ace, man

102011 CHEC. (2) Ass como esta sas sas son diversos los entros, sas son much \*\* rest. jos , y divertas das tribul ci \*\* \*c cha vida, La tribulacion, o nos visk tribulacion es ma cinz , que

por medio de las criatures nos la em- ficados en ella, mientras effansivas bia, o del Demonio, que nos vien- macfiras-pafsiones, y habita en mon-

ta, o del preximo, que nos mornific tros el je eleo de nueltra propia co-Tt 2 not in the production of the production and the post of the p

D. Angulle

form. se. de

SIGARA

Facous C.

# OCTRINA VI. lu genio ; en aquei fus apreincutiones,

## DE LA TRIBULACION.

ta avertion natural , que concibe el pierque no pansace los paes no qui-, prapara animam tuam ad tenta-Fili, accedens ad servitutem Dei da uno viven dentro de fus oneinas, tionem. Eccli. cap. 2. obnano y en la ocupacion que le correl 1001-

ducie al vien

## PRIMERA PARTE, iva canalques endo por film de alla

mento , y perc I w. , this t ellos les

faltava ta ration queridiana ; y ne-L temor, y miedo natural de la muerte, nace en gran parte del concepto errado, que formamos sobre el trance del morir, y de que no consideramos sofsegadamente, y despacio quantas lean las miserias de que nos libra este lance el qual unicamente es formidable por lo que mira al juicio, que de nuestras culpas nos espera. Yo creo, que el temer la tribulación, y mirar con tanto ceño los trabajos, proviene de que no registramos con atencion sus saludables efectos. Al ver alguna rica heredad, y bien cercada, loleis preguntar: de quien es esta heredad? es de F. dichoso del, quien la tuviera! Os engañais, dice Sun Agustin, (1) porque no es dicheso aquel, de quien es la heredad, fino de quien es Dios : Non enim cajas est fundus, sed ille cujus est Deus beatus eft. Alsi dire yo, no es dichofo aquel, que vive con prosperidad, a fin trabajos, fino aquel, que felalib menta del pan de la tribulación: Beas tus vir, qui suffert tentationem, quoniam cum probatus fuerit, accipiet cos ronam vita. (2)

Assi como en la casa de Dies ion diversos los estados, y llamac mientos, aísi fon muchos los trabajos, y diversas las tribulaciones de esta vida. La tribulación, o nos vienne de Dios, que por si mismo, 3\* por medio de las criaturas nos la embia, ò del Demonio, que nos tienta, ò del proximo, que nos mortifi- tros el Jebuseo de nuestra propia vo-

nos viene de nofotros milmos, mientras nos domina el amor propio. La tribulación, unas veces es contra la vida, falud, ò conveniencias del cuerpo, v.g. qualquiera cofa, que exterior, o interiormente nos incomoda, ò aflige s otras veces es contra los bienes de fortuna, como son la falta de medios, deudas, tributos, deftruccion, o perdida de la hacienda; è contra la fama, y buena opinion, como fon las calumnias, improperios, testimonios falfos, o contra la virtud, y perfección, que se professa, como fon la perfecucion, burlas, è impedimentos, con que la prudencia carnal de los mundanos fe opone à los delignios, y fantos fines de los justos o contra la misma conciencia. quales son las passiones, v.g. de embidia, ira , trifteza, venganza, gula, que oftigadas como uma fiera, o agitadas de nueltro comun eremigo, rebuelven contra el animo, poniendole à question de termente. Las mismas triftes imaginaciones, errados juicios, obscuridad, y tinteblas, en que Dios dexa à las almas puras faltas de la lazi, que otras veces les dispensa; es una refinada tribulación, en que parece, que se duerine el Senor, quando mas daman, y gimen de lo profundo : Sed & cum clamavero, O rogavero, exhugitorationem meam. (3)

\* A tribulacion es una cruz, que , Dios nos depara para ser crucificados en ella, mientras están vivas nuestras passiones, y habita en notoca, y toda, o quasi toda tribulacion tuntad; de donde infiero, que en (3)

Thren. c. 3.

D. Anguffe Jerm. 35. de verbis Dni.

(2) Jacob. c. I.

(4) Surius ejus vita.

Epift. 2. c.7. ad Corintb.

appld Lho-(6) In ejus vit. c. fo. apud Lhoner. in Biblioth. tit. Patient. n 9.

(43) Horail. 17.

is beang.

(7)

(8) Homil . circa

(9) Lib.3 .cap. 5 .naud. lib. 5. Jec. 2.cap.3. toin. de virtutib.

(10)

nuestra mano está el que la cruz se nos haga ligera, y tuave, como lo era para un San Andres, que suspirava por ella: O crux din desiderata, Solicite amata, sine intermissione que-Sita, O jam concupiscenti animo prein parata! (4) o el que se nos haga dubird one on ra, y pesada. Si en nueltro corazon encuentran los trabajos un lleno de amor de Dios, y caridad, esta nos hace suave la tribulacion, y llevadera , como se le hacia à un Apostol, quando dixo : Repletus sum conforat o ne, superabundo gaudio in omni tribulatione. (5) Y porque : porque con el calor, y fuego de la caridad se cuecen, y digieren los trabajos todos, y se excita un hambre canina, è insaciable de mas, y mas trabajos: Treinta y seis anos ha, que me iluminaste, amor mio, decia à su Divino Esposo Santa Cathalina de Genova; desde este tiempo nada mas apetezco, que padecer interior, y exteriormente por vos. (6) Por lo qual fi me reliento en la tribulación, o mortificación, que me viene, no nace tanto de la contradiccion, que se me hace, quanto de mi impaciencia, y animo mal mortificado: Si autem ledor, decia Caliano, non est vitium impugnationis aliene, fed impatientia mea. 7) Y por què ? Porque ninguno recibe dano, dixo san Chriso tomo, (8) sino de si milmo : Nemo leditur nifi a f: ipfo : y todo lo que en este mundo calificamos de adverso, no tiene mas fuerza, ni veneno contra nofotros, que el que recibe de nuestra propia voluntad, y apetitos. Nos dio de esta verdad una insigne, y utilisima leccion Epitecto Filolofo Gentil: (9) Por ventura, Senor, (habla con Dios) apud Ray quebrante vuestros preceptos ? use de mi alvedrio, à apetitos para otros fines ma, que para los que vos me señalasyo siempre estoy quieto con lo que me sucede: Melius est enim quod Deus vult, ipse, volo ego quoque, & sentios (10) desterrados de nuestra patria, entre

porque es mejor lo que Dios quiere; que no lo que yo apetezco, y lo misino, que el quiere, ello quiero yo, y en ello convenimos ambos. Quereis en un animo mayor tranquis lidad, ni foisiego!

## LI talm tanton S. III.

med panes his , as nothe, dum T/O os quiero en esta Doctrina pos ner à vuestros ojos varios motivos, y causas, porque el senor dispensa la tribulación à los sua yos, y los frutos, que se sacan de ella, para que los que quereis fervir de veras à Dios, hagais el animo à vivir atribulados: Fili, accedens ad fervitutem Dei , prepara animam tuam ad tentationem. . Onem El no sente 2 de 000

La primera causa, porque Dios nos vilita en la tribulación, es, porque el hombre nació reo, y tributario del pecado original. La tribulacion es un tributo de milerias, impuelto por nueltro Rey legitimo, y natural sobre los bienes de esta vida: In Sudore vultus tui vesteris pane; (11) y yà se vè, que quando el triouto es justamente impuesto, y devido, se deve pagar con paciencia, y no murmurando, ni maldiciendo. El hombre al llorar en su nacimiento es proteta de su calamidad, dixo san Agustin: Propheta calamitatiss (12) por e lo entramos en este mundo pronosticando con el llanto las miserias, que nos aguardan. Mejor es el dia de la muerte, que el dia del nacimiento, dice el Espiritu Santo : Mettor eft dies mortis, quan ares nativitatis. (13) For que ! porque en la muerre se acaban nue tras iniserias, y empiezan en nue tro nacimiento; y no ob ante vivimos tan engañados los hombres, que el dia, en que nace una criatura, se celebra con parabienes, y juteis : o me quexe alguna vez de vuef- bilos de alegria : ello era bueno, o tra providencia ! Quando os pareció en- Christianos! para el dia en que le ferme, y tolerava con paciencia; quede recibe el ser de hijos de Dios, y se pobre disponiendolo vos, y me bolgavas fale de la esclavitud del pecado, y no tuve govierno, ni emp co superior, para el dia en que le disfuelve, y porque ves no quisifte, y me v ste por sale el al na de la esclavitud de su esso alguna vez triste, ò desconsolado? cuerpo, para encontrar su centro. y fin, para que Dios la crio. La segunda causa del padecer es , porque en quam quod ego volo ... idemque quod este mundo andamos peregrinos, y

(11) Genef. c. 36

124 14 17

(12) D. August.

(13) Ecclef. c. 80

D. Gregor. in c. 1. Tob. cape of no

(51)

mil extersiones; y tiranias, que nos hacen el Demonio, mundo, y carne, y li hemos de concluir bien, y tin desgracia nuestra peregrinacion, y jornada, nos es preciso gemir, y pallar por caminos asperos, viviendo de la tribulación como otro David, que gemia diciendo: Fuerunt mibi lasbryma mea panes die , ac nocte , dum dicitur mibi quotidie, ubi eft Deus tuus ! (14) ... o zombly 1 ma

(14) Pf. 41.0.4.

(15)

Ad Ephof. c.

(22)

(22)

D. Augula

Exel. & 20

(16)

D. Gregor.

in c. 3. Tob.

lim

eap. 24.

i. v. 1.2.

tivos , y caulas , purque el se-

fin dispensi la.VI. Recon a los fuy 33, y los tiules, que le facan de cila A tercera causa es, porque nos hemos alistado en la vandera de Christo, y professado abiertamente su ley; y nos es precilo estar siempre con las armas en la mano, mientras dura el tiempo de la pelea, que folo cessa con la muerte: Est nobiscolluctatio ... adversus Principes, O Potestates, aaversus mundi rectores tenebrarum barum, decia el Apostol: (15) tenemos travada la guerra contra las Potestades de las tinieblas, y Principados de este mundo. Estamos assediados, y rodeados de muchos enemigos, y nos es preciso sufrir incomodidades, para no caer en sus manos; delvelarnos, y zelar los primeros movimientos de nuestros apetitos, los ardides, y zancadillas, que el Demonio, tomando alianza con nueltras palsiones, nos arma. Quien tiene enemigos no duerme: mirad aora si sera bien velar, y orar para no ser vencidos de la tentación, como nos previno Christo. El Demonio em- miento. Meno el ediser sup is pieza à hacer especial, y cruda guer- le so ob sell someon y, bamulor ra al que se quiere dar a Dios , y misidan v . S. hv. nu believ es fasir de su servidumbre: Mox ad ten-tationes innumeras contra rebellantem
mentem se excitat, dice San Gregotras se vive segun el mundo, las cima, y salen todos sus acreedores: una possession tranquila, sin aver assi quando un alma, que ha que- quien contradiga, por esso no inquiebrado en la ley de Dios, quiere el- tan, ni hacen fuerte resistencia; mas capar el yugo del Demonio, del mun- al ver, que se trara de sugetarias à poderofos acreedores, y enemigos derio, las o salvas se conjuran para detenerla, e impe. Nitimur in vetitum semper dirla; y entonces es quando un alma siente la mayor dificultad, pues se encrespan, exasperan, y como vi-

no le cueste goras de sangre, y vencimiento : Da fanguinem , @ accipe Spiritum, decia un Monge: y es justo castigo de Dios, que en aquel milmo apetito, y sentido, en que uno peco contra Dios, bufcando fu deleyte, alli encuentre su tormento, siendo tentado, y afligido por el demonio, despues que escapo de sus garras. Afsi pafso con Santa Maria Egipciaca, la qual por diez y fiere años fuè terriblemente combatida del espiritu de la luxuria: y como la facultad, o lentido, en que prevarica, queda como un muro debil, y flaco con los assaltos del Demonio, assetta por alli su bateria; de suerte, que à vicios mas enormes, o continuados, fuele : seguirse en el que empezo vida nueva, enfermedad, ò tribulación mas prolixa: Divina dispensatione agitur, dixo San Gregorio, ut prolixiora vitia, egritudo prolizior exurat. (17) Al que fue lascivo, le acrisolan, y perfiguen las tentaciones fuertes contra la pureza; al esclavo de sus conveniencias, y de su vientre, la gota de los pies, reuma, y dolores de estomago; al iracundo, le assaltan los impetus de ira, y de despecho; al lobervio, con calumnias, y humillaciones, que experimenta; al amigo de mirar, y tratar mugeres, con la palsion del mirar, o molestos ofrecimientos; al genio abierto, y derramado por los labios, le molefta con tropel de pensamientos, que le turban en la oracion, Milla, y recogi-

rio. (16) Quando un Mercader, que passiones estan como dormidas, ceha quebrado, o està para ello, quie- badas en sus objetos, y tienen digare huir del puerto, se le echan en- moslo assi tiranizado el animo con do, y de lus apetitos, todos estos la razon, y apearlas de su tirano po-

no ay pallo, que da azia Dios, que voras levantan la cabeza, como el

(17) Homil. 17.

in Evang.

apud Lho-

ner, tit.Pa.

(4)

cjus vice.

Surras

Housift, circ

(7)

tirano, que aviendo vivido treinta años en quieta possession de una Ciudad, quando se trata de arrojarle, hace todos los estuerzos possibles por no perderla: Ante conversionem, dixo beda, præcedit turba peccatorum, post conversionem turba tentationum: (18) antes de convertirse uno à Dios preceden los vicios, despues se siguen las tentaciones. Estos pues dometticos enemigos del alma, que son los apetitos, facultades, y sentidos, que se ceban con los actos, y objetos propios, que les corresponden, es menester atribularlos tocando à deguello: Cadat, cadat armatus iste, decia San Bernardo: caiga, caiga este enemigo del cuerpo con el cuchillo de la mortificacion. Assi lo practico aquel Monge, que perleguido de las molestas tentaciones de impureza, agobiava fu cuerpo con un pelado trabajo, qual era traspassar un monton de piedras de una parte a otra, y preguntado, porque haceis esso? respondio: Vexo eum, qui me vexat: eltoy fatigando à un enemigo, que no me dexa vivir. Cid pues los que vivis del huelgo, ò del ocio de los sentidos: mucho teneis adelantado para ser vencidos del espiritu de la luxuria, y llenar de ignominia vuestros cuerpos, mientras se os va el tiempo en bulla, en converlar inutilmente, o en estar como dicen mano 1obre mano.

Vide Sain

tion. Wib. a.

(18)

La quinta causa es, el prevenirnos para la tentación, porque los parientes, amigos, o compañeros fuelen conjurarle contra quien de veras se quiere bolver à Dios : es la razon, porque al ver, que sus modales, o conducta de vida no se aprueban, ni liguen de quien empieza vida ajustada, conspiran con milmodos para que se ajuste à ellas, intentan, que dexe aquellos exercicios, o retiro. que son una tacita, y practica reprenhension de su tibieza; prenuncian con una prudencia carnal cosas triftes : que boberia ! que imprudencia! presto mancaras, y perderas la salud, fiendo gravofo a los otros los demas per ventura ne somos Christianos, ò Religiosos ? Y à la manera, que al clamar aquellos dos ciegos al Salvador : Señor , hijo de David , compa-

deceos de nosotros, y sanadnos: Doa mine, misere nostri, fili David, (19) las gentes les reprehendian, y decian, que callassen: Turba autem increpabat eos, ut tacerent : alsi , dice San Agultin, los parientes, amigos, o companeros corrigen, ò impiden malamente, para que no figan al Señor: (20) ,, Ay mil ojos, dice Santa Terefa de " Jesus, para un alma de estas, á " donde para mil almas de otra he-"chura no ay ninguno ". Bien fe " puede aparejar un alma, que assi ,, permite Dios, que ande en los ojos ;, del mundo, à ser martir del mun-,, do , porque si ella no se quiere mo-"rir, el mismo mundo la matara... ,, Digo, que es meneller mas animo , para li uno no està perfecto, llevar " camino de perfeccion, que para ,, fer de presto martires. (21) l'or esso dixo San Gregorio: menos perfectamente vives, quando menos persecuciones padeces: Minus pie vivis, si minus persecutionem pateris. (22) Dexo à parte la contradicion, que experimentan de sus parientes los que dexan el mundo, quando por retirarie del mundo se estrellan sus esperanzas, de que hablo en la Doctrina legunda de la vocacion religiosa.

La fexta causa es, porque los emulos, ò malignos defacreditan, y muerden su modo de vida, impugnando con capa de prudencia sus ideas, y pias operaciones, perfiguiendolos con apodos, censuras, o dicterios, especialmente si caen en alguna imprudencia, o cometen alguna falta, en que la mayor cruz suelen tener los Prelados, Superiores, Predicadores, Missioneros, y otras per-Ionas publicas, que procuran enfrenar à los impios, corrigiendo, y predicando refueltamente la verdad: Non persequitur Diabolus bonos nisi per malos: habet Deus ministros suos, habet O Diabolus adjutores suos: (23) no perfigue el Demonio à los buenos, fi no valiendose de los malos, dice San Agustin; tiene el Senor sus ministros, y el Diablo sus coadjutores, que le firven : sufre el justo, dice este Santo, à los mismos Christianos, como burladores de su virtud, quando con rifas, ò gestos le dicen: ola, ya nos hueles à Santo, sois muy dado à

(16) Matth.c. 1d

D. Augusti ferm. 18. de verdis Dni.

(21) Cap. 31. sus vita.

D. Gregore lib.2.epft.27

D. August, serm. 85. in ser. 2. cost 3. Dom. Qua-drages.

Dios.

Dios, presto os canonizarán: Adverfum me letati sunt, O convenerunt ... (24) tentaverunt me, subsanaverunt me sub-Ps. 34.v.15. sanatione, dice el Proseta. (24)

S. VI.

A feptima causa es, porque el beñor quiere exercitar, y curtir en los trabajos à los que escoge para cosas grandes, como es para detener con oraciones, y penitencias su justicia, ò para depositar en ellos, como en vasos purissimos, el golpe de su luz, misericordias, y sagradas inteligencias: defuerte, que hechos ya a sufrir, y endurar, ninguna cosa aspera les amedrente, ni retarde para buscar à su Dios. Hallaron en un bosque de Caltilla à un rapaz de unos fiete años, entre la nieve tiritando de frio; dixeronle, nino, quien te ha traido aqui? respondio: Me ba questo aqui mi padre à curtirme con el frio, para sufrir el invierno, mientras cuidare del ganado. Assi curte Dios con persecuciones, calumnias, enfermedades, y trabajos à aquellos, de quienes se quiere servir en su Iglesia para el bien espirital de sus almas, governando, predicando, y adelantando su hacienda, ò en las Comunidades, y pueblos para dechado, y exemplar de los demás; y este es aquel linage de juttos, que viò San Juan en su Apocalipsi, (25) estos son los que vinieron de la tribulacion, y lavaron sus vestidos con la sangre del Cordero: Hi sunt, qui venerunt de tribulatione, & laverunt stolas suas in sanguine Agni. Assi fue enseñado, y prevenido del Cielo el V. Henrico Suson, quando suspirava por anonadarle, y conformarle con Christo. Estando en oracion vio cerca de sì un feroz maltin, que entre sus garras, y dientes despedazava un trapo, tirandolo de un lado à otro, y pifandolo con los pies, y oyo una voz. que decia: Assi bas de ser tratado, si quisieres fir humilde. Por esso fue celebrada en Paris la accion de Carlos Sexto Rey de Francia siendo Delfin: su padre el Rey hizo poner en su prefencia un escudo, y una espada de un lado, y del otro un cetro, y una corona, y le dixo, escoged aora;

(25)

Cap. 7. v. 14.

In ejus vit.

el hijo tomò el escudo, y la espada para llegar por el à la corona, y al cetro: (26) como quien dice, es menester pelear, y ser curtido en trabajos, antes de Hegar à la corona, y al premio. Y à la verdad feria cofa escandalosa, y disonante, que en ando un Reyno abrasandose en guerras civiles, se entretuvieran los moradores de un pueblo en juegos, bayles, y faraos: mirad aora quan indigna cosa serà, que un Christiano, que es foldado de Christo por su profession, y divisa, en tiempo, que ha de pelear contra sus apetitos, y enemigos, se ocupe en deleites, luxurias, y vanidades, decia San Juan Chrisonomo, el qual hizo tanto aprecio de los trabajos, que dixo: il me dixeran, quieres ser Angel para soltar à Pedro de las cadenas, o quieres ser Pedro en las prisiones ? antes escogeria fer Pedro aprilionado, que Angel libertador de San Pedro.

La octava causa es, para que el foldado de Christo acuchillado, y corrido en tribulaciones, sepa compadecerse de los atribulados. El que sufrio penosas enfermedades, facilmente se compadece del enfermo, y le procura su alivio: el que passo por hambre, y necessidad, presto se compadece del necessitado : el que fue molestado de tentaciones, ò escrupulos, presto se compadece del pobre atribulado, ò escrupuloso, porque por la experiencia sabe lo subido del mal, y tribulaciones; por esso dixo el Eclesiastico : Qui non est tentatus, quid scit? (27) De donde à los varones infignes, que Dios escoge para la dirección, y govierno de muchas almas, los suele probar el señor, y acrisolar primero, para que con el magisterio de la experiencia en sì mismos, sepan hacer discrecion de lo que es vicio, y de lo que no lo es en los penitentes; por esso dixo San to Thomas: (28) Elige virum probatum. Tened pues por mucha dicha, y especial gozo el ser atribulados, y tentados, hermanos mios, dice Santiago: Omn: gaudium existimate, fratres mei , cum in tentationes varias incideritis. (29)

Vide Saintiur. llib. 3. de cegnitiene amoris Christic...01

> (27) Eccli. c. 34. v. 9.

> > (28)

(29) Epifi. Can. cap. 1. v. 2.

SE-

### SEGUNDA PARTE

y courando on cuenta configo,

o a enemigo (uvo al Al-

DE LOS FRUTOS , QUE EL SEnor obra en los suyos con la -33 no little tribulacion. 3 Ovallo

## oue antest le . g nia por lingular biennechoi luyo, y varias vezes

On muchos los frutos, que la tribulacion llevada con paciencia nos acarrea. El primero es, que en fuerza de la tribulación se pierde el amor, y va muriendo la aficion à los gustos, y delicias de esta vida, para que al encontrar tan llenas de acibar, y tan amargas las cotas de elte mundo, suspiremos por las eternas, que carecen de dolor, y de amargura. Quando es tiempo, que un niño dematiado golofo de la leche dexe el pecho, le le pone acibar al pezon, para que al guttar lo amargo, retire sus labios, y no buelva: alsi el Señor nos pone acibar, y hiel en los bienes, y diversiones de ella vida, para que les perdamos el amor, y cobremos tedio. A la abierra de genio, y que no se cautelava en hablar con hombres, le permite Dios una fea caida, o parto, con que quedo infamada; al otro adultero dispone le metan en una carcel; al joven discolo, que sale de casa de noche, o no estudia, permite una pendencia , ò lance , en que le prenden como à reo, o para que le case con quien no quiere, ni conviene; y al ver, que los gustos falen tan caros, escarmienta. Embia Dios una hambre, o epidenna universal a una tegion, como esta el latigo levantado, no piensan en juegos, bayles, ni divertiones, fino en Horar, y llevar fu tribulación, y tormenta: aprietan los dolores, y tabardillo à la. ya no pienfa en luxuriar, ni en enamoramienros: embia Dios una fuerte perfecucion, o calumnia contra F. para humillar in orgulio, y complacencias, ya no le alegra, que le estimen, no fe complace en que le alaben, y folo gime, y pienta en enmendar su vicio, que le pone en tales anguftias. Sabido es el cafo de un Monge fuertemente combatido con tentaciones de luxuria : otro Monge tan com-

(1)

passivo como discreto, de acuerdo con su Abad, le findicava, levantando contra el varias calumnias, y teltimonios falsos: como el pobre Monge no tuviesse con quien probar su inocencia, y fuesse reprehendido de fu Abad tan acremente, como si fuera reo de todo lo que contra el se decia, no pensaba mas, que en llorar su desventura, y por este medio cessò el combate. Preguntado de su Abad, como le iva con las tentaciones, que padecia ? respondio: Vivere non licet, & fornicari l'cebit? apenas ay inclinacion para vivir fegun la tribulacion, en que vivo, y avrà gana de luxuriar ? No ay una hora de alivio en mis dolores, me tiran otros à derribar, me ponen mal con el Presidente, Obispo, y Superior; y quiere V. m. que piense en chanzas, deleytes, y vanidades: Castigasti me, O erutitus sum quasi juvenculus indomitus: (1) ah Señor! me has castigado, y he abierto los ojos, escarmentando ya el que antes era como nobillo indomito.

Es tan cierto esto, que aquel vicio, ò palsion, à que el amor, ni temor de Dios no vence, se suele vencer con el cauterio de una contradiccion, o calumnia, con un destierro, ò prelidio abre los ojos, se enmienda el otro noble, que los conlejos de un Cura, o Magistrado no llegavan, para que cortasse la comunicacion con Fa. con una caufa, que le armen los del pueblo, ò con llamarle un Consejo, A calde, o Corregidor por despellejar à los del pueblo, queda escarmentado: con un despacho de comparendo, un Sacerdote tan fenfual como orgullofo, cefla ya, entra en cuenta, y arroja de cafa, o no visita à la manceba.

## reduxo. l'reguent el Mealde : l'ener

EL segundo esecto es, que la tri-bulación dexa enseñada al alma con una practica instrucción para aborrecer el vicio, y dexar lo deleznable, y fugitivo de esta vida: (2) De excelfo mifit ofsibus meis , erudivit me, decia Jeremias, dexòme Dios en medio del fuego de la tribulacion, y he abierto los ojos para

Hemil, 62. ad popul.

(1) ferem. cap. 31.0.18.

(4) -

0.29.

(2) Thren. cap. I.V. 13.

mi enseñanza. Despues que Dios me ha quitado los estrivos en la muerte de tal pariente, Magistrado, o Conlejero, en quienes le fundava mi lobervia, y arrogancia, ya no prefumo de mi, ni persigo à F. despues que me he quedado por puertas, o cubierto de deudas, por meterme en pleyto, y quimeras de punto, y honra, ya no pienso mas, que en acallar el nambre, encomendandome à Dios, y ver como he de pagaranis dendas : despues que me aprietan los dolores. ya no le desenfrena mi apetito en hartarme de vino, o agua, en comer, o pifar lo que se me antoja: Vere pedagogus noster est tribulatio: (3) verdaderamente, dixo San Chrisostomo, que la tribulacion es un ayo, que nos contiene, y enfrena el apetito, essa nos hace ver con un practico conocimiento, quan fugitivos fon nuctros gustos, y deleznables los bienes de esta vida, y teniendonos agraviados nos hace oir, y escuchar los consejos de los mayores; es fiel reprehension de nue ra conciencia, de que antes con el tumulto de nueftros encontrados apetitos no haciamos calo: Vexatio dabit intellectum auditui, dice Isaias. (4)

(4) Ifai. cap. 28 v. 19.

(3)

ad popul.

(1)

Firem caps

381,0,18

Homil. 62.

Vaya un caso precioso, en que jugo con resolucion en una Villa, en que yo hice mission, un Alcaldede Aldea, por quien vino à mi noticia. Delvelavase por justificar el delito, y causa de un adultero, que dava mal exemplo entrando en casa de una muger : una noche, en que el complice avia llamado à su casa à la amiga, y estava cerrado con ella, llamo à la puerra con su ministro: respondio, quien ? la justicia; abra V.m. señor F. al punto el temor, y sobresalto se apoderaron de los dos reos; y aunque tardava en abrir, por ultimo se reduxo. Pregunto el Alcalde: señor F. quien esta aca? quien ha de estar, señor : nueltra Señora de la Soledads tue regriffrando la casa, y topo à la mala nembra oculta debaxo de una tarima: llevo al dultero a la carcel en donde, y à tiempo con grillos, le tuvo, sin darse por vencido á mil empenos, por mas de quarenta dias. Abrio los ojos el infeliz con la delhonra, que se le siguio de su prision, y entrando en cuenta consigo, despues que salio de la prisson, empezò una vida exemplar, en contesfarle à menudo, oir Missa cada dia, visitar las Cruces, ir al Rosario, &c. y estuvo tan lexos de mirar con ceño, ò como à enemigo suyo al Alcalde, que antes le tenia por fingular bienhechor suyo, y varias vezes quando le encontrava, le decia; fenor Alcalde, Dios fe lo pague à V.m. que me ha facado del infierno.

fuerza de la tribujación le plerale el amor , y va millime? in anciona los

L tercero efecto es, que la tri-Dulacion llevada con paciencia va poco à poco marchitando, como si fuera con un cauterio el nervio de las passiones, el fomes del apetito, el vigor, y lozania de la carne. La berza calida, y fuerte por fu complexion con la escarcha, y yelo del Enero queda tan marchita, que se le caen las alas, y se hace fuave, y tratable al paladar. Mirad una elcarola : es verde, alpera, y amarga ; pero sepultela el hortelano, debaxo de tierra, viene con ella tribulacion à quedar tan hermofa, y lazonada, que se pone en la mesade los Reyes: aísi una persona marchita el vigor de sus sentidos, y los brios de su carne con la tribulación, y oprimida con trabajos, queda docil, rendida, y humillada. Topareis almas, que emprendiendo generosamente el camino de la perfeccion, las exercita, aflige, las caftiga, aterra el Demonio, y persigue de varios modos; de fuerte, que el cuerpo, y alma de estas perfonas, no fon mas que una palettra donde cada dia se pelea, y se reciben heridas aunque no de muertes por defender la honra del Esposo: Vafa figuli probat fornax , & bomines juftes tentatio tribulationis, dice; el Eclesiastico: (5) à los vasos del alfarero prueba, y fazona el fuego, Eccli.c. 1. y a los justos el fuego de la tenta. v. 6. cion: es la razon, porque el cuerpo, y sus apetitos se atribulan con el caltigo, ayunos, vigilias, achaques, y enfermedades, se debilitan las fuerzas à estos enemigos, y a la

manera, que el Eyangelida San Juan

Thren. cap. .21.0.1

HIL

metido por el tirano en una tinaja de accite hirviendo, salió, dice Tertuliano, de ella mas puro, y essorzatio, que entrò: Qued purior, & vegetior exiverit, quam intraverit; assi ellas almas coladas con el suego de la tribulación, y persecuciones, suelen salir de la refriega, y martirio mas purificadas en su animo, y resueltas à buscar à Christo.

El quarto efecto es, que la tribulacion à los ingratos, olvidadizos, y dexados, los fuele poner en precission de bolverse à Dios. Despues que el otro sobervio, que quiere ser el primer mobil de todas las determinaciones en un pueblo, se resiste a avisos, doctrinas, y llamamientos, echale Dios en cama, o en una carcel, permitele un pleyto, ò contradiccion, en que queda perdido, ò disfamado, y por elle medio va Dios humillando su cerviz: In camo, O fræno maxillas eorum constringe, qui non approximat ad te. (6) Figuraos, que estando un pueblo en unos festines publicos de alegria, y algazara, entraran los enemigos de forpresa la Ciudad; vereis, que se refugian al Templo, echan mano de la oracion, y clamores los que poco antes fe derramavan en necias alegrias, y rifadas. Cae enferma una muger alegre, y profana, que idolatra en sus prendas, y suspira porque la cortejen; al punto vereis, que reza oraciones, invoca à los Santos, hace, que se den limosnas: y porque sporque la tribulación, y castigo de Dios assusta, y amedrenta à los impios, y los enfrena, à quienes no detenia el amor, y suavidad de su trato. No quiere tratar con' su pariente el otro vengativo, ò despechado? es un tirano de su muger el otro, o dado al vino, ò à mugeres, y no ay sugetarle à los avisos de las cabezas. o prudentes ! metedle en una carcel, ponedle en un cepo, o calabozo, heridle la bolsa, y vereis, que despierta, y buelve en si con el golpe, y tribulacion de la justicia: Trabitur mulus piagello, dice Gretsero, (7) qui suavitate non potuit : el que no viene à buenas, con la razon, y fuavidad, reducirseleha con el castigo. Y assi vercis, que como el hijo prodigo,

despues de dissipada la hacienda en mugeres, y juegos, estrechado de la necessidad, se reduxo à ir à los brazos de su padre: Sungam, O tho ad patrem meum : (8) alsi muchos apretados de la pobreza, enformedades, o castigos, que Dios hace en ellos, entran en cuenta, y se convierten à Dios, visitan mas à menudo los Templos, se exercitan en obras de piedad, y misericordia, assisten à exercicios, y funciones sagradas, porque ya a fu parecer no pueden hacer papel en el mundo, y viendose repudiados del, se hacen fiumildes, y devotos por necessidad. Vo tengo por especialissima providencia de Dios, y misericordia, que varios, especialmente nobles, o acaudalados, Corregidores, Alcaldes, o Magistrados, se vean caidos por tierra, y apeados de sus empleos, y arrimados, aun quando la embidia, ò malicia de otros se hizo de parte de la verdad, y justicia para inpugnarlos. Es la razon, porque sus injusticias, omissiones graves, interefes, con que manchan fus manos, y otros pecados fecretos, que no se les pueden probar, los llevavan al infierno, y por este medio los retrae Dios de sus puertas, y lo que avian de celebrar como singular beneficio, lo cuentan con cierta impaciencia, y despecho del animo como maldad iniqua, ò con: juracion de la embidia.

## S. IV.

L quinto efecto es, que los trabajos son la ocasion de mostrar el Christiano su valor, y fortaleza, y labrarse el premio, y la corona las almas: Et quia acceptus eras Deo, necesse fuit, ut tentatio probaret te. (9) Los aromas, dixo San Gregorio, nunca despiden mas su fragrancia, que quando se echan en el fuego: assi nunca muestran mas la constancia, humildad, y refignacion las almas, que quando fon probadas con el fuego de la tribulacion. Quando mas apoderada de terribles tormentos estava la V. Madre Marina de Escobar, se halliò à su parecer destituida de la assistencia, y proteccion de sus Angeles; aparecieronsele al otro dia, y les dixò:

(8) Luc. cap.15: v. 18:

(10) specifications specifications

(21)

· Poidm A.C.

liber tack

(9) Tob. cap.12. v. 12.

Gretier lib. 5. de cruce, sap. 22.

(6)

Pfal.3 1.0.9

VY2

,,1

340

"A donde han estado, mis Señores, "que no les he visto en este grande "aprieto? respondió por todos el "Santo Angel de su guarda: aqui "hemos estado todos presentes a tu "dolor; pues què hacian? replicò la "V. Virgen, estavamos, respondió "el Angel, con gran gusto, y rego"ijo viendote pelear con tus traba"jos al modo, que se alegran acà
"los que estan viendo toros en ai"guna plaza, quando ven las buenas

(10) 2.part.lib.2. fue vite, cap. 25.

Luc. cap. 176

.81 .0

D. Ambrof. lib.4. in c.4. Lace.

Tob. cap. It.

" fuertes, que se hacen. (10) Ello es vierto, que aunque en nosotros haga duelo la naturaleza, devemos apreciar los trabajos como una feria, en que se adelanta el caudal de las virtudes, y como los foldados animolos apetecen los lances, y refriegas, en que esperan salir con triunfo, y lucimiento; porque con los reencuentros de la tribulación, y affaltos del Demonio, se hace el soldado de Christo mas experto, y veterano: Tolle Martyrum certamina, dixo San Ambrosio, (11) tulisti coronas, tolle cruciatus, tulisti beatitudines : quitad las peleas de los Martites, y quitareis las coronas, quitad los trabajos, y privareis à los fieles de aquella bienaventuranza, que con ellos en elta vida se grangea. Prueva de eito es la vilion, que tuvo Santa Liduvina Virgen : despues de veinte y ocho años de continuas enfermedades, ardia esta Virgen en deseos de padecer martirio por Christo, quando arrebatada en un extatis maravillofo, viò delante de si una corona matizada de hermofos, y diversos colores, en la qual eltavan con admirable orden engaltadas muchas piedras finas y preciolas s pero reparò, que no eftava del todo acabada, y perfecta: dixola el Angel: Esta es la corona, que Dios te tiene dispuesta, y no se ha acabado de labrar, porque todavia te restan trabajos, que padecer: pidiolos a Dios muy de veras, y oyendo el Senor lus ruegos, permitio, que entrando los Soldados en el pueblo, la ultrajailen con golpes, azotes, y otros malos tratamientos, que hicieron en su virginal, y debilitado cuerpo: llevo con paciencia estos golpes, y apareciendosela el Angel resplandeciente como un Sol, la dixo: Dios

te salve, hermana dilectissima, la corrona; que viste impersecta, se ha acabado de formar con los malos tratamientos, que sufriste de los soldados; sabe, que estás puesta en las huellas de tu Salvador, y que las afrentas, heridas, y azotes, que sufriste con resignacion, y paciencia, son las piedras preciosas, que faltavan à

tu corona. (12) El sexto fruto es, que la tribulacion sufrida por Christo dexa un alivio, y confuelo estable en el corazon; y à la manera, que en un generoso soldado las cicatrices, y heridas, que lacó con victoria de la batalla, son materia de su blason, y confuelo: assi las tribulaciones, y golpes de la fortuna, llevados pacientemente por Christo, son, dixo Stapletonio, materia de alegria, y regocijo; por esso la tribulación se llama precursora del gozo, pracursatrix gaudii, à la qual corresponde la interior confolacion del alma, segun aquello del Profeta: (13) Letati sumus pro diebus, quibus nos bumiliafti, annis, quibus vidimus mala. Una cepa vierte la lagrima, y explica, digamoflo afsi, lu sentimiento despues, que la podadera la hirio, y despojo de su pompa; pero al verse despues poblada de hojas, y fecunda de fazonados frutos, convierte su dolor en alegria. La oliva no se hace suave al paladar, mientras no palla por la tribulacion de la prensa, dixo San Agustin; assi el justo, mientras no esta prensado. y puesto en el lago de la tribulación. y torcular de los trabajos, los frutos de su corazon no suelen salir sazonados para el paladar, y mela de Dios.

S. V.

L septimo fruto es, que la tribulacion viene de Dios muchas veces, en premio de varias obras buenas, que hacen los justos. O señor mio! decia Santa Teresa de Jesus, 14) què cierto es à quien os hace algun servicio, pagar luego con algun gran trabajo! desuerte, que el ser atribulados es un auxilio poderosissimo, para crecer en resignacion, y paciencia; y este auxilio, aunque desabri(r Surius in vita Santlæ Liduvinæ.

Simil.

(13) Ps. 89.2.15.

Simil

(14) Cap. 30. de las fundac.

do,

do, y amargo, lo dispensa Dios como saludable al alma en premio de fu fidelidad. Quantos Santos leemos cubiertos de optobrios, y perseguidos en premio de su zelo, y desvelo en ganar almas? quantos Doctores fagrados, y fabios llenos de achaques en premio de su estudio, y vigilancia ordenada al bien espiritual de las almas! Assi passo a Tobias santamente ocupado en obras de milericordia, y en enterrar los muertos : un dia viniendo fatigado de enterrar los cadaveres de los cautivos, quedote dormido junto á una pared de lu ca fa, y cavendo el eftiercol de una golondrina fobre sus ojos, lo dexo ciego (15) Lurlavanse del sus parientes, y su muger à donde està la esperanza, que en l'ios tenias ! donde las obras de misericordia, que practicavas? tienes por premio el aver que dado ciego? No querais hablar assi, respondio Tobias. Premiole Dios con esse trabajo, y juntamente lo pulo con e a tribulación por exemplo de paciencia como otro Job, y aviendo Tobias desde su niñez sido siel à Dios en fus mandamientos, y confejos, no se entriftecio, ni mostro sentimiento contra Dios al quedarfe ciego, fino que perseverò inmutable, dando gracias al Senor toda la vida por elle beneficio: para que no os deiconfoleis los que dilatais vuestras entrañas con los pobres, y sublevais con limolnas lus miserias, al ver alguna delgracia en vueltra hacienda, ofamilia. Como es esto : soleis decir, delpues de tanta limoina, despues de una mission oida, y avernos reconciliado con vos, nos viene una epidemia, que se lleva una porcion del pueblo? una desgracia en los frutos, ò cosecha? Si, porque quitandoos Dios un bien temporal, os dispone otro mayor, que es en un beneficio espiritual, o temporal, que os hace mas al caso. Confesse à un Estanquero, hombre de buen corazon, y que hacia sus limosnas, y su casa estava abierta para muchos Religiosos, que hospedava con buena gracia: el premio, que tuvo de Dios fue dexarle por puertas, hasta comer de limosna; y para què ! para que libre del trafago, y peligros de conciencia, que

(15) Tob. cap. 4.

Fe=)

configo trae este oficio, pudiesse dara se del todo à Dios. Assi fue, porque fobre la virtud, y refignacion, que facò de su pobreza, le premio Dios con un alto grado de virtud, y un especial donde de oracion, y divinas ilustraciones, con que se encendia en amor de su Dios. (16) Cierto Ciudadano de Alexandria dio de limofna à San Juan Limosnero siete libras de oro, con el fin de que Dios diesse prospera navegacion à su hijo : despues de un mes le vino la nueva de que su hijo se avia anegado, lloro amargamente, y luego le arrepintio de aver hecho la limofna; pero se le apareció el Santo corrigiendole la poca fe, y le certifico, que estava en carrera de salvacion, y porque veia el Senor, que si viviera mas se condenaria, por esso en premio de su limosna, le quitò la vida, para trasladarlo al Cielo. Para que vivais prefuadidos, que Dios os premia las limofnas, y actos de piedati, ò concediendo lo que pedis, si os conviene, o dandoos lo que mas os està bien, quando no lo conoceis.

S. VI.

EL octavo esecto es, que la tribulación recib.da con paciencia, es leñal de predestinados para el Cielo: las Madres, dice San Agustin, (17) lavan à sus hijuelos en agua aunque lloren, y repugnen: alsi el Señor nos lava, y purifica de nueltras manchas con las aguas de la tribulación: azota el Señor à todo hijo, que bien quiere, y el que no es probado con el azote, fin duda, dixo San Chrisostomo, (18) que no es del numero de sus hijos: Si flagellat omnem filiorum, quem recipit, qui non flægellatur, sins dubio non est de numero filiorum. Nos palla con Dios lo que aun muchacho inquiero con su l'adre, ene cogiendo le del brazo lo lleva codeando, y mal de su grado por la calle adelante à la Escuela: para que? Para que se aplique, y aprenda : assi Dios con amor de Padre, nos lleva à la escuela de la humildad, y paciencia perneando, de mala gana, y codeando, digamoslo alsi, porque nos enfrena el

Lege Boládo en la vida de San Juan Limof. die.23. Januar.

In Ps. 33:

(18) Chris. hom. 29. in epist. ad Hebraos.

Simil.

D

342

(16)

Cornel. in

c. 47. Ecceli.

& S. Greg.

cipul ferm

108.

apetito, y nos dà con la vara de la disciplina, y castigo: sois dichosos, aunque os teneis por infelices, sue-lo yo decir à varios pobres Jornale-ros, y Labradores, sois dichosos, y mas que los ricos, y nobles, porque os lleva el Señor gruñendo, y de mala gana al Cielo, quando mas fatiga-

dos vivis con los trabajos.

En la cafa, donde la tribulacion, aunque entriftezca, se recibe con un benaito sea Dios: bagase su voluntad, gran señal, señal que alli está Dios; mas al contrario donde ay alluencia de bienes temporales, y de fortuna, y el animo metido en ellos, feñal de reprobacion, y que alli no anda Dios, dixo Cornelio, (19) con San Gregorio Magno: Sicut signum predestinationis est affligi in boc mundo, ita signum reprobationis est bonis mundi affluere, iifque intemperanter se immergere : para que los que fois acomodados, ò ricos no pongais la bienaventuranza, ni vuestro animo en añadir hacienda à hacienda, en vehetria de criados, pastores, y ganados. Yendo à Roma San Ambro-110, se hospedò en casa de un hombre rico, en un Lugar de la Toscana, y viendo, que alli todo estava bien furtido, y con grande abundancia, hizo algunas preguntas al amo, y ette le respondio : yo siempre he sido afortunado en bienes, y con abundancia, tengo mucha familia, y con falud, y todo me fale bien. Oyendo esto el Santo entristeciose en su animo, y dixo à sus familiares, vamos luego de aqui, porque Dios no habita en esta casa, salgamos presto, no sea, que nos alcance su sufficia Divina : saliò con los que acompañavan al Santo, y à poco rato que caminava abriendose la tierra se trago al amo, y casa con

que caminava abrience trago al amo, y car

toda la familia, y no quedò vestigio alguno, de aver avido alli casa: oyendo esto el Santo, dixo, veis al Hermanos, como Dios perdona con misericordia à quien le dispensa trabajos, y se enoja severamente quando rodo sale con prosperidad : y en aquel Lugar quedo una oya profunda, que dura hasta el dia de oy, (20) segun el Discipulo. Por esso uno de los mas terribles castigos, y desamparo, que deven temer muchos nobles, ricos, ò poderosos, es el que no los cuente Dios entre los que padecen tribulaciones, y no les haga Dios passar por el azote como à otros, porque apoderados de la sobervia, que se engendra entre las riquezas, nobleza, y mando, los defampara Dios como ti no fueran suyos: In labore bominum non funt, O cum bominibus non flagellabuntur. (21)

El nono efecto de la tribulación es, que con ella se humilla, y desconfia de si el julto; y como el navio và mas seguro con el lastre, assi las almas ve Dios, que como naves cargadas de riquezas peligran, y para que no se estrellen las embia una tribulacion, trabajo, o per ecucion, que las allige, y trae toda la vida gimiendo, y luchando, y por mas que claman à Dios, à la Virgen, à los Angeles, y Santos de devocion, no por esso cessa, antes parece que los dias santos, en que avian de sentir algun consuelo les dobla la tribulacion, y tormento. Ultimamente en la tribulacion và el hombre moderando lus apetitos, y dominando sus afectos se hace señor de su alma: In potentia vestra possidebitis animas vestras: (22) por ello el paciente lleva configo un reyno pacifico dentro de fu corazon.

4 SAN

(20)

Discipuli.

ferm. 108.

Ps. 72.v. 5.

(22) Luca. c. 25.



# DOCTRINA VII.

DE LA PACIENCIA DEL ANIMO, Y CONFORMIDAD ob nimilar y no com en los trabajos.

Omne quod tibi applicitum fuerit, accipe, & in dolore sustine, & in bu militate tua patientiam habe. Eccli. cap. 2. v. 4.

reales vestiduras. La tribulacion de go; en los genios colericos obra la culari? (1) net nets

de la naturaleza, y motivos de la juño saca de sus mismas tribulaciola paciencia del animo, y refignacion, no es que sea con especial mitericorland bag con que se ha de recibir. Fara cuya dia de Dios prevenido, suele enduinteligencia observad, lo primero: recerse mas con el beneficio de ella, que la tribulacion obra diversos, y al modo, que la greda se buelve en disposicion de los que le reciben; assi la tribulacion en el corazon del justo obra efectos admitables de re- menos pesada la cruz de la tribulafignac on , humildad , recurso à Dios, cion , no consiste en solo el trabajo. y paciencia, con otras muchas vir- ò persecucion, que sobreviene, sino tudes, sabiendo convertir en dulzu- que se ha de medir por el sugeto,

S. I. ro, y desabrido de ella; mas en los A Purpura, pez en si vilisimo, llegò à ser estimada despues que los P pues que los Reyes la pusie- lacion de la pobreza obra en muchisron sobre sus hombros, va- simos el deseo de hurtar, o la malliendose de su sangre, para tenir sus dicion, y despecho si les quitan alfuyo es cosa vil, y nada apetecible, contradiccion, iras, furias, è impahasta que se ha hecho de eable, y ciencias; en el sobervio obra discormuy estimada de los hombres des- dias, orgullo, y querer avassallar à pues que el Rey supremo, y Salva- quien le ofende, y assi de los demás. dor del mundo se valio de ella para El justo con la industria de la caritenir, y rubricar con su sangre la dad hace, que su enemigo sirva pavestidura de su humanidad santissima; ra mayor bien suyo, quanto mas le y tanto, que se admiro Isaias, pre- tienta, como el diestro Piloto, que guntandole en su profecia: Quare er- aun del viento contrario se vale para Simile go rubrum est indumentum tuum, & navegar; y como un San Bernardo, vestimenta tua sicut calcantium in tor- que aviendo el Demonio roto el exe del carro, en que iva, le mando sir-En la Doctrina passada os hable viesse de exe en el camino : assi el tribulacion, y de los frutos, que trae nes provecho: (2) ded factet cum tenal alma: en esta os quiero hablar de tatione proventum; mas el impio, siencontrados efectos fegun la dispo- peña con el calor del Sol: Fercussicion del animo, en que cae: de- sisti eos, O atrivisti, dice jeremias, suerte, que como el Sacramento del O induraverunt facies suas supra pe-Altar, mors est malis, vita bonis, à tram : (3) herstelos, señor, y los unos aprovecha, y a otros dana, no atribulatte, y se endurecieron como de suyo, sino por la mala, o buena una piedra, en lugar de rendirse à vuestra voluntad, y amoldarse.

Lo segundo: que el ser mas, ò ra, y quietud del animo, lo mas dus en quien cae, y por la falta de vir-

43 CHAS 25+

(2) Y. Corinta to 10. v. 13.

(3) Ferem. 6: 50

Procedure of the

Ifai. cap.63.

v. 2.

D. Gregor.

POF

una ligera lesion de la una, ò sen-

à veces mas insoportable, que una

la china, que deshizo una estatua

bulaciones, las dexa Dios gemir de-

F. me hace, y despreciarle interior-

mente, y formar cierto odio contra

venganza, o de sobervia: Patientia

vera est, que & ipsum amat, quem

portat; nam tolerare, sed odisse non

est virtus mansuetudinis, sed funoris,

tud, ò luz para llevarla, y otras cir- dixo San Gregorio. (6) Por esso nos cunstancias. Tal vez inquieta mas à dice el Eclesiastico: Omne quod tibi un mulo de carga un menudo incon- applicitum fuerit, accipe, & in deloveniente, que le avisa en los lomos, re sustine, & in bumilitate tua paque el milmo peso de la carga: un tientiam habe: todo lo que Dios te menudo quebrantamiento de nueltro embia recibelo con paciencia, y huquerer, à oposicion, que nos hacen, mildad de vuestro animo.

(6) D. Gregor. bomil. 7. lib. 7. Super E. requiel.apnd Lhoner. ric. Patient.

timiento de una muela, se nos hace A JICI AIS. IL AT AJ calentura. Pequeño golpe fue el de Esta resignacion, y paciencia de-la china, que deshizo una estatua Esta resignacion, y paciencia detan grande de Nabucodonosor: de- ro en los trabajos, que os dispensa su fuerte, que à personas de gran vir- la divina providencia por si misma, tud, hechas à muchas, y peladas tri- o por medio de sus criaturas. Es Dios nuestro Señor un Juez residenbaxo de una menudencia, haciendo- ciario, pero suave vistrador de la reseles mas sensible, que si suera una publica del hombre ; tenemos obligacruz pesada. Sabe el Señor sacar crus cion à hospedarle, y recibirle con ces pesadas para sus amigos, y dar- aprecio, y buen semblante : es la rales ocation de inestimable merito en zon, porque de qualquiera modo, ò lo que acà juzgamos por cosa de po- como quiera, que venga à visitarca monta. Alsi passò à la V. Madre nos, no nos puede hacer mal algu-Dona Marina de Escobar, à quien no, ni sus sanas entrañas de l'adre el genio natural de una persona, que se lo permiten, y siempre viene à hatratava, se le hacia tan duro de lle- cernos bien, aun quando viene revesvar, (en medio de su mucha pacien tido de justicia, y con el latigo en cia) que se le mostro Dios en figura la mano; y assi solo quien ignora la de un aspero latigo. (4) causa, y el fin, porque nos visita, Lo tercero: observad, que una será capaz de murmurar, y de quest cosa es la virtud de la paciencia, xarse: Ille solus de flagello mumurat, otra el sustimiento de los trabajos, è qui causam percussionis ignorat, dixo incomodidades: Patientia est comes san Gregorio; (7) y el Eclesiastico: Ubi super pientia, dixo San Agustin, (5) non Vir & prudens, & disciplinatus, non famula concupiscentia: la paciencia es murmurabit correptus. (8) Aun los Percompanera de la verdadera sabiduria, sas, dice Stobeo, eran tan reverenno es esclava del vicio, y concupis- tes en sufrir la justicia de sus Reyes, cencia, blla es una virtud, que su que si alguno suesse por su ordeno fre los males de esta vida con igual. azotado con culpa, ò sin ella, le rendad oy rectifud del animo como ve- dia gracias al ver, que hacia un Rey nidos del Señor: sufrir desvelos, sol, mencion de su vassallo para su bien. Stobeo afin, hambre, caminos asperos, y (9) A vosotros no ay quien os con- pud Drexel peligrofos, por ganar honra en la mi- fuele mientras aprieta la enfermedad, i in gym. pat. licia, adelantar el caudal, seguir un ò el pleyto, ò persecucion: Dios no P.3.6.4.5.4. pleyto, o satisfacer los deleytes del me quiere oin, decis inconsideradaapetito, no es obra de paciencia, fi- mente, fi me oyera, me aliviaria el trano martirio del dinero, obra, y via bujo. En el dia de un eribulación se cio de la ambicion, de la luxuria, y acuerda Dios de ti, aunque à ti re de la discordia ; sufrir , y callar las parezca lo contrario : In are tribula. modales, è injuria, ò agravios, que tionis commemorabitur tui. (10) Yo clamo à Dios, y profigue el trabajo; v. 17. es verdad, dice San Agustin : (11) el, no es acto de paciencia, sino de Glamas, fed adhue fecat, O non tollit. manum n'si fecaverit quantum videtur. Es Dios Medico saludable, y no cesfa de cortar, y herir quanto te con-

viene; y feria cruel el Medico, que

(4)Part. 2. lib. a. cap. 25.

D. August. 20m. 4. lib. de patient. cap. 4. apud Rnynau. to. de virt. lib. 5 . fec. 1.0. E . 10.0. 13.

> (3) Ferenz. 24

(10) Eccli. cap. 3.

(7)

Isi. cap. 6 ;

Eccli. cap.

10. v. 28.

(9)

(8).5 .0

In Pfal . 33. prope fin.

De la paciencia del animo, y conformidad en los trabajos. 345

por falsa compassion del enfermo perdona à la herida, y postema : dexaos governar, y tratar de Dios, que quando mas os hiere, y mas levan-

tais el grito, os oye mejor.

In vit. PP.

D. Bonsy

de grantin.

state to

Pf.72. 2.23.

Epitect 1.3

cap. 27.

Preguntaron al Abad Nestor, como aveis llegado à estado de no quexaros en ninguna adversidad, ni trabajo? respondio, quando entre en la Religion, me hice esta cuenta, tu, y el jumento sois una misma cosa, un jumento recibe por premio de su trabajo muchas veces el palo, que le trafforna, sale en ayunas al viage, y no fuele probar bocado en todo un dia, y rara vez le ve, que le quexe, ni rebuelva contra su amo, ò recalcitre, siempre constante en sufrir, y pagar la ingratitud de su amo con servirle cada dia : Ut jumentum factus Jum aput te. (12) Ay mozo del trabajo, o racional, que entre tan malos tratamientos fufra, ni trabaje tanto? pues aprended los que en los ojos de Dios deveis tener mas paciencia, que un jumento. Padre, no es tan facil como V. P. piensa: mientras teneis vueltra afición puelta en las criaturas, no ay duda os serà dificil; gravad en vuettro animo aquella maxima de un Filosofo: Nihil aliud velis, quam Deus velit: no quieras mas, ni menos, que lo que Dios quiere de ti, y se te hara facil. Por ventura, dice Epitecto, (13) se me impidio alguna cosa quando la desee, o padeci violencia al reufarla? no: pues como! Quia subject voluntatem meam Deo, porque sugete mi querer al de Dios: si quiere, que yo este entermo, convengo; si gusta, que emprenda algo, no retiro el hombro; fi secho; y si gulta, que yo muera, quien

Vide 'Rau . mand lib. 3. de virtutibus O vitiis, jec. 2. cap. 3.

quiere, que aperezca algo, no lo deme lo impedira? Sabeis de que nace este desconsuelo, è impaciencia ! de que tenemos pegado el animo à las cofas de elta vida, y no al querer de Dios; y como el Señor endereza toda tribulación à descarnar nuestra voluntad de los bienes, y gultos temporales, en que le refriega, de ai nace tu inquietud, y zozobra. Nos cuelta dolor, o desconsuelo el que nos quiten una araña, ò el polvo de la capa ? no ; y quando nos quiran la hon-

ra, una alhaja, o heredad? fi: porque ? porque à esto tenemos amor, y à lo otro no. Pues deveis hacer animo à que estas cosas todas no son mas, que un poco de humo, y polvo dixo San Chrisostomo, (14) si quereis posser vueltro corazon en paz: Reliqua omnia pulveris instar, O fumi sunt : ,, Porque , que molettia es , fer uno puesto en una carcel , o fe-, questrados sus bienes ? No son estas, " dice el Santo, en la realidad mas, ,, que palabras libres de la amargu-" ra, que configo traen : si dices " muerte no das à entender mas, " que un tributo, que todos hemos ,, de pagar; si destierro, no mas, que ,, ver nuevas Ciudades, ò regioness ,, embargo de bienes, no explicas ,, mas, que el verse uno libre de es-" pinas, y cuydados. Son palabras de elle gran Doctor, capaces de sobreponer el animo del hombre a todo lo criado.

Lo segundo: hemos de ser pacientes, y relignados en achaques, y enfermedades. La enfermedad, dixo el Petrarca, es un insigne predicador de la templanza, y moderacion de los gustos; ella es una compañera de genio molesto, è importuno, pero fidelissima, que si mortifica, enfeña el camino, y retira de peligro: por esso el enfermo, y postrado en una cama, se ha de explicar en sus ayes con mas suavidad, edificacion, y paciencia. La voz del cifne fuele fer mas dulce quanto mas agravado esta de la enfermedad de la muerte; y mas suave el aliento de la cigueña, quanto mas vieja, y proxima al morir : assi la voz, y operaciones de los enfermos, y doloridos ha de ser mas pura, masrefignada, y que respire el buen olor de una christiana paciencia, y resignacion en sus trabajos, sin suspirar por salir de ellos con cierta impaciencia secreta hija del amor defordenado, que tenemos à la vida. Aquella piissima Reyna de España Doña Margarita de Austria, Elposa de Felipe III. tan amante de la Compañia de Jesus, que en prendas de su amor la dexò su corazon, apretada de la enfermedad, la pulieron un Crucifixo à la vista, diciendola; Señora, pida V. Magestad à este Se-

TA Epifi, 14. 48 Olympiama

A . 180 . A. J.

AX

nor

整在 11 35-13

(15)

Lyrans lib.

1. Apophteg.

(16)

Luc. cap. 4.

nor el alivio ; respondiò : No barè tal porque no es bien, que contemplando à mi Salvador cubierto de beridas, è improperios en la cruz; quiera vo verme libre de unos pequeños males; antes bolviendo al señor le dixo: Aumentad, Senor, los dolores, y dadme paciencia para ellos. (15) Yo me ad. miro de la suegra de San Pedro: Socrus autem Simonis tenebatur magnis febribus, dice San Lucas (19) eltava con un fuerte tabardillo, y entrando el Salvador a verla, no abrio, dice Sin Francisco de Sales; los labios para pedirle salud, sino que se dexò en sus manos con toda resignacion, y paciencia.

## senting of sandades, o regioness endage de. S. III. sh ogudon

L As enfermedades, si tenemos pues-to nuestro querer en Dios, son ocation de grandissimo merito; no obitante el Demonio ocupa al corazon de muchissimos enfermos con una fecreta, y folapada impaciencia, que ellos milmos no la entienden : para estar impaciente no es menester, que rinas, y te quexes de los que te affiltes, basta, que el desconsuelo, y triiteza se apodere de tu animo. El primero afecto hijo de la impaciencias es: No siento tanto la enfermedad, quanto lo molesto, que soy, y el que bacer, que doy à los de casa, y el bien de que otros se privaran por mi trabajo. A esto respondo, que el Senor se glorifica en tus males, pues por ellos quiere su Magestad, que otros se interesen en la virtud, que el uno practique la caridad, este la paciencia, o desvelos en assistirte, aquel la obediencia al Saperior, y otros el delengaño. El segundo esecto de la impaciencia es : Padre, que se me impide esta empresa de la gloria de Dios; qual andara la Comunidad, la familia, la Congregacion, ò pobres, que estan à mi cargo : Y que el govierno de una Comunidad, ò familia se acabarà, porque tu elles enfermo? Acuerdome, que desconsolado un Superior, porque se le moria un subdito, que que le mantenia en gran parte con su govierno el Convento, pulo quantas diligencias possibles eran para el bien de su salud; avia vez, que tuvo tres

TOR

Medicos de consulta, y su enfermo lo celebrava con lagrimas: otro fubdito al ver tanto fentimiento dixo: para què tanto llorar ! por ventura no nos embiara Dios otro? o faltarà la casa? Si Dios se glorificara mas en que tu quedes inutil, ò en una cama, que no en convertir almas, ni hacer obras heroicas por tu medio, para que te matas ? Perfectius eft adversa tolerare patienter , dixo San Buenaventura, (17) quam bonis operibus

infuaare. El tercero efecto de la impaciencia es: Estoy enfermo, è impedido, no puedo leer, ni predicar, qual andaran mis discipulos, y què sera de mi si quedo inutil para siempre ? Todas estas quexas son indicio de que no te agradavas tanto, en que Dios hiciesse elsas obras, como en ser vos el initrumento, y configuientemente, que no buscavas tanto la gloria, y voluntad del Señor, como la vuestra: por ventura faltaran a Dios medios, o inftrumentos para convertir almas, mantener Pulpitos, o Cathedras? El quarto efecto es: No puedo orar; ni rezar, no estey capaz de estudiar, ni de Seguir la Comunidad, no puedo bacer las penitencias, ni exercicios, que antes. De temer es, que os complaciais mas en la corteza exterior de vueltros exercicios, y operaciones, que no en el alma de ellas, que es la voluntad del Señor: si Dios quiere, que no reces, que no estès para estudiar, ni orar, y te quiere mas padeciendo, que trabajando, para què desmayas? señal, que querias hacer para que en la Comunidad, ò en el puesto se hiciesse caso de vos. El quinto efecto de impaciencia se descubre en varias operaciones, y modales de los enfermos, y achacofos, la gana de contar, y ponderar sus trabajos, el holgarse de que se compadezcan de ellos, (temejantes en esto à los niños, que si se les hace sangre en el dedo, se dan por satisfechos en que les soplen) querer, que los assistan, buscar gollerias, y apetecer varias colas no necessarias, segun aquello: No me pesa de que mi bijo enfermo, sino de las malas mañas, que tomo; dexar los exercicios, y distribuciones antiguas por cierto descompasado temor de

per-

(17) D. Bonzy. de gradib. virt. cap. 14. apud Rodri. trac. , 6.

De la paciencia del animo, y conformidad en los trabajos.

perder la poca falud, que tienen; efcapar la ley del ayuno, penderando achaques para comer carne, y comie dola no ayunar : declinar diftribuciones de Comunidad compatibles con sus achaques, que à veces no le impiden salie de casa a visitas; quexas, o mulillos fi les falta algo, o no se les aisiste como, y quanto quieren, lon todos indicios de almas impacientes, indifciplinadas, y fugitivas de la voluntad, y providencia del Senor: Indisciplinate anime, O fugitive providentia, (18) las quales cogos, y trabajos prog enug a sociolo

cientes digiriendo con el calor de respera algo. Un Labrador aguanta la caridad aquellos genios mas opueltos, o importunos con quienes nos vemos precissados à tratar : esta cruz es mas formidable entre los cafados, entre hijos, y padres, personas Religiofas, y otras, que por fu empleo, o caracter, le ven precil. sados à vivir juntos, o tratarse con frequencia. La frequente comunicacion, o compania, es la piedra de toque, en que le descubren los quilates del genio de cada uno, y por no probarle despacio los genios de los precendientes dentro de los clauftros Religiolos, ay tantos petardos en ellos: el genio es el veitido tofco, o panos menores del alma. Si à un cavallo se le estima unicamente por el aderezo, le yerra: aquella diferencia, que ay entre dos generofos cavallos, el uno ricamente ade- lo, atropellado, que todo lo quiebra, rezado, el otro vil, y pobremente lerdo, o poco avisado del niño, vestido, essa ay, dixo Socrates, entre dos almas de las quales, una furtiò por vestido un genio suave, ò ley de el amor de Christo, no por cado ! esso no sirve mas, que de osti-

inclinacion de los sentidos, sino de la razon suy caridad , que como Revna relide, no en el chablo del apetito, fino en el camarin, y fagrado retrete de la mente: Cum patientia supportantes invicem in charitate, que dice San Pablon(20) En qualquiera Tabernaculo, que estè el Sacramento mas , o menos alhajado me ha de llevar igualmente la veneeracion, y el amor : al proximo he de considerar como Tabernaculo, y -Templo de Dios, ora los aderezos del genio, y fentidos fuyos fean mas, mo un niño, que da sus lamentos por o menos apetecible, o vistos, he falirse del regazo, y brazos de su ma- de amar igualmente al Senor en todre, y tirarfe azia la tierra, se quie- dos los proximos, porque es uno ren eximir del dulce regimiento de mismo el que habita. Yo veo, que el la divina providencia: (ed. pues pa- ojo a una heredad, ò herencia, hacientes, y relignados en sus brazos, ce digerir con paciencia las puntas si quereis respirar entre vueltros aho- acidas de un genio mordaz, importuno, ò maldiciente, que tiene la Lo fegundo, hemos de fer pa- fuegra, o parientes, de quienes fe con el genio finieftro de un mulo solo porque le sirve: pues si la esperanza, o codicia humana assi da virtad, y sufrimiento, para tratar con paciencia a genios avielos, y encontrados, quanta mas razon fera, que la ley social, y amor verdade: ro os haga pacientes, y sufridos? el frospical una mugel ian cunteria

de lepta , que.VI . ¿ cener el centa-

giosalgunas pertonas, no le accessas E donde infiero, lo primero: que los confortes le han de subrellevar el uno al otro el genio prompto, vivo, colerico, iracundo, zeloto, dexado, o aprehentivo: Supportantes vobis metipsis, si quis adversus aliquem habet querelam. (21) Lo segundo: los amos, y Padres de familias fe han de sufrir el genio tardo, bulliciodel hijo, de la hija, o la criada, facando de cada uno lo que baenamente pueda : a que proposito, queapacible: (19) Sortitus sum animum rer un ama, que una criada terda bonam, la orra un genio tosco, his- de corto alcance, o expedicion, hapido, ò intratable. La vida socia. ga las cosas tan prompta, acertable de los hombres deve ser razo. da, y expeditamente, como la ama nable; y por esto se han de tratar, y quisiera ? y que un nisio de gento amar unos à otros, no por congruen- vivo, è inquiero fea tan festegado, cia de genios, fino por razon, y como otro de genio pacifico, o apo-

XX 2

(02) Ad Epbef. 86 4. v. 2.

(19) Sap.cap.c.8. 2. 19.

In visa L

(18) Sapier.c. 17.

V. 1. de ...

lar ad fiel-

to so maibid

Lastymouse

Ad Colof. ec

(21)

(20)

42 26 24

(12)

Act Colof. Ca

PAC.

Ad Epbera 88

In vita S. Catharine Senenfit.

garlos, y hacer, que cobren un efcia, y como si fuera madre suya, piritu de amargura contra quien los y tanto, que aun despues de muerabruma, o arropella. Sin duda feria ta la lavo, sepulto, y practicó con imprudente el amo, que quifiera, que el jumento trabajasse tanto como una mula, y figuiesse un buey el passo ligero de un cavallo. Lo tercero: se han de tolerar los genios moinos, hispidos, malencolicos, loquaces, y derramados, sustiendo con paciencia, y dissimulo, è introducirles la virtud entre sus vicios sin desviarnos de ellos en quanto dicta la caridad, y vida focial de unos, y otros: y fi las aves, y fieras de genios encontrados fe hicieron à vivir juntas sufriendose unas à otras sin hacerse mal en el Arca de Noe, quanta mas razon serà, que unos a otros suframos con paciencia mutuamente los defectos de nueltros genios. Por lo qual desviarme del trato con F. ó congeniarme, y deliberarme mas con el otro, solo porque este es, segun mi genio, y el otro no, es obra del amor animal , y falta de sufrimiento, y mucho mas en las Comunidades, donde con el palio de la mutua caridad deve ser el trato igual en todos. Nos diò una practica licion de paciencia christiana Santa Catalina de Sena: lupo, que avia en el Hospital una muger tan cubierta de lepra, que por temer el contagio algunas personas, no se atrevian à assistirla; fuelle allà, y prometiola su assistencia: assi lo hacia, porque mañana, y tarde visitava a su enferma, y trayendola quanto necellitava, y contemplandola en ella à Christo, la servia con cuidado, amor, y reverencia. Esta muger, que avia de vivir reconocida à tan infignes oficios de caridad, y paciencia, vino à ensobervecerse de suerte, que à la Santa la ultrajava de palabra, la corregia, y decia oprobios, quando no condescendia, con lo que se le antojava, o no la alsittia tan prefto, como queria, alegando, que estava obligada à servirla de justicia: os parece que la Santa cesso por esso de assistir à un genio tan ingrato, audaz, y defabrido! No por cierto, antes coziendo con el fuego de la caridad, y admirable sufrimiento

tanto improperio, procuraba servir-

ella varias obras de mifericordia. Lo tercero : devemos fer pacientes en la falta de medios, ò perdida de la hacienda : nunca estoy mas contenta, decia Santa Therefa, que quando ettoy falta de cosas. Omnia illa, que in me indulgentissime conferebat , pecunias , bonores , gloriam , es loco posui, unde posset ca sine motu meo Sumere, dixo Seneca: (22) todas quantas cosas puso en mi la fortuna, riquezas, honras, y gloria, las pule en fitio, de donde se las pudiera llevar fin algun movimiento mio de inquietud, o de trifteza: quien arrojo por la via una piedra de las entranas, se alegia aunque le cuesta dolores; pues porque no te confuelas, y armas de paciencia al verte despojado de aquella hacienda, o conveniencias, que traian mas tormento, è inquietud à tu animo, que el de la piedra a su cuerpo. He quedado pobre, y sin quien me socornaz es verdad ; pero libre de mil espinas, peligros, y temores, y a cargo de la Providencia Divina. Eftoy cargado de deudas, me acofan los acreedores: yo, Padre me decia un penitente de genio honrado, y buena conciencia, no quiliera mas que verme libre de dendas, con que yo tuviera con que passar decentemente, y sin esta pessadumbre de deudas estaria contento: os enganias, caeriais en otro escollo mayor. Si Dios para tener tu genio humillado a la percha, te quiere agoviado con dendas, o alcanzado de medios, porquè no te sossiegas? Yo tengo por especial beneficio del Señor, suelo decir à la gente del campo en mis milsiones, el que Dios os tenga fiempre gimiendo, y acosados de deudas : apenas veis en la era el monton de grano, quando os entriflece el animo un tropel de acreedores, que llaman à la puerta de vuestra memoria, os afiigis; pero no teneis razon, porque deviais haceros cargo, que mientras os tiene Dios elclavos del arado, y que aun no lalis de una denda quando entrais en

Senec. lib. 1. de confo. lat ad Hel. vidium c. 5.

(22)

otra, no os meteis en el fuego de pleitos, ò discordias, porque no ay con que pleytear , no luxurias , no os vengais, no os ensoberveceis, porque el estomago, y cuitas de vueltra familia apurados os llevan toda

(=7)

Henril. 69.

ad Populant

Lib. de pa-

tient, cup. 9.

la atención py cuydado, norse robom Oid este caso: cierro Mercader, que no lo passava mal con su oficio, se empeño de recio en bolver por la honra de una sobrina suya, y obligar al complice à que se casasse con ella: este pleyto tomado con ardor lo dexò en la calle, y tan pobre, que comia de limofna, y si alguno le prestava trigo, lo amadava, y lo vendia para socorrer à sus hijuelos de algun modo. Con solo dexarle por puertas le quito Dios mil afectos encontrados, y se abaxo aquel mar encrespado de su animo, quedando tan (offegado, y humilde, que estimava mas la paz de su corazon, que las conveniencias antiguas: hallavase bien con su desnudez, y pobreza entre cinco hijos, y con una muger, cuyas miserias sorbia por los ojos, pero con relignación, y paciencia. Este tal llamado para consolarlez, me decia : Padre, yo estoy conforme, y no me aflijo, ni pien-10, que me ha de faltar Dios siendo assi, que me levanto cada dia sin faber, que he de almorzar, ní comer, y quanto mas pongo en Dios mis cuitas, y mi cuidado, me va mejor, y no me falta Dios, solo, que no quiere su Magestad, que yo sepa por donde me ha de venir el alivio; y este cilicio de la incertidumbre es el que llevo con paciencia, y quietud. El Superior se aflige, que està la Comunidad alcanzada, que no puede humanamente alimentar à sus Religiofos; el otro se desconsuela por no poder quedar bien con su acreedor, ni cumplir su palabra; este no sabe à donde recurrir para acallar el ham - bilium terribilissimas , que la muerte bre de sus hijuelos: tened mas fee, era entre las cosas terribles la mas orad, y poned en Dios mejor vuef- terrible: no ay duda, que es territra confianza, y no os faltarà Dios, ble, pues con ella nos viene el juisolo, que no quiere, que sepais por don- cio, que se ha de hacer de nueltra de os ba de venir ; y este cilicio es vida, y la sentencia de gloria, o el que por no consultar mas a Dios, condenacion; mas creo, que se enos trae inquietos, y defanimados. gaño, si habla de la separacion del

service de la mierias de ena vida, pues

COn muchos los Prelados de Cos munidades mendicantes à quienes he oido decir: Padre yo no se como es , ello no falta : es verdad ; pero a varios feles puede decir, modice fidet quare dubitafti! Conviene aun en lo humano tener Dios à varias Comunidades, y Padres de familia descubiertos con deudas para vivir con mas tiento, y cuidado, y dar à Dios aquellos ratos, y exercicios, que acaso la demassada abundancia los deshiciera: Potens est calamitas ad contrabendum, O componendum animam, dixo un Filosofo.(22) No ay duda que el estar surtidas lo bast nie las Comunidades, sirve para Archit. lib. la solfa de sus distribuciones, segun 2. de suma aquel dicho antiguo de los Monges: bon. Ubi non est abundantia, non est observantia; y por esso los Religiosos faltos de lo necessario dexan su celda, para buscar su remedio por essos Pueblos, y Lugares, con no poco difpendio de la perfeccion religiosa: mas tambien conviene les falte algo, antes que les sobre; pues donde sobra ay con que pleytear, y llevar por empeño, lo que se podia remediar con la humildad, y mansedumbre. Vemos aun en tal qual labrador, que si le sobran conveniencias, con facilidad se mete en pleytos, discordias, y enemittades: Melior est pugillus cum requie, dixo el Espirita Santo, quam plena utraque manus cum labore, O afflictione animi. (24)

Lo quarro: hemos de ser pacientes, y relignados en pagar el tributo de la muerte, moderando el temor, y nimio miedo, que defanima à algnnas personas de imaginacion viva, o corazon pufilanime. Aristoteles dixo: Mors omnium terrialma, y que acceptaron muchos, un

To age 3.

6223

Epucatibe.

D. C40. 6.

(24) Eccelf. cape 4. 0. 6.

Pola process III V Doctrina VIII or crand of a C

(25) Epitect. lib. 2. cap. 6.

(11)

(26)

August. c. 7º

85.23

Beeriff cape

In vita S.

losofos antiguos, al contemplarla intimamente apetecible como finiquito de las miserias de esta vida, pues en lugar de entriftecerle, parece le recreavan en hablar de ella: Si scirem fata mihi monbum oferre, dixo Epirecto, (25) libens scilicet ad illum moderacion, y con juicio: Migrancontenderem ; si supiera, que Dios, tes lugeamus non probibeo, lugeamus, me embiava alguna enfermedad, sal- sed non indecenter. Si es de se, que dia con gusto à recibirla; y si mis pies fueran capaces de conocimiento, se apresurarian à ella, aunque les fuera precisso passar por el lodo. Las espigas para que nacen ? Arista quam ob causam nascuntur ? No se crian para que se sequen, y corten? no teria un necio deseo querer, que no se corrassen! Assi es deseo dissonante el de no morir, porque no es otra cofa el morir, que fegarnos Dios en el campo de este mundo. Es meneiter desterrar del animo la congoja del vivir, dixo Seneca. Diònos exemplo de refignacion en esta materia aquel piissimo Obispo, de quien refiere Possidonio, (26) que estando enfermo, y aconsejado de San Agustin, que pidiesse al Señor la salud, respondio: Si numquam, bene; si aliquando, quare non modo: si vo nunca huviera de morir, estava bien; mas si he de morir alguna vez, porquè no aora? El Christiano no ha de mirar à quanto tiempo ha de vivir, sino quan bien ha de proceder. No ha ocho dias, que esto escrivo, que me confundio un viejo labrador en un cortijo de la Villa de Ontiniente con esta admirable resolucion, y sentencia: Si supiera, que el Domingo avia de morir, trabajaria basta el Sabado lo mismo que oy. Dexemos pues el miedo, y sobresalto, de que Dios nos corte quando vè, que es fazon segun su divina providencia. nosa co

Lo quinto: hemos de mostrar christiana relignacion, y paciencia en la muerte de los parientes, o amigos : ler intentibles à los golpes de la naturaleza, mas es estupidez, de la complexion, que fortaleza del animo, pues aun en Christo nuestro Dios, no faltandoles mas, que blasbien hizo su oficio la naturaleza llorando sobre la muerte de Lazaro: ay la rimas, que son como de derecho debidas à la natural za. Por

esso dixo Seneca, no se les cierre la puerra quando vienen , aunque no las hemos de buscar : Permittamus illis, cadere, non imperemus. Que lloremos à los que mueren, no lo prohibo, dixo el Chrisostomo , (27) pero con hemos de resucitar, y la esperanza de la gloria nos confuela con esta vida, por que os despechais de sentimiento? Porque haceis demonstraciones indignas de un christiano, ò christianas al ver, que se và de vuestros ojos el que ha de refucitar impaísible, y para fiempre? luego no ay razon para dolernos inmoderadamente, dixo Tertuliano, ni impacientarnos en la muerte de los parientes; Vacat dolor mortis, vacat, O impatientia doloris. (28) met obm bos p

one estimava mas la paz de la corazon , que las colV no cias antignas:

hallavare bien con in definid On estas demostraciones de sentimiento, è impaciencia ofenden a Dios muchas personas, ya vemal, ya mortalmente. Lo primero: defagradan a Dios, a lo menos con pecado venial, aquellos animos hypocritas, y fingidos, que lloran en la muerte del marido, muger, o padre, cuya muerte la descaron, y se alegran con verse ya libres de ellos; eltos tales parece, que tienen las lagrimas en sus manos. Lo segundo: pecan a lo menos venialmente las planideras, alquiladas para planir, y llorar en algunas regiones: mejor dire embusteras , y alborotadoras de una funcion sagrada, en que el moderado sentimiento avia de estar acompañado con la veneración de aquel passo, y desengaños de esta vida. Lo tercero: pecan, y muchas veces con pecado mortal varias perfonas, especialmente mugeres, y madres de familia, que en la muerte del esposo, hijo, ó hija se llenan de un espiritu de amargura, de cierto despecho, y quexa interior contra femar, pareciendoles, que Dios no

tiene piedad con ellas , o las trata

con rigor, segun los desafueros, y escandolosas modales, que incurren:

(27) Homil. 69. ad Populum

> (28) Lib. de pa. tient . cap. 9.

De la paciencia del animo, y conformidad en los trabajos.

terficiam amantissima uteri eorum. (29) Lo quinto: dexar de ir à Missa las viudas, dexar de ir à las Doctrinas, y Missiones, escusarse de funciones fagradas, porque es estilo, y otras lo hacen assi, es abuso intolerable ageno del Christianismo, que deven reprehender los Prelados, los Confellores, o cabezas de familia.

(29) Ofer cap. 34 V. 16.

a .qua lore

Misein. ann.

ASI THEOR

Turnet. lib

de parient.

· 22 - 160

Statistics.

Vide Monf. Flecher. in vita Cardi. nalis Cifner.

(115)

The sacries

(35) M. Oak Cap

hija suya, se despechô tanto, que progrumpio en estas palabras: No me ha de tener Dios contenta, fi estando en el Cielo mi bija no me pusiera à su lado; y si mi bija estuviere en el Infierno, qui siera mas estar con ella, que con Dios en el Cielo. Octaviana quedò tan fuera de si en la muerte de su hijo Marcelo, que lo lloro por toda su vida: y no ha faltado Reyna en España, a quien se le secaron las vias deploratrices, loca, y perdida de sentimiento en la muerte de su Elpolo, cuyo cadaver llevava consigo por los Pueblos. Lo quarto : pecan, y muchas veces gravemente aquellas, que ni conier, ni converfar , ni sustentar visita quieren despues que se les muriò el hijo, ò el Esposo, soltando en un todo la rienda à las lagrimas, y desconsuelos, de suerte, que escandalizan por falta de conformidad, y paciencia, qual Dios pide à una Chrittiana: y si esto fuera unas pocas horas, seria mas tolerable su sentimiento; la desgracia es, que passan assi semanas, y meles enteros: y si esto desdice tanto, que diremos de aquellas Señoras, que lloran, gimen, hacen duelo, y sentimiento de que se les muera un perrillo faldero? muy de temer es, que tuviessen puesta en el toda su aficion, y quiera Dios, que no ayan caido en acciones de ignominia, y bestialidad con ellos. Señora ha avido en estos tiempos, que à un perrillo difunto lo puso en un azafate de tar la vida con el golpe de una pieplata, y recibia el pesame de las demas: à estas infelices merecian, que se les dixesse: Catellus tuus tecum sit tiene para el caso de perder la vida? dice, poneis vueltra aficion en una rar. criatura, que os he dado, yo os la Buro Principe Gentil fue prisio-

no se enfurece mas una ossa, quando

le han robado à sus hijos. Muger

encontre, que aviendo muerto una

Medd Core Ultimamente hemos de fer pacientes en los agravios, è injurias, que nos hacen; porque aun en lo humano, es de corazones apocados, y ruines, morder, o rebolver contra quien le agravia : Pufilli hominis , O miseri est repetere mordentem, ut mures formica, dixo Seneca. (30) Vosotros ciegos del primer movimiento, e impetu de la irascible os tirais interiormente contra quien os agravia;v.g. picaro infame, que si lo cogiera, Oc. Sin advertir, que el que os injuria es un instrumento por cuyo medio, os hace Dios un beneficio. Confiello. decia Santa Liduvina, que loy deus dora a aquellos, que me injurian. porque sus agravios me hacen caminar mas à mi Dios. El que no està fundado en Dios, quando le agravian, se assemeja en su paciencia al perro, que tirandole una pidera le exalpera contra ella, y la perfigue sin penfar en el que se la tiro. Padre, que me ha agraviado F. pues que agravio te ha echo? me ha deshonrado, me ha quitado la hacienda, me ha levantado un pleyto injusto. Esta honra, y hacienda es tuya, ò de Dios! Si es de Dios, que injuria te hace en venir por ella? Si Dios te ha de quidra, que la piedra cayga de lo alto, ò que te la tire el vecino, què mas in perditionem, pues quieren por en- Si quiere que mueras en manos de un tonces mas à un perrillo faldero que Medico, que el Medico te mate con à Dios. Sabed, o madres! que Dios buena, o mala fe, que hace al canuestro Señor, es un Esposo muy so para llevarse Dios tu vida? El delicado, y zelofo, fiente mucho, mayor homicida es Dios, las criaruque ameis mas à una vil criatura, que ras, ora inanimadas, ora vivientes, a su Bondad infinita, y es justo cal. ò racionales son los verdugos, é instigo suyo, que os lleve muchas ve- trumentos de que se vale para quices el niño, o niña, hijo, o hija tarnos juntamente la vida, y como en que mas idolatravais, como quien tales los hemos de recibir, y tole-

quitare de delante: Et si genuerint, in nero de Neron, este Emperador cruel

(tee) Olea cap. 90

(31) Apud Core nel. cap. I. in epift. Jacobi.

Baron. ann. 451. n. 6.5 in Hiftor. Galia.

(32) Tertul. lib. de patient. cap. 15.

(33)

le quitò la vida con veneno; y como estando para morir le hiciesse Neron algunas preguntas, respondió con una gran refignacion, y sossiego de su animo : Contento estoy con la providencia de Dios, que banc mortem licet per tuum scelus adornatam mibi destinavit : porque siendo tu el instrumento, me ha deparado este genero de muerte: (13) de suerte, que qualquiera, que en esta vida nos hiere, o mortifica en la fama, vida, ò conveniencias, lo hemos de mirar como vara, y azote del Señor, con que amorosamente nos castiga, y enfrena. Despues que el Rey Atila entrò por la Francia, saqueando los Pueblos de Colonia, Cambray, y Matz de Lorena, se encamino a Troya de Champaña cuyo Obispo era San Lupo. El Santo rebestido de pontifical, y acompañado del Clero le salio al encuentro, y armado de christiana fortaleza le dixo: porquè quieres sugetar el mundo despues que has destruido tantas Provincias? Respondio Atila: soy el azote de Dies: ques si eres el azote de Dios, y à elte nadie se puede resistir, entrad, dixo el Santo Prelado, heridnos, y cantivadnos, fi el Senor lo permite : estas palabras revestidas del Espiritu de Dios, templaron de suerte la crueldad de Aula, que paíso adelante fin hacer mal alguno al Pueblo. Padre, pues se ha de quedar sin castigo, quien me agravia? esso à ti no te toca, sino à Dios: Sequefter est Deus : si injuriam deposueris penes eum, ultor est: si damnum? restitutor est: si dolores! medicus est: fi mortem ! resuscitator eft. (32) Al cargo de Dios queda la venganza, y Assur suele ser la vara, y el azote y fiar mas de Dios, que de los hom-

de la divina indignacion; como caftiga à sus hijos : Væ Affur virga furoris mei: (34) ay de Assur vara de mi furor. Un padre indignado contra un hijo, coge una vara, y le caftiga, y despues arroja la vara en el fuego. Aisi el Señor permite en este mundo a los impios como vara, con que castiga à los justos, y despues de castigados estos, echa à los impios, como vara seca en el fuego del abifmo. onch of oup , of some it d mysids: y no ha faltedo Koyna

## S. VII. Lis viago relevantes, loca,

PAdre, y de què rémedios nos valdremos para vivir con paciencia, y fossiego del animo en los trabajos? Sea el primer remedio: siempre, que la tentacion afige, o entra la tribulación, procurad recurrir humildemente à Dios por medio de la oracion, ò gastando algunos ratos en ella, ò con breves afpiraciones al Señor, diciendo: Domine vim patior responde pro me, (35) Señor mirad la tribulación, y peligros, que me cercan, haceos cargo de mi debilidad, y flaqueza: inclinad vueltros oidos à mis ruegos, y protegedme en medio de la tribulacion. El fegundo medio es, perfuadirle en fuerza de una practica, y continuada meditacion, que los trabajos, ò injurias les son debidos por fus culpas, y con este proprio, y practico conocimiento se sugera el alma mas promptamente al castigo: Iram Domini portabo, quoniam peccavi ei. (36) El tercero es, crigir el animo con la esperanza, que à la tribulacion, que es un momento en ella vida, por mucho que dute, se justicia del agravio, dixo Tertulia- ha de seguir una eterna tranquilidad, no, y à tu cargo el suplicar à Dios, y bienaventuranza : Momentaneum que no la tome : si en manos del boc, & leve nostra tribulationis eter-Señor pones la injuria, el sabe co- num gloria pondus operatur in nobis. mo se ha de vengar : Mihi vindieta, (37) Es tanta, decia San Francisco O ego retribuam : (33) si el dano? de Assis la dulzura de la gloria, que èl sabe como se le ha de restituir espero, que no ay enfermedad, ni Ad Hebreos. - con mejoras : si el dolor ? èl es Me- dolores , no ay tribulacion , ni cac. 10. 2. 30. dico: si la muerte ! el es quien te lumnias, que no me deleyten, al cha de refucitar; por tanto los que ver que por ellas me referva Dios fois de Dios venerad sus juicios so- un premio ererno. El quarto remeberanos, y tiemble de ellos el im- dio es, persuadiros, que no os ha de pio : porque el impio como otro faltar la tierra por vivir en trabajos,

(34)

(35)Ifai. c. c. 38.

(35) Miche. cap, 7. 0. 9.

(37) 2. Corint. C. 4. W. 17.

De la paciencia del animo , y conformidad en los trabajos.

bres, no mendigando en la tribulacion confuelos humanos, que hacen el animo mas endeble, y enfermizo, v.g. falir con frequencia de cafa, bufcar con quien perder tiempo parlando, ociar lo mas del dia, contar mis cuitas, pertrecharme con alivios extraordinarios, y excepciones, andar probando remedios para achaques habituales, que no le tienen otro, que la paciencia, y la templanza, vaguear de criaturaen criatura, por aliviar mi trabajo, y escapar la pena, que me causa: Si quæris, quære, sed non ubi quæris, quære in fonte: si buscas el alivio, buscale, dixo San Agustin, pero no donde le buscas, sino en la fuente de todos los bienes, y gustos, que es Dios. (39) Por elso quando mas aprieta Dios, entonces hemos de recurrir à los libros, y conversaciones espirituales, à Directores, personas pias, ò religiosas, en que se recibe luz, auxilios, y es-

fuerzo para la paciencia.

(36)

D. Angust.

lib. de spi-

ritu , & lit.

(40) Pf. 61.v. 6.

cap. 64.

El quinto remedio ha de ser una alta, y practica determinacion à dexarse del todo en brazos de la divina providencia, persuadiendose con varios, y poderosos motivos, que quando Dios le dispensa dulce, ò amargo, todo lo embia para mayor bien de su alma : Verumtamen Deo subjecta esto anima mea, quoniam ab ipso patientia mea. (40) Yo suplico à muchas personas religiosas, o pias, que han formado deleo de dexarfe en los brazos de la divina providencia, el que por dos, quatro, o seis meses continuos tomen muy de veras el meditar sobre el grande bien, y dulzura, que trae al animo consormarse en todo con la voluntad del Señor; y donde esto no se hiciere, tengo por dificil lleguen à conseguir un pleno sossiego, y libertad del espiritu: se ha de hacer pues animo à buscar una, en quanto hiciere, ò padeciere, el norte de la divina voluntad : Semper inter omnes vicissitudines , nutui divina voluntatis mibi fandum est: entre tantos, y tan diversos sucessos de esta vida, he de estar fiempre observando la voluntad de mi Dios; no de otra suerte, que el foldado, que obedece à la voz de su Capitan, quando se va instruyendo: si se le mando bolver à la derecha, buelve à la derecha; si à la izquierda, se buelve à ella; si armas en tierra, o levantarlas, todo lo executa à la letra: assi el Christiano, unas veces puesto en cama con dolores, otras bañado de devocion, y confuelo, ya obrando, ya padeciendo, ha de observar, y mirar siempre qual es la voluntad del Señor para feguirla. De donde infiero, que hemos de vivir contentos con la falud, prendas, habilidad, ò talentos, empleos, o ministerios; persuadidos, que como en las cosas inanimadas, y vivientes repartiò el Señor con admirable proporcion, defigualdad la virtud, inclinaciones, y propiedades convenientes à cada una; assi en el mundo racional de los hombres ha repartido las inclinaciones, genios, y mini terios conforme ve, que à cada uno le conviene. Si yo pudiera servir de algo à mi Dios, aunque fuera cuidar de los perros, quien soy yo, o que es la casa de mi padre para que vo lo rehuse? dixo aquel insigne Martir de nueltra Companía el Padre Ed. mundo Campiano. Por lo qual, avergonzarle una persona de ter pequena, contrahecha, fea, de humilde nacimiento; entriftecerse de ser ruda, ò para poco, ò de no rener los talentos, y oficios, que logran otros, es señal de poca relignacion con la divina providencia: tomad un fagrado exemplar de paciencia, y conformidad en el sucesso siguiente.

Juan Taulero, Theologo, y varon muy iluminado de Dios, pedia à Dios con instancia le mostrasse el camino por donde le avia de agradar; como insistiesse ocho años en cita oracion, encendido un dia del deleo de amarle, oro à Dios con mas instancias, diciendo: no me dareis Senor un hombre, que me dirija, enseñe? Orando de esta suerte, oyo una voz, que decia: Vè à tal Iglesia, y alli encontraras un hombre qual deseas. Encaminose à la Iglesia, en cuya puerta hallo un pobre desnudo, y mal vestido, y enfermo de los pies, saludole diciendo: buenos dias te de Dios, amigo; respondio el pobre : no me acuerdo aver tenido dia malo; dixole el Theolo-

Apud Core nel. cap. 12. in epift. ad Rom. v. 2. Et Sa ntiut. lib. 3. Fec. 5. de cognit. amor. Christ.

Yy

Tratado XVII. Dostrina VII.

go: Dios te haga afortunado, y dichofo; dixo el pobre : yo os agradezco vueltro buen defeo, pero no se, què cosa sea mala fortuna, ni desventura. Admirado Taulero de estas respuestas, le dixo: ruegote hermano, que me digas, y expliques lo que me quieres decir en tu respuesta, porque no lo entiendo bien. Con mucho gusto, respondio el pobre: vos me l'aludasteis, diciendo, que tuviesse buenos dias ; è yo respondi, que nunca tuve dia malo, porque ora haga frio, o calor, orallueva, nieve, ò este sereno el dia, glorifico, y alabo à mi Dios, y todos los dias son unos para mi, porque el que me los embia es uno milmo. Me aveis dicho, que tuvielle buena fortuna, y fuesse bienaventurado; è yo respondi, que siempre lo he sido, porque ora tenga hambre, sed, achaques, o dolores, ora me despidan sin limolna, o no tenga con que delayunarme, ora me desprecien, se me burlen, me atiendan, ò traten con caridad, conozco, que todo me viene del Señor; y no queriendo yo mas, que lo que su Magestad dispone, sea dulce, ò amargo à la naturaleza, adverso, o prospero, estoy sossegado, y abunda el gozo en mi corazon, por esto soy dichoso.

Y que hicieras si Dios te echàra al infierno? Respondio el pobre: fi Dios lo disputiera assi, tengo dos brazos, con que le abrazaria estrechamente: con el brazo finiestro, es à laber de mi propio conocimiento, me assiria de su santissima Humanidad, y con el brazo derecho, es à saber el amor de mi Dios, me uni-

Appl Core

nel, cap. : a.

in epiff. ad

Rom. W. 25

150 Sa monte.

116. 2. 18c. F. de cognit. a. mer. Christ.

ria con su Divinidad, y de osta suerte, ò ambos nos aviamos de quedar fuera, ò ambos baxariamos al abifmo, y estar con Dios en el infierno, feria para mi mas dulce, mas apetecible, que lograr todos los gozos de la eternidad fin Dios. De donde vienes? le dixo Taulero; respondio el pobre : vengo de Dios ; y en donde encontraste à Dios ! donde dexè el amor de las criaturas; y à donde caminas? à Dios; y en donde habita Dios? en los hombres de buena voluntad, y puros de corazon. Pregunto. Taulero: y quien fois vos! refpondio el pobre, yo foy Rey: tu Rev? pues donde està tu Reyno? respondio, està dentro de mi alma, en dende todos mis afectos, y peníamientos los tengo sugetos con orden. y proporcion: mi cuerpo, mis (entidos, y apetitos obedecen à la razons mi razon, y voluntad se sugera á Dios: ves ai como loy Rey, y que mi Reyno es mas pacifico, que todos los Reynos de la tierra. Y quien te ha levantado à este grado de perfeccion? respondio el pobre, un sumo filencio, que obfervo, converfando poco con los hombres, y frequentemente con Dios por medio de la oracion, y union de mi voluntad con la divina. Estos son los medios con que halle a Dios, y en el la bienaventuranza en la tierra; y fabe, que mientras no puse del todo mi querer, y corazon en la voluntad divina, no pude tener paz interior, ni sossigo de mi corazon. Con esta admirable doctrina bolyio Taulero inftruido en el modo de agradar à Diospaine la serra que mainte, all anime, soil

(00) D. Angult.

lib, de 'fpi-

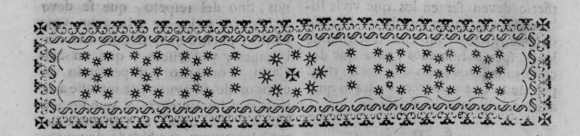
til to til.

(04)

cab 6 4.







# TRATADO XVIII.

DE LA PUREZA DE INTENCION.

# DOCTRINA I.

DE LOS RESPETOS HUMANOS.

Laqueum paraverunt pedibus meis, & incurvaverunt animam meam, Plalm. 56.



ficion , que ay entre la luz , y descubro entre \* \*\* \*\* fervidumbre. Por REWENT ventura ignorais, ò Christianos,

que el nuevo ser , y nacimiento, que aveis recibido de Dios, es un ser excelfo, y sobre todo el esplendor de los Reyes? Ego dixi Dii estis, O filii excelsi omnes. (1) Sois no menos que hijos del excelfo: pues de este sublime ser, y nacimiento, y de la libertad de hijos de Dios, aveis degenerado hasta una vil servidumbre, en que os ponen los respetos humanos, de suerte, que ni respirar àzia el Cielo os permite. Quando yo leo la gran libertad de espiritu, con que previno Dios à aquel Deifico varon el Padre Claudio Columber de nuestra Compañia de Jesus, se apodera de mi animo la confusion, y el assombro. + ste iluminado Padre se persuadiò, que recibia alas para mas volar azia Dios en eltrecharfe con fu Magestad, por medio de muchos votos que hizo, hizole de buscar en todo lo mas perfecto, de guardar todas nuestras reglas, de negar todo alivio à sus sentidos, de buscar en todo la verdadera pobreza de espiritu; y al pensar en hacerlos estava tan lexos de afligirse, que penfando se le caian las escamas, y deshacian los impedimentos, se espaciava su corazon; mas al considerar quan dificil es vencer los respetos humanos, dixo: Ni algun voto me hace temer, es el voto de no dexarme llevar de respetos bumanos; y no obstante le hizo: furavi , O statui custodire judicia justitia tua. (2) Pues si assi hacen temer los respetos humanos à un hombre tan sobrepuesto à sus apetitos, mirad quan dignos de te-Junior My2 year of mer-

Pfalm. 118.

(1) Pf. 81. v.6. merse deven ser en los que vivis sobre las corrientes de este muddo. Yo os quiero hablar en esta Doctrina de los respetos humanos, para que declineis sus lazos, mas dificiles de romper de lo que os parece; para lo qual aveis de observar lo siguiente.

## S. II.

Os respetos humanos, unos son , honestos, otros viciosos: atender a los dichos, y voluntad de los hombres, quando estos se conforman con la ley de Dios, y de la razon, es obrar con libertad de hijos de Dios, y rectamente; y estos respetos en la realidad no tanto son humanos, como divinos: pues en tanto se condesciende con los hombres, en quanto su voluntad, y sus dichos se derivan de la ley eterna, è increada, como el puro arroyuelo de su fuente. Pongo exemplo, que al ser uno combidado de un pariente, ò amigo, assistas à una funcion fagrada, o literaria, à una honesta remission del animo : que una persona ajustada dispense tal vez en su autoridad, ò retiro por recibir, ò cortejar un huesped, o peregrino, es acto de virtud, o fanta condescendencia, con que se và cautivando la voluntad del proximo, y en que 1e practica la verdadera libertad de espiritu : de donde se infiere , que dexar de hacer algo por el que diran, quando el que diran va fundado en razon, es obrar sanamente, y no per respetos humanos, sino divinos; por lo qual aveis de atender, temer y practicar para el bien los dichos de los hombres, quando no van fuera de razon. Murmuravan del Emperador Valentiniano, que se delevtava con los theatros, y espectaculos del circo : de tal suerte los prohivio; dice San Ambroĥo: (3) Ut ne folemnibus Principum natal bus putace. vit celebrandos. Perfuadiante algunos, que galtava mucho tiempo en la caza de venados: Omnes feras uno momento jufic ince fier: al punto mando, que acaballen con rodos ellos. Luequando và segun ley, y razon, no es dexarle llevar de respetos huma-

nos, sino del respeto, que se deve à Dios, à su ley, y a la razon. Que Christo nuestro bien tratasse con Publicanos, y Farifeos; que un San Carlos Eorromeo, dispensando en el rigor de su ayuno, se sentasse à la mesa con los Hereges, y que un San Ignacio de Loyola se pusiesse à jugará los trucos combidado de un Sacerdote, pareceran à los ojos del siglo actos de relaxación, o conveniencia; mas si se descubren los sines fantos con que lo hacian, se verà, que eran acto de honessa condescendencia, en que está la nata de la caridad, fegun decia San Francisco de Sales : para que al ver en Prelados, en personas graves, o Religiofas algun alivio, o recreo, que no acostumbran, suspendais vuenro juicio, y no califiqueis de viciosa, o disonante una accion, que en los ojos de Dios, y de los prudentes, es hija de la honestidad por el finque la santifica.

E donde infiero: lo primero, que las personas aprehensivas, ó de genio nimis reparativo, deven deponer sus temores ridiculos, y reparos, si se desedificaran, si lo repararan, que diran? Pues en qualquiera accion honetta, licita, o indiferente, de suvo pueden jugar con una gran libertad de espiritu, animando con una intencion de oro el metal designal, ò corteza de las acciones, y haciendose à todos por cautivarlos para Christo, como otro San Pablo: Omnibus omnia factus sum. (4) Por el contrario, los genios faciles, nimis abiertos, o derramados, que fon el humilladero de un Pueblo, è de una Comunidad, mejor dire, el publico mentidero, a cuya celda, o estancia vàn muchos à perder tiempo, deven reformarfe, no folo por el mortal dispendio del tiempo, que hacen, fino por el mal exemplo que dan: Dios nos libre, que digan, que digan de un Eclesiastico, ò Religioso: F. es hombre muy alegre; què dichos? què chanzas, que chistes? passamos buenos ratos con el, Oc. Sapientibus, O in-Sipientibus debitor sum. (5) Somos deu-

(4) I. ad Corint. c. 9. v. 22.

8.0 18.12

go en complacer à los hombres,

Ad Rom. c.

de obitu Imperat. (\*)

(3)

D. Ambrol.

orat. funeb.

dores del buen exemplo à fabios, è ignorantes, y por esso devemos vivir entre ellos con circunspeccion, y modestia. Lo segundo: que no todo lo que en si es licito, se deve practicar: aquella diversion, ò paseos que en un Prelado, un Religioso, ò matrona ilustre, tomados privadamente, no desdicen de su caracter, ferian sospechosos, ò de mal exemplo, si se tomassen en publico, ò fin cautelarse del vulgo, o de los ignorantes: Omnia mibi licent, non umnia mihi expediunt; sed ego sub nu!lius redigar potestate: (6) todo me es licito, dixo el Apostol, mas no todo me conviene; y assi en las cosas de alivio , y de remission , que como tributo paga la naturaleza à la vejez, y la razon à las letras, ha de proceder la ancianidad, y fabiduria con reserva, no seà, que los fragiles tomen de ai motivo pare semejantes alivios, y se relaxen.

## §. IV.

Os otros respetos son culpables, propiamente respetos humanos, y del mundo. Atender al querer, ò dicho de los hombres, quando estos desdicen de la razon, y de la ley de Dios, son respetos, que quitan la libertad del animo, y son ex diametro opuestos à los respetos de Dios, y à la profession de Christiano. Yo me salvo, dixo Tertuliano, (7) rompiendo por respetos del mundo, si llego à no avergonzarme de Christo: Salvus Jum si nen confundor de Domino meu. Ellos fon un continuo arrepentimiento de los que suspiran por alguna de aquellas piltrafas, que suele el mundo arro ar à sus hambrientos. La vida de los pretendientes, ambiciosos, ò l'alaciegos es una publica penirencia, dixo el Iluttrissimo Guevara, (3) pero esteril, conque siempre gimen fu esclavitud, y nunca acaban de enmendarle. Yo os quiero poner algunos fuudamentos por modo de reglas practicas, y generales, en que yeais claramente la esclavitud, y desordenes, en que incurren los hombres, dexandose tirar de los respetos humanos.

La primera regla general : La libertad christiana, y frente para bablar quando es necessario resceltamente contra el vicio, y en defensa de la verdad, y justicia, ordinariamente es incompatible en el hombre con el temor, y miedo de desagradar à los poderosos, ò à squellos de quienes teme le venga al gun mal. Es la razon, porque esta libertad deve en todo Christiano ser inseparable de una fixa resolucion de perderlo todo antes, que ofender á Christo, y es moralmente impossible. semejante resolucion en quien domina el temor de desagradar à los poderofos. No hablo aqui del temor, y miedo, que se excita en el apetito animal, potencia necessaria del hombre, ni del repentino rubor, que en algunos fuele, ocupar fus mexillas, ni del color, que subitamente se retira de su semblante al ser reprehendidos, ò al hablar con fortaleza, v teson, de que no se puede tomar ansa, ni motivo para juzgar, que el otro es reo, y digno de correccion, ò que flaquea en lo que dice; porque estas passiones del temor, de la venganza, rifa, melancolia, y otras, ya sea por la massa de la sangre, ò por la ligereza de los espiritus vitales, ya por la complexion de los humores, ò naturaleza del genio, son unos huespedes importunos, que sin fer llamados se introducen, y no ay modo de despedirse, aunque les digan, que se vaya noramala. Dad lecciones à una muger, que se estremece con los truenos, para que no se assufte: con todas las instrucciones se azora, pierde la libertad, y no està para nada, fino folo para rezar al oirlos. Decida una tierna, y vergonzosa doncella, que no se corte, ni averguenze al preguntarle algo, responderà primero por las mexillas, que por los labios. Hablo, pues, del temor, y miedo libre, que cae en el animo, y con que el hombre teme defagradar à los hombres. Es tan vehemente, y poderoso este temor, y maligno respeto de desplacer à otros, especialmente à personas de autoridad, que es capaz de inmutar aun à varones fuertes, y conflantes, dixo el Eclesiastes: (9) Sapientia bominis lucet in vultu ejus , O potentissimus fa-

(6) 1. ad Corin. esp.6. v.12.

(7)

Apud Caufinam tem.

> (\*) Cap. 8,

(11)

E alm. 118.

40 (61)

iem

ciem illius commutavit.

S. V.

Ontra esta regla pecan mortalmente, lo primero: muchos Magistrados, Senadores, y Jueces, que huyen de sentenciar por si las causas, ò pleytos de los poder sos, o que privan en las Cortes, remitiendolas à otro Tribunal, quando barruntan', que han de falir mal en fu causa, o por cierra inaccion, o cessacion de diligencias permiten duerma la causa, y se sepulte, de donde fe siguen gastos en la orra parte, los delitos quedan impunes, fin fatisfaccion las injurias, fin atencion las inmunidades violadas: y porquè? no por otro motivo delante de Dios, sino porque viendo el cuento mal parado contra aquel de quien vive colgada su esperanza, y adelantamientos, temen quedar olvidados, si dan sentencia contra el : Conversum est retror sum judicium, O justitia longe stetit: (10) se ha debuelto la causa à otro Senado, dice Isaias, como si fuera una pelota, y se retiro la justicia.

Lo fegundo: pecan mortalmente muchos Ministros, que privan con los Principes, ò Potentados, como Ion Presidentes, Secretarios y Camariftas, y otros, que no relisten deviendo por razon de su empleo, con telon, y frente a los delignios de los Monarcas, Grandes, o Poderosos, quando por no relillir venà sus ojos la opression de los pueblos, caudales iniqua, o superfluamente expendidos, impuestos, tributos, o despachos, con que se desuellan los Lugares por la malignidad de los Allentitias, publicos Administradores, o publicanos; quien de estos podra decir: Loquebar in testimoniis tuis in conspectu Regum, & non confundebar. (11) hablava, Señor, de vuestra lev en prefencia de los Reyes, y no me avergonzava. Sirvales de exemplo el pecho, y teson de Daniel cautivo en Babilonia, que puesto en presencia del Rey Balthafar le dixo: Non bumiliasti cor tuum: (12) ensobervecistete, o Rey! contra Dios, profanaste los vasos del Templo, puliste tu aficion en los idolos, no glorificaste à aquel de quien depende tu vida, pot esso ha cortado el Señor tus dias, y dividido tu Reyno. Y què mal le vino por esso ? nada ; antes le premio el Rey con la Purpura, y una cadena de oro à su cuello. Assimismo pecan mortalmente las Cabezas, como fon Prelidentes, Intendentes, o Governadores, que no apean à costa de trabajo las causas, y publices defordenes de los Ministros subalternos, como son Corregidores, Alcaldes, o de govierno quando llegan à fus oidos : Va qui sapientes estis in ocu.s vestris! (13) ay de los que os teneis per diestros, y conocidos en el govierno cel mundo! todavia no aveis encontrado la ciencia de hablar con tefon, ni obligais al paladar de los Principes à passar las verdades, que mas amargan; antes bufcais epineias, y motivos, con que cohonestar vueltro feo filencio, y tolerancia con un manifiesto, y publico daño de las regiones, y pueblos: y porque? porque si se habla claro, ò le resiste à la voluntad de los Principes, o Grandes, suele ser cierta la caida. Por esto no ay que maravillar, que palpite el corazon, y le inmute el semblante del que resiste con teson à los Frincipes, y les corrige sus vicios; pues aun à muchos Superiores, para con unos pobres subditos Religiosos, cuesta gotas de sangre corregirles su pecado: tan arduo es à la noturaleza herir à otros en lo vivo con el cauterio de la verdad.

Lo tercero: pecan gravemente muchos Fredicadores, especialmente de Principes, Grandes, y Senados, que cubriendole con ciertas maximas de una prudencia carnal, no hablan desnudamente la verdad, ni reprehenden claramente los vicios, deffigurando el candor, y debilirardo la fuerza de la palabra divina con dilcurfos futiles, y penfamientos levamtados, fin atreverse à dar el ladrido, que Dies manda: Canes muti non calentes latrare. (14) Quiera Dios, dirè con San Agustin, que en las Corres, y l'alacios no este paillando lo que grito Jeremias de la Sinagoga: 1-4vor, O borrenda facta funt juper terram , Propheta prophetabant iniqua , O

1/ai cap. 3.

(11) Psalm. 118.

(10)

Ifaia c. 49.

(12) Daniel. c. s. v. 22, (14) Ifai. 56. v.

D. Angult.
1. 4. Dafiel
1. 4. Dafiel
1. Chipita1. 2. 20. 14.
2 pud R.yn.

(15) Ferem. c. 5. v.30.0 31.

(16)

Homil. 26.

Apud Cor-

nel. inc. 12

(17)

ad Popul.

Sacerdos plaufam dederunt manibus fuis, O ptebs mea dilexit fic: (15) horrendas cosas se ven, se predican cofas indignas, no faltan quienes den la enorabuena, y aplaudan, se embeleta convellas al vulgo; pero què

fera despus 90 is aby a smithing of noo - vadre, que me apearan fi hablo claro: si habias claro, pero con desverguenza To fin respeto, no me admiro; pero quando viertes la claridad con respeto, te despediran? no lo creo; y quando assi fuelle, puede aver mayor gloria, que ser uno delterrado por la verdad: A Prasulatu me dejicite, vel manentem periculis concludere nolite : os aveis de enmendar, decia San Chrisono, (16) o arrojadme del empleo, no querais, que peligre mi conciencia por no hablaros. Tened fortaleza, y esperad en Dios, y os nareis temer, y respetar de los Principes en vueltra predica cion. Señor, Señor, dixo Rufino al Emperador Theodolio, yo me encargo de que Ambrolio os de por libre, y os abfuelva, mas le responad Hebraos. dio el Emperador: Conozco bien la constancia de Ambrosio, y que no es bastante el ceño, ni amenaza de los Reyes para que quiebre la ley divina. Padre, que no sacare fruto, que es predicar en desierto. Si vuestras pala bras salen de un corazon frio, y esteril, li mezclamos el agua inmunda de futiles conceptos con el vino pu-Isai.cap. I. ro de la verdad : Caupones tui miscent aquam vino, (17) li no fiamos en Dios, y en la eficacia de su palabra, fino que bulcamos el aplaufo, y aura popular, como queremos facar fruto! El hablar claro, innar, y reprehender es mas necellario en los Predicadores de las Corres, y Palacios, porque fon tanto mas incorregibles, quanto mas paliados con la capa de urbanidad, y de prudencia. Yo me e remezco al leer unas palabras de aguel venerable Expotitor cornelio Atapide; El Predicador, dice, que buíca en sus fanciones, no tanto la conversion de las almas, quan to el aplaufo, y lucim ento, hie damnatur, este se condenarà : lo uno, porque abuso de la Carhedra del Est. piririr d'anto, no para gloria de Dios,

fino fuyo; lo otro, porque impidio

la salud, ò conversion de las almas; que Dios le encomendò, yo fio para enseñarlas el camino : y si esto es verdad, ay de los Predicadores de eltos tiempos! (18)

Tomad, o Predicadores, un exemplo de christiana fortaleza en el Padre Luis de Burdalue, Predicador de Luis Decimoquarto Rey de Francia : predicò un dia en la Capilla Real delante del Rey, y de sus Grandes con tal telon, y claridad, que pareciò à muchos de los oyentes arrojo, y temeridad; y como varios de ellos estuviellen haciendo esta censura, oyendolos por caufualidad el Rey, que andava digiriendo las verdades, que Dios le hablava por la boca de lu Ministro, les dixo: El Padre Burdalue ha cumplido con su obligacion, cumpla cada uno con lo que le toca. Haciante fune os pronosticos sobre el Predicador, y quando aun fus propios hermanos se temian algun destierro del Orador, llego un criado de parte del Rey al Rector del Colegio de l'aris, diciendo, que le avia edificado tanto el zelo, y constancia del Padre Burdalue en predicar defnudamente la verdad, que le assignava en premio por los dias de su vida quatro mil florines. Por el contrario permite Dios, que los que son infieles à Dios por los respetos humanos, queden abandonados, como lo vereis por este caso. Con ancio Emperador Pagano, è hijo del Emperador Constantino Magno, quiso probar la fidelidad de los Xefes, y Soldados de su exercito, y llamandolos à todos les dixo: Quiero saber, que religion professa cada uno: muchos elcogieron antes fer despedidos, è incurrir la indignacion de su Rey, que dissimular la Religion (hristiana, o dexarla ; otros por reipeto del i rincipe, y no exponer su fortuna, dislimularon la religion, que professavan. Al ver esta diversidad el Emperador, elcogio para tener cabe si à los que se ruvieron firmes en su religion, rompiendo por el temor, y respeto; mas à los que por complacerle dissimularon la Fè de Christo los despidio, como quien dice: No puedo fiar de quienes veo, que son infieles a su Dios. (19)

(17) Cornel. in cap. 6. Luc. U. 26.

(19) Vide Burdalue firm. in 2. Deminic. Advant.

Lo

Lo quarto: pecan mortalmente muchos Confessores de Principes, de Grandes, de Nobles, y Poderosos, en dissimular, y dar por licita su mala conducta de vida: Dios nos libre de que un Confessor suspire por confessar à Nobles, o Poderosos, mucho tiene andado para perderle à sì, y al que confiessa. Vosotros os admirais de que algunos Nobles, y Senores vivan cubiertos de deudas, que no tengan otro relox de su vida, que fu propia voluntad, comiendo, cenando, y levantandose quando quieren, y de que pongan hechuras suyas indignas en sus Pueblos, y Palacios; mas no ay que admirar, porque si el Confessor no corrige, ni pregunta, si no hace anatomia de su vivir, si no habla con claridad, si no se despide, o lo despide, como hizo un San Raymundo con el Rey Don Jayme, es natural el que duerman fobre sus vicios. O, y que bien dixo un prudente Confessor à su Soberano: No tengo à mi cargo mas que dos almas, la de V. Magestad, y la mia, qualquiera de ellas, que se pierda, me pierdo. Lo quinto: pecan mortalmente muchos Eferivanos, Procuradores, y gente de Curia, que en las causas civiles, ò criminales, que se arman contra los que mandan, o pueden en la Republica, ò govierno, huyen el cuerpo, y no quieren entrar, en ella, ni ay Obispo, Provisor, ò Magistrado, que les pueda reducir à que tomen la causa en sus manos, à quienes deven obedecer quando no ay prudente temor, fino vano de que se les siga dano grave; porque quien ha de intimar una excomunion, o defpacho à un Corregidor, à un Titulo poderolo! Yo no me atrevo, dice cada uno, porque me echaran del mundo: todos claman, que es una maldad, una infamia lo que se hace, y nadic se atreve à ser instrumento de la justicia contra ella. Ofreceseme un apologo al assumpto. Dio ungato muy dieftro en perseguir los ratones; juntaron estos capitulo sobre el modo de defenderse de tan terrible enemigo; y entre varios arbitrios, que se dieron, dixo uno: El medio es ponerle un cascabel, para que al oirle buyamos. Bien me parece, respon-

dio otro mas astuto; pero quien de nosotros se le pondrà? Bien nos parece, que se siga la causa contra se que se apee à un tirano de tal empleo; pero quien se atreve à denunciar? quien hace frente, y se cubre con la justicia? Veis ai como los malignos respetos del mundo os detienen, y acobardan.

Lo fexto: pecan mortalmente muchos, especialmente labradores, oficiales, ò gente pobre, que por las amenazas de un Cavallero, de un Amo, ò Regidor, v.g. que les quitaran el oficio, ò los echaran de su hacienda, ò por la esperanza de que les haran algun bien, ò seran atendidos, juran en falso, ò niegan la verdad siendo legitimamente preguntados. Lo septimo: muchos criados en los Palacios, y casas de Prelados, Senores, o Personages, como son Secretarios, Mayordomos, o criados de primera esfera, que viendo el escandalo del otro familiar, o compañero, dexan de avisar, por temor de ser perseguidos, à los amos, ò à quien puede informar en secreto con la esperanza del remedio, verdaderamente ingratos, è infieles à sus Señores: no topareis pecado mas obvio en los Palacios, y casas de Nobles, ni que mas pueble los estrados, humilladeros, y cocinas del Pueblo, quando todavia no ha llegado à noticia de los amos. Es esto tener animo para romper por todo inconveniente antes que por la ley de Dios? è es callar malamente, por temor de otro, el escandalo, que cede en descredito de la cabeza, y su familia? Padre, que informaran al amo lo contrario; que se buelen de donde nace el aviso, me expongo á que me despidan de casa. La verdad es tan hermofa, que aun à los amos mas tiranos no puede parecer mal; y quando huviera fundamento para temer algun daño, faltaria arbitrio para que llegasse à noticia de los amos, fin que se sepa quien informo? Padre, que no se como recibiran mi Señor, ò mi Señora los aviso, y mas quando es complice en el pecado. Aunque les amargue, si teneis amor, y ley, les aveis de avifar, fin atender, dice San Agustin, quam illi sis molestus, sed quam tibi

ille

de little

Apple Cor-

sa sh dad

an Hebreest.

(paj:

Lat. cap. I.

(20) lib. de utilitat. jejun. Sub fine. Simil.

(21)

D. Bernar.

ferm. 63. in Canta

Gregor. fu-

lib. I. bom.

per

Vide D.

Exeq.

ille sit dilectus ; (20) porque que pie-D. August. dad es perecer el otro por tu silencio! Qualis pietas si parcis, O moritur! Quando un Padre està amenazado de letargo, por orden del Medico no le permite dormir el hijo: le habla, le despierta, y si esto no llega, le mortifica, y le punza: dexame, le dice su Padre enfermo, por què me molestas? Y responde el hijo, porque moriràs, si te duermes. Verdaderamente que fuera impio este hijo con su Padre, sino le fuera moles-

to, dice el Santo.

Por el contrario, vereis varios de corazon doblado, que aplauden, y lisongean el vicio; es una pessima vulpeja, dixo San Bernardo, (21) un murmurador oculto; pero no lo es menos el blando lifongero. Estos con lisonjas, y mentirolas caricias se insinuan para pervertir à sus amos, no de otra suerte, que los lobos hacen presa del jumento, quando le alhagan, acarician. Preguntado Bias, uno de los siete Sabios de Grecia, qual era el animal mas fiero? Refpondio: entre las fieras, el tirano: entre los animales domesticos, el lisongero. Sabed pues, dixo San Chrisottomo. que aprobar el vicio, ò alabar al que delinque por el fin de congraciaros, o ganarlos la voluntad, es mas digno de castigo, que el mismo que delinquio : Collandare delinquentes longe plus eft quoad supplicit pertinet astimationem, quam delinquere. (22)

(22) Chrisoft. Bom. z. de Saul, & Das wid.

4 (41)

D.: Chryf.

116. 3. de 14-

#### the state of of of his chamily on

A segunda regla general: dificil cosa es, que no viva sugeto a los respetos humanos el que no esta prempto en su animo para dexar el empleo de que vive, antes que dissimular contra su obligacion el vicio, ò desordenes que observa. Avia de llevar todas las cabezas gravadas en el pecho, y elerita en sus labios aquella resolucion heroica del Cardenal Cifneros, quando haciendo frente al Rey Don ha de remediar todo, ni llevarlo à Fernando, le decia : la llave de mi eel- sangre, y fuego. El modo de roformar da tengo con migo: me retirare a ella, una Comunidad, dixo San Francisco para hacer semejantes esfuerzos del de Sales, (26) deve ser dulce, y gracioanimo en defenfa de la verdad, y so, sin comenzar por la reprebension Sales. 116: 20 justicia. Contra esta regla pecan, los de cosas, que hasta aora han sido tole. Epist. 31. primero : muchos Prelados Religios radas : lo que devia hacer , es mostrar;

fos, que observando varios desordenes en sus subditos, los tolerar con cierto remoso bien fundado de su conciencia: y quando con el balfamo de un trato paternal, y suave. y con el cauterio de una fuerte refolucion pudieran remediar mucha parte de ellos; con todo ello, faltos de animo, y libertad, por respeto de Fr. F. hombre grave, Maestro, o Jubilado, no se atreven à hablar : de suerre, que tal vez manejan à un Superior sus subditos, como los Labradores à un Alcalde de Aldea. De aqui nace desfigurarse la assistencia a las horas del coro, dispensarse con ligeros motivos penitencias, ayunos, ò austeridades de la regla : de aqui las relaxaciones introducidas, los alivios inmoderados, haita murmurar los mismos con quienes falsamente se condesciende : pues quanto mas se les concede, mas quieren. Padre, que se levantaran contra mi: me tendran por cruel, y riguroso: como en los ojos de Dios no lo sea el superior, poco importa: Mihi pro minimo est ut à vobis judicer, aut ab humano die. deve decir con San Pablo. (23) Padre, que murmuraran: y como quereis las personas publicas escapar la censura del vulgo? Omni populo inest malignum quoddam, decia Plutarco, (24) O quarulum in imperantes. Esto milmo se vè à proporcion en Cabildos, y Comunidades, y mucho mas quando los subditos no quieren en un Superior, o Prelado tanto fugeto, diciendo para configo: Notiumus hunc regnare super nos, mientras los contiene dentro de lo razonable. Tened riefo, intiftid, perfeverad : vendrà tiempo en que los milmos, que aora reciben con lanzas vueltras providencias, adoren las huellas, y veltigios de vueltro proceder ajula tado: Et adorabunt vestigia peduum tuorum. (25) 6 oup to Branche and

Hagome cargo, que un Superior al principio de su govierno, no lo

(25)

I faid co 500

regins , fok .87: William

(40)

ApodReva.

elelider vi

gis de bien

7257 k. ad Corinta

(24) In Politicite (27)

ApudReyn.

gia de bino

regim , fol.

68.65

E. ed Colista

f 22 9

Field to The 1 442 19

mibi 358.

Philolo-

(28)

D. Chryl.

lib. 3. de San

F Chrish.

En decirles palabra, todo lo contrario en vuestra vida. Tened enrendido, ò Superiores, decia un hombre ajustado, y Santo, que quien rige à una Comunidad, fino es de Novicios, ò una vilion de paz ; o procede con fervor, es como quien rige una mula dura de boca, que es precisio se le canse el brazo de puro tirarla del freno; v donde no, los alivios, y relaxacion una vez introducidos fuelen eternizarfe. Dionisio Richel en el libro tercero de novissimis cap. 13. (27) refiere, que un Religioso Ingles de nacion, arrebatado en espiritu desde el dia de Jueves Santo hasta el Sabado de Pasqua, luego que bolvio en sì dixo cosas admirables de las penas de la otra vida : entre otros que vio, fue à un Superior puelto en gravissimos tormentos: preguntado , por què padecia tanto ! respondio: potius propter peccata subditorum meorum, quam propter propria ista Sustineo: mas padezco esto por los pecados de mis subditos, que por los mios; porque me acoflumbre a caftigar mis proprias culpas con continuas reconciliaciones, disciplinas, cilicios, y oraciones, y de otros modos; mas à los defectos de mis subditos no aplique el remedio devido por cierto temor vano, de que por su refillencia, y contradiccion me pudieran quitar la prelacia : por ello crece cada dia mi tormento, pues los pecados de ellos en que por mi descuido incurren todos los dias, redundan en mi, y no encuentro fin de mis penas.

Lo segundo : pecan mortalmente muchas cabezas de republica, que por no cobrar enemigos, sufren, y dissimulan el escandalo, la usura, la injusticia en el Noble, ò Poderoso, opressines de los pobres, injustos re- sea precisso por amor de la Justicia partimientos de las aguas, de tribu- ser perseguido, o apeado. Padre, de tos, o bagages: que à los capitula- esse modo serà impossible cumplir bien res, que meten cisma, y parciali- con el oficio : serà impossible sin la dad en los Cabildos, no hacen fren- gracia del Señor; pero possible con te, ni reliden: y por que? unas ella. Haced animo à llevar dentellaveces, porque los socorren, ò de das, a passar por el ceño de los malfienden de ellos para manurencion de contentos, y vereis como es posfu empleo: otras veces, porque co- fible. mo pueden , y todo lo mandan , te-

The fall of the same of the sa

lados : el temor de estos es semejante al de Pilatos, que flaqueo en la justicia por la amenaza, que le hicie-ron los Fariseos: Si bune dimitis non Joan. c. 19. es amicus Caffari : estas miseras cabezas, que dependen, para comer de lo que rinde, y tambien de lo que no tinde el empleo, passan por acuerdos iniquos, forman provisiones injustas, dissimulan los bastimentos caros, maleados por respeto de Don F. o del Administrador, que le regala, callan cuentas no tomadas, y caudales suprimidos : todo esto lo conocen con un perene remordimiento de su conciencia, y solo quando lles ga la ocasion de hacer junicia en el desvalido: alli es donde descargan el golpe : Dat veniam corvis , vexat cenfura columbas. La cabeza deve ser muy robusta, dixo San Juan Chrisostomo, para cocer, y deshacer los vapores nocivos, y crassos, que suben desde lo restante del cuerpo de la Comunidad, o Cabildo, porque li està debil la cabeza, y no puede divertir los vapores, que à ella suben, cada dia quedara mas debil, y vendrà à perderse à si mismo con todo el cuerpo : Caput valentifsimum quidem effe opportet, ut pravas exhalationes ob inferiori reliqui corporis parte ascendentes dispensare possit. (28) Quereis simil mas identico, ni palabras mas expreslivas? Padre, como quiere ufted que baga, sino puedo justificar la cosa, para dar con ella en el consejo ? si los mismos Secretarios no se atreven a darme testimonio de lo hecho por semor de Don F. que todo lo rebuelve? Como? rompiendo, y abriendo brecha por muros de opoficion, usando de la autoridad para arrestar à quien conturba, poniendo en prisiones al instrumento que no obedece, aunque

Lo quarto: pecan mortalmente men les hagan algun maltercio, ò muchos Regidores, y Capitulares en pongan mal con el Presidente, o Pre- las Ciudades, y Villas, especialmente

si viven alcanzados de medios, que ce: o ! que bien se dixo: Exeat ab aucon el caracter de Regidores no tienen por pecado vivir de la trampa, citatar a Mercad res , y Oficiales; viendo por la experiencia, que el año que son de govierno, salen de miferia fus estomagos. Estos por temor de otros, que todo lo mandan, callar malamente, deviendo facar la cara, no relisten à determinaciones iniquas, dissimulan salarios, y propinas injustamente llevadas, ai ver que no se pagan Medicos, Preceptores, ni Maestros, que no se toman cuen. tas à Mayordomos, ni Depolitarios, que gasta el Cabildo lo que no pueden: callan, o condescienden contra el clamor de su conciencia, siendo ellos milmos à veces los primeros, que blasfeman fuera del Cabildolo milmo, que por sus falsos respetos se ven preciliados à practicar : verificandote en ellos aquel dicho de San Agustin contra los Filosofos antiguos: Colebant , quod reprebendebant ; agebant, quod arguebant, quod culpabant adorabant. (29) Padre, me diran, que me han de perseguir, sino firmo, y condesciendo; que se bolveran contra mi, fino me hago de lu parte: aunque os perfigan, y molesten; deveis hacer frente al vicio: ir contra el, y no passar por iniquas resoluciones, halta que con el nel testimonio de vueltra conciencia podais decir: Non feat cum concilio vanitatis, O cum iniqua gerentibus non introibo: (30) gracias à Dios que no voy à la parte con los malignos, ni condesciendo con ellos; y donde no huviere frente, ni animo para esto, dexar, dexar, dexar el oficio, y el govierno. Yo predico à los Ayuntamientos, que es muy dificil la salvacion en los que ion de govierno, tino son hombres dados al trato de oracion con Dios: y legun las abominaciones, que delcubro en los Pueblos de mis Missiones, puedo allegurar con la practica, y experiencia que llevo, que se hallar n pocos l'adres verdaderos de la kepublica, y que gran parte le compone de los que no lo son, cuyos pecados, è injusticias son muy dificiles de perdonar, porque to los han de dexar, y estan escritos en la mente de Dios, como en el bron-

la , qui cupit effe pius.

Yo os ruego in visceribus Jesu-Christi à los que fon de govierno, y esta Doctrina leyeren, que si se hallan comprehendidos en algunos de estos respetos, dexen el oficio, aunque passen con estrechez, ò se refuelvan à llevar una cara de bronce, para hacer frente à los desordenes, que se practican en los Ayunta. mientos, and ob applicate resis bles . v Senonce a que la humillan

#### number of VII.

to t consults vects a un Atami-T A tercera regla general: esmuy dificil no condescender el hombre con la voluntad de aquellos, de quienes esta colgada su esperanza, ò de quienes pende su adelantamiento, ò manutención en el empleo; es la razon, porque la misma esperanza, ò dependencia le mete en una moral necessidad de prevaricar buscando epikeias para componer el agradar à Dios à un tiempo, y el no desagradar à quien le protege. Contra esta regla pecan muchas cabezas Eclefiafticas, seglares, y Religiosas, en admitir para empleos publicos fugetos inhabiles: el Obispo recibe por Secretario, Oficial, ò Provisor à uno, porque no se puede resistir à Don F. que le ha solicitado la Mitra: el Corregidor, o Intendente recibe por Alcalde, o Secretario à un Ladron. à un hombre incapaz, o sin cabeza, iolo porque su protector se lo encaja: y que sucede de al? infinitos pecados de consequencia, manteniendo à pesar suyo un petardo solo por no difgustar à Don F. verdaderamente esclavos, y necios los que vivis de la ambicion; porque què mayor necedad, que amar los lazos, aunque sean de oro, que os quitan la libertad: stulti pominis est, dixo seneca, (31) compedes suos quanquam aureos adamare. Lo tercero: pecan gravemente muchos criados en cooperar à varios desordenes de sus amos, condescendiendo en juegos, y modales, que conocen ser contra la razon, y no obstante haciendo un codo de veneno, y de impaciencia en fu interior, callan, dissimulan, y aguantan delante de ellos : puede

(31) Apud Lone er tit. am .

(8.8)

(29) Aguit. pud Burdalue ferm. 2. Advent.

(30) P1.35. 0.4. aver penitencia mas dura, que sufrir genios altivos, duros, tiranos ? que aver de estar sin sueño hasta la una de la mañana, sufriendo malas palabras, y peor femblante, descuidar de su alma por cuidar de agradar à los amos en una perpetua esclavitud, y remo? y si esto desdice aun en los que firven en este mundo, quanto mas en gente principal,

y noble! Vereis Grandes de España, Nobles, y Señores, que se humillan à gente de Curia por salir bien en un pleyto: quantas veces à un Miniftro, que priva, à un Secretario, ô Presidente porque es el mobil primero en una Corte, và el Grande, el Señor, y Cavallero, se le humillan, le correjan, regalan, y lisongean? Pues à estas, y semejantes feas inconfequencias os reducen los respetos de mundo. Si observaramos lo que hacen, y practican, hallariamos cosas tan indecorosas de gente honeia, tan indignas de personas bien nacidas, tan disonantes à gente de juicio, que à ler pocos los tendriamos por locos 3 mas como la tropa de los que pierden el juicio en este assumpto es infinita, no caul la novedad su locura: Si cui intueri vacet, dixo San Agustin, (32) que faciunt, queque patientur tam indecora honeftis, tam indigna liberis, tam dissimilia sanis, ut nemo dubitaturus fuerit, facere eos, si cum paucioribus furerent; nunc sanitatis patrocinium est insanientium turba. Lo quarto : incurren esta esclavitud de los respetos numanos, con grave dispendio de iu conciencia, muchos aulicos, y pretendientes en las Cortes, y Universidades. Como aveis encanecido en la Corte ? preguntaron à un pretendiente; y respondio, recibiendo in-Junias, y danao gracias por ellas : veis ai que lo que el amor de Dios no puede recabar de los hombres, es à saber, dar gracias por los agravios; esso se vè cada dia practicado en los hijos de este siglo por los falsos respetos en que viven enlazados: O ambitio ambientium crux! exclamo San Bernardo, (33) quomodo omnes torques, omnibus places, nibil acer-

+ 5514 A 11/1 A 12/1 (33) bius cruciat , vibil molestius inquietat,

O nibil tamen apud miferos mortales celebrius negetiis ejus. O ambicion, n fallidas esperanzas del mundo! como crucificas, y atormentas al mismo tiempo que cautivas; con todo esso ninguna cosa encuentro mas seguida de los mortales.

na Aquellos trabajos, que no ay vas lor para llevarios por Christo, se llevan por respetos del mundo: aquellos Senores, que no pueden estar de rodillas media hora, ni de pie en su Palacio al oir Missa, llevando sobre si la peradez de sus años, los vereis inmobiles, y en pie las dos, y tres horas delante de un Monarca de la tierra: feguis assi al Salvador rome piendo dificultades? os delvelais por respeto de un Rey Supremo, como por servir al de la tierra? no; and tes bien se verifica en vosotros aquel fuerte improperio, con que Teriuliano confundia à los Gentiles: Majori formidine Ce ffarem observatis, quana ipsum de Cœlo fovem: con mayor respeto, y cuidado observais las ceremonias de los Palacios, y la voluntad de los Reyes, que no la leya y voluntad del Altissimo: Mayor soi; dixo Seneca, y nacido para mas altas colas, que para ser esclavo de mis apetitos, quam ut mancipium sim cord poris mei ; assi un Christiano para no degenerar del sèr de hijo de Dios. avia de repetir à menudo : mayor foy, y criado para mas altas cofas, que para ser esclavo de los respetos, y voluntad de los hombres.

#### te con los malignos, ni condefecado con clos ; y allive . ? hundere fren-

te, o asimo para ello, dezara dezar, A quarta regla general: vivir per opinion, y por agradar a los bombres es incompatible con la profession del Christiano. Es la razon; porque ninguno puede servir à dos amos de voluntades, y genios encontrados, y todos sabeis quam opuestos son los genios de Dios, y del mundo: ello es precisso, dixo San Agustin, que nuestra voluntad la govierne un Rey legitimo, que es Dios, o un tirano, que es el mundo: Anima enina nostra, aut à legitime Rege regitur; aut à tyranno vastatur....prudentia carnis, que inimica est Deo, repudinto Rege Christo, subdit infelieia colla tye

(41) .hnya sound bog tue ferm. 2. alabourh.

tor) 71.29. O.4x

D. Bernar lib. 3 ,de confiderat.

anod bogs

(32)

D. August.

116. 6. de Ci-

vitat. Dei,

c. 10. apud

Caufin. tr.

I. lib. I.me-

\$100 9.

D. August. ferm. 84. de temp. 0. 2. 19 Dem. 3.

(1)

Vide D. Thomas.:. 9. 132, 2012 amen's him at

2 2 9. 16. Vide Ea-

ranno. (34) Contra esta regla pecan mortalmente, lo primero: muchos Nobles, Mayorazgos, y Mayordomos, que en bodas, ò funciones sagradas de Cofradrias gattan lo que no pueden en conciencia, quedando empenados para dos, tres, y quatro anos, o sin pagar deudas: y por que? por no fer menos que Don F. y porque otros lo han hechò assi, y què le dirà de mi si no hago otro tanto. Lo segundo: pecan mortalmente muchos que obligados de algun favor, à beneficio recibido, temiendo los califiquen de ingratos, fino condescienden, abrigan injustas pretensiones de sus bienhechores: y assi vereis Religiosos, y Confessores, que pitan en el abismo, negociandoles un empleo, ù ordenes, en que han de cir de no à un bienhechor, y que pretende, cuesta mucho à un hombre blanco. Jacominana lo 12 510 1

Lo tercero: incurren en este lazo de los respetos humanos, aquellos, que no tienen animo, para negarfe à sus confidentes, ò amigos, quando piden fuera de razon, por complacerles quieren con una falsa epikeia cohone tar su hecho: este pecado le incurren infinitos Canonigos, Prela-

dos, Capitulares, Religiofos, y otros, que por respeto de N. dan su voto, contra toda justicia distributiva, poniendo instrumentos inhabiles para su Iglesia, quando podia surtirse de sugetos, que la condecorallen. Lo quarto: incurren en elta esclavitud muchas personas Religiosas, que no se atreven a entablar en lu Religion vida fervorosa, temiendo el que diran; ò por no desprenderse de la orra Monja, companera, o del otro amigo Religioso con quien se pierde el tiempo, y la conciencia: Mas ha de temer el Frayie, o la Monja, que ba de comenzar a seguir de veras del todo su llamamiento, a los mismos de su casa. que a todos los Demonios: son palabras se empeñan viribus, & polle con un de Santa Theresa al capitulo septi-Obispo, Superior, Magistrado por mo de su vida, es el caso, que al hombres discolos, idiotas, lascivos, ver que F. ya no gusta salir de casa, ò relaxados, y que examinada fiel- ni mantener conversacion en su cela mente la cosa, son inutiles, ò de da: que Sor F. no baxa à la reja, ni mas dano, que provecho a las Igle- pierde tiempo: que cierran la puersias, y Pueblos, y quando piensan ta à abusos: que se sequettran de les hacen algun obsequio, los preci- aquellos sitios, y personas en donde se faltava à la puntualidad, y se derramava el corazon, es precisto que dar al travès con su conciencia. De- la mudanza, y buen exemplo sea un freno, y tacita reprehension de los otros, armanse al punto sus lenguas, y dicen, que es esto que imprudencia la de F. como fi los demas no fueramos Religiosos. Por estos modos de incurrir en los respetos de mundo podeis inferir infinitos casos, en que se hacen los hijos de Dios esclavos de los hombres , fin acabar de romper fus prisiones.



O INGIN BORROW: Y RISE TOGR OFFREY 28. mor. ?

o accion, hungant on no exterior (ea) is.



o male de vaciras

la fracemos, es io our Pios aprecia, y en que le delevra. You us de

## PARTE TARES TARES

# DOCTRINA II.

## DE LA PUREZA DE INTENCION.

In omnibus operibus tuis pracellens esto. Ecclicop. 33.

§. I.

Vien considerare atentamente las obras de Dios, hallarà, que todas ellas fon perfectas : Dei perfecta Sunt opera; y que no es menos digno de alabanza, ni menos admirable el Señor en la formacion de una hormiga, que en la creacion del Sol; y quien registrare solicito sus obligaciones, hallarà, que no deve elmerarle menos en las obras, o acciones, que parecen de poco momento, que en las grandes, y de mucha confideracion: In omnibus operibus tuis precellens esto: esmerate en hacer con toda perfeccion, dice el Espiritu Santo, todas tus obras, ora grandes, ora pequeñas; porque assi como no tanto la material, o cuerpo de las obras, quanto el primor, artificio, y l'abiduria, con que Dios las hizo, es lo que se lleva la admiracion; assi no tanto la obra, como el animo, y esmero, con que la hacemos, es lo que Dios aprecia, y en que se deleyta. Yo os quiero entretener en una utilissima Doctrina, es à faber fobre la pureza de intencion, con que aveis de hacer todas vueltras acciones, y obras : dividiendola en dos partes. En la primera tratare de la pureza de intencion, y sus propiedades, y en la segunda de sus efectos; para cuya inteligencia os quiero poner algunas reglas fundamentales, y facadas de los Santos Padres, Theologos, y Doc-

Sea la primera regla, y arancel, por donde se ha de conocer, y medir lo bueno, o malo de vuestras obras, es la ley, y voluntad Divi-

na, que se os intima, declara, y manifiesta yà por las reglas, constituciones, o Prelados, como passa à los Religiofos, ya por los libros, l'adres, Ayos, ò Oonfessores, ya por lo mismo, que la conciencia, o razon natural os està dictando; y quanto mas pura, y prefectamente obedecemos, y nos conformamos con lu ley, y voluntad, que le nos manifiesta, è inrima, tanto mas excelente, perfecta, y meritotia sale la obra, como mas ajustada al beneplacito de Dios: por lo qual si al cabo del dia Dios me quiere feis horas durmiendo, una orando, tantas trabajando. otra comiendo : si Dios à mi me quiere atado à les libres, al etro al arado; à este en el matrimonio, &c. el acomodarse uno al estado, empleo, o exercicio del modo que Dios lo intima, esta es la suma perfeccion en los ojos de Dios, y que por si mulino practico el mismo Salvador: Ego qua placita funt ei fucio semper.(1)

La fegunda regla general : lo que le hace por algun da temporal, o terreno, o por otrofia, que no mira à Dios, aunque no sea en si cola mala, es de ningun merito en los ojos de Dios: la obra de suyo buena pierde el merito: (2) Opus virtuo-Jum amittit vim merenai vitam aternam, si propter inanem gloriam fiat, etiamsi illa inanis gloria non sit peccatum mortale: es la razon; porque para fer las obas gratas à Dios, y meritorias en los ojos de Dios, no bafta que pertenezca à alguna virtud, fino que se ordene al fin de alguna virtud, dice el mismo Santo: (3) Ut voluntas sit bona, requiritur, quod veiit bonum, O propter bonum : y assi toda obra, o accion, nunque en lo exterion fea

foan. 15. 8.

Vide D.
Thom. 2.2.
q. 132. art.
3. ad lum.
(3)
D. Thom.
1 2. q. 16.
Vide Engel 1. p. lucis Exangf
Dom. 3. po.
Epipb. Cornel. in cap.
16. Previrb
Greg. lib. 5.
18. mor. 6.

buena, fino và ordenada à Dios, esto es, fino le hace por algun fin, ò morivo honesto, es obra inutil, ociosa, y de ningun provecho: Bonum opus intentio facit, el que la obra sea buena hacelo el fin , è intencion, con que se hace, dixo San Agustin: (4) y aora veo quanta verdad tenga aquel dicho del Profeta David: (5) Omnes declinaverunt simil inutiles facti sunt : todos torcieron al obrar, obraron inutilmente, y apenas ay quien obre bien, y sin mezcla de

(6) Lib. 2. de voto. cap. 4. Vide Corn. in cap. 12.

\$2156X

(4)

D. August.

in Pf. 31.

(5)

Pjalm. 13.

algun fin terreno. La tercera regla general: para que una obra , ò accion indiferente le haga honesta por algun fin honesto, es necessario, que se refiera à algun fin honesto con fundamento, y proporcion del medio, que se pone con el fin , porque se hace : Otiojum est, dice el Eximio Doctor (6) quod non refertur ad finem, puta, bonestum: es ocioso, è inutil lo que no se ordena à algun fin honesto: y assi si uno dixera, quiero irme al campo ( pallear , refrescar , echar un tra go, o jugar al naype) à gloria de bios, y por amor suyo, li en semejante accion no lleva algun fin honesto, semejante ofrecimiento, è intencion es vana, y de ningun momento, porque el passear, jugar, refrescar, &c. de nada sirve al ho-"nor de Dios: deve pues hacerlo "por algun fin honello , como si el "estudio conduce para la gloria de "Dios, y las fuerzas son necessarias, " ir al campo ( ò tomar el alimento " proporcionado ) v. g. para cobrar " falud por estudiar, serà acto de vir-", tud : hasta aqui el Eximio Doctor: mas fi ningun fin honesto se puede lacar de tal accion, serà inutil. Què buen consuelo este para aquellos, que corren toros, comedias, forman bayles, combites, gastos inmoderados, diciendo, que es à gloria de tal Santo: semejantes funciones son y dignas de risa sus obras, y en el dia carcel, gastos, ò palabra, que diò de la cuenta saldran hueras, y fallidas, de casamiento; hurrar viendote po-

E aqui se infiere : lo primero, que qualquiera obra, o accion, aunque lea buena en lo exterior, si con todo esso se hace con algun fin torcido, o malo, es obra mala, tenebrofa, y abortiva, como dixo el Salvador: Si oculus tuus fuerit niquam, totum corpus tuum tenebrosum erit: (8) es la razon, porque obras, que llevan algun fin torcido, no pueden venir de la caridad, ni ser hijas del amor de Dios, ò de la virtud, ni la gracia las puede realzar, ò elevar. Lo segundo : una obra grande de suyo, li se hace con poco espiritu, es de poco pelo en los ojos de lib. 4. doct. Dios; y al contrario, una obia en si asc. obir. 3. pequeña, v. g. rezar una Salve, mortificar la lengua, o vista en no ver, ò decir tal dicho agudo, dàr à un pobre una corta limofna, fi se hace con mucho espiritu, y sano corazon, es de gran peso, y merito en los ojos de vios: por lo qual es temeridad poneros a definir, si un Bienaventurado es mas Santo, que otro, porque solo Dios es el que puede taffar, conocer el espiritu, o intencion, mas, o menos fervorosa, y alta, con que se obra: Spi- Prov. c. 16; rituum ponaerator est Dominus : (0): v. 2. por esto conviene observar, que ay tres generos de obras: Unas son buenas: otras malas: y otras ind ferentes: obras buenas ion aquellas, que nacen, y se derivan de alguna virtud, y que pertenecen à ella, v. g. rezar, dar limofna, mortificar el cuerpo: obras malas fon las que se oponen en cosa leve, o grave a algun mandamiento de Dios, como ion mentir, hurtar, desobedecer à los l'adres, &c. las quales no pueden cohonestarie, ni hacerfe buenas con algun fin , o pretexto de virtud , porque la obra de suyo viciosa es como ordinariamente vanas, por fin de fa- el ajo, que no ay modo de decir lir con lucimiento, o que mas traen con el dulce; assi no ay modo de ruina, dispendio, que edificacion: hazerse honesta la obra mala: por Vana sunt opera corum, O risu digna, lo qual mentir por evitar ruidos, ò dice el Profeta Jeremias (7) in tem- porque no se enoge la orra persona; pore visitationis peribunt: son, vanas, jurar falso, por librar al otro de la

Math. c. 7. Cornel. in c.zi. Prov. v. 27. Alvaiez de pas ce , tom. 2. part. 3. C. 2. Nieremb. cap. 18. Engel. in festo

31 - 1 - 13

本 作品 3.4

(7) Jerem. cap.

· 64 · 6 · 5 · 5 · 5 · 5

bre, y no con extrema necessidad, gastar mas de lo que puedes en funciones, y Mayordomias por no fer menos que otros, à honra de tal Santo, no fon obras buenas, fino malas, y de mala raza, que no participan del humor de la gracia, ni en elto pueden complacer los Santos, y quiera Dios no sean alguna vez especie de blasfemia, ò irreverencia grande contra Dios, como quando entregados al excesso de beber soleis brindar : para que Dios nos junte en el Cielo: Dona iniquorum mon probat Altissimus : nec respicit in

oblationes iniquorum. (10)

La tercera especie son de obras que ni son buenas, ni malas de suyo, y por esto se llaman obras indiferentes : algunas obras suelen estimarle por la materia, como las de plata, oro, ò cristal : otras aunque sea vil la materia se estiman por el artificio, y primor, con que estan trabajadas, como una pintura, una estatua, un dibujo, &c. alsi ay unas obras, y acciones de suyo buenas, y en lo exterior apreciables por ser del linage de alguna virtud, como orar, hacer limofna, oir Milla, &c. otras ay indiferentes, las quales miradas en si son de ningun merito en los ojos de Dios, y de poco momento, como fon arar, trabajar, dormir, &c. pero si se enderezan à Dios, si se elevan, y realzan con la intencion pura, y animo de agradar al Señor, todas, y cada una son en el Justo dignas de la gloria: porque todo el primor, merito, y perfeccion le traen de la gracia, y del animo, è intencion alta, y pura de hacerse por Dios; (11) y por ello aveis de observar, que no basta el que digas i Señor, yo quiero passear, jugar, è comer à gloria vuestra, tino que es menester, que lleves algun fin honeito, à que le refiera essa acción, como poco ha dixe.

La quarta regla : las obras , y a ciones buenas no tanto le ditinguen por lo que en si lon, y exteriormente parecen, como por el len ir con alguna tacha,, ò imperfin con que se hacen : (12) Noveris, dixo San Agultin, non officies, sed finibus à vitis discernendas esse vir- tro genio, e inclinacion, hacien-

dolor, calumnia, o pobreza, que padeces, el ayuno, rosario, ò devocion, que haces, lo ofreces à Dios, diciendo : Señor, yo quiero padecer este trabajo, è hacer este ayuno, ò limosna puramente por amor vuestro, y agradaros: aquel acto de padecer, esse animo, o limosna animado con essa intencion, es acto de amor de Dios, y de caridad : si lo haces por conseguir la gloria, serà acto de esperanza ; si por agradecer à Dios los beneficios, sera accion de gracias : si lo haces en satisfaccion de tus pecados, ò por mortificar tu cuerpo, serà acto de penis tencia, y de castidad. El mana era de tal calidad por Divina providencia, que siendo una especie de rocio quaxado, fabia à lo que se queria : Ad quod quifque velebat convertebatur. Si uno queria, que supiesse à perdiz, à miel, à carne, à pescado, à esso sabia; la intencion es de tal calidad, que con ella puedes hacer, y negociar, el que una obra, o accion sepa à muchas virtudes, siendo en sì una accion exterior fola, v. g. Señor, por este rosario, ayuno, è trabajo quisiera amaros lo possible, adoraros, agradeceros vuestros beneficios, obedeceros, humillarme, satisfacer per mis culpas, Oc. con toda aquella penfeccion, que es possible à puna criatura. Ve aqui un modo pera fectissimo de exercitar debaxo de cada obra muchas virtudes à un tiempo, una negociacion poderofisima con Dios : Bona est negotiatio ejus: à la manera que si haces un adulterio por vengarre del conforte, por deleytarte, por deshonrar, y desobedecer à tu Padre, que te reprehende, este adulterio sera pecado de luxuria, fera pecado de venganza, desobediencia, è injusticia; pues de tantas malicias se vine, quantas son las intenciones, que oculta. (13)

En lo regular nuestras obras, aun quando en si son buenas, y las ofrecemos diciendo: esto quiero bacer, Sener, puramente por vos, fue feccion: es la razon; porque al obrar, o hacer algo, procedemos fegun nueftutes. De donde se insiere, que si el do, que la gracia se acomode à ella,

D. Thoma 1. 2. 9. 8.

D. Augult.

(11) S. Thom. 1. 2. 9. 18. Vide Engelg. 4. 18. gula in fea fo. S. Mare tini.

(11) Vide Cornel. in cap. 3. Levis.

(10)

Zech c. 340

ce , tom, 2. 45 VA . T . 1980

Alle de delle.

cap. 18; Eur

gel. in felo

S. Marriel.

Namemb.

(21) Vide D. Thom. : 2. 9. 1. art. 3. er 1. 18. art. 6. apud Engel. cit. Agust. lib. 4. cap. 3. contra Jul. apud Nic. rem. de pu ritate intent. in afcet. 1.

simil.

Vide Do-Arinam 1. de passio.

Simil.

(14) V:M. Agreda, de dileff. lib. 2. part.1.

5. Gregor.

(37)

springs in a

quando nuestra inclinacion, y nuestro genio se avia en todo de acomodar al impulso, y à la inclinacion de la gracia ; y à la manera, que la moneda lleva algo de liga, y mezcla, assi nuestras obras regularmente llevan algo de nueltro genio. El fiematico todas las cosas hace con flema, el vivo todo apriela, come, reza, anda, habla, obra con celeridad : es cierto, que el alma de un hombre cojo intenta, que el movimiento salga recto, más como està la pierna coja, ò impedida, sale torcida; la gracia, y caridad fiempre inclina à obrar puramente, y lo mejor ; pero como es precissa la voluntad para obrar , y ella condesciende facilmente con el genio, por ello las obras falen con imperfeccion, y son pocos los que puramente obran por Dios. (14)

#### S. III.

Sto supuesto, preguntaràs: Padre, y què cosa es esta pureza de intencion en el obrar ? Refpondo: no es otra cosa, que un deseo, y animo eficaz de hacer alguna cosa por Dios, y segun su voluntad. La caridad, y el amor, dixo San Gregorio, (15) tiene propiedades del fuego, que o ha de hacer algo , o perece : Amor totus igneus eft , & illius elementi naturam imitatus semper agit, aut perit : por esto la caridad inclina à dirigir à Dios continuamente todas las obras, y elta intencion de hacerlas por su amor es hija, è hija la primogenita de la caridad, porque su primero conato, è impulso es mirar à Dios : el alma del beneficio, y lo que le hace estimable, y digno de agradecimiento, no consiste en lo que se dà, sino en el animo, y afecto, con que le dà; y assi el alma, y perfeccion de una obra, no consiste en la aceion exterior, que se hace, sino en la intención, y animo, con que se hace: la accion exterior es la contera, y cuerpo de la obra, la intencion es el alma, y vida, por donde recibe su perfeccion; y assi como la perfeccion del hombre no se mide por el cuerpo, por hermo-

so que sea ; assi la perfeccioon de una obra , no se mide por lo exterior, aunque sea en si bueno, sino por la intencion, y animo, con que se hace ; si fuere la intencion pura, recta, y lucida, pura, lucida , y recta faldrà la obra : Si oculus tuus, Oc. (16) Es cierto, que el Rey Antiocho, y el Rey David se arrepintieron de sus pecados, pero la penitencia de Antiocho fue falla, la de David admirable ; y porque! porque en el uno la intencion fue falsa; en el otro recta: la oración del Fariseo sue reprobada de Dios, y grata la del Publicano; aquella era hija de una intención sobervia, y vana, esta de un animo humilde, y temerolo.

Ista intención pura, y recta es de tanto peso delante de Dios, que eleva, engrandece, y realza qualquiera acción, obra, o trabajo, por minimo, que en si fea. Fingieron de Midas los Poetas, que todo quanto todava con lu vara, lo convertia en oro, la piedra, el pan, la agua todo oro; tal es la intencion de agradar à Dios con cada obra, y hacerla por fu amor: no ay action por despreciable, que parezca, como fregar, barrer, trabajar, dormir, que no sea una obra de oro, una obra realzada, y digna de un pelo eterno de gloria. De donde se infière, lo primero: que siendo la intencion la que dà el set à las obras, quanto mas pura, y mejor fuere la intencion, tanto mas perfecta, y meritoria serà la obra : (17) buend es la intencion de escapar el pecado por miedo del infierno: mejor ferà, si lo hiciesses por la esperanza del premio: muy buena si aborreces el pecado, por el fin de alguna virtud, como por obedecer, padecer, o agradecer al Señor los beneficios: y mucho mas apreciable, si huyes el pecado unicamente por amor de Dios, y por hacer plenamente su queter: (18) O amor San= Etus , & caftus ! ò pura , y defecada intencion de la voluntad! tanto mas defecada, y pura, quanto en ella nada se mezcla de la propia voluntad ; tanto mas dulce ; y suave; quanto mas Divino lo que se siente, y Aaa

(16) S. Matthi cap. 6.

Cornel. id

Nieremba lib 4. afcet pod. Engel. in felt.s. Martini.

(18) Cornel. c. 16.in Prov. Lib.z.nart. i. can.s.s 6. apud P. Alvarez de Pat. desea; aficionarse à Dios de este modo es deificarse: sic affici deificariest, (19) dixo San Bernardo.

(19) S. Bernard.

(20)

the formor

State 1 19 12

(+1)

In vitis PP.

to salapad

feller Alar-

(81)

15.00 Poor

CHARLE .

Gungs is

ab assev A

4257

In vitis PP.

Lo segundo: que debaxo de unos mismos exercicicios de virtud, unos adelantan mas, y se hacen Santos; otros menos, y quedan tibios, y relaxados, aunque parece en lo exterior, que todos van iguales: si medimos por los ojos el movimiento de los attros, todos parece, que se mueven igualmente, con ven mucho mas velozmente, que otras. Si en el Cielo de una Religion, de una Congregacion, o familia reparais en la serie de exercicios, todos van à oracion, à coro, fe recogen, se levantan, comen, velan, y trabajan; mas unos corren, y buelan por el camino de la virtud, otros van a passo de tortuga, o descaecen en el ; por que ! porque en los unos se oculta un animo, efpiritu, è intencion recta, y pura de agradar à Dios en todos ellos, en los otros se oculta el espiritu de la propia voluntad, y diversas aficiones: (20) assi se lo mostro Dios a un Monge, que vió por vilion interior, que en el refectorio unos de les Monges comian cevada, otros pan, otros un panal de miel; pidio al Señor inteligencia, y le dixo: en los que comen cevada son entendidos los que comen por folo apetito, y gusto; por los que comen pan se entienden los que comen por obediencia, y por los que comen el panal de miel, se entienden los que comiendo por obediencia, tienen fantos, y buenos pensamientos, con que ofrecen al Señor aquel alivio: Sive comedatis, five bibati, Oc. Lo tercero: que es engaño, è ignorancia hacer mas caso de cosas singulares, y grandes en materia de virtud, y que se captan la admiración, que no del animo, y espiritu, con que le devenhacer : Non magna facrec, sed magna bene facere extr mum eft.

Nadie duda, que el buelo rapido de una paloma es tardissimo comparado con el movimiento del Sol, y no obilante parece, que el Sol no le mueve en comparación del buelo

was treated to due by being the

de una paloma : quantas veces celebrais, y admirais por hombre Santo al otro, que en penitencias, ayunos, vigilias, y exercicios exteriores hace mas, que los otros, y fe distingue, quando el otro en un rincon de su celda, o casa sin ruido, ni bullicio figue los exercicios, que le tassa la Comunidad, el Prelado, ò Confessor con mas espiritu, y perfeccion, y con menos peligro de vanidad : Omnes viæ patent oculis ejus, Spirituum ponderator est Dominus. (21) Buen exemplo tenemos de esto en Samuel : iva por orden de Dios à ungir por Rey de Israel à uno de los hijos Isai, el primero que viò suè à Eliab, y empezò à dudar, y decir, si seria aquel el ungido del Senor: (22) Num coram Domino est Christus ejus; pero dixole el Señor, no te pagues de su semblante, ni de la estatura, y gentileza de su cuerpo, porque yo lo he deshecho, ni yo juzgo como los hombres; porque el hombre juzga, o ve lo de fuera, mas el Señor penetra el fondo del corazon: Nec juxta intuitum hominis ego judico; bomo enim videt ca, que parent, Dominus autem intuetur cor.

Las virtudes de los Filosofos Gentiles Ilamava San Agustin: Magni passus, sed extra viam: se esmeravan, se complacian, y hacian alarde de ser templados en el comer, moderados en el hablar, pacientes, definteresados : estas virtudes parecian grandes abanzes, y progrellos en la virtud : Magni passus ; pero ivan descaminados, y fuera del camino, torciendo por los vicios, porque eran virtudes sin alma, ni vida de la fe, ni caridad, y porque pretendian grangearse con ellas en el credito de templados, pacientes, &c. y virtudes manejadas de un espiritu tan feo, como es el de la vana gloria, y sobervia, què mucho fuessen paslos descaminados: Magni passus, sed extra viam, aun quando se grangeavan la veneracion de los necios ? Es verdad, que algunos con el hipo, ò capa de devocion exceden en penitencias, trabajos, y devociones; mas porque estas obras, y exercicios unas yezes son mas de lo que prescrive la

(13) I. Reg.cap.

Jimi2

(21)

Prov. c. 16.

bimil.

(41)

-Siga Mil

-th the sb

teff. lib. 2.

perf. I.

S. August.

regla, la obediencia, ò diclamen del Prelado, o de lo que ordena el

Confessor: otras las dicta la propia voluntad, un animo tacito de fin-

gularizarfe, ò distinguirse entre los otros; grande inclinacion à hacer

mucho de lo que se ve por de fuera;

poco animo, ni espiritu para expli-

carfe con finceridad, ni fer docil,

y rendido; por ello fon paffos gran-

des, pero fuera del camino de la virtud : Magni paffus , sed extra viam.

Como, Señor, no reparais, que he-

mos ayunado, y nos hemos afligido?

por què aviendo humilladonos, ha-

ceis del que no lo sabe ! clamava

Isaias, y responde el Señor, porque

vuestros ayunos, afficcion, y humillaciones son hijos de vueltra pro-

pia voluntad, y no son por mi di-

recion; y obras tan terrenas, y te-

nebrosas, no las acepto, ni doy fuer-

zas para ellas, y solo las dà el amor propio, y el espiritu malo: y la re-

gla para conocer, si son de la pro-

pia voluntad los esfuerzos, que se

hacen de penitencia, y exercicios ex-

teriores, que toman, suele ser, el

que desfallecen presto, ò se hacen

viendo en Comunidad ayunava, y

comia muy poco, sin sentir dincul-

con ellos ! dixole entonces el viejo,

es que quando estavais en Comuni-

dad, oculis aspicientium pascebaris, te

alimentavas con la vanagloria, y vano

contentamiento, de que te velan ayu-

nar, y esso te dava fuerzas; mas aora

que nadie te ve, no es mucho ten-

gas dificultad. Si tuvieras una muger

que te amara, no por ti, sino por

la hacienda que traias, por ventura

no la tendrias en menos? pues què

mucho, que Dios te estime en me-

nos, quando en lo que haces le bus-

cas no por si, sino por algun interès,

Refirese de un Monge, que vi-

ò comodidad propia?

Peranza de face VI al. . por tenenle Stato, porque . VI d. .

Ues Padre, qual deve fer nueftra intencion para obrar con perfeccion todas nuestras acciones ! l'ara que vuestras obras sean gratas, y meritorias en el acatamiento del Señor, la intencion con que las aveis de hacer ha de tener algunas propriedades: la primera, que lea pura, y recta: la segunda, universal: la tercera, que fea exacta en todas las circunstancias: la quarta, que sea constante, y perseverante: la quinta, que sea en gracia de Dios. La primera condicion es, que sea recta, y pura la intencion; esto es, sin mezcla de algun fin terreno, o humano, que te tire, imo que puramente mire à Dios, y à complacerle. La aguja de marear, por donde le goviernan los navegantes, siempre està mirando al Norte, entre las olas, tempellades, y baybenes del navio, nunca le pierde de vista; pero apenas llegan debaxo la linea Equinoccial, en que pierde de vista al Norte, quando se empieza à inquierar, y està en continua turbacion, hasta que entrando en el otro emisferio, empieza à apuntar al Norte, y se sossiega: el santo querer de Dios, su beneplacito, y Bondad hade ser el norte de todas nueltras ideas, afectos, y operaciones, sin que le perdamos de vista: en el negocio, en el pelyto, en las compras, en las pretentiones, y qualquiera otra operacion, si quereis vivir quietos, y fossegados, mirad siempre como à norte seguro à lo que Dios quiere:

Es cota feissima en el hombre fer vizco, y mirar encontradamente; y no es menos feo, ni menor abfurdo mirar azia Dios, y azia lo terreno en el obrar; por falta de esta pureza de intencion son mancas, imperfectas, y sin merito muchas de vuestras acciones, aun despues que las ofreceis à Dios. Lo primero, hacer bien al necessitado, con el fin, de que te lo pague trabajando, assistiendote, o de otro modo, es contra el dictamen de Christo, que dice : Haz bien à quien no te lo puede pagar. Lo se-

gundo: regalar, assistir al Juez, al Aaa 2

Pre-

Isalæ c. 58.

E ed Cha

PUBLICATION

Col. C. 3 5

Meetel Se . M.

tad alguna: determino irle al Yermo à la vida solitaria, y proleguir alli con su abstinencia, pero tentia tal dificultad en los ayunos, y poca comida, que no pudiendo mas, fiaqueo en lu resolucion: fuelle à un viejo, y le pregunto, qual serà la causa de que ayunando tanto quando estava en Comunidad, no hallava repugnancia, y aora es tanta, que no puedo

fin jugo interior.

Simil.

(02) Jordan 3

Prima intentionis proprirtas.

Simil

STOREGIST OF

Simil.

(26) Ecclef. c. 7.

(24) S. Ambrof. Prelado, rico, o poderoso con la esperanza de sacarle algo, por tenerle grato, porque te de la mano, no es obra de virtud, sino afecto de avaricia: Tribuere remuneraturis affectus quidam avaritie est. (24) Exceder en ayunos, vigilias, devociones, penitencias sobre lo que re señala el Confessor, el Prelado, ò tus reglas; inclinarte mas al trato con este, que con el otro por ser mas noble, mas agudo, y confrontar con tu genio; estudiar con hipo, è inmoderacion por adelantarte al otro, y llevarte la Cathedra, el aplauso, ò el alivio; ponèr mas cuidado, y zozobra en los encargos de los hombres, especialmente si lo manda un Obispo, un Presidente, un Provincial, que quando haces los de Dios, no son acciones hijas del verdadero, y puro amor, fino de la inclinacion natural, ò algun fin torcido : In quo oleum, & operam perdidisti, en que se pierde el trabajo, y la obra; y obras en que se busca à la criatura, no las acepta Dios, ni las oye. Assi passo en la Ciudad de Leon, aviendose acabado una festividad, y musica en una Iglesia, en la qual cantavan muchos, y respondian: estando ya todo en silencio, se ovo esta voz en el ayre: Solus raucus exauditus est, solamente ha sido oido de Dios el de la voz ronca, conque quedò confundida la vanidad, y fantasia de los demás Cantores, que no cantavan, ni oravan puramente por Dios.

bre : Inveni , quod Deus fecit hominem rectum ; ipse autem infinitis se miscuerit questionibus: (26) y esto es lo que al Señor desagrada. Aquel siervo, que se mete en mas negocios, obras, y cuidados de los que su Señor le prescrive, estara muy ufano, persuadido que agrada mas à sû amo, que los otros, que no hacen mas de lo que se les encarga, pero bien : y vive engañado, porque el amo le reprehende, y dice : Hombre, que no te mando effo, ni quiero que hagas tantas cofas, pues por meterte en tantas, ninguna me haces bien; haz lo que te mando, y nada mas: à este modo, si Dios no quiere tanto de ti, para que

obras, ora de suyo buenas, ora in-

diferentes, se enderecen, y ordenen

a Dios, y por agradarle: Sive man-

ducatis, si bibitis, sive quid aliud fa-

ciatis, omnia in gloriam Dei facite. (27)

ora comais, bebais, ò hagais otra

qualquiera cosa, hacedlo todo à glo-

ria mayor de Dios; desuerte, que

con igual espiritu, y aprecio hemos

de hacer las obras, y acciones indi-

ferentes, v.g. hilar, comer, andar,

fregar, leer, y otras semejantes, co-

mo las mas sagradas de orar, leer,

rezar, oir Missa, &c. y assi como el

alma con igual cuidado anima, y af-

lifte al dedo, al estomago, y à los

ojos; assi con igual atencion ha de procurar hacer las obras indiferentes,

como las buenas, y fantas: es la ra-

zon, porque fiendo la voluntad del Señor, que yo à tal hora me levan-

te, à tal hora ore, ò teze, à tal

tiempo coma, descanse, y estudie; con igual veneracion, y pureza de

corazon devo recibir su voluntad, y

venerarla en uno, como en el otro; pues en tanto mis obras fon gratas

a Dios, y santas, en quanto se con-

forman con su voluntad; y el q e la voluntad del Señor se me intime

una vez debaxo de una obraindife-

rente, otra vez en una obra virtuo-

sa, no por esso dexo de obrar me-

nos perfectamente en una, que en

otra: assi como el que el cuerpo del

Señor à quien adorò unas vezes le

La segunda propiedad es, que 2. proprié. sea universal, esto es, que todas las tas.

> (27) Is ad Coa rint. c. 10. 5° Col. c. 3 :

Rayuandus.

Esta intencion pura, y recta suele faltar en aquellos, que apetecen, y abrazan muchas cosas, negocios, o cuidados, en quienes es precissa la inquietud, y zozobra del corazon; pues el deseo de salir con lo que intentan, el quedar bien con el empeño, pleyto, o negocio, la ambicion, o deseo de la honra, es la calentura, que les trae turbados : Febris nostralibido est, febris nostra avaritia est, Oc. (25) La calentura del cuerpo se conoce, quando el pulso saliendo de su pausado movimiento, dà muchas mas palpitaciones, y lin concierto; la calentura de un animo se conoce, quando uno toma muchos mas cuidados, se mete en mas opera, y trabajos de lo que lleva el hom-

(25) Ambrof. 1. 4. in Lucas In ejus Va-

de plata, o de cristal, nada quita, ni pone, para que con igual veneracion deva en todos casos adorarle. Encontro una vez N. P. San Ignacio a un hermano coadjutor barriendo, y como no lo hiciesse bien, le pregunto: hermano, por quien hace esta accion humilde de barrer! Padre, hagolo por Dios; pues yo le asseguro, le dixo el Santo, que si otra vez no lo his ciere mejor, y con mas cuidado, me llevarà una buena penitencia; para Dios, y con Dios se han de hacer las cofas todas con mucho cuidado.

3. proprietas.

(28) S. Cyprian. de fing. Cle .

Apud Cora nel. cap. 33. Ecel.

(29) Apud Engel. in felto S. Martini. (30) Apud manti. purit. tent. in' Religiofa taria.

4. proprie-

La tercera propriedad de la intencion es, que sea exacta, esto es, con todas las circunstancias, que conducen, y son necessarias, para que la obra fea, y falga bien hecha: Sanctum non est, quod geritur sanctum, nisi sancte quod sanctum est geratur, (28) dixo San Cypriano; porque no es santo aquello, que se hace, y en sì es fanto, fino se hace bien, y santamente; y Dios, como dixo discretamente San Bernardo, no premia las palabras, sino el modo con que se dicen: Non remunerari verba, Jed adverbia. Conviene, pues, que la intencion sea sincera, alegre; que la obra, o accion no lea mordida, o diminuta, y que no salga de aquel sitio, tiempo, modo, o medida, que la obediencia, el Confessor, las reglas, o la razon dicta, è intima, y faltar en algo à elto es obrar imperfectamente, y amar algo fuera de Dios, en que se conoce la intencion; porque menos ama al Señor el que ama otra cosa juntamente con el, decia San Agustin : Minute amat, qui tecum aliquid amat. (29) Si supiera, dixo Santa Maria de l'azis, (30) que con una fola palabra dicha por otro fin, que por amor de Dios, aun quando no fuera ofensa suya, podia yo quedar hecha un Serafin, nunca la dixera; y el Maestro Juan de Avila decia, mas estimo levantar una paja (por amor de Dios) por hacer la voluntad de Dios, que convertir mil mundos por propia eleccion.

La quarta propiedad es, que sea constante, y perseverante, porque no basta decir, quiero hacer todas las cotas por vos, y porhacer vuestra voluntad, si en el discurso

del dia retratas tacitamente esta ina tencion con otra voluntad torcida, y contraria à la primera, o va degenerando de suerte, que se mezcien otros fines torcidos, y terrenos: Ut cum spiritu coperitis, carne consumemini: (31) tal suele ser la intencion de algunos, que tratan de virtud, con que ofrecen à Dios sus obras; por la mañana es roda pura a su parecer, y como el oro, despues ya es como la plata, luego degenera en bronce, hasta ser una intencion toda de tierra: al modo, que la citatua de Nabuco tenia la cabeza de oro, el pecho

de plata, &c.

La quinta propiedad de la intencion es, que el que ofrece à Dios: sus obras e è en gracia de Dios: Oratio justi impinguat altare; porque de otra suerte vueltra intencion, y las obras, que con ella hizieredes, feran languidas, obscuras, muertas, y sin la vida de la gracia: vosoiros pensais, que el rezar, ayuno, hacer limosna, y otros actos semejantes nacen de las virtudes verdaderas en quien vive en pecado: os enganais, porque las virtudes, que ay en el que està en pecado, dixo San Francisco de Sales, no son virtudes reales, y sob enaturales, pues les falta el alma de la caridad, y folo son como un eco, ò dexo de la virtud; à la manera, que el eco no es voz, fino imagen, y apariencia de VOZ.(32)

Verdaderamente, que son dignos muchos de ser llorados con lagrimas de sangre. Vereislos ir al Templo, ofrecer sus obras, ayunar, oir Missa, rezar, dar limosna, hacer actos de fe, esperanza, y humillacion, y en todo esto trabajar sin provecho, ni merito, por vivir de asfiento en algun vicio, torpe aficion, enemistad, o descuido grave de pagar lo que se deve : el acto de Fè, dice San Thomas, no es meritorio, sino va informado de la caridad, y lo mismo qualquiera otro acto de virtud: (33) Fidei actus non eft meritorius, nist per dilectionem operetur. Phocas Emperador de Constantinopla, aviendo hecho un magnifico Palacio, ordenò, que por todas partes se fortificasse, de suerre, que

s. propries

(11)

(32) 30 Salefius lib. practic morris Dei Nieremb. i. 4. afcet. den

(33) D. Thom. 774

quedasse impenetrable : una noche oyò una voz, que falia del mar, y decia: Tu levantas, ò Emperador, los muros, y aunque los levantes hasta el Cielo, estando dentro de Pelacio el mal, la Ciudad es facil de coger : assi fue, porque apenas acabaron la fortificacion, en aquel mismo dia, en que el Governador del nuevo Castillo puso las llaves en su mano, fuè muerto el Emperador: (34) de poco os ferviran vuentras devociones, affic-

This is a lot her proper transfer all

ciones, y limosnas, sino quitais primero el vicio, ò passion, que teneis dentro, os fucederà lo que à aquellos, que sembrando mucho, cogen poco; comiendo, no se satisfacen, bebiendo, no apagan la sed; vistiendose, tienenfrio; y como los que echan el trigo en saco roto, que dixo el Profeta Aggeo : (35) Ponite corda vestra super vias vestras: seminaftis multum, O intulifiis parum, comedistis, O non estis faciati, Oc. Dies, y con Dies ich n de harer

(35) Cap. 1.

THE COOK (VS.

e. proprice

(as)

S. Cyprian.

de fing. Cie

(34) Baronius anno. 364. n. 37. Apud Sant. lib. 2. de cog. Chri. Sti feet. 16.

# 

# DOCTRINA III.

#### DE LOS EFECTOS DE LA PURA INTENCION. carsolved and vertices periocate

L fin santo es, el que califica las acciones, como hemos dicho; pero no se vè esto las mas vezes, porque unos hacen muchos de sus exercicios devotos, y obras indiferentes por inclinacion natural, o por genio; otros por terquedad, y pertinacia; otros por conumbre, o habito natural : muchos por vanidad, o presumpcion interior, por captar voluntades, ò interefarse en algo, y muchissimos obran à mas no poder, es à faber, porque no los tengan por relaxados, ò malos; y en donde no los ven, son un abismo de faltas, o afectos desordenados, en que incurren muchas perfonas Religiofas confagradas, y otros muchos. Hemos hablado ya del fin puro, y agradar à Dios, que hemos de llevar en nuestras obras; aora hablaremos de los efectos, y frutos de la recta intencion.

Os efectos, y truto, y pura intencion, fon grandes, y y pura intencion; el primero de mucha consideracion: el primero es, que si ofreces à Dios puramente tus obras por fu amor, y por hacer fu voluntad, aunque no te acuerdes de aplicarlas especialmente en satisfaccion de tus culpas, fola aquella

exclamo aquello, que il hace, y en intencion basta para satisfacer por ellas; pues es cosa cierra, que quien pudiere hacer un acto excelente de caridad, y de perfecta intencion, fatisfarà plenarimente por ellos , como dice San Francisco de Sales : (1) y semenjante acto và embuelto en la pura intencion, con que se ofrece à Dios

el corazon, y fus obras. El segundo esecto, y fruto es, qualquiera obra; ora fea de fuyo honesta, como rezar, oir Missa, ayunar, ora sea indiferente, como andar, arar, o comer, si se hace puramente pot Dios, es obra fanta, y de gran merito delante de Vios, y digna de gloria; (2) desuerte, que Dios nuestro Schor, non quantum, sed exquanto astimat : no estima, ni remunera tanto la cola, como el animo, y voluntad con que se hace : aprendan, pues, dice San Ambrosio, (3) à tassar el valor de sus obras, no por lo que fe hace, fino por la voluntad, y animo con que se hace : Ducant omnes munerum suorum valorem metiri non ex quantitate doni, sed ex quantitate voluntatis, O affectus: y es la razon; porque la pura intencion proviene, y es hija de la caridad; y una obra dirigida a Dios, y por Dios, es obra de amor, y caridad, con que se merece la vida eterna: (4) y esto es to que ignoran, ò no reparan los Ofi.

(1) Entreten. a8 de los Sacrament.

Cornel. in c. 3. Leuit. er cap. 16. in Bou , & in cap. 31.

(2) Prov.

(3) de S. Ambrof. apud En. gel. doct. ;post Epiph. T. part. lu-

(ac) -na bogA

(4) Engel. in fefto S. Mar tini §. 1.

Pinamont. Chriloft. Ambr ohus

(01

M(z)cmb

13. Levit.

Corn. in c.

Vide Corn.

in c. Luc.

so.ad ly U-

num est ne-

ceffarium.

reman trabajan, y te fatigan por adquirir honra, hacienda, o con que paffar, y trabajan en vano; porque carecerán de premio delante de Dios por no aver referido, y enderezado sus trabajos, y sudores a su Magestad, como dice Cornelio. (5)

El tercer efecto es, dexar el al- y hacer todas las colas puramente ma quieta, y con una vida fuave, y fostegada: Tranquillus Deus, dixo San Bernardo: Tranquilla omnia, & ipfum aspicere, quiescere est: Dios es author, y principio de la paz, y del lossiego, y lo mismo es mirar à su Magestad, quando obramos, que sollegar nuestro corazon, como quien encuentra fu centro. Los Perfas adoravan por Dios al fuego, ponianle en brasero de oro, y doblando delante de el las rodillas, lo cebavan con leños aromaticos, y olorofos, diciendo: Alimentaos, à fuego con efte sustento, que os ofrecemos con la mayor reverencia, y veneracion, que nos es possible; no obitante entre fuego siempre ardiendo, e inquieto,

ciales, Soldados, y otros muchos, que veiti alguno de mis Hermanos, que no hicieste cuenta que vestia à chamente contra la Dios Christo. hizo animo de otender

EDOLLECCTIC CU'III'S a propriet to beur tava deide la manana a la noche, y L quinto efecto es, que la intencion pura de agradar à Dios, por Dios , aun quando fe hace por la mañana, eleva, realza, y vivifica todas las acciones, y obras, que le -hacen entre dia. Para entender esto aveis de observar, que ay tres elpecies de intencion : una es habitual, la qual, fegun la explicación -de los Doctores contilte en la mesma intencion actual no retratada. Orra es actual, quando de presente ofrecemos al Señor alguna accion , u obra, v. g. Senor, esta Missa, este ayuno, o tribulacion, vaya per vueftro amor. Otra es virtual, y es la misma intencion actual, la qual yà passada permanece aun en los efectos -virtualmente. Esta pues intencion, tantos obtequios, y ceremonias el que formas a la mañana, v. g. de tal luerte permanece, que en fuerza, y le agitava, y movia delante de ellos, virtud de ella todo quanto haces en como quien dice; todos vuestros el dia, comer, andar, hablar, traoblequios, dones, y lacrificios no bajar; todo quanto pienías, y deme hacen feliz, ni me folsiegan, lie- feas, como no fea cofa prohibida vadme à mi region, y mi centro, por el Señor, todo và animado de donne me hallareis quieto, y sin tur- dicha intencion. (8) Si alguno hiciebacon alguna: alsi no ay que el- ra animo, è intencion de aborrecer perar quietud en el corazon, mien- à Dios en cada obra, accion, y pentres por la pureza de la intención no se samiento del dia, y hacerlo poreleva a su centro: Creasti nos Domine agradar, y adorar al demonio, pread te, O inquietum est cor nostum, donec gunto, aquel animo no llenaria de requiescamus in te. (b) veneno, y de malicia cada accion, y El quarto medio es, que dilata el pentamiento! claro es que fi: en cacorazon, y le anima con la esperan- da acción de hablar, dormir, passear, za à la hora de la muerte, como lo no estaria ofendiendo, y aborrecienvereis con este caso. El Hermano do a Dos ? es cierto: luego si haces Juan Antonio Soto de nuestra Com- un animo eficaz de amar a Dios en pañia fue Ropero de oficio, y el- todas tus obras, y no hacer nineutando para morir, pidio una aguja, na, que no sea puramente por Dios, que tenia en la pared del aposento, en todas, y en cada una, quando y como los Hermanos penfallen, que comes, quando hablas, rezas, duerdelirava, dixo el: bien se lo que mes, o haces otra cola, estas amanmedigo, no deliro; traxeronla, y do a Dios, y agradandole, fino es tomandola en la mano, dixo: (7) que con alguna afici no voluntad esta ha de ser la llave, con que he torcida retrates la int ncion de la de abrir la puerta del Cielo, y con mañana en alguna, o algunas de tus esta deseo morir, y espeto ver à acciones. Esto se confirma con un Christo, porque no di puntada al- caso singular, que sucodio en Salaguna, fino puramente por Dios, ni manca: cierto Mercader aburrido y

(8) Tratt. 4. ita Ponte 5. 6. de purit,intent. Deakok in triplici pieta . tis exercicie

(7) Exemplum apud Nie. remb. Vita Div. c. 22. apud Eug. in feste San di Martini

4513P

def-

despechado de aver perdido todo su caudal en el juego, rebolviendo neciamente contra lu Dios, y Criador, hizo animo de ofender à Dios, y aborrecerle en quanto hacia, y pensava desde la manana à la noche, y para ofenderle mas, ideava nuevos modos de pecar : entre estos modos de ofender à Dios, que hallò en una Suma Moral, el uno fue mentir en la confession, y hacerlas sacrilegas, y por ofender à Dios aun en cito, se fue al Colegio de la Compañia de Jesus à los pies de un Confestor, para confessar sacrilegamente; mas Dios, que quiso sobresaliesse su misericordia sobre su despecho, dispuso, ique se azorasse, y turbasse en el acto de confessar, hasta que advirtiendo el Confesior su turbacion, è inquietud, y animado su corazon , no solo le hizo confestar el animo protervo con que venia, fino que le convirtio tan alta, y refueltamente, que trocando su vida, se metio en Religion, en donde muriò felizmente despues de una vida exemplar.

Veis aqui un hombre, que en folo el animo que formava en su corazon de ofender à Dios en todos fus pensamientos, palabras, y operaciones, mientras no lo retratava, estava ofendiendo á Dios todo el dia, y en cada una de ellas, y aun quando no se acordaba de su malevola intencion : y porquè ? porque - aquel animo perseverava virtualmenre en sus efectos, y era como un activo veneno, que cundia, y discurria por todas las obras, y operaciones de su Corazon. Es Dios nuestro Señor mas liberal en premiar, que en castigar, y no ay duda, que la intencion de la mañana bolvera de oro todas las obras del dia : Ad meritum orationis, dice Santo Thomas; (9) para el merito de la oración, no 2. 2. q. 83. se requiere precissamente, que siempre aya atencion, sed vis prima intentionis, qua aliquis ad orandum accedit, reddit totam orationem meritooracion ( aunque se divierta, como

de en otros actos.

El sexto, y ultimo esecto es, que si la intencion es eficaz, la reputa Dios, como si se executara, lo que desea, quando el executarlo no pende de sola la voluntad del que lo intenta: Voluntas quaritur, qua etiamsi effectum non habuerit, tamen premium non amittit, (10) quid planius quam quod voluntas pro facto reputetur, ubi factum excludit necessitas, dice San Bernardo. (11) El deseo, è intencion de hacer una cosa mala se reputa en quanto à la malicia, o pena, como fi lo huviera hecho, quando el no conseguirlo no provino del que lo desea : Qui viderit mulierem , Oc. Pues Padre, de essa suerte, el que desea tener todo el amor de los justos, padecer todas las tribulaciones possibles por Christo, tendra tanto merito, como si de hecho lo tuviera, o padeciera? Respondo, que en lo regular no sucede assi. Lo primero, porque en muchissimas personas, aun de las que tratan de virtud, semejantes actos, è intenciones no son eficaces, ni ardientes, fino una pura veleidad, y complacencia, que se exercita al representarseles el àmor, virtudes, y trabajos, como grata à Dios : estare parlando con la lengua de la voluntad : Señor, ye quisiera amaros todo lo possible, bacer todo el bien excogitable, pedecer de oy mas, quantos trabajos ban sufrido los fustos, y al mismo tiempo andare quebrando Reglas, derramando mis sentidos, parlando sin ton, ni son, y no sè llevar una pequeña mortificacion ? luego es feñal , que aquellos deseos no son mas, que una veleidad, y que es facil hacer propofitos, y emprehender las mortificaciones, que se miran à longe; à la manera, que el hombre, que se dexa llevar de la gula, quando esta bien lleno, le vienen sus descos de fer templado: Plenus venter de jejunio facile disputat dixo San Geroni-

Lo segundo, perque para mereriam; la primera intencion, con que cer tanto con los descos, como si se uno entra à orar, y ofrece à Dios hiciera la cosa, es menester, que el fu oracion, buelve meritoria toda la animo este tan resuelto, que ofreciendose la ocasion, hiciera: Non no sea voluntariamente (como suce- est perfecta voluntas, nisi sit talis,

Corn. in Bau. cap. 24. 2.12.

(10) Nieremb. apud Engel. Dom. 3. post Epiph. S. Bernard. epift. 77.

(9) art.13.

Trade as its

Ponte g. d.

de purit, in-

rest, Dez-

kultin tri-

place piere-

\$19 10 10 70 TEL

in fine,

(17) Sugrez mo 3. gratia.

(12) S. Thom I. 2. 9. 21.art. que opportunitata data operetun (12), y que el no hacerla, no este en su mano, y ion poquissimos los que viven tan refueltos à los trabajos, mortificaciones no obstante un San Martin, un San Ignacio nuestro Padre, un San Xavier, y otros Santos, que suspiraron por el martyrio, y por otros trabajos, no dudo, que merecieron tanto, como si lo huvieran llevado, v se les cumpliera (13): Possumus enim effe voluntate pares, qui facultate (umus impares, dixo Hugo. (14)

Ita Thaol. & DD cum Vazquez. (14) Hugo lib. de Sacram. eap. 6.

En confirmacion de esto, en la vida del V. Hermano Alonío Rodriguez de nuttra Compañia, se lee, que aviendo deseado ardientemente, y pedido al Señor la conversion de los Gentiles, le mostro Dios un campo dilatadissimo lleno de Indios, y le dixo; tanto me han agradado tus ruegos, como si à todos estos huvieras convertido. Padre, dirà alguno: como puede ser, que la intencion tenida por la mañana, de hacer todas las obras de el dia por agradar à Dios, las èleve, y perficione, despus que ella ya se passo, y no existe? Para responder con fundamento, y claridad, advierto lo primero, que el Christiano por el ser sobrenatural de la gracia, y virtudes infusas, es hombre Divino, de de un orden deifico, y excelso, pero viador, y con el denino de caminar sin parar hasta su termino, esto es, hasta ha-Ilar à Dios, y posseerle en la Patria por conocimiento, y amor beatifico, segun lo del Apostol: (15) Ma destinator persequor, ad bravium superna vocationis, y la perfeccion de un Christiano no consiste mas, que en caminar continuamente, y sin cessar à su Dios: Ut continuo, O celeriter in via sua progrediatur ad terminum, que dice Cornelio. (16)

(16) In dist. caput. 3.

(15)

Cap. 3. ad

Philipens.

From 14 27.

Lo segundo advierto, que el hombre por los actos de las virtudes fobrenaturales, y morales, hechos en gracia de Dios, merece de condigno la gloria eterna, ora sea necellario reterirlos, y enderezarlos à

Eximio Doctor Suarez, (17) es la razon, porque siendo actos gratos à Dios, y de una criatura, que por el ser de la gracia es hija de Dios, y de un orden Divino, se refunde, deriva, y comunica esta dignidad, y perfeccion à dichos actos, de fuerte, que son de un orden sobrenatural, y divino , y configuientemente dignos de moimix 3

Lo tercero, para que las obras de est ...... Tuyo indiferentes, v.g. nablar , comer, arar, Oco le eleven por la intencion eficaz de agradar à Dios en todas ellas, à un ser de obras fobrenaturalizadas, y meritorias de la vida eterna , no es menester que dure , ni persevere phylicamente dicha intencion, baita que no se retrate, y que moral, o virtualmente permanezca en lus efectos, de suerte, que en suerza de dicha intencion ya pallada, la voluntad le vaya aplicando à executar luccessivamente una tras de otra aquellas obras, o acciones, à que miro, alcanzo; y comprehendio dicha intencion; con aplicacion à vezes tan imperceptible, que se compone con no hacer reflexa; hi peniar en que entonces obra en fuerza de la primera intencion : Voluntas ; ( esto es la intencion ) pracedens actum, esto es la accion ) virtute manet in tota consequutione actus, O ipsum laudabilen readit, etiam cum de proposite voluntatis, propter quod actus incapit in exequations operis, non cogitatur. Son palabras de Santo Thomas: (18) de suerte, que legun la variedad de acciones elevadas por dicha primera intencion, y que se van sucediendo unas à otras, và la voluntad en fuerza de esta pasfando de una intención à otra, pero todas estas derivadas de la primera. El jornalero todo el dia trabaja por el fin, e intencion, que hizo a la manana de cobrar el falario. El vafallo, que sabe es voluntad de su Rey, le disponga un Palacio para hospedarses hace animo de trabajar en ello todo el dia, por agradarle, y servirle, quantas disposiciones, y providencias to-Dios por medio de la caridad, ò acto ma, alhajas que busca, y cuidados, de amor de Dios con alguna relacion que pone aquel dia, todos van animaa tual, o virtual, como algunos quie- dos de aquella primera intencion, y ren, ora no sea necessaria semejante por esso todas, y cada una de sus acrelacion, como otros sienten con el ciones, en que entiende, y se ocupa

Bbb

(18) Lib. 3. cons Gentus tra C. 1386

abus

(19)

SURICE

-Million

. 5

tad, la qual influye en ellas no phyfica, find virtual, o moralmente, come explica el Eximio. (19) 1 101

Eximium Lo quarto, que las dichas obras Doct. in in indiferences, para fer bien, o mal he-2. Div. Tho- chas en la practica, y de hecho, o se hacen mal, esto es, por algun fin tor-& difp. 6. n. cido, y modo viciolo con que le ha-8. ufque ad cen, y entonces como obras viciadas, y mal hechas, no pueden caer debajo de la intencion de ofrecer à Dios todas las obras por agradarle, ni esta influye de algun modo en ellas; es la razon, porque la voluntad, quando las hace mal, yerra, se desvia del camino, y los passos de sus afectos fon torcidos, y extravian, quando la inencion dicha la endereza, è inclina à caminar, y andar lu camino por los passos de la virtud en cada obra: o folo se hacen por algun fin de suyo indiferente : v. g. quiero comer por gufto del paladar, quiero trabajar por ga. nar de comer, por engordar, Oce fin buf-- car algun fin honesto, hijo de alguna virtud; y en este caso; deviendo cada accion humana, por ser racional, tener algun fin honelto, y con el caminar la voluntad à Dios, no ay duda que es accion ociofa, y configuientemente no bien becha, (20) y con moubi ral necessidad de bolver atràs en el supra disp. camino, atento el impetu, y torren- gundo, por una criatura hija de te de las passiones en contra, mientras no và adelantando, ní dá palfo àzia Dios en dichas obras : Servo Dei aut semper proficiendum, aut deficiendum est, aut sursum nititur, aut in inferior a urgetur, dixo San Bernardo, Bernard. (21) y tampoco en este caso las eleva, tres de men. realza, ni dignifica dicha primera intencion, ni influye de algun modo la mañana, idear las obras del dia, en ellas, pues no son bien hechas, ni lo que han de hacer cada hora, y el llevan à Dios.

Solo resta, el que dichas obras indiferentes se hagan bien, esto es, segun el prescripto, y reglas de alguna virsud, que el fin, y modo con mañana destinan, y maquinan los maque se hacen, las proporcione, mo- les que han de hacer entre dia, y si dère, y haga suyas, v.g. quando se come con limpieza, modo, sossiego, y Dios, u obrar mal en todas sus accio-

para componer el Palacio, son obse- la virrud de la templanza, y en este. quios hechos à su Rey; lo mismo caso dichas obras de suryo indiferen paila en la intencion de agradar al Se- tes, como bien hechas, y virtue las por nor en todas las obras del dia , por- el fin , y modo , con que se hacen, que assi lo quiere, y desea su Mages- las eleva, realza, y dignifica dicha primera intencion, hasta ser de condigno meritorias del Cielo! Actus, quos charitas elicit, vel per intentionem imperat, fecit divinos, O nobili simos summi quoad Deum meriti, dice Cornelio. (22) de suerte, que dichas obras que dan como felladas, y refervadas para folo Dios con el sello de la primera CONTENDACION AU

Esto supuesto, aquellas virtudes morales, que comunican fu honeitidad y bondad moral, esto es, buelven, o hacen honestas, y buenas à las obras, que de naturaleza ni eran buehas , ni malas , por hacerle con tin. y modo que dictan, son como famulas, y ministras de la caridad, que al imperio, y eficacia de dicha primera intencion, como de un primer mobil, se aplican por la voluntad , v elta con ellas à hacer con cuidado. y bien aquellas acciones indiferentes. que por la mañana se destinaron, v confagraron à Dios, y aqui esta el influir moral, o virtualmente dicha intencion en ellas, pues à ella se deve, que la voluntad, y virtudes se exciten, y apliquen a dichas acciones, y consequentemente el quedar ennoblecidas, y elevadas à fer dignas de premio eterno, como obras; lo primero, honestamente hechas; lo se-Dios; y lo tercero, con el fin de amar à Dios en ellas : y assi dixo Cornelio: (23) Solent Sapientes, O virtutis studiosi mane disponere opera totius diei, quid scilicet singulis boris facturi fint, modumque faciendi sibi præseribere, atque omnia deinde Deo offirre, ut illi sint grata. Suelen los justos por modo con que las han de hacer, y ofrecerlas todas à Dios, para que en ellas se agrade.

Por el contrario, los impios à la hicieran animo expresso de ofender à le decente, dicho acto cae debajo de nes, siendo estas en ellos ordinaria-

Cap. 16. 2 Prov. v. 1

Hard fib.

de Sacration

(51)

S. Thom, t.

2, 21 24,274

(23) Cap. 11. in Prov. v. 27.

fail at

feet. ad frate Deis

(21)

(20)

Vide Exi-

6. feet. 3. n.

mium

5. 67 60

lovdina . &

Acoust offers

d. pol Lest.

mente viciadas de algun fin malo, aquel primer animo, è intencion derivarà en ellas su malicia, mientras no le retrata, y mientras en fuerza de el la voluntad torcida, y los habitos viciosos se excitan, y aplican à hacer mal las dichas aciones del dia, pues quedarian en fuerza de tal ani. mo, è intencion malevola, virtualmente permanente en sus efectos, bañadas, y como felladas, y envenenadas, y en este sentido se ha de entender, y entienden los Doctores lo que se dice de la intencion de hacer por Dios todas las obras del dia, y ofrecerlas por la mañana, para que sean meritorias, y lo que se dice de la intencion de aborrecer à Dios en todas las obras del dia, segun se halla en esta Doctrina tercera, al parrafo 2. y en la Doctrina 4. fol. 381. y en el folio 383. advirtiendo, que quando la voluntad obra por el dia varias acciones en virtud de dicha primera intencion, esta, aun quando varias vezes entre dia no se repita expressamente, y con conocimiento reflexo, à lo menos se repite, excita, y reproduce tacità, Pensy. suppressa, è imperceptiblemente, lo qual se colige del cuidado con que la

voluntad và obrando bien en cada una de las acciones dichas.

Esta Doctrina, como recibida entre los Autores, la expressa el Padre Pauloski en la primera Doctrina practica de sus Exercios espirituales les por estas palabras : Todas las acciones del Religioso serán meritorias por todo el dia, si por la mañana tuvière actual intencion de bacer todas las obras de aquel dia por servir, y agradar à Dios; porque esta intencion imprimira en su alma un afecto, de quien naceran todas sus acciones, con tal, que dicho afecto no se retrate por alguna contraria intencion. Y el P. Luis de la Puente arriba citado, dice assi: Otra insencion se llama virtual, quando ha precedido algun acto de caridad, que endereza por junto todas las obras à su proprio fin , en cuya virtud quedan ordenadas, aunque despues en el exercicio de ellas no se refresca esta memoria. Y mas abajo dice: Y aunque esta intencion de la manana bafta, para que todas las obras buenas del dia Jean meritorias: mas sin comparacion es mas provechoso, y muy mas noble modo de obrar, renovarla con cada sbras

## PARTICIPATION OF THE PROPERTY OF THE PROPERTY

## DOCTRINA IV.

SOBRE EL OFRECER A DIOS LAS OBRAS POR la manana.

> Mane oratio mea preveniet te. Pl. Conficebor tibi in directione cordis. Pl. 118.

Lamando està la naturaleza con la voz de los dones, y beneficios recibidos, quan agradecida, y obligada està à su Author, y Criador: Voce quadam Suorum munerum natura clamat, (1) como dixo San Ambrosio, hablando de los beneficios, que la naturaleza recibio del Sol: Bonus mihi Sol, y con ella milma voz nos predica quan agradecidos devemos fer à nueltro Dios, y Criador. Todas las Criaturas agradecen al Author de la naturaleza el ser que han recibido: lpse fecit nos, uno mismo dicen es el que nos diò el ser, virtud, y propriedades: el Sol en su continua tarea de alumbrar, influir, y producir las criaturas; los Cielos, Attros, y Planetas en su ordenado movimiento para bien de los mortales; la tierra en quanto engendra, y produce; el ayre, el mar, el fuego, el tiempo en sus varias estaciones del lyierno, y del Verano, del

(1) S. Ambrol. lib. 4. in Hex. c. I.

(01)

21 -11 -912

(11) Hope, dr O. rapide Des

spud Bugs gel. in Pun-

Siz Shalling - gitutualan

the Deignera . all .12

1 18 19 2

Tiene. Es 35 8 to Ct. S. Ambrof. Serm. 45. apud Engel. z. de Luc.d. 6. post Pent.

(3)

(4) 9. part. lib. 8. cap. 13. (5) Chrifost. in Pf. 41.

(6) 5. Chrifoft. Serm.de La.

Otofio, y Primavera, estan clamando, iple fecit nos , uno milmo es el Author, que nos hizo; nofotros no nos hemos hecho à nofotros. Las mismas aves apenas raya la Aurora, quando explican con suave canto su obligacion, alabando à lu Criador, y Author, que las formo: pues que ingratitud no feria la nuestra, si despues de inumerables beneficios viviessemos olvidados de agradecerlos? Aves propter vilissimas escas gratias agunt, tu pretiofifsimis pasceris, & ingratus es : (2) Las aves, dice San Ambrofio, dan gracias à su Criador por el pasto, que les dà s y tu siendo alimentado con precioso alimento, eres ingrato! Ingrato es, dixo Seneea, el que niega aver recibido el beneficio, ingrato el que lo difimula, ingrato el que no retribuye; pero entre todos es ingratissimo el que lo echa en olvido. (3) Assegurote, hija mia carislima, que este pecado tan repetido de la ingratitud con Dios, es una de las mayores fenales de reprobacion en los que le cometen con tanto olvido, y descuido, dixo la Virgen l'urissima à la V. Madre Maria de Agreda, (4) Nos quoque, dixo an Chrisostomo,(5.) a pauperibus nibil aliud requirinus, quam laudem, & gratum animum, O accepti memorem beneficii. Nofotros ninguna otra cosa queremos de los pobres, à quienes hacemos el bien de la limofna, que el mostrarse agradecidos à el beneficio, y milericordia, que se les hace: muchos Seglares ay que al comer se hacen semejantes à los brutos; de la mesa no se ha de ir uno à la cama, ò al descanso, sino à la oracion, y accion de gracias, porque no nos hagamos mas brutos, que los mismos brutos: Tampus post mensam tempus agendi gratias est: á mensa non ad lectum, sed ad deprecazionem versamur, ne brutis animantibus simus magis bruti, (6) esto dice San Chrisostomo, y en la homitia 83. in Matth. dice : Audiant quicumque velut porci sin pliciter manducantes, cum ebriefate surgunt, cum deceret gratias agere, & hymnum mensan desinere. Yo diria, que los que despues del sueño no dan gracias a su Criador, sino que luego se ponen à emplear su entendimiento, y corazon en las co-

fas, ò negocios de casa, ò en so que han de almorzar, son como el cerdo, que todos sus ojos, y vientre tiene puestos, è inclinados à la tierra: Oculos suos statuerunt declinare in ter-

ram. (7) Afsi como no ay hora, ni momento, en que no recicamos beneficios de la mano de Dios; assi no ha de aver hora, ni momento, en que no le repitamos gracias : esto practicavan aun ios mismos Gentiles, entre quienes era proverbio, y refran: à foue principium ; esto hacian un Platon, un Alexandro Severo, un Apo-Ionio Thyaneo; esto hacia un David Rey, quando decia: Mane oratio mea praveniet te; esto hacian los Essenos; 8) esto los Christianos de la primitiva lgiesia, que antes del amanecer se juntayan para cantar à Dios alabanzas, y agradecerle sus beneficios: (9) esto hacia Maria Santissima desde el dia en que nació, pues en amaneciendo, se postrava delante del Altissimo, y agradecia los beneficios fingulares, que le hacia, adorandole en espiritu de humildad, y ofrecien-

dole todos sus afectos (10) Die mibi, exclama San Chriseltomo (11) qua fronte Solem intueberis, nisi prius adores eum, qui lumen illud date simum oculis tuis immittit! Dime. Christiano, y Christiana, que me oyes, como te atreveras à mirar la luz del Sol, fin adorar primero, y agradecer à su Author, que recrea rus ojos en una criatura tan apacible, y tan hermosa? Esto pues es lo primero, que hemos de hacer al levantarnos, es à saber, adorar à nuestro Dios, reconocerle, y agradecer todos sus beneficios. Lo segundo, ofrecerle todo nuestro corazon con sus afectos: Sanctifica mibi omne primogenitum, dice Dios (12) dedicame, y consagrame los primogenitos todos: el primogenito dentro de la familia del hombre es nuelto corazon, como miembro principal entre todos los demas, y elle milmo con todo nuestro alvedrio le hemos de ofrecer al Senor: Primogenitum est cor nostrum Deo offerendum, quia illud inter membra nobilius, & primum, dice Cornelio. (13) Por esso es proprio de qualquiera buen Chri iano, que su primer penPf. (7)

Apud Jofeph. lib. 2. belli. cap. 7.

Teste Pli. nio ad Trajanum. Vide Corn. in cap. 6. Deuth.

(10)
Tomo. to
Mystic. Ci.
vis. lib. 1.
cap. 21. in
Dostr. num.
342.
(11)

Hom. de O.
rando Deo
apud Engel. in Pantheone de
Præsentatione Deiparæ
n. 2.

(12) Exod. c. 13.

(13)
In cap. 13.
Exod. &
vide lib. 2.
cap. 11. S.
s. in Vina
Virg. Marina Efcebar.

38 t

famiento, su primer asecto, y su primera voz en despertando, se endereze à engrandecer, alabar, y bendecir à su señor: Prima cogitatio, primus assectus, prima vox divinam resonet saudem, decia San Lorenzo Judiniano. Por ventura ignoras, o hombre, que deves cada dia à tu Dios, y Criador los primeros asectos de tu corazon, y de tus labios: An nescis, o nomo, quod primitias tui cordis, ac vocis quetidie Deo debeas? (14) Son palabras de San Ambrosio.

Oid al Señor, que se anticipa

(14) Serm. 19. V. 4. in Pfalm. 118.

(15) In Cantic. con una infinuacion amorofa, diciendo à cada uno: Fili, prabe mibi cor tuum: hijo, hazme entrega perfecta de tu corazon, y voluntad. Quede pues affentado, que al falir del fueno, y levantarnos, hemos de ofrecer al Señor nuestro corazon con todos fus frutos, esto es, con todos penfamientos, palabras, y obras, no 10lo de suyo buenas, sino tambien indiferentes: Omnia poma nova, O vetero servavi tibi, dilecte mi, (15) todos mis frutos, dice la Esposa, y Alma santa, de la gracia, y de la naturaleza, todos mis afectos honestos, ò indiferentes tengo reservados para ti, ò Esposo mio dilectissimo, y Jelus mio dulcissimo. Aquella diferencia, que ay entre el que vende diamantes, y margaritas, y el que trata en plomo, o hierro: la diferencia, que ay de un musico diestro à un ignorante: de una campana, de un metal fonoro, y escogido, à otra que fuena desapaciblemente; essa suele aver entre aquel, que ofrece à Dios las obras por la mañana, y entre el que le descuida en ofrecerlas : el primero obra fantamente en cada una de ellas, todas, y cada una, ora fean honestas, ora indiferentes, como cabar, hilar, comer, amasar, &c. se hacen meritorias no menos, que de la Bienaventuranza; tan de oro es, y tan preciola la intencion con que se ofrecen al Senor : Per finceram intentionem, dice Cornelio, opera indifferentia, ut fabricare, arare, fodere, Oc. fiun sancta , O meritoria , actusque Religionis, O charitatis. (16) Esto es lo que entienden poco, y advierten menos muchos ruíticos, Oficiales, Soldados, &c. de suerte, que

por el interes, o tener que comer, toleran, y sufren incomodidades, y trabajos; fed frustra, dice este gran Expositor, pero lo echan en saco roto; pues por que ? quia apud Deum mercede carebunt, cum ad Deum labores fuos non retulerint: porque no les premiarà Dios estos trabajos, pues no cuidan de enderezarlos à gloria del Señor, y por amor suyo. No es dolor, ver un rudico todo el dia remar, fudar en la siega, desvelarse por el hipo de sacar quatro reales, y que por el descuido de ofrecer al Señor todos estos trabajos, se le malogren, y dexe por ellos de merecer el Cielo? Claro es que si; pues esto es lo que passa: tan fatal es la floxedad de los hombres, que siempre estamos mirando sobre la tierra, y rara vez fixamos los ojos en el Cielo.

#### The man sha S. O. H. and and

CEA pues el cuidado principal del hombre ofrecer cada mañana à su Dios, y Criador todas sins obras, enderezando, elevando, animando, y uniendolas con los merites de Jesu-Christo. Lo primero, se han de enderezar todas ellas à su Dios, como à su fin, y à su centro, de donde nos viene el auxilio para hacerlas, no buscando otro fin, que el de amarle en todas ellas, segun aquello: Confitebor tibi in directione cordis; (17) os confessare, Señor, enderezando à vos mi corazon con sus afectos, y mirando fiempre el norte de vueltra divina voluntad, y coniejos. Lo legundo, se han de elevar con la intencion de agradar à su Magestad todo lo possible en cada una de ellas. Lo tercero, se han de animar con la gracia, y caridad, de donde reciben vida fobrenatural, impulso, y direccion sagrada azia Dios. Lo quar+ to, las hemos de unir con los meritos de Christo nuestro bien; todo lo que hiciereis de palabra, ò de obra, dice San Pablo, hacedlo en el nombre del Señor, y por servirle, y agradarle : Omnia quacumque facitis, in verbo, aut in opere, omnia in nomine Domini nostri Jesu-Christi facite. (18) Assi se le diò a entender à aque-Ha insigne, y Venerable Virgen Ma-

Psalms it sa

1 (13)

Cornel. c.

IL. Proper.

Cornelabi

Ad Colosens cap. 3.

(19) Lib. 2. cap. 28.

rina de Escobar (19) en una vision, en que le parecio, que el Señor metia dentro de su pecho un primoroso relicario, en que estavan gravados, è insculpidos los mysterios todos de su Passion, en que la dixo el Señor, que sus merecimientos los aplicava al alma, y à sus operaciones. Es notable ette modo de realzar nuestras obras : pues por que? porque por medio de esta union, con que las unimos con los merecimientos del Salvador, reciben nuestras obras un grado altissimo de perfeccion, y se hacen mucho mas gratas en los ojos de Dios. El plomo de tus operaciones se mudarà de esta suerte en oro de quilates escogidos, dice Blosio: Piumbum tuum, ut ita dicam, mutabitur in aurum optimam. (20) No seria apreciable faber hacer oro del plomo? pues esto hace de sus obras el que las une con los meritos de Jelu-Crifto; de suerte, que las buenas obras de aquel, que esto observa, exceden incomparablemente las obras buenas del que no observa esto: Bona opera illius, qui istad piè observat, excellunt incomparabiliter bona opera ejus, qui non ob-Servat. opming of .dhird , uno ob

Los frutos, y provechos de ofrecer por la mañana las obras, y el corazon à Dios fon grandes. El primero, que del ofrecer a Dios las obras, y propoutos, que se hacen por la manana, li lon ardientes, y eficaces, depende el feliz curso, y concierto de todas las obras del dias A propesitis matutinis si efficacia. O ardentia sint, pendet sanctus, felixque totius diei decursus: (21) y assi sucede, que los hombres fabios, y virtuofos, desde que se levantan, disponen, è idean todas las obras, y exercicios del dia, y lo que han de hacer cada hora, ofreciendolo todo à Dios. (22) y assi dixo un Santo: Ab ipso matutino tempore curfum totum meum diei scio. (23) Esto se vè claramente en dos Padres de familia, que teman iguales possessiones, de los quales el uno es descuidado, ociolo, y jugador, el otro vigilante, y aplicado; el primero todo lo malogra, hasta que viene à mendigar, y empobrecer : el segundo adelanta en lu hacienda, porque todo và con or-

den , se previene lo que se ha de

gallar. El segundo fruto es, que se cierra al demonio la puerta del corazon: Est è spiritibus unus, qui pracursor dicitur, qui nos è fomno surgentes protinus excipit, primum nostrum cogitatum inquinare nititur, dice San Juan (limaco, (24) ay un espiritu, o demonio maligno, que llaman precurfor, el qual està esperando, à que despertemos, para entrar à tomar pos-Tession de nuestro corazon con diferentes especies de tierra, y pensamientos inutiles. Figuraos un Labrador, o Mozo del campo: apenas defpierta, quando mal vestido, estirandose los miembros, y bostezando desde su cama, se vá derecho à la cavalleriza à ver si come el ganado. Figuraos una criada de servicio en una cafa: apenas se levanta, quando facudiendo la pereza, y estregando sus ojos desde la cama, se và derecha, ò à la lumbre à desembolver los tizones, ò al armario a coger un zoquete de pan. Decidme aora, serà possible, que el corazon de un Christiano al levantarse, primero se ava de encaminar azia el ganado, y cavalleriza, que no azia Dios! primero se aya de cuidar del estomago, que no de Dios, y del alma? Aveis nacido. para ser esclavos del ganado, de los cerdos, y de vueltros cuerpos, o para cuidar de vuestras almas? Es mal parecido, o Nobles, que me ois, y Christianos, que me escuchais, que os desayuneis, y tomeis chocolate en la cama, antes que dar à Dios vuestro corazon; ha ser primero en el cuidado, y aprecio elle jumento de vuestro cuerpo, que no el alma ! Y no obstante hombres, y mugeres delicadas os quexareis, fino madruga el criado, ò la criada : creeis, que aveis nacido para el trabajo, y que no teneis privilegio para vivir del ocio, y la vanidad? Parece, que no, legun vueltra conducta de vida, y veis aqui, porque vuestra devocion es fantattica, y superficial, hartandoos de vuestra propria voluntad todo el dia, sin entender de mortificacion, y oracion, y fin hacer à Dios perfecto sacrificio de vuettro corazon; por esso sois vidriados, por

(24) S. Climac. gradu 26.

W. W. ST. W.

In Causie.

. T . 950

In Inflit. Prirituali. sap. 9.

(20)

(115) Coinel. c. 11. Prav. v. \$7.

Pfolis 1188

(22) Cornel.ibidem. (23) Apud Climacum de diferetione. Simil.

esso altivos, temosos entre mil resperos de mundo, y esclavos de vuestra carne. Tendriais à bien, que vueltros criados se desayunaran en la cama! No l'adre : pues porque volotros lo haceis, y les precedeis con el mal exemplo! l'adre, que nofotros lomos amos, y ellos criados; os engalo que es ser buenos amos, o amas llo, como dice la Santa Iglesia en su clavos de vueltros hijos, y criados! monio con pensamientos varios en la estancia de vuestra imaginación, y dos.

Ciudad, y despues de variàs diligencias en buscarle, dio con el, y le pregunto: què ayunos haces ! què cilicios llevas sobre tu cuerpo? que horas de oracion gastas al dia con Dios? respondio l'edro: yo no hago nada de esso. Pues que haces ? Lo que hago es, ponerme de rodillas apenas me levanto, dar gracias muy de corazon à Dios, de que me ha dexado llegar al dia, y de todos los beneficios recibidos de su mano; despues le ofrezco todo mi corazon, con mis penlamientos, palabras, y obras de todo el dia, deseando agradarle, y amarle lo possible en cada una de ellas, y luego me pongo a mi tra-

-1.11

bajo: respuesta sue esta, que dexa edificado juntamente y convencido al Hermitaño.

#### COLUR | COLUR ! A. HET. Dim offe mes, all of orbes

and marcs from to ed them? duren to ve. Adre, y á que hora nos hemos de levantar ? à que hora ? al nais, porque si os haceis, cargo de amanecer del dia, quando ya el gade familia, hallareis, que no esotra Hymno, despierta à los que duercosa, que el ser unos perpetuos es- men, y reprehende à los sonolientos: Gallus jacentes excitat, O somde este modo se os introduce el de molentos increpat : por esso son reprehenfibles muchos Nobles, ricos, Ecleliafticos, que despues, que el sol ha aperito; por esso os encargo le cer- nacido, idolatrando en el regalo de reis esta puerta, y la de vuestro co. su carne, y acariciandola falfamente, razon, y memoria, lo qual conses se estan en el lecho à las siete, y guireis, si al despertar, y vestiros ocho de la manana. Verguenza es, hinchis vueitro corazon de fantos, y dice San Ambrosio, que el Sol ya buenos pensamientos, rezando Hymanacido, reprenda de ocioso, y hola nos, Pialmos, ù otras oraciones vo- gazan, y llame à la ventana de un cales, y despues de averos levanta. Christiano, que aun ellà regodeando, ofreciendo à Dios el corazon dose en su lecho; es mal hecho, que con todas sus potencias, y senti- la luz clara de en los ojos todavia gravados del sopòr, y del sueño; El tercer fruto, que se saca de grave eft, si te otiosum in stratis soofrecer à Dios las obras por la ma- lis orientis radius inverecunde pudore nana, es, que en todas ellas, y ca- conveniat, O lux clara feriat oculos da una se esta mereciendo entre dia, somnolento adbuc torpore depressos. (25) y agradando à Dios en ellas. De cier- Conviene pues madrugar, y no deto Hermitaño, que habitava en las xaros vencer del demonio arrimadizo In Pfi 11181 montanas de Florencia refieren varios de la pereza al levantaros, dice el ferm. Authores, que una vez le vino un Espiritu Santo: Non te trices hura surpensamiento de vanidad à la cabeza, gendi. Si aveis de madrugar para un si èl seria el mas santo del mundo, y viage, para ir à caza, ò a los novile dixo Dios, baxa à Florencia, y llos de la Aldea, no tolo facudis la alli hallaras à Pedro el Curtidor, que pereza luego que despetrais, sino que es mas Julio que no tu: baxò à la madrugais mas de lo que es necessario, y alborotais à vezes la vecindad: luego razon fere, que madrugueis con moderacion, para ofrecer à Dios vuestro sacrificio de adoracion, y alabanza.

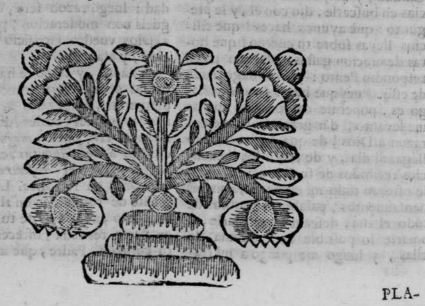
Padre, y como se han de ofrecer las obras ? Lo primero, apenas despiertas, empezaras à rezar algunas devociones vocales, diciendo primero el Hec signum magni Regis est, el Veni Sancte Spiritus, el Te Deum, las Letanias, el Miserere, u otras oraciones en romanee. Lo segundo, puesto de rodillas en un rincon de tu apolento, à los pies de tu lecho, à en parte retirada; ofreceras a Dios tu corazon. Padre, que me verà mi

consorte, ò mi criada : pues què es pecado el que te vean de rodillas? no te averguenzas de maldecir, irritarre, ò de otras cosas peores, y tienes empacho de ello s por esso mismo, antes bien se edificara quien lo ve.

Puesto pues de rodillas puedes ha cer assi el ofrecimiento de las obras: O Santissima Trinidad, yo os adoro, sible, exercitar todas las virtudes: y venero con todo mi corazon, y es mi voluntad en cada operacion potencias; yo os glorifico, os ben- mia ofreceres tedos los corazones, y digo, y os alabo, yo vil guíano de afectos de todas las criaturas, la fanla tietra, pobre, ciego, desnudo, tidad, y perseccion de los Angeles, inclinado à la culpa, qual vos me la virtud de les Patriarcas, I refeveis, postrado humildemente à vues- tas, Apostoles, los termentos de tros pies Santissimos os doy gracias los Martnes, la penitencia de los por todos los beneficios, que me Confessores, la pureza, y catidad aveis hecho; porque me criasteis à de las Virgenes, y à vos mismo os imagen, y semejanza vuestra, me ofrezco à vos mismo con toda vuest contervais, me redimisteis, y por- tra Bondad infinita, no por alcanzar que me aveis dexado llegar al dia. de Vos el Cielo, alguna otra co-

chor, y Criador mio, assi como soy os devo, y por agradaros: ofreztodo vueltro, deve ser tambien to- coos tambien quantas acciones hiziedo vuestro quanto de mi procede, ren otros sin enderezarlas à Vos : o-Criatieisme, Señor, para vos, por frezcoos todos aquellos actos de amoresto con infinitos títulos, y motivos con que por teda la eternidad espero todo me devo à vos con todas mis amaros, y con que os amaran los acciones, que no tendran valor al- Bienaventurados. Nada mas intento, guno, fino las refiero à Vos como a Señor, que cumplir con toda la permi ultimo fin, Yo N. vilissima cria- feccion, y amor possible lo que fuetura en cada, y por cada instante re de vuento agrado. A character y me ofrezco à vos, ò Bien infinito, Yo os ofreco todas mis obras è increado, à mi mismo, mi vida, en satisfaccion por todos mis pecay todas mis operaciones, especial- dos, y de todos mis parientes, y mente todas las que he de hacer el amigos, en especial por N. N. O pro dia de oy, assi buenas, como indi- omnibus illis quibus pollicitus sum oraferentes, assi libres como necessarias; re, aut orare teneor, pro obtinendis omy para que scan mas gratas à vuel- nibus indulgentiis ulli actioni bujus diei tros ojos, todas ellas las uno con las annexis. acciones, y meritos de Jesu-Chris-

to, y de su Santissima Madre. Yo os confagro todos mis passos, palabras, vinas, y miradas de mis ojos, todos los movimientos de mi cuerpo, todos los peníamientos, y afecciones de mi corazon, deseando en cada una de ellas amaros con irfinito amor , dares toda la gloria pof-O Dios Clementissimo, bienhe- sa, fino puramente por el amor, que



## PLATICA DOCTRINAL V.

HECHA EN EL COLEGIO DE LA COMpañia de Jesvs de Murcia à toda la Nobleza congregada en la Iglesia, despues que se acabò la Mission que hize en dicha Ciudad por Marzo del año de 1734.

Ignobilia mundi, & contemptibilia elegit Deus, & ea que non sunt, ut ea que sunt, destrueret: ut non glorietur omnis caro in conspectu ejus::: qui gloriatur, in Domino glorietur. 1. ad Corinth. c. 1. v. 28.

S. I.

Tendin ne.

Historyon.

spole. Vide

de predift.

(8)

Elieronym.

epiffol. 69.

Apud Cor.

Vide Kayn.

Some a Mere ..

mihi çız. Se

I. ad Tidget.

ubi frail. cur

- h miligib

CHARLEST TREATURE-

-tagini morney

(9) Heel, c. 11,

(1)

Pf. 62.

reclis. fet.

Christian, bonn, in in

12 00 11

Maine

· FR ?

N la hermosa, y oportuna distribucion de los dones, y distribucion de los dones, y virtudes resplandece con especialidad el poder, y fabiduria de Dios. No hallareis especie alguna de criaturas, inanimadas, vivientes, o sensibles, en que no aya hecho una admirable reparticion de virtud, y propiedades la Divina Providencia: en las piedras, en los aftros, plantas, flores, y animales vemos una maravillosa desigualdad, con que las proporciono su Autor. Por ventura no es mas precioso un diamante, que un amethisto? un cedro mas sublime, que una encina? no es mas perspicaz un aguila, que una lechuza? y un leon mas generoso, que un asno? Es assi, y que todas las criaturas claman, contenta cada una con la virtud que le cupo: (1) Ipse fecit nos: pues à esse modo en el mundo eclesiastico, politico, y racional distribuye Dios con fabia providencia la virtud, dones, empleos, gracias, y bene-

Entre muchos beneficios, y dones temporales, los que mas apetece el linage humano son las riquezas, y la Nobleza, los quales, quando se unen en un mismo sugeto, hacen mayor el beneficio. Una, y otra prerrogativa recibio el Sol de su Hacedor, el es rico, porque con el copioso caudal de su virtud, e in-

fluencias sustenta con decencia, y esplendor à los astros, produce, y conferva los metales, y mantiene la vida de los vivientes: es noble, porque al lustre, y esplendor de su ser, no llega criatura alguna inanimada. No siempre se dan la mano la riqueza, y la nobleza; porque topareis ricos, que no son sino de baxo linage, y nobles, que no ion ricos; no obtiante porque aquellos alpiran, y procuran hacerse nobles, y unos, y otros suelen vestir una mi ma librea, y revestirse de unos mismos afectos, hablare en esta Doctrina de la gente noble, rica, y acomodada, como de un gremio, en quien peligra la salvacion, mas que en la gente plebeya, y pobre, para que cada uno tome lo que le toca.

Quando Christo llamo a los hombres para que abrazafien su ley, y liguiessen su doctrina, no hizo caso de la sabiduria, poder, y nobleza humana, y solo escogio para su grande obra lo mas ignorante, pobre, y baxo del linage humano: mirad vueftro llamamiento, ò hermanos, dice el Apostol (2) à los Corinthios, porque no escogio a muchos sabios, poderofos, o nobles, fegun la carne, sed que stulta sunt munai, elegit Deus, fino lo mas abatido, y contemptible elcogio Dios para si; y por esso le salvaron mas de estos, que de aquellos. El primer beneficio de estos dos es el de las riquezas; y conveniencias temporales; con este se

Vide Cornel ad Genesis.

Sandenas.

(4)

Sto August

600, 160

Ccc

puc

puede grangear la nobleza, el luítre, y qualquiera otto bien terreno: por esso dixo: Dios es el Omnipotente, y el dinero su teniente, para dar à entender, que todo sirve
al dinero, segun dice el Espiritu Santo; aunque el dicho habla con poca reverencia del Señor.

dose Christo à sus Discipulos, ses
dixo: Con quanta discultad entraran
los ricos en el Cielo! yo os digo, que
es mas facil el passar una gruessa maroma por el ojo de una aguja, que el
que un rico entre en el Cielo: Facilius
que un rico entre en el Cielo: Sanque un rico entre en el Cielo: Facilius
que un rico entre en el Cielo: Facilius

Padre, què cosa es rico ? Por rico no se entiende aqui precissamente el que tiene titulos, coches, ò armas à la puerta, sino qualquiera à quien le sobra de lo necessario para su decente passar. (3) Este se llama rico; ora sea Cavallero, ora Eclesiastico, ora Oficial, o Mercader. Padre, pues es pecado tener hacienda, ó dinero? Como no sea agena, ni estès obligado à foltarla, y como no tengas pegado el corazon à ella, no serà pecado: pero ai està el cuento, que assi como el vicio de la gula no conside en el manjar, que se come balto, ò regalado, fino en el hipo desmedido apetito de el ; assi el pecado de los ricos, y su dificulfad en salvarse no esta en tener hacienda, fino en el defordenado amor: tienes, y deseas mas ? estàs lleno de hacienda, y proveido, y aun tienes sed ? señal , que estàs enfermo, dice San Agustin: (4) Habes, O concupiscis? plenus es, O sitis! morbus est; porque no se condena en el rico su dinero, sino su codicia: Non pecunia in divite, sed avaritia

San August. ferm. 5. de werbis Domini.

(1)

Cardenas

in proposit.

Innocentii.

(5) Cap. 10.

Bened Mr

condemnatur. Refiere San Marcos, (5) que predicando el Salvador, llegò à el un Joven, y dixo, Señor, que barè para salvarme ! dixole el Señor: Si quieres entrar en el Cielo, guarda los mandamientos. Pregunto el mancebo. quales son essos ! respondio Christo nuestro bien: Son, no matarás, no seras adultero, no burtaras, no levantaras falso testimonio; bonraras à tus Padres, amaras à tu proximo como à ti mismo. Señor, todo esso he guardado desde mi juventud, dixo el Joven: pues una cosa re falta, añadió Christo: Vè, y vende lo que tienes, y dalo à les pobres, y tendr-s en el Cielo un theforo, y ven, y sigueme: al oir esto el mancebo se entrifteció, porque tenia mucha hacienda, y se fue : entonces bolvien-

dose Christo à sus Discipulos, les dixo: Con quanta dificultad entraran es mas facil el passar una gruessa maroma por el ojo de una aguja, que el que un rico entre en el Cielo : Facilius est camelum per foramen acus intrare, quam divitem intrare in regnum Catorum. En esto convienen los Santos Padres , y Doctores , que fon pocos, son rarissimos los ricos, que se salvan. Tertuliano los llamo: Divites prædamnti: (6) condenados mas que otros. Si Christo es boca de verdad, dice San Geronymo, (7) entre mil de estos hombres ricos apenas se halla uno apto para el Reyno de los Cielos: Si Christus veraxest, bujusmodi bominum vix ullus aptus invenietur Regno Calorum. Y en tiempo de San Chrisostomo, y de dicho Santo era proverbio muy comun entre los Christianos : Omnis dives, aut iniquus est, bares aut iniqui: (8) todo rico, o es malo, o es heredero de algun malo, y lo fundan en la Escritura, que dice : Si fueris dives non eris immunis à delicto: (9) no estaràs libre de pecado, si fueres rico.

Padre, muchos ricos hacen limoinas: es verdad, pero unos la hacen, porque les remuerde la conciencia de ser duros con los pobres, y porque no los tengan por avaros; y assi se ve, que les duele el soltar algo, ò no dan tanta, quanta deven, y pide la legitima necessidad del proximo, fino que quieren cumplir con algunos ochavos, o pedazos de pan, que reparten: orros dan, porque siendo mucho lo que por medios ilicitos grangean, dispone Dios vaya por restitucion lo que ellos sueltan por modo de limosna voluntaria; y esto es mas obvio al morir, en donde mucho de lo que dexan los ricos con el sobrescrito de mandas, y obras pias, suelen ser restitucion legitima en los ojos de Dios; y en fin mientras estàn en pecado no les aprovecha la limolna, y les premia Dios este acto con darles auxilios para que se salven, los quales suelen malograrles.

(6)
Tertul. lib.
de punit.
(8)
Hieronym.
epift. ad Da.
mafc. Vide
Ruiz. tomo
de predeft.
folio mibi

(8) Hieronym. epiftel. 69. Apud Cor. in c. s. Ifaia. Vide Rayn. tom. 1. Heteroclis. fel. mibi 5 13. 80 Chrisoft. bom. 12. in 1. ad Timot. ubi tradt. cur divitiæ d cantur mam, mona iniqui-

(9)' Eccl. c. 11.

P. 600.

L segundo beneficio es el de la nobleza, ella es un beneficio oportuno para el bien, y para el mal: es cierto, que el ser noble no hace al caso para la vida animal, o de la naturaleza, porque esta, dixo Seneca: Natura paucis contenta est, (10) se contenta con poco; y assi vereis, que sin Medicos, botica, regalos, ni blanda cama se cria la pobre gente, y vive en essas montañas, y aldeas entre riscos, cabañas, ò cortijos con mas vigor, y fanidad, que los Nobles, y Senoras entre las dilicias de sus Palacios; no obstante sirve mucho para la vida racional, espiritual, y politica de este mundo. Lo primero: porque a un claro nacimiento, y lustre de la familia suele Dios vincular medios proporcionados, y fuaves para una fanta, y politica educación; feria ociofo referir exemplos fingularifsimos de una oportuna crianza en Principes, y Senores, de que se hallan llenas las historias.

un mulo cerril del monte, a un cavallo de regalo, o de un jumento hecho à unas aguaderas, a otro criado en una cafa principal con buenos, y vistosos aderezos; esta ay de un pobte agreste à un Cavallero bien nacido. Lo primero: observad los tiernos años de un niño nacido de pobres, y humildes Padres, aquella noble alma de su complexion, al assomarse por los sentidos, no enquentra mas, que unas desproveidas paredes de una choza, y denegridas con el humo; el cerdo, el eltablo, el jumento, y otros miletot objetos, con que ella se vè preciliada à formar viles, y apocados deseos, à vivir de valtos ofrecimientos, y modales: anadid a elto les finiestres, que en gente vulgar, y pobre se les entran por los fentidos adentro, y vereis una criatura fin cultivo, y un herial, que lastima el corazon; pues en què consiste esto? Consiste en que no ay Ayo, no ay Maestro, ò criado,

que instruya, enseñe, o modifique,

Aquella diferencia que ay de

no ay medios parà la buena crianza, ni ocasion para ella; siendo assi, que ay plantas aunque silveltres, pero de complexion tan generofa, que trasladadas a un hermoso jardin sobre servir de adorno, darian frutos fazonados, y dignos del paladar de los Reyes : tal fue Racones pobre Ortelano, que defde la ortaliza, y lechugas de su huerto, al ver los fondos de su rectirud, y juyzio, le levantó el Rey Artaxerxes hasta Senador de su Consejo; pues este beneficio de una santa crianza suele lograrse con la nobleza, à quien vinculo Dios medios oportunos para ello.

Lo legundo : el ser bien nacido engendra no sé que generofos espiritus, y pensamientos sobrepueltos al vulgo, que parece hereda en fuerza de la fangre, que hierve en sus venas. Un leon por la soberania, y luttre de su ser, no entiende de viles, ni rateras operaciones, como un rapolo, o lagartija: es la rozon porque assi como los cuerpos hechos à viandas más lubítanciales, y generolas, se crian mas espiritosos, y rollizos, assi los nobles hechos al orden, educacion, ha= bilidades, y riego propio de la nobleza, tienen mas subidos pensamientos, y qual un pulido diamante, descubren mejor los fondos, que les repartió el Autor de la naturaleza. Por ello seria como un Cometa, o monstruolo Fenomeno en el Cielo de la grandeza, una persona bien nacida, pero mal educada, y que delcubriesse obscuras operaciones.

De estos espiritus, y alientos, que engendra la sangre, tenemos un buen exemplo en el Principe Don Juan de Austria, hijo de Carlos Quinto. Criose desde su niñez en villagarcia de Campos, baxo de la santa educación, y conducta de la Excelentissima Señora Doña Magdalena de Ulloa, matrona digna de immoratal memoria, no solo por lo heroyco, y singular de sus virtudes, sino tambien por aver eregido (entre otros Colegios, que sundo) para mayor bien, y gloria de la juventud Española el colegio, y seminario, que la Compañía de Jesus

CEE 2

Simil.

(10)

tiene en la dicha Villa, donde profiguen los estudios de Gramatica con
tanto credito, y felicidad desde que
esta Señora lo sundo, que à lograr
esta santa educacion de la niñez en
virtud, y en los primeros rudimentos de las letras, embian los Padres
à sus hijos, no solo de los Reynos
de la Peninsula, como son Toledo,
Andalucia, Castilla, Aragon, Navarra, Guipuzqua, y otras partes;
sino tambien de las Canarias, de Mexico, Guadalaxara, y la Puebla, y

otras partes de la India.

Crecia este niño sin saber su origen, ni descendencia, y llegando el tiempo de que Felipe II. Rey de España le reconociesse por hermano suyo, salio con gran comitiva de su Corre de Valladolid à caza al monte de la Espina, por cuyo orden, subiendo en un cavallo ricamente enjaczado el Exc. Señor Don Luis Quijada espolo de dicha Señora Doña Magdalena, traia configo en un jumento al joven Don Juan entre la turba-de varios Cazadores, ignoranre todavia de la ale re noticia, que le avian de dar: llegando pues al monte Torozos, se apeò Dou Luis del cavallo, y mando desmontar del jumento à dicho Don Juan, y doblando entonces, la rodilla Don Luis, le dixo: deme V. Alteza la mano, para betarfela; què es esto? entenderalo V. Alteza del Rey, que esta esperando: Pues tenedme el estribo, dixo el joven, y revistiendose de cierto espiritu de Magestad, monto en el cavallo, y caminò hasta los brazos de su hermano el Rey, quien le dixo: Alegrate, ò foven, porque eres hijo no menos, que del Emperador Garlos V. y bermano mio.

Ello es cierto, que como es ingenito, y natural en las mugeres el pudor, y verecundia para defender su honestidad; assi en personas de alto nacimiento es como ingenito, y connatural el amor à proceder con honra, y la inclinación a obrar conforme a su descendencia: desuerte, que quando el temor santo de Dios no le sea motivo para obrar bien, el punto, y su sangre a poca resiexa, que hagan, es un poderoso freno para no degenerar en vilezas, ni rumes

operaciones. Quien detiene à una Senora para que no se junte con gente soèz, ni vaya con ella à bayles, y romeria? Quien à un Cavallero para no meterse en tabernas, y bodegones? Quien? Si el amor, y temor de Dios no los detiene, los contiene el

(01)

Simils

eclyp-

punto, y el què diràn. Lo tercero: los Nobles en el mundo son como los Astros en el Firmamento, una pequeña estrella, que apenas la divifan nuestros ojos, no causa novedad, si se eclipsa; mas quando llega à eclipsarse el Sol, o un Astro de primera magnitud, todo el mundo lo repara, sabios, ignorantes, grandes, y pequeños: que una persona de humilde nacimiento viva mal, es reprehensible; mas no da aquella campanada, y escandaloso citallido, que da una persona noble con sus vicios, y mal exemplo. Yo no dudo, que en varios nobles se eclypfa fu proceder, y fu honor, y con mas frequencia algunos, que la Luna incostante por su naturaleza; mas como teneis los ojos fiempre inclinados azia la tierra, y rara vez levantados azia el Cielo, ni los reconoceis, ni los admirais por tales. Eclypse es de un Noble casado frequentar la casa de la otra viuda, ò cafada: eclypfe es en la otra Señora noble dexarle servir de D. F. con tal chichifveo, y familiar trato, o cortejo singular, que llena de sospechas nada temerarias à otras de su classe, y gerarchia: eclypse es, y borron de la gravedad Española ser tenida una Señora por bayladora, y una ilustre Doncella por muy alegre: eclypse es de su modestia ir escotadas, y sin recato en el vestido, ò soltar palabras seas : eelypse es en un Cavallero pegar petardos, vivir de la trampa, estafar Oficiales, y no pagar criados, mas porque son muchos los aftros, que se eclypsan, no se hace tanta novedad. Ubi omnes sunt fætidi, decia San Bernardo, (11) unius fætor non sentitur: donde todos los reos de una carcel estàn hediondos, no percibe el uno el hedor de los otros; assi quando machos Nobles en un pueblo se eclypsan con algun vicio, ò desordenado vivir, los unos no se admiran, ni assombran de los

Eftrada de bello Belgico lib. 12. eclypses de los otros. Acordaos que la Divina Providencia os ha pueito en lugar mas elevado, y superior sobre los otros, y consiguientemente en cierta precission de preceder à los demas en el claro exemplo, y esplendor de las virtudes. Dios no es aceptador de personas; pero no se que se tiene, dixo San Bernardo à una ilustre Señora, (12) que la virtud agrada mas, y parece mejor en un noble, que en un plebeyo: Minime quidem Deus est acceptor personarum, nescio tamen quo pacto virtus in nobili plùs placet.

S. III.

PAdre, en què consiste la Nobleza? servar la imagen del sèr Divino, dixo San Gregorio Nacianzeno: (13) Nobilitas divina imaginis conservatio. Tres generos de Nobleza descrive este Santo Padre en la oración vigelima octava : el primero contitte en el origen del alma, o creacion, en que gravo Dios su imagen: Faciamus hominem ad imaginem, O similitudinem nostram, (14) y en elto todos somos igualmente nobles; porque las almas todas son espirituales, è iguales en el ser natural. El segundo genero de Nobleza consiste en la virtud verdadera: Nobilitas sola est, atque unica virtus, que dixo Juvenal; (15) y assi Noè es celebrado en la Escritura Sagrada, no por su esclarecido linage, sino por fu virtud, y fantidad; porque el linage verdadero del hombre, dixo discretamente San Ambrosio, es la profapia, y timbre de la virtud: y como el linage de los hombres se deriva de los hombres; assi el verdadero linage de las almas se deriva de las virtudes : (16) Probati enim viri genus, virtutis prosapia est; quia ficut bominum genus bomines, ita animarum genus virtutes. La serie toda de esta generacion es toda purissima, y celettial; pues trae su origen de la caridad eterna, è increada, como los rayos del Sol: y lo mismo es recibir an hombre el nuevo ser de la gracia, y de las virtudes, que recibir un ser alto, excelfo, y foberano: Ego dixi, Dii estis: y à la verdad,

si quereis registrar el arbol genealoz gico de esta ilustre familia de los lustos, encontrareis en cada generacion una estrella. El tercer genero de Nobleza es el de la sangre, y generacion natural de los hombres, que se hereda : y no se si esta se puede llamar en rigor nobleza; porque si se hace legiuma anorhomia de lo que es en si , no se encuentra mas que obscuridad, y corrupcion: Que utilitas in sanguine meo, dum descendo in corruptionem? (17) Yo creo, que la nobleza de la ettirpe, y descendencia depende en parte ( si no me engaño) de la opinion, y voluntad de los hombres. Para humillar una Pava su hinchazon, y complacencia, no es menester mas, que baxar sus ojos, y mirar lo feo, e inmundo de sus pies; por el contrario para humillar vueltros humos los que os teneis por de alto linage, no es menetter mas, quelevantar los ojos para buscar la primera fuente, y origen de vuestro nacimiento.

Si se desembuelve bien la massa de las generaciones bumanas, dixo Platon, (18) ni topareis Rey, que no descienda de esclavo, ni esclavo, que no descienda de Rey: y à la verdad, si le huviera de apear la serie de sus antecessores por dos milanos, en qualquiera Monarca, que oy vive, encontrariais entre ellos muchos espurieos, bastardos, mal nacidos, rusticos, plebeyos, o de oficios baxos. De donde os parece, que traxo David su origen? De un pecado de incesto cometido entre Judas, y Thamar. Gepthe de ladron vino a fer Principe. (19) Valentiniano el primer Emperador, tuvo su origen de un Cordelero, Agatocles de un Alfarero: y en fin no ay Nobleza, que no aya tenido algun principio baxo, para que nadie se atreva à presumir de si, ni engreirie; porque a pocas mas azadonadas, que se den en el campo de su generacion, que en otros, le descubrira algun conducto infecto, o inmundo por donde paíso lu langre.

No obstante, este bien de la nobleza; y riquezas es tan apetecido en el mundo, que todos suspiran por èl, y el plebeyo quando se vè en terminos de parecer algo en el mundo, (17) P[am. 29)

(18) Apud Senes ca epift. 44

Apud Core

D. Ambrol. de arcs, & Nec cap. 4.

S. Augunt.

werder Drank

Simila

Simil.

(E3)

(14)

Genef. c. I.

Vide Barra-

das tom. I. lib. 7.cap. 3.

(15)

Satira &.

Prat. II.

(11)

Spift. 213.

S. August. Sermon s. de verbis Domi-

fe engendia entre las riquezas, y no-Mirad una pobre Aldeana, que

Simil.

+21本 400

Simila

(200

CALLES

(41) VILLE Backs No. 7-508.3.

(11)

Satters B.

hincha, engrie, y envanece, como li fuera una pava: mirad un generoso cavallo entre los jaezes, cintas, y preciolo adorno, que le cubre, se hincha; y engrie revestido de magestad, y una calle le parece estre. cha, pero ponedle unas aguaderas, o espuertas, vereis, que se le humi-Ilan sus pensamientos. El animo mas briolo, y alegre le viste de luto, y decaimiento, quando fu cuerpo esta tatigado de una fiebre: figuraos una Señora, que es la milma altivez, y prefumpcion, que no ay criadas que la toleren; si viene à quedar viuda, y por puertas; vereis, que no enquentra ya mas, que con humides pensamientos, ya no mira con ceño, ya no rine; ni abruma à los de cafa. Pues en que consiste esto? Yo lo dirè : el animo suele revestirse de aquellos afectos, y disposicion, que reyna en los sentidos, y en el cuerpo, tranfundirle à dentro, como si fuera un veneno; y como en el cuerpo, y sentidos de gente noble, o regalada, reyna la sobervia de la carne, la lozania, y orgulio, todo esto se contramina à la voluntad. Veed aora, si quanto gozan, y desfrutan muchos de los Nobles, suele ser fomento de su sobervia.

fuele tener su gusano : un gusano tic-

ne la pera, otro el haba, otro el higo;

alsi la sobervia es el gusano, que sino

ay mucho cuidado, y recurso a Dios,

es escogida por Esposa de un Prin-

cipe; apenas sube al trono Real des-

de su humilde choza, quando con

el regalo, galas, fausto, y repetidos

oblequios de tantos palaciegos, y

pretendientes, que se le humillan, se

Hagase una injuria, y desaca. to, à dos hombres, uno plebeyo, otro noble. Este al referir la injuria, o bofetada, puede ser que eche sus votos, ò plegarias, ó conciba (u poco de veneno, pero alli se acabo; el noble, o rico al contrario, se ha de vengar, se ha de pedir justicia, porque tiene conque, no se parà hasta saciarse, y relamerse, en que el ofensor quede confundido,

se averguenza de su baxeza, y humilde cuna: èl os ha de servir, ò Nobles, de estimulo para tener nobles pensamientos, y proceder conforme à vuestro grado; mas por abusar varios de este beneficio, es principio de su eterna perdicion: se pierden, y condenan muchos de los ricos, y nobles, lo uno por la sobervia de corazon, lo otro por la vida ociosa, y regalada, en que crian su carne. La fobervia , una es , digamoslo assi, de los sentidos, y basta; otra refinada, y de la alma: mas hurta à vezes un Rey, que todos los ladrones de su Reyno: mas hurta un Leon, que diez ratones; una Aguila, que docientos tordos, porque su modo de hurtar es mas subido,

y dilatados

Assi en el vicio de ensobervecerse ay una sobervia baxa, y bastarda, que consiste en aquella furia exterior, è impaciencia, con que à vezes se reviste, y encrespa la irascible. Otra ay interior, subida, y rea finada, y es aquella presumpcion luciferina, complacencia, y agrado, con que muchos Nobles le engrien, è hinchan lu corazon, reputandole por mas, y mejores, que otros : In Gælum confcendam, super astra Dei exaltabo solium meum: (20) y esta sobervia suele ser la perdicion, y condenacion de muchos Nobles, y acomodados: lo vereis por los efectos, que con ellos se descubren. Lo primero, engendra en la gente noble, y rica un amor desordenado à su honra, con que se hincha su corazon, segun dixo San Agultin; (21) y enferma: Eft enim superbia, non magnitudo, sed tumor , quod autem tumet , videtur magnum, sed non est sanum; es tal el apego à su propia estimacion, y punto, en que idolatran, que en llegandoles à herir en materia de honra, y punto, mas facilmente vereis que atropellan por la lev de Christo, por la paciencia, humildad, y caridad con el proximo, que por lu punto, y honra, en que idolatran: Citius fiunt apostate christianismi, quam sui bonoris, (22) dixo un Sabio. Dificil es que no sea sobervio, dixo San Agustin, el que es rico: y lo mismo diré

yo del Noble; porque alsi como to-

(20) Ifaie. c. 14.

5(2)

FEST - 108/7

(21) Serman. 22. de tempore.

(22) Caufinus in aula sancta motiuo. 10.

y humillado, y quiera Dios, no se passe à desenterrar los huessos de los antepassados, para cebarse en ellos: Mi punto? sabe quien soy yo? y quien es èl? aunque sea menester gastar mi bacienda, se ba de acordar de lo que ha becho.

#### tractimat in S. IV.

tibe S. carega

(23)

Pfalm. 72.

E donde os parece, que varias personas Nobles, Titulos, Dignidades, Canonigos, ricos, o poderofos pleytean, y hacen luego punto de jurisdiccion, y privilegios, lo que es tema, y tuto de lu animo, fiendo el continuo desvelo, y cruz de sus Prelados, y Cabezas? Como ion Nobles, pueden, y estàn revestidos de caracter, y esplendor, de algun empleo pingue, i honorifico; como tienen medios, ò brazo con aquellos con quienes tienen alguna correlacion, o parentesco; como tienen dinero, en que estrivar, y gastar: Proditt quasi ex adipe iniquitas corum. (23) Veis ai porque se engrien, no quieren convenirle, y se tienen tieios: (y de passo tomad este aviso) si viereis enardescerse, y encresparse las familias en los pueblos, bien es que os compadezcais, y os valgais de aquellos medios christanos para apagar el fuego que se levanta; mas sino podeis apagarlo, dexadlos, dexadlos, dexadlos que se enzarzen, que le aranen, y que como gallos encrespados con espolones de azero en los pies se hieran, y ensangrienten, porque en ello les esta Dios haciendo mifericordiofamente un beneficio, y es, que se deshagan las familias, que queden oprimidos, y por puertas en fuerza de litigios, y discordias, y viendose ya sin apoyo, ni en què estrivar su hinchazon, entran entonces los pensamientos humildes, el conocimiento, y desengano de su miseria, y cercados de la pobreza, tirados de la necessidad, y caidos ya de su sitio, vereis, que se visitan Altares, van a la Tercera Orden, ò se visten su abito à vezes: hasta

chazon, y tumor de su sobervia.

Tal vez avreis observado en la entrada, o plaza de algun Pueblo algun olmo de disforme grandeza defproveido de la pompa de sus hojas, destituido ya de su piel, ò tan arrugado, y carcomido, que mas parece esqueleto, que viviente del campo: era antes el mismo verdor, y lozama; su pompa, y su ma estad hacia sombra à muchos, que se protegian debaxo: pues quien le desfiguro : el golpe de un rayo, que le hirio, ò del viento, que le desquició. Es oportuna semejanza de alguno otro Noble, y rico en los pueblos: era la misma presumpcion, y sobervia hinchado con el faulto, conveniencias, y lozania; queria ser el primer mobil de la Republica, tenerlo todo debaxo de su sombra, mandarlo, y disponerlo: vino como un uracan defhecho, ò como un ravo el golpe de un pleyto, una entermedad, o prifion, una desgracia de la hacienda, y quedò el delquiciado, y sin apoyo en que estrivar: Aqui fue Troya, luelen decir otros, quando le ven, este fue un hombre amigo de mandarlo todo, y sobrefalir, mordaz, y de cuya lengua escapavan pocos; aora vive yà olvidado, y lo passa miserablemente en los ojos del mundo.

Lo legundo este amor a su propia honra es la causa de que mu: chos de los Nobles muerdan, juzguen, y hablen con menos estimacion de la otra familia, o sugeto, que les mortifico : Sieut enim eruciant precordia fætentium sic & cor superboru, dice el Espiritu Santo: (24) desuerte, que alsi como hiede la boca de aquellos, que tienen podridas las entranas; aísi exhala por ella un he, dor intolerable el corazon de los sobervios, y mucho mas, quando no pueden digerir, que otro se les iguale, ò sobresalga en el amor, y estimacion de los Pueblos, o quando se les niega algun obsequio, que les parece devido : sus imperus, y hacen devotos, frequentan Templos, designios son como los del sobervio Aman, que lleno de orgullo, y presumpcion al verse privado de un Moentonces no avia Predicador, ni Con- narca, como Astuero, quiso abatir fessor, amigos, ni prudentes, que lle- à Mardocheo, y deshacer toda su gaffen à docilitarles; tanto era el hin, numerosa familia, solo porque al su-

Simil

(24) Eccl. c. 18. bir a Palacio no le hacia este la cor-

telia. (25)

(25)

Eftber.

VEZ AVE TO Lo tercero: este amor à la honra engendra cierto fausto, y arrogancia del corazon en trèn, gattos, galas, y criados: no be de fer menos, que la otra, dice Doña F. pues soy tan bien naeida; y assi aunque no aya para pagar al Mercader, al criado, o al Oficial, ha de aver para mantener refrescos, galas, y vilitas, como las otras. Si Dios os ha quitado ya el vigor, y vueltra cafa ena ya tremula, como las piernas, y manos de un viejo dettituido de espiritus, por que quereis permanecer en vuestra tiesura, y manteneros con aquel esplendor, que ya Dios no quiere de vosotros! Estavais antes en la Primavera, ha llegado ya el Otono, y Diciembre de vuettra familia, y no se halla mas que el tronco con sus ramas despojadas: pues no seais arrogantes : Abominatio Domini est omnis arrogans. (26) Que una Senora le vista tal vez con las reliquias, que reservo de su boda, passe en horabuena; pero sea con aquel corazon, y animo conque entrava adornada una Either en la presencia de Atluero, quando dixo a Dios: Tu fcis necessitatem meam, quod abominer omne Signum Superbia, O gloria mea, quod est super caput meum in diebus ostenta-· tionis mea, & detefter illud quasi pannum menstruate, O non portem in diebus silentii mei. (27) Vos sabeis, Señor, mi afficcion, y que abomino todo indicio de sobervia, y ostentacion, que llevo fobre mi cabeza, y que lo abomino, como un paño inmundo de una muger, y no lo lle- os tolere fobre si ? pensais en que vo en el dia de mi silencio: hecha muchas, ò estais en pecado, y aboesta oracion, entro al Rey Attuero minables, aun quando no lo conoceis, à hacer la suplica en bien de su Na- o que lo aveis estado? que por un cion, y cumplida la visita, se cel- pecado de luxuria os aveis aviltado, -pojò de su trèn, echando despues ma- y degenerado? Y à vista de esto ay no del cilicio, y del ayuno. Pero que valor para tolerar, que se os pongan aya de querer una Senora à titulo de de rodillas : es esta la humildad, que

es sobervia, esto es arrogancia.

Lo quarro: de este amor desordenado à la honra, y propia estimacion nace querer las Señoras: o acomodadas, que el page, la doncella, ò la criada les deble la rodilla al servirles el refresco, o el chocolate. Corazones inmundos, y de tierra, que haceis? Admirada Maria Santissima de que los Sacerdotes se humillen à las mugeres nobles, dice à la V. Madre Maria de Agreda citas palabras: (28), Dime, hija mia, en que juy-" cio cabe, que los Sacerdotes ungi-"dos del Señor, consagrados, y ele-" gidos para fantificar al mundo, y », para representar a Christo, y con-", fagrar su Cuerpo, y Sangre, eitos ,, firvan à unas mugeres viles , inmun-"das, y terrenas? que ellos eften " en pie, y descubiertos, y hagan " reverencia à una muger sobervia, "y miserable, solo porque ella es "rica, y el es pobre: ella monttruo-", sidad es de grande horror à los San-,, tos, y muy desagradable à mis ojus.

(28) Tom. 3. My. Mica Civit. lib. 8. cap. 9. in doct.

(000)

Palmer gar

§. V.

Ecidme aora los que os teneis por ilustres, en què juycio cabe, que unas criaturas racionales le ayan de arrodillar para serviros, y que volotras llenas de vanidad, y agrado propio os dexeis idolatrar? Creeis, que sois hijas de Adan, y con su sanaenito à cuestas? que mereceis en los ojos de Dios ser pisadas, y ultrajadas por vuestros pecados! que os aveis hecho indi nas de que el Sol os alumbre, y la tierra Noble mantener la pompa, que ya os enteño, y pratico Christo? y la no puede, o querer la otra muger que promeniteis en el Bautismo! Ha humilde parec r tan noble como las llegado à tal la desverguenza, que Señoras ilustres, è igualarse, solo vi doblar a una criada la rodilla à porque la fortuna le meriò el dine- una Ama suya mu er de un Medico, to fresco en las arcas, y cubrio las pero hija de un Mesonero: y vosohezes de la fangre con un paño de tros, o Nobles, que presumis d'infdamasco, o perhana? Esto no, esto gruidos en lo que es politica racio-

(27) Eftber. cap.

(26)

Prov. c. 16.

nal , y yerdadera , decidine , fe os ha baxado el juicio à las rodillas, y a los pies decidine, os ruego, a que virtud toca doblar la rodilla, y formar con ella sus quebradillos à una muger en un estrado acato inmunda, y lasciva, acaso sobervia, o esclava de Almodeo espiritu de la luxuria? es esto acreditaros de prudentes? refervar para una muger aquel respeto en lo humano, que la Divina Providencia quito fuelle refervado folo para los Reves o y Mage ad de la rierra, como ungidos dei Señor?

Lo quinto : eite amor desordena. do a la honra en los Nobles engendra tufos, y etiquetas ridiculas: fino me hizo la contessa, sino me visito, si je descuidò, sino condescendiò, si me negò tal empeño, sepa con quien trata, Oci En estas expressiones se reviste el animo de ojeriza, mulo, y es menelter à lemejante gente tratarla como al vidrio; tan tacil de quebrar es su paciencia. No ay duda, que los plebeyos no han de embidiar su fortuna à los Nobles, y mayores : bueno fuera, que se quexara el nardo, ò la v oleta à su Autor, por no averlas dado aquella pompa, y beileza, que dio à la azuzena, y à la rosa: a los Nobles, y ricos es razon tratar con atencion, y respeto, y mayor, que à los menores, ( aunque el trato de la caridad no haga distincion en estas qualidades extrinsecas) porque la razon dicta, que quanto mas elevada en dignidad, o empleo és una persona, es tanto mas digna de respeto; mas no por ello se ha de entumecer el Noble coutra el plebeyo, aun quando este por su malicia, ò embidia le provoque, ò mortifique. Los Egypcios pin aron la magnimitud propia de la Nobleza en figura de una Aguila, que no amenazava mal alguno, y junto à ella una Codorniz, que la molestava, y provo-

(18)

P/al, 43, 44

(32)

firm, fit 22.

cap. Fab. co

23.110. 34.

(33) Apud Viey.

E2 ferme de

hoparia.

D. Grog.

gularizarfe de los demás : comulgar en fitio refervado; defdenatme de estar entre las demas ovejas de chrifto en el Templo; dexar de ir a la palabra Divina, y Mission por no tener lugar de distincion, o por aver de estar entre la gente de mediana esfera, y fer en todo un noti me tangere; avergonzarfe de falir à Milla, a los fermones, à los Templos, folo porque ha enviudado Doña F. todo esto conduce para criar un corazon Tobervio. Entra un Cavallero, o Senora de distincion en un I heatro, ò en un Templo, decirle à orra de mediana, o baxa esfera con ceño, y con barreno, quitese alla, apartese, leria odiosa accion, è hija de la sobervia; seria por el contrario acto de atencion, y obseguio devido en una perfona de menor calidad el levantarie. y darla à una persona noble el mejor sitio; pues el Autor de la natua raleza no nos hizo iguales, y devemos contentarnos con el fitio baxo. infimo, o elevado, en que nos coloco: que una carroza real, o de un Grande no arropelle una recua de jumentos cargados, y de lugar à que parlen, es cola propia de lu paciencia, y benignidad, y lo dicta la piedad; mas tambien dicta la razon, que un jumento de lugar, y se retire del camino de ruedas, mientras una carroza passa. En la vida de la V. Madre Doña Marina de Efcobar (29) se refiere, que entrando una eñora titulada en el Templo, queriendo sentarle en un sitio, donde estava una muger pobre, la dixo con indignacion, quitese de ai luego, y comenzo à renir à las criadas, porque no la echavan luego; estava à la sazon en la Iglesia la V. Virgen Marina de Escobar, y la dice Dios: Levantate, y ve a aquella Senora, dila, que se acuerde de lo nada, de que fois beckes, y à este proposito lo mas cava , y no obstante disimulava el que te pareciere amonestarla , que se Aguila con magellad: lo que à un bumille; assi lo hizo, y la Señora Noble toca es, reputarse por nada, reconociendo su pecado, se humillo. y por la mas vileriatura en los ojos y dio gracias à quien la avia correde Dios, y con magnanimidad panar gido : aprendan pues los de mepor las picaduras de los menores. diana, o baxa exfera, y los que quie-Que poca impression hace esta ren subir desde su cuna humilde mas maxima en aquellas, que aun en lo alto, que los cedros, si se ofrece hafa rado quieren exceptuarle, y fin- ceros alla, dar, ò dexar vuestro si-

(29) Librast. age

tio, està mal dicho, y es una necia sobervia el decir à una persona principal, tan buena soy como ella: tan buena? Dios lo sabe, y si lo suesse, no es tan noble.

Lo sexto: es hijo de la sobervia, y prefumpcion aquel perfuadirse, que todo se les deve, si pedimos alguna cosa à algun pobre, o plebeyo, tiene à mucha dicha servir a los Sacerdotes, Religiolos, o nobles, y aplacerles: un pobrecillo juzga, que le hacen honra en confesfarle aun despues de dos o tres horas, que espera; se tiene por dicholo, si entra alguna persona de bien en su casa, y no halla obsequio bastante, con que explicar su agradecimiento. Acuerdome, que yendo à la Mission de Vigo con el Ilustrissimo Seño: Obispo de Tui, en donde avia hecho antes Mission, precifados de la lluvia nos retiramos à una choza de una pobre aldeana; apenas se viò en su cata con un Obispo, y dos Missioneros, no cabiendo de gozo decie: Jesus, el Señor Obispo, y los Padres Missioneros en mi casa! y al punto nos hizo el mayor obsequio, que podia hacer aquel sincero, y humilde corazon: mas no nempre veinos esto en los Nobles, antes piensan, que hacen merced al Confessor, en que les ovga sus pecados, y en que se refugie un pobre Religioso en su casa.

Lo septimo : aquel orgullo, y ceno en darse por sentidos al ver que niegan, o no condescienden con lo que piden, al reprehenderles, ò no atenderles, quanto ellos defean, es tambien hijo de su presumpcion, y su luciferina sobervia, soy Noble, Juy Cavailero, Joy Senor: eres noble? no lo eres para engreirte, fino para imitar el exemplo de los que proceden, como Nobles: eres noble? Yo veo, que no ay diffincion entre los cadaveres de los ricos, y pobrecicos, li no es que sea, en que aquellos despiden hedor mas intolerable, que estos, dixo San Ambrosio, por su luxuria, y regalo: (30) Nulla oft distinctio inter cadavera mortuorum, n'si quia gravius fætent corpora divitum distenta luxuria: eres noble! pues porquè no te vales de esse titulo para ser cas-

to, paciente, benigno, y el primero en la virtud, en los Hospitales, Templos, y Doctrinas? aqui, aque està el ser noble.

En tiempo que el Emperador Galieno, y Asclepiades su Presecto martirizavan los Christianos, infinuavan algunos à San Roman Martir, que alegalle el lustre, y timbre de fu familia, y que por ene medio le libraria del morir : pero no queriendo excepciones en las cosas de Dios, y de piedad à titulo de su Nobleza, respondio : Absit, ut me nobilem sanguis parentum prestet, aut lex curies generofa Christi sequela nobilitat viros. No permita el Señor, que yo me valga de la fangre para eximirme del martirio : el feguir generosamente à Christo esto es lo que ennoblece à los hombres. En fin, no hacerse justicia con los Nobles, como se hace con los plebeyos: ver, que fiempre los Profetas, y el milmo Christo claman contra poderosos, y Nobles, y siempre en defensa de los pobres, y pupilos: meterfe yà las mugeres à titulo de Señoras à negociar prebendas, y conquistar votos, y à caso para algun ahijado de su amante: dexar obras pias con titulo, escudos, armas, tumulos, y otras memorias, que por ultimo las desvanece el tiempo: Vocaverunt nomina sua in terris, (31) no sè, que sea acto de humildad, antes huele à sobervia. Ella es cierto indicio, y señal evidentissima de reprobacion, dixo San Gregorio: (32) Evidentissimum reproborum signum Superbia est, at contra humilitas eleétorum, como al contrario la humildad es señal de escogidos.

En confirmacion de esto contarè este caso, que passò à Santo Domingo: (33) pregunto el Santo Patriarca à los Demonios, que tenía en el cuer, po un energumeno: quales entre to, dos los Christianos eran los que se condenavan mas? respondieron por voz de uno: de los Nobles, de los, poderosos, de los ricos, y regala, dos, assi hombres, como mugeres, tenemos grande numero; porque, la sobervia, la embidia, la vani, dad, la lasseivia, y los deleytes de la carne, y los daños, que hacen, con su poder á los pequeños, que

(31) Pfal. 48. va

(32) D. Greg. tom. in 11. cap. Job. c. 23. lib. 34.

(33) Apud Vieyra ferm. de Rofario.

(30)
S. Ambrol.
In Hexame.
To apud Cornel. in cap.
5. Ifair v.

(053

-24,3,4,013

12-

" rara vez , o nupca restituyen, los " llevan casi todos al insierno: humillaos pues debaxo de la poderosa mano de Dios.

#### S. VI.

L segundo principio de la perdicion de los Nobles, y ricos es la vida ociosa, regalada, y llena de propia voluntad, en que viven, la qual suele ser ocasion de vivir en pecado, y aunque en cada una de las acciones no podamos arguir grave desorden, se encuentra en el complexo de ellas. Lo primero: estos tales no quieren persuadirse, que como hijos de Adan nacieron para el trabajo: à un potro, y novillo brioso se le amolda, y rinde haita que abaxe la cerviz al jugo; y porque? porque nació para el trabajo: pues no menos ha nacido el hombre para trabajar, que el buey para el ju go, y el potro para la carga, o el arado: Homo natus ad laborem: estos tales quieren, que el trabajo caiga sobre los pobres, y humildes de la Republica, y quieren eximirse de esta ley. (34) Baita saber, dice Maria Santissima à la V. Madre " Maria de Agreda, que como estos , pervierten la justicia, y la razon, y no quieren participar el trabajo , de los hombres; alsi tambien se " mudarà con ellos el orden de la , misericordia, que se concede a los ", pequeños, y despreciados; y los " que detuvo la sobervia en su pe-,, sada ociosidad , seran castigados ,, con los Demonios, à quienes imi-"taron en ella; y à la verdad en ellos el levantarfe con injuria del sol, y tarde, à veces à las nueve de la manana; el acostarse tarde invirtiendo las horas del dia, y de la noche, tomar el chocolate en la cama, cuidando antes de dar el pienso al jumento del cuerpo, que no el pasto de la oracion al alma; buscar, ponderar, ò fingir achaques por comer carne, para declinar la obligacion del ayuno; comer, beber, ociar, parlar, mantener vilita de quatro, y seis horas hasta las nueve, y diez de la noche, no mas que por propia voluntad, y falfa condescenden-

(14)

2. part. My-

flica Civit.

lib. 5 . c. 13.

in doct.

cia, en perjuicio de la conciencia, y propias obligaciones, y con mal govierno de la familia; vestir profanamente, dormir en cama regalada con peligro de naufragar la castidad, y un perperuo nacer su propia voluntad, suele ser la causa, y origen de su perdicion.

Añadid à esto no perder saraos, comedias, bayles, fiestas de bulla, y romeria, en donde tocan à indul, gencia de los sentidos, y del deleyte, y vereis, que todo su Dios le ponen en una vida sensual, holgada, y enemigos del trabajo, mas que en la mortificación, oración, y modestia interior del corazon, y exterior de los sentidos: Quidquid in dilectionis lance praponderat, boc tibi Deus oft, dice San Agustin: (35) aquello, que mas pesa en la balanza de tu corazon, afecto, elle es para tì tu Dios: lo que avia de parar en alivio del necessitado, se consume en galtos esculados, en combites, y theatros, en vestir Comediantas, o mancebas, en funciones, viajes de idea, y desempeños fribolos. Què poco piensan en esto los que para recreo de su paladar, y su vientre, suelen tener en su mesa los quatro y leis platos diversos, vinos traidos de varias partes, dulces exquisitos, con cuyo gasto pudieran apagar el hambre de la otra viuda, o familia honrada, ò cubrir las carnes del defnudo, y quiera Dios, que à mas de los nobles, y ricos, no caigan en esto varios Eclesiasticos. Conocia un Jesuita muy morrificado, que à una persona muy amiga de regalos, y manjares, le echo esta sentencia: Buen chasco se lleva el Diablo, si Vm. Je salva: lo mismo dire yo de mucha gente noble, y acomodada: buen chasco se lleva el Diablo, si estos se salvan: Ducunt in bonis dies suos, Tin puncto ad inferadescendunt, (36) pailan alegremente, dice 10b, sus dias en delicias, y baxan en un punto à los infiernos.

Es argumento no menos, que de Fè, y formado en boca de San Pablo: si viviereis segun la carne, morireis, morireis con la muerte del pecado: vuestra misma vida os da testimonio, que vivis segun la Ddd 2

Job 2 286

(36)

Tratado XVIII. Doctrina V.

(37)

y que no mortificais vuestros apetitos con el espiritu de la gracia; mirad aora qual es el animo que llevais: es impossible, que uno goze de los deleytes, y bienes de esta vida, y despues de los de la otra, de suerte, que aqui lleno de gustos Hieronym. su vientre, y alli su mente, dixo San epist. 34. ad Geronimo, (37) y que de las delicias Fulinnnin del cuerpo passen à las del Cielo : Imapud Discip. ferm. \$ 2. possibile est, ut & prasentibus, & futuris quis fruatur bonis, ita ut bic ventrem, & illie impleat mentem: es la razon, porque un cuerpo regalado, y delicadamente criado, hecho al ocio, y huelgo de los sentidos, que no sabe que cosa es cilicio, ayuno, ni disciplina, es precisso que os arrastre, y precipite en pecado de fobervia, luxuria, y otros; voletros buscais el deleyte en el manjar, en el guiso, en la cama, en musicas, ca visitas, en comedias, en ocios, entretenimientos, y palleos peligrolos, &c. y luego quereis vencer las tentaciones de sobervia, de ira, y de luxuria, &cc. es lo milmo que querer apagar un fuego muy voraz echan-

ley de vuestro enerpo, y sentidos,

De esta vida ociosa, y segun los fentidos, nacen varios desordenes, como eclyples de los ricos, y nobles. Lo primero: la poca modestia, y respeto, con que se devian tratar las per-Ionas nobles en las vilitas, està quali por la baxeza de las acciones, o palabras, juegos, ò trato familiar, en que se delibera el apetito con los ientidos ; ya por el trato menos de cente, y mas peligrolo, que practican: es possible, que esto passe en la Nobleza Española? En Flandes, tiendo alsi que las senoras admiten el cortejo de ser vilitadas, e atendidas, se puede aprender modestia, y recato en sus vilitas, con que las cortejan los Nobles. Lo fegundo: disfrazarse, enmascararse por soltar la rienda al aperito de ver, y de regiltrar mas de lo que permite lu eltado os parece bien , o Señoras , degenerar de lo que sois; ir entapujadas, y de baratillo, como unas mugeres ordinarias à registar todo lo

dole encima lena seca, untada con

que passa en la Feria, e xpuestas à oir, o sufrir lo que no devis i decirse ni à una plebeya? Os parece bien, ò Nobles, vestir de rebozo, y andar por estas calles de capa, y birrete, equivocados con gente oficiala, y soez en el trage? Pareceos bien cocherear, y por jugar subir las mulas de un coche, y degenerar en cocheros ! Si os parece mal que una humilde muger: de un oficial calze, y vista como una Senora, porquè os ha de parecer bien. vedir, proceder, y andar como gente ordinaria? Que disculpa dareis, in os atropellan, o tratan como genter foez? l'ara que se hicieron los trages proporcionados ? Es mal hecho que una tortuga quiera remontarle como un Aguila: y tambien lo es, que una Aguila se rebuelque, y pique en un muladar como un escarabaxo.

Lo tercero: iros en cuerpo gentil, puelta la noche, passeando por essas salidas, y passeos con el galan o joven al lado, y dando anfa, para que vueltras hijas, y criadas imiten vuestro desorden, os parece bien? Lo quarto: iros à essos passeos en dias magnos, v. g. del Cor= pus, de San Juan Bautista, Carneltolendas à ver, y ser villas con mal fin , a ver , y oir gestos , y picardias desde vuestros coches, sin saber. yà que cofa sea zelar el respeto, que. se os deve ; derramar , y tirar gragea, y dulces, con cuvo importe, podiais pagar parte de la deuda, que abandonada en varios, y varias, yà os clama, o socorrer là necessidad. del pobre? Y esto lo que causa horror el decirie, aun quando en los, Templos està patente el Sacramento? Buen modo de compensar las injurias, que se hacen à nuestro Dios en ellos dias! Le quinto: os pare ce propio de la nobleza rodar tanto vueftros coches por esfos passeos, parar à la puerta de otros nobles . y jamas verse parados à la puerca de un Hospital, o de una carcel, para que se sepa, que la misericordia no està desterrada de vuestro corazon?

Lo sexto : os parece bien pasfar la vida en faraos, bayles, verdor, visitas, ò lozania? acreditando mas las fiestas de Baco, y Lucifer, que las de Jesu-Christo? Lo leptimo : tan mal empleadas estarian

vuestras manos, o Señoras, en la labor, quando vais à la visita ? atrimando a un lado etiquetas, y vanas ceremonias ? Es tan ageno de vuestro porte introducir en las visitas una media hora de leccion, leyendo una, y oyendo las demás en un libro dulce, y suave, como es, la introduccion de la vida devota de de impaciencia, ò inquietud interior. San Francisco de Sales? Quatro horas de dedicar , ni media hora? Voso: sationem vestram.

tras os hareis esclavas de los respetos humanos, y porque Doña F. no cobre ceno, o porque no digan las otras, tomareis visitas, tomareis cargo de recibidoras, gastareis dinero, y tiempo sin medida, faltando à vuestras casas, à vuestra obligacion, y al mismo tiempo haciendo un codo Esta es vuestra vida, que, o peligra en cada visita à parlar sin termino, y con la vanidad, y sobervia, o con para el modo, y para Dios no aveis el ocio, y vida regalada: Videte voz





# TRATADO XIX.

DE LA ORACION.

### DOCTRINA I.

DE LA LECCION ESPIRITUAL.

In corde meo abscondi eloquia tua, ut non peccem tibi. Psal. 118.



tes se compone el trato samiliar, y mutuo de Dios nuestro Señor con el alma; es à saber, del leer, y del me-

ditar, del orar, y contemplar: Quarite, O invenietis, pulsate, O aperietur vobis:

(1) buscad la verdad leyendo, y la hallareis meditando: llamad à las puertas del Señor pidiendo, y se os abriran sus tesoros, y riquezas contemplando: Quarite legendo, O invenietis meditando: pulsate orando, O aperietur vobis contemplando, dixo San Bernardo.

(2) En esta primera Doctrina os quiero hablar de la importancia de la leccion espiritual, y modo practico de tenerla.

§. I.

A Y del solo! dice el Espiritu
Santo; porque si cayere, no
tiene quien le levante. Esta amenaza

no la aveis de entender materialmente, ni de qualquiera foledad, porque son dichosas aquellas almas, que hurtando el cuerpo al tumulto, y behetria, que configo traen los cuidados, cumplides, y respetos de este mundo, buscan el retiro, y soledad para darse mas francamente al trato con su Dios, y oir de espacio, y con sossiego sus palabras, se gun aquello de Osseas: (3) Ducam eam in solitudinem, O loquar ad cor ejus: y à la verdad, nunquam minus solus, quam cum solus, nunca està mi corazon mas bien acompanado, dixo San Bernardo, (4) que quando le dexan vivir, y entenderfe con Dios à solas. Se ha de entender, pues, esta amenaza de los que viven destituidos de Director, y sin quien los govierne, de suerte, que le rigen por su propio juicio, y ettrivan en su prudencia: porque à la manera que el que ha caido en una oya profunda, no puede por sì solo salir de ella, ni levantarses assi el que no se dexa regir de otros, ni los consulta, si cae en lo profun-

and the cold that the fit

Offer cap. 2.

(t) Masth. cap.

(2) D. Bern. de fcala claufi.

(5)

(6) Homit & in

General

Pfal. 90.

Dios nuestro Señor un Angel, que de llevar con nosotros en la noche le sirva de Ayo, Guarda fiel, y Di- de esta vida mortal, segun aquello rector de su vida, segun aquello: An- del Profeta: Lucerna pedibus meis gelis juis mandavit de te, ut cuftodiant verbum tuum ; (6) porque à la manete in omnibus viis tuis; (5) pero que ra que una antorcha en una obscura espiritual, è invisiblemente nos noche nos sirve para no errar, ni acompaña. El hombre tiene mucho de tropezar ; alsi un libro espiritual, y visible, y exterior, y por eno ne- devoro nos da luz ba ante para no cessita de compañero, que visible- errar en el camino de salvarnos, el mente le acompane : no siempre es qual à manera de un Ayo; que desfacil hallar un fiel amigo para acom- pierta à un niño, le obliga al estupanarle con el , ni un sabio Direc- dio , lo aparta de lo ilicito , afitor por quien regirse sono obstante cionandole a la virtud por los carnis para vuestro bien, y consuelo os nos de una santa educación, y crianquiero ofrecer un fiel amigo, que za, nos despierta del sueño, y os acompane, y un Ayo, y Direc- torpor de vida, en que vivimos, nos tor visible, que os enseñe: y qual incita al estudio de la mor ificación, es esse ! Es un libro devoto, y es- nos retira de lo malo, inclinandopiritual. Los Medicos tienen en su fa- nos intensiblemente azia lo buenos cultad un librillo que llaman mecum y à la verdad apenas hallarèis conveni para refrescar en el la memoria versacion mas oportuna, digerida, de varios aforismos: los libros espi- ni solida ni consiliario mas cabal, rituales, y la leccion fagrada fon que los libros, como dixo el Rey una abreviada, pero bien turtida bo- Don Alonfo: Optimos confiliarios effe tica, dice Drexelio, en que cada mortuos (7) uno halla la medicina, y remedio do oco do de orprode de san si 20 oportuno para sus achaques ; y à chima et s. II. la manera que un Principe lleva entre su recamara botica para remedio To Os libros espirituales son otras de sus males, assi todo buen Chris- tantas cartas, que nos embia el tiano avia de llevar configo por ami- Rey Supremo de Gloria, tomando go inseparable, y Director fidelissi- por amanuenses à les hombres : le mo, en quien hallasse remedio para mismo es leernos el decreto de un sus dolencias, un libro espiritual, y Soberano, que oirle con atencion, y devoto, ora sea al Templo, o al cam- reverencia; porque ? porque en el po, ora al Via-Crucis, la recreacion del animo, ò al passeo: Mecum animo, y voluntad: en cada libro veni, venid con migo, avia de dezir, consejero fiel , y Sano , para que fin respetos, ni temores humanos me avifeis quanto conviene. El es tan claro, y tan refuelto en el hablar, que fin darte por agraviado, te dira en tu cara, que habita en ti el odio, y mala voluntad, quando no tratas con el parienre; que eres robador quando con arbitrios, o contratos iniquos chupas lo que es ageno; que eres sensual, adultero, infiel, o mentirolo, y quantos finiestros ocultas en tu seno: pregunto aora, y avra hombre, amigo, o Confesior, que tan claramente te reprehenda, y te de con tus vicios en la frente?

do de algun error, o de algun vi- Pues esta propiedad, y prerrogativa cio, no tiene quien le levante. tienen los libros espirituales, y de Cada uno tiene designado por votos, que como antorcha ayiamos

se nos intima, y manificita su real espiritual, y devoto nos manifiesta el Señor su divino beneplacito, y esto bastava para leerle, y oirle leer con todo el respeto possible. Figuraos que llega el Rey en su carroza real hasta la casa de un Noble vatiallo suyo: la carroza se queda à la puerta, y el Rey sube haita lo interior del Palacio, en donde conversa de espacio con su vassallo, y le dexa alguna gracia, ò privilegio. La palabra divina, que Dios dispensa por la boca de los Predicadores, o por los libros, es la carroza real, dixo un Sabio. en que viene el espiritu de Dios, y el Rey de la Magestad : ella para à la puerta del corazon, y para que

Pfalm. 1284

Simil.

Vide her ver Lt. Hie.

Simile ex P. Salmeron in Parabela femin. tratt. 4. 1. 13.

Spride

y beneplacito divino somas ay dolor! odo los demas ; de effa mahera faexclama aqui Salviano, son tan de- briais algo de vueltra patria celeftial. biles los juicios de estos riempos: de vueltro dellino, de vueltro ori-Salvian. lib. Ut bi, qui legunt, non tam confiderent gen, ser, y nacimiento para el Ciequid legunt, sed cujus legant, (8) que 10, y se passaria la tarde entre los

> de leer un libro devoto ? todo tiempo, que no se opene alvueltras obligaciones, ni à la falud, fuele fer oportuno. Ella diferencia ay, dixo an Gregorio s entre los manjares del cuerpo, y de los del alma, que aquellos comados en quantidad faltidian el aperito; estos equanto mas le repiten, tanto mas le avivan, y despiertan, y siendo la lecuion espiritual un patto telectitsimo del alma , limpre necelsitada 30 ya le ve que en todo tiempo vendra bien, por la ma ana, por la rarde, en dias de trabajo, y con especialidad en dias fantos; porque estos se os dan para vacar a Dios, ly tratar de el-

entre halla lo interior de su alma el pacio con su Magestad el negocio espiritu de Dios, es meneller que de la eternidad, o de vuestras almas; abra el hombre las puerras de su co- en estos dias os sucede no saber que razon, de otra suerte le serviria muy haces, si no es que sea estaros poco llegar hasta sus puertas el Rey: mano sobre mano, parlais inutilmenpor esso dice : Ecce ad oftium fto , o te , y cebais vuerro corazon , y feripuisa, estoy à la puerra llamando, si tidos con algun dispendio de la conalguno me abriere, entrare à honrar, ciencia i pues entonces viene bien el y a enriquecer con mi Magellad su tomar un sibro , el leer , o el loir morada la ordit nu icla : la como que lee para refección de vuel-En la oracion hablamos nofotros - tros animos , y como dice San Chriscon Dios, y en la leccion habla el fottomo y (9) muestras conversaciones Senor con nosorros, y està oculto avian de ser de cosas fantas: Sermo el espiritu del Señor debaxo de ca - noster sit de spiritualibus, & librum da palabra , y nos habla con pala- divinum accipiat aliquis in manu, conbras todas utiles, todas honestas, y socatifque provinis per dioma eleguia, Santas : Eloquia Domini , eloquia ca reget Or fuam O convenientium men-Sta, argentum igne examinatum. Para tem, ut sie dlabelicas instalas effugere dar aprecio à una carta, que nos ef- valeanus. Vueltras cafas , vueltras crive el Rey, no se repara en quien entradas, y zaguanes aviais de cones el Secretario, o amanuense, què vertir los dias santos, no en theapapel, ò letta trae balla laber tro de la disolución y delahogo, que es del Rey para obedecerse: af- no en lugar de refugio para gente li para dar aprecio a lo que Dios libre, no para juegos indecentes, nos dice por los libros espirituales, o bayles en que se delibera, y casi no hemos de poner la mira en quien siempre se quema la incanta juvenes el Autor, fino que es lo que nuel- - tud de ambos Texos; fino en Oratro Senor nos intima por su medio; torios, y pequenuelas igiestas, dies la razon, porque el objeto de gamoslo alsi, en donde juntandoos atribucion de todo nueltro cuidado, ocho o diez vecinas, o vezinos, cay obediencia, ha de ser la voluntad, da gremio à parte, levesse uno, ovenlos que leen no tanto ponen la mi- Angeles, fin que por e lo quiera nera en lo que leen, como en el Autor -garos la honesta remission del animo, 1 de lo que leen. Padre, y en que tiempo hemos y entra con apetito. Acuerdome que passando por una calle de la cindad de Palencia en un dia de fieta, un l'adre Jesuita, à quien yo acompañava, parando a una puerta, dixo ia una muger ordinaria que avia con otras, (difentro eta penitenta fuya) aveis tenido leccion ! si Padre, retspondio; ya la niña nos ba lesdo un rato en la Diferentia entre lo temporal, y eterno. 1100 o collidate no

Padre, y donde se ha de reher la lection? Respondio, que en la Iglesia, en casa, en el aposento, en el campo, en los caminos, en el milmo coche, o carroza : aísi lo practico un Etiope Eunucho de ta Reyna Candacis, avia venido de via-

(2) Pist. 90.

Homil 6, in Genef.

地 初曲部 P. Salmeren

shift

her cer, are

##53

taladanal di femin trall, A. W. 45.

4.53

ge a Jerusalen, y al bolver en su carro llevava configo el libro de Isaias, y le leia: a esta sazon passava por alli cerca San Felipe Apottol, y le dixo Dios, Felipe sube à esse carro: Accede, O adjunge te ad currum istum: (10) subió Felipe, y oyo al otro que leia, y como el Profeta Isaias es alto en sus Profecias, y pensamientos, le dixo el Apostol: Putas ne intelligis, qua legis? Por ventura entiendes lo que lees? Respondio, no: explicole entonces San Felipe el fentido de la profecia, y quedo tan instruido con su leccion, y aprovechado, que pidiò el agua del Bautilmo. De aqui se saca lo primero, que aun en los caminos, y aun à cavallo, aunque con alguna incomodidad, è intervalos aveis de procurar tomar algunos forbos de leccion espiritual, y pensar sobre lo que leeis, assi porque el tiempo, y las potencias se entretienen utilmente con este sagrado exercicio, como tambien porque en vuestros viages os es dificil guardar la folfa de vuestros exercicios espirituales, que teneis en casa, è ingeniandoos de este modo reparais algo de ellos. Lo segundo: en los atrios de los Templos, en las Iglesias, y locutorios, en los zaguanes, antesalas, ò casas, en donde estan esperando los compañeros de los Religiolos: convieneles leer un libro, y llevarle configo, conque entretener el tiempo: y porque! por evitar malos lados, que se pueden arrimar, conversaciones inutiles, dispendio del tiempo, lances de murmurar. Lo tercero: en los assuetos, casas de recreo, en donde los sentidos, y el vientre se suelen llevar todo el dia; conviene retirarse del bullicio cada uno un rato a escuchar la voz de Dios, y donde no se llevasse este monitor al lado, es cosa muy facil derramaríe el corazon por los labios, y sentidos, y cuesta despues no poco trabajo en bolverle à su centro. Lo quarto: conviene echar mano de un libro para animar el corazon decaido con la tribulación, o desamparo: se exicita nuestra devocion, dixo San Agultin, quando se refresca la memoria de aquello que no ignoramos; peto es tal nuestro entendimiento, que

(10)

A8. cap. 8.

se entorpece si dexa el exercicio de la leccion; porque assi como el hierro es tomado del orin sino se usa, assi nuestra alma sino se exercita con frequencia en las lecciones sagradas.

#### S. III.

DAdre, y como hemos de tener la leccion espiritual? lo primero, no se ha de tener precipitadamente, y passando los ojos por el libro, como gato fobre brasas, y con tanta velocidad, como la fombra de una nube llevada del viento va pallando por fitios llanos, asperos, y desiguales: en estos, que assi leen, hace la leccion espiritual aquel efecto, que un turbion de verano, que humedece la superficie de la tierra, y no se empapa, ni la penetra. Tambien los ojos, y la memoria tienen su digettion, y mientras se lee sin detenerse, ni hacer reflexa, ni los ojos, ni la memoria digieren bien lo que se lee: de esto ay mucho en los que son de imaginacion muy viva, y genio prompto, y en varios que se retiran a exercicios, los quales cogiendo una vida de un Santo, pongo exemplo, o libro que les quadra, passan en una tarde tantas ojas, y se queda la voluntad en ayunas. Lo segundo, no se ha de leer por curiosidad, picando aqui, y acullà, y en nada haziendo assiento, ni pausa: Nusquam est, qui ubique est, dice Seneca; (11) aquellas personas, que tienen estragado el estomago, y paladar, rara vez vereis, que coman bien de un manjar substancial, y con concierto, sino que a manera de las gallinas andan en varias horas del dia picando en varios lainetes, y gololinas, con que en lugar de mejorar va poco a poco menoscabandose su salud: assi topareis personas, que perdido el apetito, y hambre al manjar solido de la leccion sagrada, andan picando, y faltando por los tratados, o capitulos de algun libro, à quienes fucede, quedarfeles muy poco, y no nutrirse su voluntad. Otros vereis, que empiezan bien la leccion, y picados de! hypo de registrar el libro, degeneran, y malogran el rato con que se avia de alimentar el

Simil

Seneca epift.z.

animo, y queda como indigesto de tantas, y tan diverlas colas, que registra, al modo que quando un hombre en un combite prueba de muchas, y diversas viandas, le le altera el calor natural, y grava el estomago desuerre, que hace mala la coccion, y digestion de la comida, y no esta para nada aquella tarde; en semejantes indigestiones del animo fuelen caer los que por inconfiftencia, y volubilidad de fu genio andan mudando de libros, aflumptos, y tratados. Lo tercero, no se ha de leer por el fin de saber, pues para estudiar, y saber ay tiempo, y libros destinados, y aun en esto se ha de llevar siempre delante la maxima de San Bernardo: (12) Si Japis, concham te exhibebis, O non canalem, aun quando estudies para saber, para enleñar, o dirigir a otros, te has de portar como la concha, que primero recoge para si, y delpues de llena reparte lo que le sobra : se ha de leer pues por llenar la voluntad de pios sentimientos, y santas resoluciones de vida nueva, y enmienda de tal, y tal defecto; con especialidad de aquel, que mas nos domina : St ad legendum accedat non tam quarat scientiam, quam saporem, (13) dixo San Bernardo; tal vez sucede, que disponiendo una Madre el almuerzo para dos niños, el uno le lo come todo, dexando al otro fin nada: el entendimiento, y voluntad fon dos potencias hermanas, à quienes ofrece Dios en la leccion espiritual el alimento suficiente, y si la voluntad se descuyda, se lo lleva todo el entendimiento, y lo fuele malograr. No dudo, que entrando à vezes el hombre à leer, o à tomar en las manos curiolamente algun libro, Dios con su divina providencia dispone el que sea estimulado, y herido de la gracia, como fucedio en la Provincia de Aquitania: avia

dado un Maestro à un discipulo su-

yo un libro para leccion espiritual;

un amigo de este, que era oculto

apostata de su Religion, luego que

vio el libro se tiro por curiotidad a

el, y empezando a leer, y regif-

trar su assumpto, al mismo tiempo

sentia ciertos estimulos en lu cora-

zon, y conciencia con suspiros, que le sacava del corazon la memoria de la vida, que avia llevado en la Religion, y no pudiendo sustrir mas la viva, y continua reprehension de su conciencia, reconocido, y humillado se bolvió à ella.

Se ha de tener pues la leccion, lo primero poco à poco, y de espacio, haciendose uno cargo de lo que Dios le dice , y le habla ; porque de esta suerte la lluvia sagrada de defengaños irà penetrando la tierra del corazon poco á poco, al modo que quando llueve de temporal se và empapando en la tierra, y la dexa como una esponja. Lo segundo, acabando de leer un parrafo, ò una llana se ha de parar, y levantar los ojos del libro para pensar por un breve rato sobre lo que se ha leido; buelvese à leer orro poco, y le buelve à meditar sobre ello : no de otra suerte, que quando la gallina le pone à beber en una pila de agua, tomando un forbo, ò pico de ella, levanta los ojos al Cielo, y le digiere, y luego buelve a tomar otro forbo; y este es el metodo mas practico de leer util, y saludablemente, y mezclado con la meditacion, el qual avian de practicar los que empiezan à darse al trato de leccion, sagrada, y de la oracion, como niños tiernos en la virtud, que empiezan, y aprenden andar por si folos, y no se pueden tener en pie sin andadores, que son los libros. Yo creo que aun muchas personas Religiosas, cuya voluntad ha sido una continua distraccion, avian de entrar en cuenta configo, y bolver à su corazon, si usaran de la leccion espiritual para orar; porque assi se tiene mas arada la imaginacion, para que no va-

V wouldn't at 'S. IV.

guee como antes.

D tercero, se ha de leer con atencion, y cuidado, para quitar del semblante del alma aquellos lunares, y descetos, que la leccion le pusiere delante, al modo que la muger, que quiere parecer hermosa, y bien à los hembres, se detiene, y consuita de espacio al estate.

Simil.

Torn

Simil.

Simil.

pe-

Ad fraires in Herem. Simil.

(13)

(11)

apud P.Ro.

driguez. tr.

In Cant.

ferm. 18.

z. lib. 3.

(81)

no J bugh.

Beer. 'wer!

Localin.

(14) Facobi c. I.

S. Hicrory

A sunicifi.

(SI) Obi Supra.

Simila

Simil.

(16) Lueæ c. 8.

S. August. lib. 8. confession. cap.

-Jasa

pejo, quitando las manchas de su rottro, y poniendole todo aquel adorno, que le anade gracia: y hermolura: para esto conviene practicar lo mismo que Dios avisa; porque de no hacerse alsi, seria lo milmo, que distinguir las manchas del semblante en un espejo, y no lavarlas, segun aquello de Santiago: Consideravit se, & abiit, & statim oblitus est qualis fuerit. (14) Lo quarto, se ha de ir depositando en la memoria lo que se lee, ù oye leer para rumiarlo despues, y desmenuzarlo con los dientes de la confideracion: De quotidiana lectione, dixo San Bernardo, (15) aliquid quotidie in ventrem memoria dimittendum est, quod fidelius digeratur, al modo que el buey tendido en el prado, o de noche en el establo, suele rumiar aquella misma yerva, que mordio quando pacia en el prado. Un hombre, que recibe una mala nueva sobre la injuria, o mal tercio que le han hecho anda por algunos dias pensativo, è ideando el modo de volver por si, y de vengarle; alsi al oir, o ver en un libro los daños, que recibimos del Demonio, el estrago que hacen en nosotros el cuerpo, y los apetitos, hemos de andar pensativos sobre ello, y discurriendo varios ratos el modo de vengarnos fantamente, y defendernos. Pero que lucede! Yo lo dire: los cuervos tirandose à las heredades desembuelven con el pico el grano, que se sembro, y se le llevan; assi el grano de la palabra divina, que Dios nuestro Senor derrama por la leccion fagrada, y oracion, fino le abrigais, y encubris, le desembuelven facilmente los elpiritus malos, y le quedara sin el la tierra de vuestro corazon, legun aquello de San Lucas: Venit Diabolus, O tollit verbum de corde eorum, ne credentes salvi fiant. (19)

Quan notables sean los efectos de la leccion espiritual, lo podeis ver por aquel fucello misterioso a que Dios vinculo la convertion del glorioso Doctor de la Iglesia San Agustin, el qual al libro octavo de sus cosas inutiles, y vanas. (17) Lo seconfessiones, al capitulo doze, dice ,, alsi: sentiame atado, y oprimido " con mis vicios, y apetitos, y no

" pudiendo ya con ellos, suspirava ,, de lo profundo, y deciame a mi "mismo: Quandiu, quandiu? hasta , quando , hasta quando ? mañana, " mañana ? si ha de ser alguna vez, " porquè aora no pondre fin a mi , passion? Quare non modo? Lito de-" cia con un lleno de contricion, y " de amargura, quando oi una voz , de la cala cercana , li era de ni-" ño, ò de niña, yo no lo se, que " me repetia varias vezes, coge, y "lee, coge, y lee, tolle lege, tolle "lege: inmudado mi semblante, y " reprimiendo las lagrimas, que fa-,, lian de mis ojos, me levante promp-,, tamente acia donde estava Alipio, " en donde avia dexado el libro del " Apostol San Pablo; tomele en la " mano, abrile, y lei lo primero " que salio, es à saber, el capitulo ", decimotercio à los Romanos, que ,, dice, procedamos honeitamente, no " en comilonas, y embriagueces, no ,, en luxurias, ni impudicicias, no " en contiendas, y emulaciones, fi-" no vestios de Jesu-Christo, y no " pongais vueltro desco, y aficion ", en la carne. No quise leer mas, ni ", era ya necessario, porque con el fin " de esta sentencia, como con una ", luz infula en mi corazon, y que ", le assegurava, omnes dubitationis " tenebræ diffugerunt. Hasta aqui el

Padre, y que libros hemos de leer? Lo primero, no se han de leer, ni bulcar libros profanos, ni fatyricos, historias, poesías, o novelas, porque ellos desdicen mucho de un Christiano, y mucho mas de personas Religiosas, Eclesiasticas, roban el sabor espiritual, y devocion del corazon, dexando la imaginacion, y la mente hecha un establo de especies inutiles, y pensamientos de mundo. Hugo Abad de Cluni, estando durmiendo soño, que debaxo de la almohada avia multitud de culebras, y beiliezuelas anidadas; desperto horrorizado, y yendo à registrarla, hallo debaxo de ella un libro de Varron, el qual aunque docto tenia muchas gundo, se han de desterrar, especialmente de las celdas Religiofas, fibros amatorios, y de comedias, o Ecc 2

(17) Apud Su ... rim 16.Noviemb. in cjus vita.

vanos, que suelen ser incentivo, y dispertador del amor sensual, y lascivo: Religioso, y libros de amor? poesias, y comedias en su celda para leerlos ? lastimosa señal! es indicio de que su alma tiene poco, ó nada de Dios, y mucho de mundo. Rethere Mansi al discurso diez y seis, (18) que estando conjurando à un Energumeno, se acerco a el un Joven Eclesiastico llevado de la curiotidad: el Demonio luego que le vio, le saludo de esta suerte: Bien venido Jeas Presbytero, y querido mio, que llevas siempre contigo mi missal (lievava configo un poema indecente, y age-

no de un Christiano.)

Aun es fucesso mas tremendo, y que devia ponernos grima, y horror el que refiere de si milmo San Ge-" ronimo. Entre los asperos ayunos, " y desmedidas vigilias, entre las la-" grimas, y delor de mis culpas paí-" sadas, dice de si mismo el Santo, " echava mano de Ciceron, de Plau-" to, y otros Autores profanos; en-" ferme de muerte, y arrebatado en " espiritu al tribunal de Jesu-Christo, " fui preguntado de que Religion era, " y como dixelle, que era Christiano, ", me respondió el Juez: Mentiris, " Ciceronianus es , non Christianus: " mientes, porque tu eres Cicero-,, niano, y no Chrittiano; porque don-"de esta tu tesoro, alli esta tu co-,, razon: enmudeci, y entre los azo-" tes, pues por orden suyo me azo-,, taron , sentia mas el tormento de " mi misma conciencia, repitiendo " al Senor aquel verso de David: In " inferno autem quis confitebitur tibi; " empeze à clamar, diciendo: Mise-" rere mei Domine, tened, Señor, mi-" sericordia de mi, y esta era la voz " que reionava entre los azotes, y ", detestando mi culpa, è interponien-" dole los que alli estavan presentes, " para confeguir el perdon de ella, », puelto de rodillas delante del Juez, ,, invocando su nombre, dixe: Senor, », si unquam babuero codices saculares, ,, aut si legero, te negavi: os he ne-" gado, Señor, si en adelante jamas " tuviere libros profanos, o los le-" yere. Bolvi en mi, y con tanta co-» pia de lagrimas, y tan subido do-,, lor, que facilmente aun los incre-

" dulos se persuadieron este caso, tel-"tigos fon las milmas heridas, y lla-" gas, que han dexado en mis espal-" das los azotes. (a9) Hasta aqui el Santo. No ay aora fino dexatnos llevar los que por nueitra profession Religiosa, o caracter Sacerdoral aviamos de interefarnos en libros fagrados: no ay fino dexarnos llevar del prurito, y curiofidad en leer libros vanos, inutiles, y lin jugo, ni alma de devocion. Pues Padre, no hemos de leer siquiera un libro de historia para recreo del animo? No ay duda que en libros historicos, curioios, o naturales, se puede recrear, y aun interesarse el sabio; mas si son historias profanas, y no sagradas, hemos de usar de ellas, dixo San Francisco de Sales, como de los hongos para excitar tal qual vez el apetito, y entonces bien preparados.

(16)

Treasure to

stropp tota

S. Hieron.

in Regul.

Monuch.

Hanie pues de leer, y destrutar lo primero por aquellos, que viven vida carnal, o tibia, o despues de una vida perdida entablan una vida christiana, aquellos libros esparatuales, que hablan mas al alma, que arguyen, reprehenden, que infunden horror al vicio, y el temor fanto; v. g. la Guia de pecadores del V. P. Fr. Luis de Granada, la Diferencia entre lo temporal, y eterno del l'. Eusebio Nieremberg, el libro de Exercicios de nuestro Padre San Ignacio de Loyola, el Contemptus mundi del V. Kempis, el Retiro Espiritual, y otros libros de este jaez, que sajan las conciencias danadas, y las hieren para sanarlas: pero qué sucede sapartan de si estos libros, y no arrastran con la luz que les da en los ojos la gente de vida carnal, especialmente personas hechas à una vida delicada, y regalada, mugeres hartas de hacer su propia voluntad en visitas escusadas, o inmoderadas, en tren, fantlo, y gastos, que no pueden suitentar. fesus! dicen entre otras de semejante vida, fesus! quita alla : essos libros no son para mi, me assustan, y me defconsuelan. Ah miserables ! sin duda que ya la memoria de los novissimos, con que aviais de crucificar vueltra propia voluntad, y apetitos, os aprovecha poco: leed, leed para que os amargue, y escueza, que en ello eltà

Apud Lonner. verf Leftie.

Apud Su ...
Apud Su ...
viemb. in
cims view

vuef-

sulto; mas os aviais de afsustar de la libro de sus entretenimientos, las vida, que llevais sin concierto chris- obras de Santa Teresa de Jusus, la tiano. Lo segundo, para personas Mistica Ciudad de Dios, el Director abanzadas en virtud, que tratan de de las Almas del P. Pinamonti, el propia abnegacion, y vencimiento, fon Regia via Sanctæ Crucis, y Schola oportunissimas las obras del V. Fr. Luis de Granada, las del V. P. Luis de la Puente, especialmente la Guia espiritual, y las meditaciones, el aprecio de la divina gracia del P. Nieremberg, la Introduccion à la vida de-

vuestro remedio: me espanto, me as- vota de San Francisco de Sales, el cordis del P. Estenoz Monge de San Benito, las obras del P. Alonfo Ro. driguez de la perfeccion religiosa, el Combate espiritual, la suma del P. Gaspar de la Figuera, y otros varios libros oportunissimos.

# REPRESENTED LEGICALES DOCTRINA

DE LA NECESSIDAD, UTILIDAD, Y GRADOS de la Oracion.

Os meum aperui, & attraxi spiritum, quia mandata tua desiderabam. Pfalm. 118.

S. I.

A Ssi como ay en el hombre dos vidas, la una natural dos vidas, la una natural, y del cuerpo, la otra fobrenatural, y de el alma; assi ay dos especies de respiracion, una con que el cuerpo respira, otra con que reipira el alma. La primera consiste en atraer el ayre, o sorberle, y en extraerle, y expirarle; la segunda consiste en arraer el espiritu de Dios, y de la gracia por medio de la oracion, y humilde recurso a Dios. Os meum aperui, O attraxi spiritum : observad la bella proporcion, que ay entre el respirar, y el orar. Lo primero, la respiracion sirve de templar el ardor del corazon, y refrigerarle facando el ollin, que ay en las partes, y paredes, que le cercan. Assi la oracion firve para templar, y apagar el ardor de la concupilcencia, y sacar fuera el humo nocivo, y ollin de varios apetitos, y afectos, con que se angustia el animo, y voluntad. Lo segundo, con el acto de res-

tinuo movimiento para inspirar el ayre, y refrigerar el corazon manteniendole la vida, (y assi quando vieredes los que assistis a moribundos, que la respiracion es sublinie, esto es, que los pulmones se dilatan con violencia, y se respira como con los hombros, para traer ayre al corazon, durara ya poco rato el moribundo), y con la oracion se mueven las potencias, y facultades del alma azia el bien obrar, inspirando el aura suave de los auxilios, è inspiraciones sagradas. Lo tercero, quando se respira ayre infecto, o apestado, enferma el corazon; por esso suelen en las Ciudades numerosas salirse la gente desde sus estufas, y casas à respirar ayre puro, y el ambiente defecado del campo: porque el ambiente rebalfado, digamoslo afsi, en las casas, y calles, suele estar lleno de qualidads nocivas, que le ven precissados a sorber por las puertas del corazon aquellos milmos que las expelen: aísi el animo fuele enfermar, y ahogarie con el humo, y ayre infecto de los cuidados, nepirar se elevan los pulmones en con- gocios, y pretensiones de mundo, y

Simil.

respirar el ayre, y espiritu de la espiritual, y tan seguro, que siempre gracia, no de otra suerte, que el pez se gana, y nunca se pierde en el: estancado en una laguna, o metido ella es la llave, que pone el Señor en las aguas salobres del mar, se su- en manos de una criatura para abrir; be rio arriba à buscar el refrigerio el teloro de sus riquezas, y sacar de de las aguas dulzes, y faludables.

Lo quarto, la respiracion deve ser continuada, y a poco que se interrumpa, peligra la vida: yà avreis observado, que los que nadan, se hunden en lo profundo, pe. ro porque no pueden durar assi mucho tiempo, facan la cabeza de entre las aguas, y respiran; assi los mortales sumerg dos en un mar de negocios, respetos, y cuydados no es potsible confervarfe mucho tiempo con la vida de la gracia, sin levantar los ojos, y la cabeza àzia el Cielo para respirar el espiritu de vida, y auxilios, que Dios les embia: por esso nos es en cierto modo el crato de oracion con Dios tan necesfario para el alma, como lo es la respiracion para el cuerpo: Os meum aperui, O atraxi Spiritum. Padre, y què cosa es oracion ? Es un subirse el alma de las cosas terrenas à las eternas, y espirituales : es un buscar, y suspirar por los bienes de arriba, elevando la mente, y corazon para esto: es un pedir al Señor lo que nos conviene, y un converfar con Dios sobre el negocio de servirle, y amarle; assi hablan los Santos Padres. La oracion es como la raiz, y fundamento de todas las virtudes, y una fenal poderolifsima de la Jutticia: el mayor elogio que podemos decir de la oracion, es, dice San Juan Chrisostomo, (1) el ser un coloquio familiar con el Rey de la Mageltad: Omnium maximum, quod de precatione dieere possumus, est colloquium familiare cum Deo; porque si el conversar con los sabios, trae bias, el tratar con la Magestad de de agradar al Señor, quantos bienes Dios, enriquece al alma : por esso cifra el Señor en el trato de oracion.

por medio de la oracion se sale à el trato de oracion es un comercio

èl quanta preciosidad deseare en el orden de la gracia. Gran dicha ferìa para un vassallo, tener puerta franca, y audiencia para conversar, y privar con un Monarca de la tierra siempre que quisiesse, y mucho mayor, si le siara la llave de sus tesoros con plena licencia; para facar quanto quifielle para si, y para otros; pues este beneficio, y privilegio tiene qualquiera, que se da al trato de oración con Dios; que no solo tiene franca entrada para hablar con el Rey del Cielo siempre que lo desea, sino que le fia la llave de su real tesoro, para sacar de el quanta riqueza de amor, y virtudes deseare. Es verdad que à vezes para probar la fidelidad de un alma, y en señal de amor no quiere dexarle ver el Rey, y se esconde, cerrando los caminos todos, y puertas de su palacio, segun aquello: Conclusit vias meas lapidibus quadris. (2) Todo esto nos diò à entender su Magestad en aquella vision misteriosa, que tuvo la Venerable Virgen Marina de Escobar por Diziembre del año 1618. (3) mostrola Dios por ministerio de un Angel una llave algo grande de oro finissimo, y muy resplandeciente, y tomandola su Magestad en la mano, se llegò à ella, y la dixo: Alma, toma de mi mano este don, que te ofrez. ce, y esta llave de mi corazon, y voluntad; guardala en ti misma, y como no entendicsse la significacion del misterio, la dixo por esta forma de llave misteriosa de mi voluntad, te hago la gracia, y merced, para que tanto provecho, què setà conversar todas las vezes que fuere voluntad tucon el Rey supremo de la Magestad, ya pedirme qualquiera cosa, que sea en y mas quando es de suyo tan incli- orden al bien de las almas, y gloria nado à derramar sin limite las rique- mia, y aunque sean de las que llamais zas de su sabiduria, y de su gracia à de las de texas a baxo, siendo esto conquien le mantiene conversacion, y veniente, todo lo alcanzaras de mi, hace corte: Divitem facit conversatio è yo te lo dare con mucha voluntad, Majestatis, dixo San Rafael à To- y gusto. Ved aora, almas descosas

(2) Threner. c.3.

(3) I. part. fua vita lib. 6. cap. 9. 9. 2.

Lib. 2. de

orando Deo.

our situation por industrial and mir sol perions. II. med he est will

FOR A CINCIA ON THE CONCLASS OF BURE DAra entender quanta fea la obligacion, utilidad, y grados de la oracion, os quiero dar eltas reglas, que son ciertas entre los Theo-

logos, y Doctores.

La primera regla general : no es possible orar à Dios como conviene, prout opportet ad salutem, sin un auxilie sobrenatural del Señor : desuerte, que como dice San Pablo, ni fesus podemos decir saludablemente, tino assistidos de el Espiritu Santo, y de la gracia: (5) Nemo potest dicere , Dominus fesus, nisi in spiritu Sancto. Por lo qual la inclinación, ò deleo natural à orar, y la oracion, que dimana de semejante deseo, ni es meritoria, ni es disposicion para recibir la gracia; es solamente un acto natural, y como un instrumento, de que se vale el Señor para excitar el corazon, infundiendole milericordiola, y gratuitamente auxilios para obrar con ellos como conviene: Spiritus adjuvat infirmitatem nostram, nam quid oremus ficut opportet nescimus, dice el Apostol, (6) el Espiritu Santo ayuda nueltra impossibilidad, y flaqueza, porque no labemos orar como conviene, y assi al entrar en la oracion, ò pedir algo al Señor, hemos de decirle primero : Señor , dadme gracia, fe, y luz para orar como conviene, y es vuestra voluntad Di-

La segunda regla general: mientras la oracion, que 1 Dios hacemos, ora vocal, ora mental, es, ò empieza a ser pecado, se pierde todo el merito, satisfaccion, è impetracion de ella: (7) por lo qual snelen malograr la oracion, ò rezo que hacen : lo primero, los que oran por ser vistos, y porque los tengan por virtuosos. En esto caen con cierto afecto tacito, y fecreto muchas mugeres, que hacen animo con menoscabo del buen govierno, y educacion de su familia a gastar mas ratos en la Iglesia de los que permiten las obligaciones de su estado. Lo segundo, varios cantores, y personas Religiosas, que se recrean al cantar, y complacen, esmerandose en el canto no por respeto

(5) t. ad Corino C. 12-

(6)

(7) Vide Exim. Doct. lib.30 c. 5. n. 11.

El calor natural del estomago no folo es util para cocer, y digerir el alimento, sino tan necessario, que fin el es preciflo se vaya apagando la vida del hombre; yo creo que no es menos necessario el calor vivifico de la oracion, para mantenerse el alma con la vida de la gracia. En lo regular tengo por moralmente impossible, que pueda confervarie en gracia mucho tiempo el Religioso, que no trata de oracion: es la razon, porque un Religioso rodeado de muchos enemigos, unos vifibles, los mas invisibles, y de su mi mo cuerpo, y apetitos, que le combaten, y buscan para quitarle la vida espiritual de la gracia, es dificil defenderle sin las armas, y escudo de la oración, como lo es à un Soldado desarmado salir de entre muchos enemigos, que le rodean, fin quedar herido de muerte, ò en sus manos; ni es dable aspirar à la perfección, como esta obligado debaxo de pecado grave, mientras no trata de oracion, y recurso à Dios: y à la verdad, el Religioso que no frequenta la oracion, sobre ser un hombre inutil, y miserable por lo que mira à la perfeccion, lleva una alma muerta en un cuerpo vivio, son palabras no menos que de San Buenaventura: (4) Imò coram Deo fert Opusc.de peranimam mortuam in vivo corpore. Sienfeet. vitæ c. do precisso à al unas personas Religiolas, que no tratan de oracion con Dios, o no mas que superficialmente, y de ceremonia, gemir, y quexarle con el jugo de las distribuciones sagradas, exercicios, o empleos de su Religion, al modo que suele rechinar, y quexarse el carro cargado, que no lleva bien untadas las ruedas, y el exe: pues si es tan dificil à un Religioso, que no trata de oracion confervarse en gracia, no obstante de la vigilancia de sus Superiores del exemplo de sus hermanos, exercicios, y distribuciones que le executan, inferid aora, que serà fin oracion un hombre puesto en medio del mundo, y tanta llama de cuidados, ocupaciones, y respetos, que le cercan. delegated appropriate plants, plant

chies to approprie of decop the region.

Simil.

(4)

Gerrudia

(8)

sap. 4.

Lib 3. de

orat. vocali

divino, fino por fobre falir, y porque les alaben. Lo tercero, los que por no hacer algun oficio, ò empleo, que es de 11 obligacion, o les mandan, se dan à tal exercicio, o se van à oracion; semejantes son estos à aquel perro, que teniendo por oficio assistir en la cozina à la rueda, por no meterse en ella, se iva à la aula de Filosofia en tiempo de lec-

Lo quarto, los que al orar, ò rezar se divierten voluntariamente: oracion en que no se entiende, no es perfecta oracion, fino locucion, dixo el Eximio Doctor. (8) Toparèis muchos, à quienes el rezo es como fi majaran esparto: lo primero, aquellos, que tomando el breviario se ponen a rezar à la lumbre, en la cozina, ò en sitios, ò zaguanes donde ay bulla, y donde otros parlan, ie entretienen, y conversan; porque querer entontes atender à lo que se reza, es lo mismo a vezes que meterse entre el ruido, y no oyrle, ponerse à la lumbre, y no calentarle. Lo segundo, topareis varios, que le ponen a rezar entre la barahunda de pastores, criados, mulas, y cuydados, que configo traen la hacienda, administraciones, y ganado, en que entienden, y atienden mas, que en el rezo; està el otro rezando un Pfalmo, y dice al criado: oyes, ha venido el cachican ? ha traido F. las tres fanegas de trigo! dile al Pastor que se venga por aci: aca. ba el Píalmo, empieza una leccion, y dice: es menester regar el olivar, faltan dos peones para acabar el majuelo, Oc. esto es cierto, y tanto, que en los breviarios de algunos de estos hallareis por registros, y en lugar de imagenens pias, recibos, quentas, y partidas apuntadas: y os perluadireis, que son estos indicios de un corazon atento à lo que rezan? Lo quinto, malogran su oracion los que rezan con irreverencia, ya boftezan, yà se estiran, ya se pallean derramando la vista por todas partes, mirando a quantos pallan, ya muerden, y deguellan verficulos, y palabras, por acabar quanto antes, y deshacerse del rezo; rezava un dia Santa Gerradis el Oficio Divino con

alguna poca atencion, ò no tanta como otras vezes, aparecesela el Diablo, el qual haciendo mofa, proseguia aquella parte del Psalmo 118. que empieza Mirabilia testimonia tua: acelerava, mordia palabras, y parece que se atragantava con el rezo; acabado el ultimo verso, dixo à la Santa : muy bien ocupa tu Criador effa tu voz, y tu lengua quando rezas, pues rezas tan precipitadamente, y con tanta imperfeccion, que en solo este Psalmo has omitido tantas palabras, tantas silabas, y letras. (9) Lo sexto, malogran en parte el merito de lu oracion los que por ociar, jugar, ò meterse en cuydados importunos, y de tierra, precipitan, inmutan, y postergan el rezo de suerte, que ay algunos que puetto el Sol empiezan el Jam lucis orto sydere. Cuenta el l'adre Andrade en un libro intitulado el Estudiante perfecto, que en las annuas de la Compania de Jesus de la Provincia de Flandès año de 1590. se refiere el caso siguiente. Un Eclesiastico, que rezava el Oficio de mala manera, entrò en Exercicios, y estando en oracion, viò, que à el milmo aposento entraron varios Demonios, y le parecia, que lo estavan assando a fuego lento, y que los malignos ivan cevando el fuego con las hojas de su breviario, las quales aunque las veia arder, no se quemavan; en este apriero el Sacerdore assado dava fuertes gritos, y alaridos por los tormentos, y penas, que padecia: idos aora a rezar sin reverencia, sin cuydado, ni atencion. No obstante, para que algunos de conciencia muy timida, o elcrupulosa no se desconsuelen, se han de persuadir, que puede suceder estar todo el tiempo del Oficio distraidos sin culpa, ni al conocer que uno se distrae conviene inquietarse, dice San Francisco de Sales, (10) fino hacer unas fimples repulsas de quando en quando delante de Dios.

Padre, y el orar es de precepto, ò de consejo? Respondo, que unas vezes es de precepto, otras de conlejo: (11) Opportet semper orare, & non deficere. Conviene siempre orar, di- Luce. c. 1 1/2 ce el Salvador por San Lucas, y no afloxar: y quando dice que es con-

(6) Gerrudis.

(10)

Conversation

(11)

(12) Lib. 4. de orando Deo.

(13)Thom. 2. 2. 9. 82.

25 .0 .3000

veniente orar, indica que ay necessidad, expone San Juan Chrisostomo: Dum dicit opportet orare, necefsitatem inducit. (12) Estamos obligados à orar debaxo de precepto en alganos casos. Lo primero: si vemos al proximo en peligro gravitsimo de alguna maldad, como de ahorearse, matarse à sì, o a otro, si entonces no ay otro modo de impedirlo, devemos orar à Dios por el remedio, (13) como dicen los Theologos. Lo (egundo : ay obligación de orar à Dios en tiempo de alguna grave tentacion, que arrastra azia algun pecado: v.g. contra la Fè, o castidad, ò certo, en algimos casos con especiaquando se ve con impulsos de herir, lidad. Lo primero : conviene orar y matar, ò adulterar. Lo terceros quando se trata de elegir estado patienen obligacion à orar varios con- la el Sacerdocio, Religion, o Masortes, que viven en un Infierno de trimonio, por los graves peligros, zelos, y difcordias, ò con impetus que ay de proceder a ciegas, y erde deshacer el matrimonio: muchos far tobre lo que mas nos conviene. parienres, que en embidias, parcia- Lo segundo sen varias dudas gralidades, ò litigios se van à pique, ves, que nos sobrevienen entre las con juicios finiestros, errados, o te- angustias, y er rechez de resolver: merarios, con detracciones, o dic- v.g. en un confesionario, en un neterios: las que por la infamia del par- gocio, o caso, que pide prompta to, ò deshonra, que les amenaza, ef- resolucion, en que nos vemos indetan para despecharse, ò con fuerte cillos, sin saber que camino tomar: resolucion de abortar : aquellas personas, que viven arrastradas de alguna passion de luxuria, o torpe comercio, de que no tienen animo para falir: las personas de alguna Comunidad, ò gremio, que le ven metidas en el fuego de parcialidad, y discordia, y otras muchas tienen obligacion à orar à Dios, quando no le espera otro remedio: es la razon, porque en estos lances no podemos vencer la passion consola la industria, ni las fuerzas de la naturaleza, y nos es necessario el socorro, y auxilios del Cielo: assi se lo intimo Dios à un Monge virtuoso, el qual viendose combatido de horribles tentaciones contra la pureza, se expufo muchas vezes à las fieras, para acabar con la vida antes que pecar; pero las fieras de onian su braveza, y quexandose a Dios de que aun el morir no se le concedia, oyo una voz que decia : miserable, que crees? pienfas con folas tus fuerzas prevalecer contra las tentaciones, ora, y venceras; alsi fue, porque armandose con la oración vencio al espiritu

de Asmodeo, que le combatia : de aqui se infiere, que aunque es pecado grave el no recurrir à Dios quando le vè uno en tentacion, ò peligro fuerte de perderle, no es necesfario explicar à parte este pecado en la confession, porque en el milmo acto de confessar el pecado, en que uno cayo por no orar, alli và incluido el descuido, y omission, que tuvo, pues và se sabe, que si huviera orado de veras, no huviera cal-

do. (14)

El orar es muy conveniente, y lib. 1. de necessario, aunque no sea de pre-Cum ignoremus quid agere debeamus, boc Jolum habemus residui, ut oculos nostros dirigamus ad te. (15) Lo ter- Paralip. es cero: en negocios de confequencia, 20. como fon sentencias arduas, elecciones, providencias en cabezas, luezes, Capitulares, y otros en quienes se cruzan los inconvenientes al resolver, o acordar, y no pocas vezes las injufficias. No ay cola mas obvia en muchas elecciones, que decir Missa al Espiritu Santo, y no consultar al Espiritu Santo tanto, como al espiritu humano, y amor propio entre respetos de mundo; por eslo lalen tantos acuerdos, decissiones, y elecciones iniquas contra el bien publico unas, otras contra la jufficia distributiva: ay de vosotros los que delamparais mis caminos! dice vios, (16) para hacer vuestras juntas, y no por mi direccion, feguir vuestras ideas, y tramas, ò no fegun mi voluntad, añadiendo culpas a culpas: Os meum non interrogastis, no me aveis consultado, poniendo vuestra confianza en los hombres. El primer consultor es Dios, que ni quiere,

(14) Ita Exim.

(16) Ifaiæ c. 300 (14)

Ita Exige.

oret. c. 29.

(17).

(18)

Isia c. 40.

Cap.

hi puede enganarnos : este es el orden mas grato à Dios, dixo el Nazianzeno, que el que quifiere emprender alguna oracion, ò negocio: Et a Deo incipiat , & in Deo finem faciat : empiece por Dios, y acabe en Dios. Das out and more than to de cosfellar el pecado eso que-

#### near the case HI. 100 - only one

chido el delcuido, y omitson seguelo DE LOS MODOS, T GRADOS DIester fos de onacion.

Os caminos de oracion son tan diversos, como los genios: rara vez encontrareis dos caras, ni dos gemios iguales, y del todo semejantes; no menos diversos encuentro los caminos de la oracion en las almas. En esta via de la oracion unos andan, otros cerren, otros buelan, otros se Suspenden, y paran à contemplar, y mirar fixamente el bien, tràs del qual andavan fuspirando: unos andan; es a saber, meditando con los passos del entendimiento, discurriendo de motivo en motivo, y de verdad en verdad para encontrar lo que desean: otros corren con los pies de los atectos; es à saber, instando, clamando, agradeciendo, bendiciendo, y alabando segun aquello de los Cantares: Trabe me post te curremus in odorem unguenterum tuerum: (17) otros buelan, quando libres yà de los lazos de este mundo, y muertos à lo que es gustos, y respetos de mundo se suben, y remontan hasta unirse, y estrecharle por amor con su Dios: (18) Assument pennas sicut aquila: otros Je suspenden, y paran à contemplar con ojos fixos, y sorber de hito en hito con la porcion superior de la mente prevenida de Dios, è ilustrada los atributos, perfecciones, providencias, y misericordias del señor. En todas estas inclinaciones del espiritu es admirable el Señor, que las distribuye, siendo voluntad suya, que cada uno se perficione, y se confume en aquel grado de oracion, en que le quiere: seria imprudente el Director, que quisiera inclinar à las almas, que rige, por aquel modo de oracion, y sentimientos que Dios le comunica à el, sino que se deve acomodar al ducto, è inclinacion de

la gracia, el qual se vá manifestana do por los efectos: apetecer uno, y querer como con un afecto de veleidad, si fuera dable, el amor de los Serafines, es cosa santa, porque esto en suma no es mas, que gozarse, o complacerse en la excenlencia de su amor , y fantidad ; pero feria temeridad hazer animo, ò intencion eficaz de llegar à la virtud de ellos, ò de Maria Santissima, porque esto es sobre la providencia ordinaria aun dentro del orden sobrenatural, y de la gracia, con que Dios proporciona a cada uno: (19) assi pues seria temeridad en varios folicitar, y pedir aquel grado de oracion, en que Dios no los quiere, y que no les es necessario para servir, y amar sumamente al Señor en humildad de corazon, y al modo que un guindo no suspira por la grandeza de un cedro, ni la violeta apetece ser tanto como la azuzena, fino que cada una fola inclina à perncionarle en el ser, y grado de perfeccion natural en que Dios la quiere; assi Dios nuestro Senor quiere, que cada uno fea confumado en aquel grado de oración, y de vida en que le destina, segun la medida de la gracia, que para esto, le ofrece.

Uno es el passo de un buey, otro el passo de un cavallo, una es la velocidad de una nave, otra la del aguila, y mucho mayor la de el Sol: si al passo de un cavallo quilieramos que anduvielle un buey, desfalleceria presto; si el cavallo huviera de leguir la ligereza de una nave, o de una aguila, se rebentaria: à este modo quiere Dios nueftro Señor, que unos se perficionen caminando en el camino de oracion, que les dà, à passo de buey, otros à passo de cavallo, estos volando con grandes esfuerzos azia Dios, y otros contemplando altamente fus perfecciones, y misericordias, y por no estàr instruidos muchos en esta verdad practica, se avalanzan, se meten, è los introducen en aquel grado, o modo de orar, à que vios no los llama, and and and

Ay dos generos de oracion: una es vocal, otra mental. La primera: le forma con los labios, y deve ir

(19) Ita Eximlib. I. de erat. c. 21.

S. Thom.

4 10 4

beautic Dec.

Simil.

De la necessidad, utilidad, y grados de la Oracion.

animada de la intencion, y atencion. La segunda se forma interiormente con actos del entendimiento, y voluntad: la primera es oracion santa, y buena; para unos es de gran provecho, porque en sus oraciones, y rezos fienten jugo, y devocion, è insensiblemente se les và el corazon despegando del vicio, y amoldando à la virtud, y por esso no les conviene salir de este modo de oracion, en que Dios los và perficionando en aquel grado de vida, que quiere de ellos: y alsi hallareis hombres pios, ajustados, y exemplares, que madrugan à los Templos, ayudan à Mifsa, visitan Hospitales, no pierden funciones fagradas, ni exercicios, hombres humildes, sufridos, modestos, y caritativos, à quienes Dios levanta à un grado de vida perfecta por la oracion vocal. Yendo á las Missiones de Galicia oi à una pobrecilla viuda hacer entrega de su corazon à Dios por la mañana, con tales afectos, y sentimientos, que producia por sus labios, que tuve bien que aprender, y con que confundirme de mi tibieza. Otros ay como Ion gente de poco alcanze, o de algun genio, o passion fuerte, o naturalmente de un genio derramado, y abierto, los quales pueden medrar mas por la tarea de oraciones vocales, que no por la oracion mental, donde no hacen mas, si vàn à ella, yà por su genio, yà por mal prevenidos, ya porque siempre andan fuera de su corazon, que hartarse de tedio, y repugnancia en orar, y discurrir modos de escapar la oracion, ò de morderla.

A otros firve may poco la oracion vocal, porque rezan fin fabor, ni sentimiento, los labios, y el cuerpo assistiendo à lo que se reza, el corazon, y la mente passeando por los cuidados, negocios de tierra, y criaturas : Non est Deus in conspectu ejus, inquinate sunt vie illius in omni tempore. (20) En esta oracion vocal hallareis à muchissimos, que al milmo tiempo viven durmiendo, y enredados en algun vicio; aquella arrastra la cadena de maldiciones, que brota; esta vive con la torpe comunicacion de tantos años; la otra no

se trata con su parienta, o ha perdido la inclinación à fu conforte: aquel con las deudas, ò hurto, que tantos años le clama en lu conciencia. Todos estos tienen devociones, v rezan, se hacen presentes à Dios con los labios, mas fu corazon esta muy distante : como los dexeis recar, y seguir su propria voluntad, lo demas de rezar devociones, quantas querais. Dexo à parte muchas personas especialmente Religiolas, que debaxo de una letania de devociones vocales, que unas vezes omiten à poca ocupacion, que le ofrezca, otras las mueraen, y ordinariamente las hazen in alma de lentimiento, ni devocion, ocultan un corazon desabrido, amargo, o impaciente con la carga, amigo de la rexa, locutorio, o perder tiempo con las demas.

El otro genero de oración es la oracion mental : esta es tan saludable, que se avia de acontejar de algun modo, ò en algun grado à todas personas de qualquier condicion, o estado que sean, y especialmente à personas Religiosas, y Ecienaticas, dice el Eximio Doctor Francisco suarez. (21) Ni ay que alegar ocupaciones externas, y cuidados, porque Lib. 2. de el que quiere vivir bien, y ordenar sus acciones, si empieza a tratar de oracion, refuelto a vencer aquellas primeras dificultades, y aparentes, que el Demonio abulta, la misma oracion le darà modo de ganar, y ahorrar tiempo: Ipfa fibimet lucratur tempus. Es la razon, dice san Gregorio: porque aquellos ratos, cuidados, y conversaciones, que nueltro amor propio calificava de necestarios, y precissos, con la luz de la oracion, fe hallara que son superflos: v. g. mantener conversacions con Don F. es tiempo perdido; tal visita no me sirve de nada : este cuidado no es de mi profession, Oc.

§. IV.

OS grados de oracion mental for diversos. El primero: es la meditacion, la qual es uno de los modos de oracion mas util, y oportuna para los que empiezan à tratar Ltt

(20) B. D.

con Dios, y quando và mezclada, è interpolada con la leccion espiritual es mucho mas facil, y acomodable para ellos, como quienes todavia no faben andar por sì folos, ni sin el carretoncillo de un libro, que les lleve en el camino de oracion. El entendimiento con el exercicio de meditar se enriqueze, pues descubre la mina de verdades, y maximas faludables, y con la luz, y conocimiento de ellas se và calentando la voluntad, y disponiendo para abrazarlas : Padre, y como se medita? Discurriendo, pensando, haciendo reflexion, y ponderando fobre algun mysterio, punto, verdad, o defengano, pongo exemplo: quieres meditar sobre el passo de la oracion que tuvo el Salvador en el Huerto de Getsemani : empiezas à pensar para contigo; Quien es elle Senor, que alsi ora? Es el Hijo Unigenito del Padre, es el Autor de todas las criaturas, y el Salvador, y Redemptor del linage humano. Y como està? Padeciendo pavor, tèdio, tristezas, y agonias de muerte. Alli se le hacian presentes en su imaginación, y su mente el Prendimiento, que yà se estava, razando, los Azotes à la Columna, las Espinas, los Clavos, la Cruz, la Lanza, y todos los inflrumentos de su Passion, y de su Muerte, en fuerza de lo qual vino à sudar sangre por los poros de su Cuerpo: Y por quien padece ? Padece por mi, y para darme exemplo de que yo me retire à mis tiempos à la oracion, artimando ocupaciones, y cuidados, y aprenda a conformarme con su Divina voluntad en mis trabajos: meditando estas verdades, la voluntad le va hinchendo de ellas, y aficionando à las cosas de Dios, y del alma. En este modo de meditación obra mas el entendimiento, y menos la voluntad, porque aquel và trabajando en dar luz, y deshacer las tinieblas de la ciega voluntad, para que vea claramente la hermosura de la virtud, haita que instruida la voluntad, y bien practica en ellas, se lleve más tiempo en afectos, y resolucion de vida nueva.

El segundo modo de oracion, es

piaiendo , instando , y clamando à las puertas de la misericordia divina, y à la manera, que los pobres tu-Ilidos, y ciegos esfuerzan la voz a los Porticos de los I emplos, è interponen los Santos con todo conato, y eficacia, para confeguir limofna, assi el alma gimiendo, reponsendo motivos, poniendo por interceffores à la Virgen Santifsima, à los Santos, à los mismos mysterios, y meritos del Señor, no cesta, sino que proligue, e importuna pidiendo: Omnes enim quando oramus, mendici Dei sumus, ante januam magni Parentis familias stamus. (22) Dichosa el alma, que assi ora , à titulo de importuna, y S: Aug. fer. pediguena, se sale con lo que pide: 15.de verbis en este modo de oracion tiene mas Dom. que hacer la voluntad, y le lleva lo mas del tiempo, y el entendimiento solo suele servir de apuntar brevemente, y descubrir à la voluntad el tesoro, y bien, que pide, y solicita: y esta es propriamente oracion, en la qual se persevera pidiendo lo que conviene, and and and and

El tercero grado, y modo de oracion, es la que se suele componer de varios, y diversos afectos, y por esso se llama oracion de afectos: en e la la voluntad, que ya de ante mano se ha ido venciendo, y abnegando, suele moverse, è inflamarse, como polvora và dispuesta, v à poco que se medita, o piensa sobre algun mysterio, verdad, o desengano, brota la voluntad, y se explica en muchos, y diversos afectos; yà ora, yà gime, yà respira, yà se confunde, y humilla, ya alaba, bendice, engrandece, o magnifica al Señor por sus misericordias, y providencias; v. g. O Dios, y Señor de mi vida! que bare por serviros, y agradaros? Quando, fesus mio, os amare con todo mi corazon , y alvedrio? Quando os bare sacrificio de mi voluntad, y de mi cuerpo? Hasta donde Señor ha de llegar vuestra misericordia, y mi miseria ? Quien me dard, o Padre mio Dulcissimo I que yo viva para solo Vos, y muera a todo lo criado? crucificare mis apetitos, y por vuestro amor recibire el caliz de los trabajos, Oe.

Eh este grado de oracion ha-

Simila

Simil.

rimero: varias personas, zas de la voluntad.

Hareis. Lo primero: varias personas, en quienes à fuerza de orar, mortificarie, y vencerie, le acabo yà la lozania, vigor de sus apetitos, y si se remueven algo contra la razon, y la voluntad, fuele ser à la manera que una fierpe que tiene và quebrado el espinazo: à esta oración 1e llega a costa de gemidos, penitencias, ayunos, y un pleno deívio de necedades de mundo, como fon faraos, bayles, comedias, fieltas profanas, juegos, y divertiones, que Ion el pasto de los corazones de carne, y de gente, que no entiende de una vida Christiana, ni del trato con su Dios.

Lo segundo: hallareis por algunos ratos en este modo de oracion à personas tiernas, y novicias en la virtud, especialmente en las Religiones la gente joven, que empieza con fervor, en quienes yà lea por un poco de devocion sensible con que el Señor les endulza los labios de la voluntad, va porque varias de ellas son de complexion ignea, y am rola, y naturalmente proporcionada para semejantes afectos, parece que se les derrite el alma en ansias, y deleos de servir al Señor, y que empieza à he vir el mosto, digamotlo alsi, en su corazon. Estos hacen grandemente el papel de un Serafin; no obstante, apetecen confuelillos, tienen sus imperfecciones, las passiones estàn todavia vivas, pero aturdidas, y un laber lo que les palla, en fuerza de tanto ayuno, azote, oracion, exercicios penales, &c. vi ven con cierta tacita latisfaccion de fu adelantamiento, y es tan debil In virtud, y tan poco arraigada, que al menor l'oplo de contradiccion, de ocupaciones externas en que los metan, o à la menor mortificacion, que les hagan, viene à decrecer aquel fervor, y se delvanece toda aquella librea, y aparato, que mostravan por de fuera por donde infiero, que 1emejantes afectos a vezes no tento eran pranicos afectos del corazon, ni incendios de una voluntad verdaderamente inflamada con el fuego del amor Divino, quanto hijos en parte de la naturaleza, y apetito; o ciertas vozes interiores, y poli-

Lo tercero: hallareis otras almas de cuyo juizio, y entendimiento hace prefa el comun enemigo con varias ilutiones, confuelos con que las previene, revelaciones, que tienen de cosas distantes, o domesticas, y à vezes conjeturales de cosas futuras. En estas para que no descubran, ni conozcan fu milma ceguedad, y precipicio, infunde el maligno unos deseos vehementes, pero sensibles de padecer mas, y mas, y las perfuade, que es menester sufrir, y padecer mucho por Dios: para que den assenso à esta locucion, o sugestion, que las haze, les hecha encima trabajos, les pronuncia perfecuciones, que vá el maligno huele, ò el mismo las dispone; les inflama el apetito, ò parte concupifcible con cierto calor infernal antes que honefto, con que les fabrica atectos, anfias, aspiraciones, pero abortivas, fingidas, y contrahechas, con tal enagenamiento de todo lo que es gustos grosferos de la parte animala v. g. de comer, luxuriar, jugar, &c. que se piensan descarnadas yà, y del todo libres de todo amor, y aficion à cosa criada. De esto se halla mucho, y la piedra de toque para conocer, que son inspiradas del espiritu malo, es ir contra todo su trèn de exercicios, y methodo de vida, y vereis, que descubren presto su pie de gallo, fuera de que no topareis espiritu malo por solapado, y difimulado que sea, que no venga a caer pre lo en la inconsequencia de bablar, y responder, porque es precisto que sea presto cogido quien và fuera de la verdad. Con elias, y otras maximas las va el maligno aflegurando en algun error contra la Fè tacito, y dilimulado, en algun camino torcido, o tenacidad de lu juicio sobre el modo, y conducta de su vida.

El quarto grado de oracion se llama, oracion de union con Dios: quando el alma llega à lograr esta oracion de union, suele estàr y: descarnada de todo amor, y ancion à si misma, y à las criaturas, y unida e lrechamente con su Dios con los lazos, y vinculo de la caridad, se-

Simil.

Simil.

gun aquello: Adbafit anima mea poft te, me suscepit dextera tua. (23) En elle estado los afectos de la voluntad fon mas refinados, y subidos, mas continuados, imperceptibles, y quietos, porque desprehendido el animo del amor à todo lo criado, despejado el entendimiento, y depurado de las especies, y objetos criados, passa por los cuidados, oficios, y ocupaciones externas sin que se le pegue nada de ellas, antes bien de las mismas criaturas, de quanto vè, oye, palpa, ò advierte se vale el alma, como de incentivo, y escalon para subir mas à su Dios : figuraos un corderillo, que colgado del pecho materno, dà sus lanzamientos azia el para atraer mas leche, y alimento; tal es un alma que vive con la oracion de afectos, la qual dà fus lanzamientos àzia Dios; mas quando và el alma està unida con Dios es como un corderillo, que suave, y sossegadamente chupa el sustento de los pechos de su madre, de que està colgado. En esta oración de union resplandecen los afectos de Fè, Esperanza, y Caridad, en este estado la voluntad ama, espera, desea, alaba, ensalza, magnifica, &c. Distin-

guese de la oracion de afectos, en que la oracion de union es continuada, la de afectos se interrumpe mucho: aquellà se practica mas espiritual, y realzadamente, mas futil, è imperceptiblemente con los afectos, y actos de las virtudes theologicas, esta tiene mas jugo en los actos de las virtudes morales, y es mas senfible, por quanto la imaginación, y el apetito no estan del todo quie-

Simil.

tos, ni sugetos.

El quinto grado de oracion, es la contemplacion, en la qual la imaginacion, el apetito, y fentidos no turban, ni distraen, estan, ya sea por la fuerza de la luz, que tira al alma àzia Dios, và por la providencia, con que el Señor les tiene como ligados, para que no tumultuen, están como dormidos, y en un profundo filencio toda la cafa del hombre, para que entrando el alma al retrete, y fecreto camarin de su espolo, alli oiga, alli vea, admire, contemple, y quede absorta, y suspensa en su Dios; y mas porque quiero haceros con el tiempo una doctrina, ò tratado sobre este assumpto, no passarè adelante en esta. To deleas declervir

### rancy rank with the same of th

# DOCTRINA II

SOBRE LA EFICACIA DE LA ORACION.

Petitis, & non accipitis, eo quod male petatis, ut in concupifcentiis insumatis. Jacobi cap. 4.

O encontrareis en toda la naturaleza virtud alguna natural, o medicina tan saludable, que sane todas las enfermedades, y dolencias del cuerpo humano. Esto que nego a sus criaturas el Autor de la Naturaleza, lo vemos practicar en el orden lobrenatural, y de la gracia: es tal la virtud, y eficacia de la oracion,

que no folo es medicina de todo mal, sino fuente, y origen de todo bien; desuerte, que el poder, y fabiduria de Dios vienen à hacerse de parte del que ora : por ello la oracion se llama Omnipotente; por que teniendo à la Omnipotencia de Dios de su parte, todo lo puede. Esta eficacia de la oración se funda en la palabra, y promessa, que nos hizo el Salvador quando dixo: Patite, o accipietis : pedid , y recibireis;

D. Gregors hom. 27. 18 Evang.

(1) Toan. cap. 16.

(2)

grad. 28.

Pfal. 88.

Si quia petieritis Patrem in nomine meo dabit volus. (1) La palabra, y promella en un Monarca de la tierra, es como un bacramento de fidelidad, y el faltar à ella feria un eclypse fatal de la Mageltad Real, feo borron de lu grandeza; faitar Dios à lu palabra es impossible : estad seguros, nos dice, que lo que pronunciaren mis labios, se hara: Et que procedunt de labiis meis, non faciam irrita. (2) Luego liendo el Señor fidelissimo, y poderoso, fin refistencia cumplir lo que promete, es evidente, è infalible, que fi pedimos, alcanzaremos; no obitante somos tan estupidos, e inconsiderados, que teniendo abiertos los teforos, y riquezas de Dios, y à nucl-

tra disposicion, y alvedrio, digamos-

porque qualquiera cola, que pidais à

mi radre en mi nombre, le os darà:

lo aisi, no queremos entrar en ellos. · No ay coia mas frequente, que pedir, ni ay cola menos ulada, que pedir bien : cada dia estamos pidiendo à Dios, y no se alcanza: pues donde està su fidelidad? Donde la palabra que dio fiendo Rey Supremo, que ni puede enganarle, ni engañarnos ! La causa no esta de su parte, sino de nuestra: Petitis, O non accipitis, so quod male petatis. Pedis, y no recibis, porque pedis mal. Yo os quiero poner delante de los ojos las condiciones, que ha de tenèr la oración para ser eficaz, y alcanzar lo que se pide. La primera condicion de la oracion es, que quando se pide, sea cosa buena, y bonesta lo que se pide. La oracion est peticio decentium à Deo, no es mas que pedir aquello, que nos conviene, y que cede en gloria de Dios, y bien de nuestras almas: y assi sea regla general: fiempre que penimos a Diosaigo, que en sies pecado, o no se puede baser sin pecado grave, ò leve, està tan lexos de ser la oracion eficaz, y grata à los ojos de Dios, que es pecado mortal. Es la razon, porque quien assi ora, quanto es de su parte quiere que Dios sea Autor del pecado: desuerte, que en lugar de alcanzar lo que pide, se buelve su oracion en pecado, segun aquello: Et oratio ejus fiat in peccatum: (3) convertirse la oracion en pecado est illa

petere, que probibet ipfe, qui petiture es pedir, dixo San Gregorio, (4) aquello que Dios prohibe. Contra esta regla pecan morralmente los que llevados de la venganza, avertion, ò despecho, piden a Dios la muerte, ò algun caftig) grave para fu conforte, pariente, o vecino, que les hizo algun daño grave, pongo exemplo: baced Senor con el , como el lo ba becho conmigo 3 quitadle Senor de esta vida, dexadle perecer de hambre para que se acuerde : y sabeis lo que haceis con esta oracion? pues es no menos que haceros vofotros los Juezes, intentar que Dios haga el oficio de verdugo executando vueltra sentencia: Quando dicis, occide inimicum meum, te facis judicem, dixo san Agust n, & Deum quæris effe tortorem. Lo segundo: suelen pecar los que llevados de un zelo indifereto, y temerario de la gloria de Dios, piden luego el castigo para el proximo, que peco: tal fue la oracion, ò deseo de los Discipulos de Christo, quando no queriendo los Sama~ ritanos recibir à Christo, sus Discipulos que embio delante llenos de indignacion, dixeron: Domine vis, dicimus ut ignis descendat de celo, O confumat illos? (5) Quereis Senor, que mandemos baxar fuego del Cielo que los confuma? Pero les respondio el Salvador: Nescitis, cujus spiritus estis, no sabeis que espiritu os mueve: el hijo del hombre ha venido à falvar las almas, no à perderlas. Lo tercero : los que piden à Dios nueltro Señor el falir con algun pleyto, que saben ser injusto, por no quedar sin honra, o sin hacienda. Lo quarto: las que piden a Dios le les cumpla tal casamiento injusto, ò desordenado, que pretenden, ya sea por palsion, yà por librarfe de una infamia; no obstante es licito pedir à Dios para el proximo algun mal temporal, ò tribulacion, v.g. el que quede por puertas sin salud, o sin honra, quando se juzga conveniente para el bien espiritual de su alma; y se entiende con la condicion, que de otra manera no le pueda impedir su pecado, y si vè el señor, que assi conviene para falvarse: y assi guar-

dando el orden de la caridad fuelen

(5) Lucz. E. 20

Vide Exi. mium caps 20. lib. 1.de

Ita Exim. lib. 1. de orat. c. 23.

D. GIEEDEA

inn. 27. 10

tal vez las almas santas pedir la muerte, o ensermedad de alguno, que es pernicioso a la Republica, persigue à la Igleria de Dios, o Religion; mas cha oracion no viene bien en las almas impacientes, o vengativas, solo si, y amás no poder en almas santas, y generosas, v.g. Señor, convertid a F. por los caminos suaves de vuestra amorosa providencia; y si vienedeis, que ha de malograr vuestra curidad, y paciencia, y que bolvera en si con el azote, embiadle una enfermedad: quitadle los apoyos en que estriva, © e.

Assi passò con San Gennadio Patriarca Contiantinopolitano: no podia corregir à un Eclesiastico de la Iglesia de San Eleuterio Martir, que vivia mal; embio una carta à San Eleuterio Patron de la Iglesia con su, Limosnero, del tenor siguiente: Eleu, terio, Martir feliz de Jesu Christito, vuestro soldado lleva una vi, da desordenada, yo os suplico que plo corrijais, o que le quiteis la vida: Vel islum corrigas, precor, vel abscinde. (6) La carta se puso en el Altar, y lo que sucedio sue, que ai dia siguiente cayo subitamente muerto

el Sacerdoie.

§. II.

T A segunda condicion es, que \_ quando se pide alguna cosa temporal, dindiference, no se pide sino por algun fin bonesto, y de alguna virtud: y alsi sea regla general: siempre que se pide por algun fin grave, o levemente malo, entonces la oracion ni es meritoria, ni satisfatoria, ni se alcanza nada en fuerza de ella: y lo mismo à proporcion quando voluntaria. mente le distrae una persona. Contra esta regla, y condicion pecan. 10 primero: los que piden à Dios por ambición, o codicia riquezas, o bienes temporales, semejantes en esto à la oracion con que la Madre de los Hijos del Zebedeo pedia neciamente las primeras fillas para fus Hijos. Lo segundo: pecan los que piden empleos, quando realmente no son para ellos por salir de miseria: Discerne petitiones carnis tua a petitionibus cordis tui, dice San Agustin: (7)

haced discrecion entre la oracion de vueltro corazon, y vueltra carne: es oracion de carne aquella con que se piden bienes temporales, y es oracion del espiritu, y corazon aquella con que se piden bienes espirituales. Lo tercero: muchas mugeres, que por parecer hermofas, y bien à los hombres, importunan con oraciones, promettas, y votos a los Santos, porque les quiten algun defecto, o fealdad de su rostro. En la vida de Santo Thomas Cantuariense se cuenta, que en Inglaterra huvo una Doncella muy hermola, y que idolatrava tanto en el bien parecer, que todo lu cuidado ponia en esso ; vivia con un ardiente deseo de mejorar sus ojos, y como no pudielle tenerlos tan hermosos como apetecia, encomendose à Santo Thomas Cantuariense, y le ofreciò visitar à pie, y descalza su fepulcro, si le dava los ojos tan hermosos como pedia, initava, è importunava al glorioto Santo; mas el gloriofo Martyr en lugar de otorgarle lo que pedia, la quito los ojos, pues al levantarse de la oración, se hallò fub tamente ciega, (8) conque le abrio misericordiosamente los del alma.

La tercera condicion es : que la oracion no sea impeditiva de mayor bien: contra esta condicion suelen orar sin fruto muchas personas, que aburridas de la vida que llevan, ò trabajos que padecen, dicen à Dios: sacadme señor de esta vida: llevadme à mis hijos, &c. Lo segundo: muchos, que gimiendo con algun oficio, ù ocupacion de la obediencia, faltos de paciencia, y relignacion, claman a Dios porque les saque del empleo, que ve el Señor, les es conveniente. La quarta condicion, que sea la oracion animada de la Fe, y con cierta perfuation, de que se concederà lo que se pide, si conviene: Pestulet autem in fide, nibil hesitens: (6) por esto los que empiezan à pedir con temor, y desconfianza no suelen confeguir lo que piden : Omnia quacumque petieritis in oratione credentes, accipietis. (10) Todo lo que pidieredeis con Fè lo recibireis, dixo el Salvador; y por esto reprehendio à l'edro de su poca Fè, diciendole:

Andrad. 2. part. Itin., grad. 28.

-meol

Pal. 88.

Jacobi c. s.

(10) Matth, cap.

(7) In Pf. 36.

进步 机物

N . F . Cil . D. L

(6)

Apud Ba

ron.

459.

1110-

Modice fidei quare dubitafti? y à la verdad, pedir con temor, y miedo de confeguir, es hacer poca confianza de la promessa de Dios. De donde aveis de inferir, lo primero: que para que esta rè, y esperanza iea firme, robusta, conviene mucho estar en gracia, y amistad de Dios : Scimus autem quia peccatores Deus non audit : sabemos, dice San Juan, (11) que no oye Dios a los pocadores : se entiende en lo regular; porque estando la conciencia gravada con alguna culpa, descaece el animo, y se acobarda, recelandose de conseguir lo que pide, pues se hace cargo que và à pedir à quien tiene enojado, y declarado enemigo iuyo: Cum verò reatu culpa deprimimur, ad Deum levare cordi nostri faciem veremur, (12) dixo San Gregorio. Es cosa fea, dice Maria Santissima à la V. Madre Maria de Agreda, ,, (13) que uno pida à otro algun be-", neficio, quando le ha ofendido; y ,, mucho mas si lo pide para ofenderle " con èl: pues què razon ay para que ,, un hombre vil, y terreno, y ene-"migo de Dios le pida la vida, la la-,, lud, la honra, la hacienda, y otras "colas, que nunca las supo agrade-"cer, ni uso de ellas mas que con-", tra el mismo Dios. Quando levantareis vueltras manos para pedirme, apartare de vosotros mi semblante, pues veo vuestras manos tenidas en sangre: Manus enim vestre sanguine pleng sunt. (14)

(14) Isaia c. 1.

(11)

D.

Joan. cap.9.

(12)

D. Greg.

lib. 16. mo-

(13)

Tom. 3. My-

Aic. Civit 1.

8. cap. 13.

#### S. III.

Adre, pues segun esso, los que estamos en pecado para que hemos de orar, ni pedir ? essa es replica que os sugiere el Diablo, y alsi lea regla general: el Christiano que està en pecado mortal, puede, y deve orar licita, y honestamente. Lo primero: porque le da Dios auxilies para orar. Lo segundo: porque la oración que hace el pecador no le inficiona por el veneno de la culpa, que tiene en el corazon; y aunque sea oracion muerta, esto es, fin vida de la gracia, y fin merito alguno de condigno, no obstante es caula moral, o medio para que Dios

le embie auxilios con que salir de la culpa; humillese pues primero el pecador pidiendo perdon à Dios de sus pecados, y despues viene mejor el pedir alguna gracia: mas advertid, que pedir uno à Dios, que le libre de tal vicio, ù ocasion, de que no quiere salir, ni poner remedios para ello; pedir à Dios gracia para tener bien la oracion, y no querer mortiscar sus apetitos, ni sentidos, esto mas es burlarse de Dios, que pedir bien: Petitis, On non accipitis, eo quod male petatis.

La quinta condicion es, que la oracion sea constante, y perseverante: Oportet semper orare, O non deficere; porque assi como el que pedia los tres panes se saliò con ellos por la constancia, que tuvo en el pedir, assi si somos importunos, è instamos en orar, nos saldremos con ello; mas entended, que quando Dios nueltro Senor quiere otorgar lo que se empieza à pedir, dà tuerzas, excita las ganas, y la voluntad, y ofrece motivos, para que le le pida con mas animo, y confianza, como il nos dixera: Venite, arguite me : venid, y convencedme, para llevar lo que quereis; mas quando no quiere dar lo que se le pide, porque vè que no conviene, retira sus auxilios especiales, no da ganas, permite que la voluntad afloxe presto en lu oracion, y se olvide de lo que empezò à pedir. Otras vezes varias almas jultas piden por obediencia el feliz exitò en tal negocio, la salud para F. &c. pero con cierta renitencia, o delconfianza, que estas almas vienen tacitamente à tener de que le hara: esto no quita, que tal vez aumente el Señor las fuerzas, y la re para pedir, de suerte, que sucede entrar un alma en gran confianza de què se harà, y con todo ello sucede no hacerie lo que pedia, y quedar con un pio, y santo engaño de Dios, digamoslo assi, como frustrada su esperanza, o porque ellos entendieron en un sentido lo que Dios hablava en otro (de que ay muchos exemplos) o porque quiere el Señor premiar el merito de quien ora con algun bien interior, y secreto, que concede, y no descubre.

(15)

Judit c. 8.

La sexta condicion es, que sea bumilde, y reverente la oracion, desconfiando uno desi, como orava el Publicano, y no con la arrogancia, y temeridad del Phariseo: en esto suelen faltar aquellas personas, que aun en el orar, confessar, y comula gar quieren excepciones, desdenandose de estar entre los demas. Lo segundo, los que al riempo de orar, uoir Missa estan con irreverencia, y delacato en la compolicion, y gelto de su cuerpo. Lo dercero, aquellas mugeres, que en el fauilo, tren, y fobervia de fu trage van como un Altar mayor, ut similitudo templi adornadas, à hacer oracion, confessarle, ganar el Jubileo, &cc. Qui eftis vos, qui sentatis Dominum ? quienes lois vosotras, que assi tentais al Señor? po es esta oracion que inclina à mifericordia, fino à ira, è indignacion de la Justicia Divina, dixo la fanta Judit: Non est isto sermo, qui miseria cordiam provocet, sed potius, qui iram excitet, & fuerem accendat. (15)

La septima condicion es, que no fea tibla, ni perezofa la oracion : ninguno es desechado al orar, dixo San Lorenzo Justiniano, sino el que se halla tibio en ella : y à la verdad un tibio puesto delante de Dios, mientras no es para falir de fu tibleza, provoca a vomito. Cuenta Surio, que San Roberto Abad del Cifter estando en oración con sus Monges, vio à la puerta del coro al Demonio en figura de ruftico con una espuerta à las espaldas, y un madero rodeado de fogas àzia el pecho, y que estendia, y alargava la vista quanto podia, mirando con atencion, si hallava alguno, que le dielle entrada en fu alma, y como el Santo como vigilante Pastor orando à Dios, defendiesse su grey, no hallava, el Demonio por donde entrarles: y alsi se passò luego al coro de los Frayles legos, visitandolos a todos; reia mucho con algunos, que se dormian en la oracion; faltava, y danzava delante de otros, que le divertian peníando colas varias, y del figlo: por ultimo clavo los, ojos en un Novicio, que andava maquinando como dexar el habito, y sacando un tridente assio con

el al Novicio entresacandole de los que oravan, y lo echo en la espuerta que traia, con que desapareció. Esta vision traspasso de dolor a San Roberto, el qual llegando la manana, le buscava para confirmarle en su vocación; mas no sue dable, porque antes de amanecer salto las rapias del Monasterio, y se bolvió à las veredas del siglo. (16)

#### S. IV.

T A octava condicion es , que fe pida en el numbre del Salvador, que quiere decir, aquello que conviene para la verdadera falud del alma, como explica San Gregorio: Ille petitein nomine Salvatoris, qui illud petit, qued ad veram salutem pertimet: (17) luego qualquiera cola, que cede en daño de nuestra alma, no se pide en nombre del Salvador, dixo San Agustin, y configuientemente no es eficaz nueltra oracion. Contra esta condicion proceden. Lo primero: muchos que piden à Dios les libre de tal tentacion, que les fatiga, y es beneficio especial del Señor el no oirles, como paísò al Apostol, que pidiendo al señor le libraffe del estimulo, y aguijon, que padecia, se le respondio: Sufficittibi gratia me, te basta mi gracia para vencer, y la virtud le affegura mas con la tribulación. Lo fegundo: no piden en el nombre del Sawador, ni si les conviene, algunas personas energumenas, exercitadas, maleficias, atribuladas en la imaginacion por el Demonio, o con algun accidente, que les imposibilità trabajar, entrar en Religion, o tomar estado: estas claman, y gimen delante de Dios : Padre , nos dicen, pida usted à Dios, alcanceme de Dios, que me libre de este dolor , à inabajo, que padezco; mas no condefciende Dios con lo que piden , porque mientras padecen, los tiene Dios con especial misericordia humildes, temerofos, y agoviados, folicitos de fu bien, y affegurado, y todo efto acaso les faltaria faltandoles la tribulación. Lo tercero: piden, y no configuen algunas almas justas, à quien Dios las dexa, como laftre,

(16) Surius in vita S. Roberci.

D. Grego bomil. 27 in. Evang.

Traff. Tota in Joan.

(14)

J 47 5 21 1 1 .

Trim. 2. Oly-

que

que las affegure en el camino , algun menudo finiestro, ò passioncilla con que lidiar : estas claman , inftan, y aprietan con Dios porque les libre de su falta, y su Magestad, con amorofa providencia, les retira aquellas fuerzas especiales, para acabar con ella: pues por que? porque vè que les conviene, para mas velar lobre si, para mas orar con humildad, y con Fè, y para no despreciar a otros mientras tienen algo con que gemir : los gemidos , y penitencia de estas almas agradan mas en cierto modo al Señor, que le desagrada el desecto; y quando el Señor las dexa caer en estas imperfecciones, se porta con ellas qual una Madre amorofa con un hijuelo, que le dexa tal vez caer sobre la yerva mullida, donde ve, no se hara mal.

Lo quarto: piden, y no en el nombre del Salvador, los que arrestadamente suplican à Dios les conceda algun empleo, beneficio, ò conveniencia temporal, que ve Dios no les conviene, imploran à los Santos, todo à fin de salir de la mileria, ò acomodarle: eltos piden con todo ahinco la falud del pariente de quien dependen : los otros calados piden fuccession, hacen limolnas, romerias, y novenas, y no configuen, porque piden lo que no les conviene: in domo enim fesu Jesum non quaritis, dixo San Gregorio, (18) si in eternitatis templo importune pro temporalibus oratis. Lo quinto: piden, y no en el nombre del Salvador, ni como conviene algunos, que importunan, y claman a Dios pidiendo para otros algun bien, persuadiendose que el lograrle, ferà de mucha gloria de Dios, y bien de las almas; pero se enganan, porque no pueden sondar los fondos de la fabiduria, y providencia de Dios. Assi sucediò à Daniel, Monge de gran virtud : observo elle, que un hombre llamado Eulogio, Cantero de oficio, socorria à los pobres con lo que sacava de su trabajo con dilatadas entrañas de mifericordia; persuadiose Daniel, que si este hombre tuviera altas conveniencias practicaria grandemente la piedad, y misericordia con los pobres,

y en efecto se interpuso con Dios, orando instantemente para que le diesse conveniencias: mira Daniel, le dixo Dios, que no le conviene, mas Daniel replicò, Señor yo falgo fiador de que procederà bien ; tanta era la inclinación, que le avia cobrado: Dios nuestro Señor, que queria hacer verà Daniel, quan errada era su oracion, dispuso que al abrir Eulogio una peña encontrafic una porcion de oro en sus entrañas. Lo mismo sue hallarle, que empezar à echar ideas, dexò el oficio, configuio un alto empleo en la milicia, llego à privar con un Monarca, olvidado và de su antigua humildad , y virtud , que ptacticava: pidio entonces cuenta el Señor al pobre Daniel, que avia salido fiador de su virtud, y no tuvo otra satistaccion, que pedir al Senor perdon de su inconsiderada suplica, è instar de nuevo porque bolviesse à Eulogio à su antiguo oficio, y vida, que primero practiva; assi fue, porque compadecido el Señor de uno, y otro, dispuso que Eulogio cayesse de su privanza, y conveniencias à que avia subido, y reducido a miteria, bolviesse desengañado à su oficio, y practicasse aun con mas fe, que antes la misericordia con los pobres.

#### S. V.

N todas las cosas temporales aveis de entrar pidiendo de elta suerte: Señor, si es voluntad vueltra, fi viereis que es conveniente para vuestra gloria, y bien de mi alma, concededme ello, que os pido: assi oro a San Xavier un devoto suyo, à quien le avia dado el Rey un Govierno en la India : si vieteis Santo mio, que serà para bien de mi alma, disponed, ò alcanzad con el Senor el que yo vaya; mas fino me conviniere, yo os suplico dispongais el que se me impida. La oracion fue segun Dios, y por esso oida del Santo, porque saliendo un dia en la plaza de Madrid à rejonear en una fiesta de toros, le hiriò de muerte uno de ellos, y vino à persuadirse era especial gracia del Santo li-

Ggg 2

dimid

Simil.

D. Greg.

Myffire Ch.

wir, route no

A CONTRACT

es cumbs

(19)

E. part. lib.

I. cap. 14.

in fine.

brarle del empleo por este camino, y assi murio conforme con la voluntad del Señor, y agradecido à San Xavier. Hagome cargo, que tal vez las almas fantas luchando à brazo partido con Dios como otro Jacob con el Angel, istan, y claman porque el Señor haga algun bien à lus criaturas, aun quando se les dá à entender de algun modo, que no conviene, pues les queda el recurso à suplicar, como otra Santa Teresa de Jesus, de quien es voz, que replico humildemente à Dios: Señor, haced que me convenga. De esto tenemos unas palabras del Senor à la Venerable Virgen Marina de Escobar, (19) con que le confirma este punto: yo ,, gutto , dice el Señor , que mis fier-,, vos me pidan todo lo que fuere, , y à ellos les pareciere que convie-"ne para gloria, y honra mia, y ", bien de los proximos, que pidien-"domelo como deben, y con las " condiciones devidas, hacen bien en " pedirlo , y algunas vezes quando ,, mis siervos me piden cosas, que ", no fon de tanta gloria mia , ni " de tanta perfeccion, y bien de los " proximos , por darles guito, y con-" solarlos, se las concedo, ordenan-, do yo con mi divina sabiduria, y , omnipotencia, que essas milmas ", cosas les sean à ellos de tanto pro-", vecho, y à mi de tanta, ò mas "gloria, como otras, que vo les ,, avia de dar por otro camino de ,, mas gloria mia, y bien suyo; que ", todo esto cabe en mi omnipoten-", cia, suave, y divina disposicion, ,, y en el deseo, que tengo de oir , lus oraciones.

Lo que vemos ordinariamente es, que os falta à muchos la refignacion verdadera en el pedir, pues no dexais piedra por mover, Santos, Altares, Comunidades, y almas justas, todo à fin de salir con lo que pedis: lo demás sea, o no sea del agrado de Dios, os da poca pena. Padre, que si pedimos à Dios es con la condicion, de si nos conviene; pero como! Con cierta inclinación, y arrelto à que se os conceda : si lo conleguis, os alegrais neciamente, y legun vuestro amor propio, y si le os niega, no ay confolaros, pues

poneis una cara, y semblante de mal contentos. Y veis ay porque elta determinacion à salir con lo que pedis es tan desagradable à Dios, pues poneis entonces el afecto, y corazon en la criatura, y no en el querer de Dios : figuraos un Obispo, à quien cubren los empeños, y cartas de Titulos, de Privados, y Camariitas, para que trabaje en dar tal prebenda à Don F. el Obispo vè que no conviene; y quantas mas cartas de empeños recibe tanto mas se afirma en no darfela, diciendo, ni por essis la ha de llevar: assi Dios al ver tantas instancias, oraciones, Missas, y promessas, que se hacen por la falud de F. o por la fuccefsion de D. F. viendo que no les conviene, dice en su mente: Ni por essas ha de ser. Aprended, ò almas, de un Filosofo Gentil à pedicomo conviene: Jupiter, decia Platon, dadnos lo que nos conviene, on lo pidamos, ora no : apartad de nosotros el mal, ora lo deseemos, ora no lo deseemos. No obstante, suele Dios tal vez en pena de nuestra torcida oracion, conceder lo que pedimos. viendo que nos ha de danar : assi concedio à los hijos de Israel el Rey, que le pedian, viendo que avia de ser su azote : què empenos no hizo Judas por conseguir el empleo de Dispensero? el pulo por intercellores à San Juan Evangelista, à otros Discipulos, y à Maria Santissima, y no obstante de ser avisado de que no le convenia, infistio en ello; concedioselo el Salvador, pero para su condenacion, porque con el empleo fue cebando fu codicia hafta vender al Salvador, y Maeltro fuyo.

S. VI.

Adre, tantos años ha que pido à Dios una gracia, y no lo puedo conseguir. Respondo, que no ha prometido Dios darte aquello mismo que pidieredes, sino que te darà, ò lo que pides, si te conviene, u otra cosa, que te estè mas acuento. A un Padre le pide un hijuelo fuyo un cuchillejo, que ve en sus manos: gime por el, y llora;

Simil

Simil.

Mystica Civit. tom. 2. cap. 6.

(81)

angul ida

Greek

Simil

and the state of the state of the state of the state of

tento: antes que nueura oracion falga de los labios, yà el señor manda ponerla en su libro, y hemos de esperar sin temor, una de dos, dice San Bernardo, o que nos dara lo que pedimos, o lo que mas nos conviene: Quoniam aut dabit nobis, quod perimus, aut quod nobis noverit esse utilius. (20) Padre, puede aver cola mas conveniente, que pe-D. Bernard. dir al Senor, que me de gracia pae. 6. medit. ra ser humilde, y para vencer este mi genio : para meditar, para tener mejor oracion, o dexar tal oncio, y empleo, y para darme mas à Dios? pues esto he pedido mucho tiempo, y no acabo de conseguirlo. Es verdad, que parece, que Dios se haze sordo tal vez, y que tarda; pero espera, dice Habacuc Habacuc t. Profeta : Si moram facerit expecta illum, quia veniens veniet, O non tardabit. (21) Difiere Dios concederte lo que pides, para que collandote deleos, gemidos, azotes, y lagrimas, se te haga mas apreciable: Din desiderata dulcius obtinentur, ci-Serm. 5. de to autem data vilescunt, dixo San Aguitin (22) pete, quare, insta, peten -do, or quærendo crescis, ut capias; servat tibi Deus, quod non vult cite dare, us O tu discas magna magnè desiderare. Mirad lo que cono à un San Stanis-

mas el Padre, que le quiere bien,

le da en su lugar un dulce, que le

esta mejor, y con que queda con-

pedimos. 11 .... Padre, puede aver cosa mas grata à Dios, que el que los pecadores; se conviertan! No vino al mundo para effo ! No nos dice, que le pidamos! Pues por que haciendole a vezes tantas, tan initantes, y publicas oraciones por algun impio, no nos oye el eñor ? Lo primero: los Justos, dice San Agustin, (23) ion oidos quando piden por sì; mas no siempre que piden por otros, porque no dixo el Salvador, dare, fino os dare à vosotros: Quia non uteumque dictum est dabit, sed dabis

lao de Koska la gracia de entrar en

la Religion: à una santa Catalina de

Sena, à una Clara, y Rosa de Lima,

el confagrarle à Dios por Elpofas, y

vereis que nos esta mejor, nos ha-

ga Dios à su tiempo el bien, que

vobis. Lo segundo: no son oldos los Justos, quando piden por los impios, porque estos lo desmerecen con su impiedad : vereis que los pecadores à cada pallo folicitan oraciones de los buenos : encomiendeme uited à Dios, dicen, como otro Simon Mago: Pracamini vos pro me ad Dominum, (24) y con todo esso no los oye Dios, pues es mas gloria Iuya, y mas segun su divina justicia, y providencia, que le queden lin remedio, que no el que le conviertan por entonces. Me hazen teinblar las palabras del Señor à Jeremias: no quieras orar por elte pueblo, ni me relinas, porque no te oire: Tu noli orare pro pupulo boc, O non obsistas mihi, quia non exaudiam

Ls admirable la oracion, y argumentos, que hizo la Venerable madre Marina de Escobar al Señor por la convertion de los infieles: (26) tres horas estuvo clamando con fervorosos afectos; mas la dixo el "Señor: Espera alma, calla, que " es ello que quieres pedir? no la-, bes , que no ha de ser , ni pue-" de ser esso, que dices hasta su tiem. ", po? Replico la Santa Virgen: cum-"pleme la palabra, que me dilte "Dios mio, de que todo quanto ,, os pida me lo concedereis i espera " alma, respondio el Señor, que yo " te cumplire lo que me pedifte, es "à laber, auxilios, y socorros para " los infieles. E tando en esto, vi "à deshora, que alsi como quando " caen espesissimos copos de nieve " sobre la tierra, assi baxavan almas " de Infieles al Infierno, y entre " ellas algunos de los Fieles, y con "increible fentimiento comence à de-" cir : què es esto Dios mio ! se ha " de desperdiciar el valor, y fruto ,, de la Sangre de Jelu-Christo:::pues , eres infinitamente bueno, fabio, ,, y poderolo, por què permites que ,, tantas aimas le condenen, como " aora he visto, pudiendo absoluta-" mente falvarlas todas? Alma, ref-" pondiò el Senor, quando criè al ", hombre le hice capaz de mi mif-", mo , dile su alvedrio con todos ,, los focorros necessarios, y suficien-, tes para su salvacion ::: y euos son

Actors co Bu

(25) Ferem. chpe

(20) 2. part ful vite lib. 20 cap 33. fele mitt 4230

(23) Traft. 102. in Joan.

(20)

(21)

(22)

Verbis

mini.

6054

(84)

All MOONE

3167 08

call six fore

" corros de mi gracia fon bastantes " para el fin à que los destine, que ", nadie le puede quexar de mi ::: Mi-" ra alma , quando fe edifica una " grande , y hermofa Ciudad , no " basta que se levanten los Palacios "Reales, que se formen calles con " edificios sumptuosos, y se dexen, , y adornen vistofas plazas, con " otras obras semejantes, sino que " tambien es necessario, que aya de-" faguaderos, y albanares, y fon ,, ettos importantissimos para la con-" servacion, y limpieza de esta Ciu-", dad : assi en mi Iglesia , que es Ciudad mia, y en la Congregacion de ", los fieles regida por el Espiritu San-" to, es necessario, y devido que " aya albañares, que desaguen en el "Infierno, para que el mundo que-" de limpio, y la Republica Chris-" tiana, que se estiende por todo el, ", purificada: yo te consolare aora en "dar a quantos fieles ay en gracia mia nuevos focorros ::: Mucho fe ,, consolava mi alma con lo que oia "à su Senor, pero con el ansia que ,, tenia de la salvacion de todos, no " pude dexar de decir : bien , Dios " mio, pero los que estan en peca-", do mortal, y en tu desgracia, què

" les daràs l' dales algo bueno ::: bien ", esta esso, dixo el Sesior; pero pa-" recete à tì que seria bueno, que un " Principe rico, y poderofo, despre-" ciando fus tesoros , y las piedras, ,, preciosas del las arrojasse à los per-,, ros , para que con fu bestial hedion-" dez las gozassen, quebrassen, è "inutil, y asquerosamente las en-" gullessen ? feria bueno, que un " gran Maestro subiendose à la Ca-" tedra, y conociendo à los oyentes, " sabiendo que son simples, y casi " bestiales , incapaces de aprender " con prodigo desperdicio les tratas-" le los puntos altos, y sutiles de la " ciencia? seria esto bueno? no por " cierto; pues assi seria en su mo-,, do el derramar yo mis dones, y " misericordias en unos corazones ", duros , y mal fazonados, en unas ,, almas fordas , y ciegas para no " oir las vozes de mis inspiraciones, " y para no ver la luz de mis ver-", dades. Hafta aqui este dialogo en-,, tre Dios, y la Venerable Virgen, " digno de que se repitiesse à menu-" do à los pecadores, y de abrir los " ojos, y escarmentar todos, para " no caer en lo profundo de la cegue-,, dad , y obstinacion del corazon.

### 原思思想而到所到X原思思到后思思到

### DOCTRINA IV.

DEL MODO PRACTICO DE TENER ORACION.

Dirigatur oratio mea sicut incensum in conspectu tuo. Pl. 140.

TL trato de oracion; dixò un Missico, es como el oro: quien registrare à la luz de la razon, lo que es el oro, hallarà, que es un mineral de todos los vicios; no obstante, por cierta idolatria del corazon, y sugecion del animo, con que los mortales idolatran en el, y suspiran por hallarle, es como el compendio de muchos bienes temporales, y de esta vida, aunque no de todos, porque

no es capaz, ni tiene virtud el oro para dar la falud al que se muere: yo os quiero ofrecer el dia de oy un oro finissimo, y de muy subidos quilates, que podeis averle sin fatiga, y fin los peligros, ni amargura, que consigo trae el oro de la tierra. Este oro es el de la santa oracion, el qual por su naturaleza, es el manantial de todos los bienes, dones, y virtudes soberanas, pues con ella podeis falir de miseria, y ser ri-

quif-

(31) Habeine quissimbs en el orden de la gracia.

14 enedered of ver quiel era enthe in optential of it reacher by

quanto mas tva en feet met aro de N las Doctrinas passadas hable de la naturaleza, grados, y eficacia de la oracion : en esta he de hablar sobre el modo practico de tenerla. Vosotros pensais, que esto de tener oracion es cola de algaravia, y unicamente buena para Religiofos, pero os engañais : porque es obra del Demonio reprefentarosla como cofa inaccessible, no de otra suerre, que la tierra de Promission se figurava a los hijos de Ifrael como una tierra poblada de fieras, que se tragava à los hombres; mas tened por cierto, que ninguno es incapaz del trato de oracion con Dios: no es menester empeños, no dineros, salud, ni conveniencias, para tratar con el Dios de la Magestad : dime Labrador, como aprende un niño à andar ? andando : luego à orar fe aprende orando. Vosotros mismos aveis tenido oración mental algunas vezes: dime muger, que me oyes, no te has parado à mirar con sossiego algun Ecce Homo devoto, o Crucifixo? Si Padre; y al mirarle, y pensar lo que padeció por ti, no te compadeciste de sus penas, ò te enterneciste en tu corazon? si Padre: pues ves ai que tuviste entonces oracion mental, con la diferencia, que ella oracion fue muy breve, y los que tratan de oracion gastan mas tiempo en ella. Oracion es un conversar con Dios, y un conferenciar en la parte inferior à la leccion, al el hombre configo mismo lo que le falta de virtud, los impedimentos que tiene para ella, y un pedir à oracion, de suerte, que como un Dios el remedio. Sabeis lo que hace toro bravo es llevado mal de lu graun comerciante? Se retira un rato à folas à confiderar, en que ferias le propio camina de mala gana al fitio fue bien , y en quales perdiò ; què genero de comercio le enriquece, v en què trato suele perder, y de en que sabiendo el Demonio, que aqui faca resolucion de repetir aquellas ferias, o comercio en que adelanta, y de huir, y declinar aquellas en que malogra su caudal : haz tu lo mismo, y tendras bien oracion ; ponte à pensar à solas enque litios, o casas, con que ocasiones, o companias pierdes el te-

mor de Dios, la virtud; modellia; o caltidad; con que exercicios puedes adelantar en los propositos de una vida Christiana, pide à Dios gracia para ello , y propon de hacer alsi, y ello es tener oracion, persuadiendote, que la oracion mas es obra de la gracia de Dios, y de tu querer, que de tu habilidad, ò indutria, como se infiere de aquel fucesso, que refieren varios Autores. Caminando azia Barcelona nueftro Padre San Ignacio, y sus companeros à pie, y con su arillo acuestas, un buen nombre, que los vio, les infto tanto para llevarlos el mifmo, que cargo con ellos: llegando à las posadas, reparò que los Padres buscando cada uno su rincon para encomendarse à Dios, y con el exemplo, que forbia por los ojos, buscava tambien su rincon, y se ponia de rodillas, preguntaronle una vez : que haceis alli , y de rodillas? rospondiò: me buelvo à Dios dicien. do : estos son Santos, Señor , è yo unt jumento, y quisiera bacer le que ellos bacen, la resulta sue, que vino à ser muy espiritual, y à tener muy alta oracion.

No obstante de ser tan util, y tan facil el orar, nos sucede ir à la oracion con tal grima, y repugnancia de la naturaleza, como el perro à la cadena; Quasi ligati catuli ad stipitem renitenti animo cogimar esse in Divinis, dixo San Euenaventura. (1) Aun en personas que tratan de vir- D. Bonter tud, no se siente tanta repugnancia 1. 1. de proexamen, cilicio, penitencias, y qualquiera otro exercicio, como à la do al matadero, assi nue ro amor de la oracion : pues en què consiste esta grima? yo lo dirè. Lo primero: alma que trata de oración la tiene perdida, hace los esfuerzos poísibles por impedirla, infundiendo para elto horror, y tedio al apetito. Lo segundo: porque la oracion es el tribunal, ò theatro à donde se lleva el cuerpo la imaginación, y el apetito, las potencias, y lentidos, con

(1) fect. Religa

Simil

Simil.

STREET

el amor propio, que es el tirano que los regia, para ser residenciados, y reducidos à la razon, estrechandoles los sueros de su libertad, y desorden: y como un muchacho travieso, y discolo, que no arrostra con el estudio, tienta todos los medios possibles por escaparle; assi nuestro amor propio al ver, que en la oracion se trata de desarmarle, derribarle de su trono, y recluirle, sugetandolo à la razon, y à la ley, da el corcobo, y hace lo de potencia por declinar el estudio de la oracion.

Añadid à esto, que una alma que trata de oracion, t ene su alianza, se confedera con Dios, y unida con Rey tan poderoso no tiene fuerzas el Demonio para derribarla; por esso turba, inquieta, se vale del ladrido de los perros, del canto de las aves, el estimula à los ratones para que inquieten, à moscas, pulgas, y animalillos que moletten, altera los fentidos con el bu-Ilicio; introduce recados para facar de su quietud à quien ora, rebuelve especies en la imaginación, y memoria, el huelped que vendra, la carra por escrivir, el propio por delpachar, la visita que he de hacer, lo que he de almorzar, ò comer, con otras infinitas especies, que divierten, y distraen; y como todo esto es un genero de martirio lento para el alma, que suspira por el recogimiento, y por no distraherse, de ai nace la repugnancia de la naturaleza para ir à la oracion, aun quando esta prompto el espiritu, y la voluntad. Es tan listo en este punto nuestro comun enemigo, que busca pretextos de virtud para facar de la oracion à las almas; assi sucedio con una perfona muy regalada de Dios la qual estava un dia en su trato familiar con la Mageitad Divina, quando el Demonio, por sacarla de la oracion fingio la voz de un pobre, que alli cerca en la calle gemia, y fuspirava, como quien padecia algun gran dolor, ò trabajo: ella persuadiendose de prompto seria algun pobre enfermo, y necessitado, llevada de compassion, dexo la ora-

guiendo las voces, y gemidos, para encontrar, ò ver quien era entre la obfcuridad de la noche, y quanto mas iva en seguimiento de la voz, tanto mas esta se le retirava; hasta que avisada del Cielo, que era estratagema, ardid del Demonio, se bolvio à su oracion.

#### S. II.

P Adre, y de què medio me valdre para tener bien oracion? sea el primero: procurar tener algun libro practico, y oportuno de meditaciones bien digeridas, y dispueltas para el mas facil modo de meditar: los puntos de meditación delmenuzados, y distribuidos son para los inexpertos, ò que empiezan, como el manjar delmenuzado, o hecho pistos, que mas facilmente se toma, y se digiere, y arma mejor à estomagos, que por falta de vigor, ò dientes no pueden con el alimento, o manjar solido. Los libros mas a propolito para meditar, y leer los puntos de meditación, fon el libro de meditaciones del V. Padre Fray Luis de Granada, las del V. Padre Luis de la Puente, ò fu compendio, el Padre Villacastin, las meditaciones de San l'edro de Alcantara, Molina de oratione, la Suma del Padre Gaspar de la Figuera, el Retiro espirital, el libro de exercicios de nuestro Padre San Ignacio, y otros muchifsimos libros, que enseñan el modo de orar.

Lo segundo, es menester ir à la oracion con fixa determinacion de guardar el firio, y tiempo de la oracion señalado por la regla, ò Director, sin quitar nada del : cuidas dice San Batilio, contoda exaccion, no consientas en la tentación de morder algo del tiempo señalado para la oracion, porque los Demonios andan solicitos en poneros varios motivos aparentes, y abultarlos para falirnos antes de la oracion; la enferma, la consulta, el argumento, lo que se ha de hacer, le representa -como necessario para dexar la oracion con poca edificacion de los decion, falio de casa à la calle, si- mas, pudiendo este cuidado dexarse

Sermone de abdicatione rerum.

para otro tiempo: ello es cierto, que la oracion, y exercios feñalados, si no ay gran deseo de aprovechar, los tratamos como à hacienda de Rey, que todo el mundo trampea lo que puede. Es dolor lo que sucede en este punto, pues de veinte personas, que tratan de oracion, apenas ay ocho, que no muerdan, o pellizquen algo: por mas tèdios, inquietud, o desazon, que lintamos en la oracion, por esso mismo avemos de hacer animo a no quitar un adarme del tiempo señalado: Et particula bona doni non te pratereat. (2) Aqui me be de estar Senor en vuestra presencia, (avia de decir cada uno ) aunque murmure mi apetito, y aunque se canse, y recalcitre este jumento de mi cuerpo; nos infunde à vezes el mal espiritu tal impaciencia de que no se acabe la oracion, que parèce nos meten clavos por las rodillas, y no vemos la hora de falir de ella. Sabida es aque. lla vision que tuvo San Antonio Abad: viò un Demonio en figura de negrillo, que entrando en el sitio donde los Monges tenian la oracion, les andava tirando de la manga, poniendoles cierto hipo, y prurito de salirse fuera.

(2)

Eceli. c. 14.

Lo tercero: como son diversos los caminos de orar, cada uno se ha de acomodar, y habituar a aquel mysterio, passo, o punto de meditacion, que ve por la experiencia le entra mas en provecho; al modo que se acollumbra una persona achacosa à aquel alimento, ò manjar, que dice mejor con su estomago, y complexion, y un alimento guifado de un modo le aprovecha tal vez mas, que guisado de otra manera: assi a uno le aprovecha, y arma mejor un passo, o mysterio de la Pasfion, v. g. la coluna, que otros: este halla mas devocion, y provecho, contemplando à Jesus en el pesebre, o la adoración de los Magos: unos fienten mucho provecho meditando el fin, para que fueron criados: otros facan gran desengaño con la meditacion de la muerte, y en cada mysterio, ó punto se sacan diversos afectos, segun la inclinacion del espiritu, y gracia, con que Dios previene: en

unos campean mucho los afectos de amor, y de alabanza: este passa lo mas de la oracion en agradecer à Dios los beneficios : à aquel le entran mejor los afectos de compassion en las penas del Senor : el otro adelanta doliendose, y confundiendose de sus faltas ; porque la gracia en gran parte se suele acomodar al genio, y complexion del que ora, y por la parte por donde ètte se inclina, por ellà le realza, y estimula, para que obre con perfeccion : una persona de complexion amorosa ayudada del espiritu de Dios, y de la gracia, mas facilmente se explica en afectos de amor, y agradecimiento, y no se mueve tanto meditando las colas del infierno, y del juyzio, como la Bondad, y fienezas de su Dios.

Lo quarto: es menester, ò à lo menos es conducente preparar antes los puntos del exercicio sobre que le ha de meditar: Ante vrationem præpara animam tuam, O nolli esse quasi bomo, qui tentat Deum : (3) irse à la oracion sin preparar lo que se ha Eccli c. 186 de meditar, y pedir, es como tentar à Dios: y esta preparacion, dice Cornelio Alapide, pide con especialidad la leccion espiritual: Qua animus ad Deum erigatur, ac imbuatur cogitatione rerum divinarum, (4) con que se levante à Dios el corazon, y quede enchido con el pensamiento de las cosas Divinas. Sabeis lo que hace un Cocinero de un Convento? por la noche dexa partida la leña en trozos, y la carne que se ha de comer al otro dia distribuida en porciones, para que por la mañana aquella arda, y elta le cueza mejor. pues à este modo se ha de procurar por la noche leer, y dexar dispueltos los puntos de meditación, que se ha de tener por la manana, y aunque uno sepa bien el exercicio por averle meditado otras vezes, con todo esso es muy bueno leer, v prepararle de nuevo; pues en esto fuele aver mas atencion, mas merito, y devocion; y por la experiencia consta, que por no averse preparado el exercicio de antemano, fuele vaguear, y distraerse el corazon en la oracion, fin hallar cosa cierta, y

Hhh

(4) Cornel. in c. 18. Eccli. determinada, de que echar mano, y afsi nuestro Padre San Ignacio, no solo à los principios, pero aun hasta lo ultimo de su vida preparava su exercicio, y se acostava con este

cuydado.

(4)

Cornel in

r. 18. Erris.

Padre, y como harèmos essa preparacion ! Yo dire: quieres meditar pot la mañana, pongo exemplo, el passo de la coluna, lees por la noche antes de acostarte los puntos de meditacion, que contiene el libro fobre esse passo, y dices para contigo, el primer punto ferà considerar, quien es el que está desnudo, y atado à la coluna : es à saber, el Señor de Cielo, y tierra: y por quien està de esta manera? es à faber, por mi, que le tengo ofendido. De aqui he de sacar, lo primero: afectos de adoracion, y reverencia al Señor, para contrapelar de algun modo por los desprecios, que le hacen. Lo segundo: sacare agradecimiento al Señor de lo que por mi padece. Lo tercero: sacare una gran confusion de mi vida regalada, y fin mortificación, con propolito de caffigar mi carne con tal mortificacion, o penitencia, y de llevar por fu amor tal enfermedad, o trabajo. El segundo punto serà, considerar sus pies, y manos facratifsimas atadas a una coluna por la licencia de mis sentidos, y de aqui sacare lo primero: aborrecimiento de mis culpas, con firme proposito de enfrenar mi lengua en tal conversacion, o palabras, en que se delibera, y mis ojos de la inmodestia, que incurren en tal ocasion, o lances. Lo segundo, lacare una firme resolucion de dexarme atar, y effrechar mi voluntad por mis Superiores, o Conteffores. Ved aqui una imagen del modo como os aveis de preparar para la oración. Elto alsi dispuesto, y como repartido, se deposita, y repone en la imaginacion, y memoria, y con elle buen penlamiento te vas a recoger.

En despertando por la mañana, y mientras te viltes entretienes tu co-razon, y le despejas con algunas oraciones, v. g. el Veni Sancre Spiritus, el Te Deum, Miserere, las Letanias de nuestra Señora, o aquellas oraciones vocales, a que cua mas habi-

tuada una persona, para cerrar la puerta al Demonio, que esta como à la husma esperando el tiempo de despertar, para meter en nuestra imaginacion, y animo varios pensamientos, y cuydados. Hecho eno, y aviendo dado a Dios gracias, y ofrecidole tu corazon con todos tus penfamientos, palabras, y obras, te vas al sitio de la oracion, haces alli la composicion del lugar, esto es, te confideras, o imaginas à ti mismo delante de Dios, que està alli, o te haces presente à aquel misterio, y passo que has de meditar : haces la oracien preparatoria, esto es, pides à Dios nuestro Señor, y à la Virgen Santissima, y al Angel de tu guarda gracia, para tener la oracion como mas te conviene, y segun su voluntad. The last is expert should

cion, que s. III. ¿ metas elavol por las redellas, y no vemos la no

Uando un Señor se sienta à la mela, la criada trae el manjar;luego lo desmenuza el amo, y mastica con los dientes, despues lo passa al estomago, y alli lo cuece, y digiere hasta que se convierte en substancia. La memoria es como una criada, que ofrece, y pone el manjar, y punto, que se ha de meditar en la mesa del entendimiento, este con los dientes de la meditación, y discurso và desmenuzando, y desentrafiando aquella verdad, o punto: despues la voluntad, lo ha de cocer con el calor de les afectos, y propositos, y digerirle convirtiendole en fubitancia de bien obrar, y enmienda de sus vicios. Pregunto aora, en qual de eltas cofas se gasta mas tiempo? Padre, menos tiempo se gasta en traer el manjar à la mesa, mas se gasta en comerle, y masticarle, y mucho mas en cocerle, y digerirle: pues à elle modo menos tiempo ha de gastar la memoria en refrescar el punto, y ponerle à la mesa del entendimiento; mas tiempo ha de gastar este en difcurrir, y ponderarle, y mucho mas la voluntad en porrumpir en afectos, en proponer, y pedir a Dios, y en refolverle.

Padre, aun assi no lo entiendo:

Simil.

Collin of 240

de la oracion, y luego se te ofrece en la memoria el primer punto, que tenias de antemano prevenido sobre la coluna : vès ai ha cumplido yà la memoria con su oficio; luego entras discurriendo para contigo, quien es este Señor, que assi està atado à una coluna ? Este es el Hijo del Eterno Padre, es Señor, y Magestad infinita, à quien se humillan los Angeles, y Serafines del Cielo, es mi Redemptor, y el milmo que nacio en un pesebre; y por quien padece? padece por mi, que tanto le he ofendido, y quando veia que le avia de pagar tan mal sus beneficios, entonces dilpone derramar su sangre para mi remedio: (ves ai como el entendimiento anda considerando, y discurriendo) en fuerza de estos motivos, que andas pensando en tu entendimiento, la voluntad brota, prorrumpe, y se explica en varios afectos, y descos, v.g. O Dios mio! Señor, y unico bien de mi vida! O Salvador, y Padre mio de mi alma! Tanto amar, Señor, a quien os ha ofendido! Tanto padecer por un delconocido, è ingrato! Què siendo yo el reo, y el culpado, que merezco essos azotes, y ataduras, vos seais azotado por mi culpa, y amarrado para mi remedio! (veis ai un afecto de admiración.) Quando llegara, Senor, la hora en que vo aprenda à sufrir, y padacer trabajos por vos! Es possible, Señor, que no ha de aver animo para mortificarme, y vencer mis apetitos! Yo os facrificare, Dios mio, mi corazon, y mis potencias. Vos por mi remedio, y para mi exemplo maniatado, desnudo, y à la verguenza! Què os darè, Jesus mio amabilissimo, por tanto beneficio Dexarème atar de la voluntad de mis superiosre, y mayores, me acomodare con presteza à quanto me insinuare la obediencia (veis ai como la voluntad se và ocupando, entreteniendo, y explicando en afectos, yà de admiración, de agradecimiento, y confusion propia, ya en propolitos de la enmienda.)

Luego ha de bolver uno fobre sì diciendo: valgame Dios, què es lo que à mi me impide el ser obes

pues vamos à la practica. Vas al sitio diente, y prompto à la voz de mi superior, o de la campana? Què es lo que me impide el tener oracion, me trae sin recogimiento de mi corazon, y derramado, &c. ? Es el concepto, y estimacion propia, que hago de mi mismo, el demassado hipo de mis conveniencias, la nimia conversacion, y dispendio del tiempo, en que me delibero, &c. pues esto Señor, fe ha de cortar por vuestro amor, en esto os propongo con todo el esfuerzo de mi corazon el enmendarme: y assi ha de baxar cada uno con la confideracion a aquellos fitios, conversaciones, ocasiones, ò companias, acciones, palabras, ò cuydados, en que conoce, que de linque, ò que tropieza, y ver lo que le impide servir à Dios, y proponer entonces determinadamente contra aquello, que mas necessita de remedio: ni te has de contentar con decir: ah Señor, yà se acabo para mi el pecado, yo he de ser obediente, y sugetarme, &c. sino que has de baxar à casos particulares, v.g. en tal parte, Señor, y á tal hora pierdo tiempo: en tal celda: ò con tal sugeto quiebro el silencio; me arrattra la paísion da la vanidad; de la curiosidad, o de la embidia; pues esto, Senor, se ha de corregir con vuestra gracia. Toda mi perdicion nace, de que me junto con tal persona, de que hago poco caso de mis distribuciones, de que quiero parecer algo, mantener reja, o correspondencia, ò cuydar mas de mi vientre, que de Dios, pues esto Dios mio he de remediar : assisteme Señor para vencer este vio, &c. Pero què sucede? vase el otro, o la otra à la oracion à Dios, y a la ventura, como dice el P. Alonfo Rodriguez, y à facar lo que alli se ofreciere, como cazador, que tira á bulto, donde diere, y salga lo que saliere, dexando de recabar sobre lo que mas necessita: està la otra censurando à cada passo genios agenos, llena de curiosidad, y preguntandolo todo, y se và à la oracion à facar pureza de intencion: el otro quiebra yà sin remordimiento las reglas, està renido con los exercicios, y distribuciones espirituales: es un continuo fluxo de palabras, co-Hhh 2

mes

toja, y despues se va à la oracion à tos, alimentate bien de ellos miensacar proposito de conformarse con tras dura la mesa, à que Dios te la voluntad de Dios en todas cosas: sienta, y en acabandose echa mano todo esto suele ser ardid del Diablo. Aveis de poner la segur à la raiz, y al tronco de la passion, y vicio, que mas os arraftra; porque de otra fuerte seremos, como el que corta con unas tixeras las hojas de un arbol, y se queda sin tocar el tronco en sus ramas, de suerte; que buelve otravez à brotar la passion sus malignos

efectos. Pero advierto, que si alguna vez al entrar en la oracion te sientes, sin saber como, tirado de algun senumiento especial, ò introducido en algun afecto fingular : In afectum inusitatum, yà de confusion, yà de temor, yà de agradecimiento, ò de amor, entonces dexaos tirar, y llevar à donde os introduce, y encamina el espiritu, y auxilio del Senor, y desfrutad el sentimiento que " se os da. Yo no digo, que no se " ha de usar de las vias que estàn ", señaladas, sino que no se aten a " ellas, como hacen aquellos, que , pienfan no tener jamas bien ora-,, cion, fino hacen fus confideracio-, nes antes de los afectos, que nuel-" tro Señor les da : tales personas , parecen à aquellos, que hallando-"se en el lugar donde pretenden " llegar, se buelven atràs, porque " no vinieron por el camino, que ,, les avian mostrado: son palabras de San Francisco de Sales. (5) Me explicare con este exemplillo: un peregrino lleva su alforja para comer en el camino, entra en un meson, y encuentra un Señor, que se va a sentar a la mesa; este que es humano, y atable con todos, le llama diciendo: venid aca paisano, comereis con migo à la mesa, el otro pobre arrima à un rincon su alforgilla, y come de todos los platos, que le ponen: y la menestra que llevava en su alforja? Padre, esta la guarda para la noche, ò para quando la necessite: pues a este modo has de llevar en la alforja de tu memoria preparado el punto, y manjar ya para confusion de muchos, que en que has de meditar, y si al en- por mala verguenza, o pereza no

me, bebe, y pica lo que se le an- con mejores asectos; o sentimiende la alforja de tus meditaciones, y puntos, y proligue.

#### S. VI.

DAdre, yo foy como un tronco para ello de orar; pues aunque leas un tronco, yo te enseñare à tener oracion: no has visto las eftatuas de piedra, o de madera en los altares? Si Padre: no ay duda que en lo material son un tronco, o una piedra, y con todo esso sirven al culto divino, y à su modo adoran à Dios; pues vè tu à la oracion, pide à Dios gracia para tenerla bien, que aunque te parezca estàs en la oracion hecho un tronco, te oirà su Magestad. Padre, que foy como un beltia, y un jumento para eslo, pues tambien Dios gusta mucho de tratar con hombres, que se ponen en su presencia teniendole por unos jumentos: Ut jumentum factus sum apud te, O ego semper tecum. (9) No obstante, para todos aquellos, que empiezan à tratar de oracion, ò padecen muchas distracciones, no ay modo mas apropolito, como tener oracion con el libro delante, leese un punto, o una consideracion, y se para un poco pensando, y sacando afectos sobre el : luego se lee otro poco , y se buelve a meditar otro poco, y assi se adelanta mucho en la virtud, y esto practtico varias veces una Santa Teresa de Jesus, y lo aconsejan los Santo : Lectioni succedat oratio, O orationi lectio, dixo San Basilio. Padre, y los que no sabemos leer? procurad, que en casa el niño, o nina, ii otra persona os lea, y si no ay otro modo, os es cola facil poneros à pensar algun passo de la Passion del Senor, especialmente si te pones delante de alguna Imagen devota, y alli facar afectos, ya de compassion, ya de agradecimiento, ya de dolor, o confusion propia. Vatrar en la oracion Dios te previene quieren buscar quien les lea, quan-

(5) Conversat.

Simil.

(6)

Pfalm.72 .

Oficial Hermano Congregante de la le querer assi : conviene pues guar-Elcuela de Maria Santilsima, en una dar fielmente nuestra distribucion, y Ciudad donde hice Mission no ha muchos años, no fabia leer; pero el deseo de tratar con Dios le hacia ingeniarse, porque en qualquiera cala en que entrava à trabajar, ponia por pacto, que le avian de leer media hora de leccion espiritual, y alsi adelantava en la oracion.

Padre, à mi se me llena la cabeza de varias imaginaciones, y pensamientos impertinentes ; esso mismo dixo un Monge à su Padre espiritual, y le respondio este : dime, quando la pollina se escapa de la cavalleriza, que haces? voy tras de ella, y la buelvo atar, y si se fuelta orra vez i buelvo otra vez à bulcarla, y atarla de nuevo: pues tu imaginacion es una pollina inquieta, y libre, que le te escapa por essos sitios, y prados, ve tras ella, y recogela, y mientras te ocupas en reco\_erla es un grande exercicio de oracion. Si no pudieren tener un buen pensamiento en la oracion, dice Santa Terefa à sus Monjas, no se maten, siervos sin provecho somos: quiere el señor, que conozcamos esto, y andemos bechos unos asnillos para traer la noria. El remedio ha de ser confundiros delante del Señor, y pedirle perdon; ottas vezes formar con los labios algunas jaculatorias, y afectos: si no pudieres hablar à Dios con el corazon, dixo Santa Angela de Fulgino, habla con la boca; porque lo que assi se dice da fervor, y calor al corazon. Otras vezes os aveis de bolver a hablar con vueltra propia alma, y excitarla con afectos, y sentimientos, y si nada de elto llega, no por ello os aveis de affigir; porque vale mas, dixo San Francisco de Sales, un solo acto hecho con sequedad de espiritu, que muchos hechos con gran terneza: y a la verdad, merece mas un enfermo, quando entre el tedio, e inapetencia se anima à passar el manjar, que quando en el medio dia de la salud le recibe con ganas.

Todo nueltro mal elta, en que queremos, que la oración falga à nueftro paladar, y que nos dexe algun

do ellos no saben, este caso. Cierto sabor el orar; mas Dios no lo suetarea de la oración, persuadidos a que se merece mucho mas con una hora de oración penosa, seca, y distraida, que con dos de oracion viento en popa, y en que Dios hace la colta, porque quando un alma padece en la oracion diftraccion, lequedad, y tinieblas, son muchas las virtudes que alli practica. Lo primero: la virtud de la adoracion, y reverencia à su Dios. Lo segundo : la fidelidad, y constancia en guardar el sitio, y tiempo de la oracion. Lo tercero: la paciencia en llevar aquel rato molesto, y penofo. Lo quarto: la conformidad con la voluntad divina, que alsi lo dispone. Lo quinto : el conocimiento propio con que se persuade, no merece otro trato del Señor. Lo sexto: la confusion, y desconsianza de si milma, el temer, y recelarse de sus mismas obras, ségun aquello de Job: Verebar omnia opera mea. Lo septimo : el rendimiento, y obediencia à la voz de Dios, y de la campana. Ultimamente, la pureza de intencion con que quiere estar alli por agradar à su Dios : luego alma, que assi padece en la oracion, la fuele tener muy practica, y tembrada de muchas virtudes, aun quando le parece, que và todo per-ANTHE CHANGE SEPTEM

#### South the ties of the contract ments

degradate. oud ex-Adre, yo no sè que se es, es tanta la distraccion, tal la sequedad, y tinieblas al tiempo de orar, que no parece fino que voy al palenque de los trabajos. Atencion a etto: distraccion no es otra cosa, que andar vageando tu imaginacion ocupada de varios peníamientos, unos nocivos, otros inutiles, o diferentes, que la affaltan en tiempo de la oracion. Sequedad, es un tedio, y decaimiento del animo, que le embota el discurso, y el afecto de cosas pias: digo del animo, o del alma, porque la indifposicion del cuerpo, debilidad, ò gravamen de la cabeza no entra en

(9) Psal. 87.

es un escondersenos Dios, y reurar- molesta, se les ha de animar para nos aquel golpe de luz, y conoci- que no dexen lo empezado. miento, que otras vezes nos dava, y de esto ay mucho en personas de vir- la distraccion, tedio, y sequedad tud. Assentado esto, ay algunos, que todo el tiempo de la oración lo passan con gran afficcion, y sequedad, y atribuyendose à si mismo la culpa, claman de lo profundo: Nunquid cognescentur in tenebris mirabilia tua, O justitia tua in terra oblivionis! (7) por ventura, Señor, podre meditar vueltras milericordias entre mis tinieblas, y entre tanto olvido de mi mismo, vuestra Justicia? Tu es refugium meum à tribulatione, que circundedit me : exultatio mea, erue me à circundantibus me. Si sois mi refugio entre la tribulación, que me cerca, como no me sacais de mi mileria?

Otros empiezan con fervor, y devocion, como van profiguiendo, se les va secando el corazon, y faltando el discurso, con lo qual sienten un gran pelo, y tedio interior, y fe les caen las alas del corazon, y aunque comienzen desde luego à discurrir, luego se distraen. Otros posseidos de un pasmo interior apenas pueden brotar un pio afecto, y quando mucho, alzando el corazon, dicen desmadejadamente à su parecer, Señor hagase vuestra voluntad. Para otros el rato de oracion es el litio, y palestra de sus trabajos, y tentaciones, unas de luxuria, otras contra la Fe; y mas si entonces ay alguna passion dominante, que excita el Demonio rebolviendo à vezes el humor que la corresponde, es increible la guerra interior, que entonces padecen estas almas. Algunos ay que andan faltando como langoftas de un pensamiento en otro, de una afliccion en otra : yà piensan un poco en Dios, y luego le distraen: yà se refigna un poco, y luego delmayan: ya va entrando en un sentimiento la voluntad, y luego le olvida, y de esta suerte con afectos secos, y destravados profiguen su camino. A todos estos, y à los que no ayuda el instrumento del cuerpo humano para orar por el dolor, achaque, canfancio, debilidad,

cuenta. Obscuridad, y desamparo, ò qualquiera otro impedimento, que

No obstante, es de advertir, que unas vezes es culpable, y voluntaria, y otras involuntaria, è inculpable : quando es involuntaria suele provenir, o de una prueba amorosa de Dios, con que para tener el alma mas desconfiada de sì, y mas humillada, la retira su luz, dexandola en manos de mil ofrecimientos inuciles, y desvaratados; o puede provenir de la milma imaginacion, que facilmente se distrae àzia aquellos objetos, que son mas connaturales à la passion, y humor, que predomina la persona: v. g. si la passion, que predomina es de gula, las imaginaciones fuelen ser de cosas comenibles, combites, regalos, &c. En estos, y otros lances se compadece el Señor de quien se distrae, haciendose cargo de nuestra enfermedad, y miseria, à la nianera que un Padre se compadece, y no se enoja, quando un hijo suyo empieza a delivar en fuerza de la fiebre, y el alma suele quedar con un temor habitual de que aquella sequedad sea pena de sus pecados, aunque no le remuerda la conciencia en particular, y sale mas humillada, que defanimada, y con animo para proseguir sus exercicios. Mas quando la diffraccion es voluntaria, o pena de los pecados veniales, la milma conciencia suele traer à la memoria la palabra picante, con que se lastimo al Hermano, la golofina en que se picò, la murmuracion, o impaciencia de que se dexò llevar, el 1ato de tiempo, que perdió, la conversacion en que se derramo, la falta de puntualidad à la voz de la campana, el descuido en prepararse para la oracion, &c. y entonces el remedio es excitarnos primero al dolor de la culpa, y confundirnos con el proposito de la enmienda.

Padre, quales fon los impedimentos para tener bien la oracion? Quatro impedimentos pone el glorioso San Bernardo: el primero es culpas, que remuerden, especialmente, quando la prudencia carnal las vitte

cer del afable, y benigno con todos, y querer parecerlo, aunque sea à costa de faltar à sus exercicios, y perder tiempo, metiendose en negocios, que no son de la obediencia, ni de su profession: condescender por facilidad de genio, ò por respetos humanos con qualquiera empeño, o cargo, que se le hace: bufcar con demafiado hipo los alivios de su cuerpo, y zozobrarse quando le falta algo, con el pretexto de que trabaja; y assi le sucede penfar mas en si, que en Dios, y estar habitualmente indispuesto para abrazarle con la Cruz de Christo. El fegundo impedimento fon las passiones no vencidas : v.g. un genio inclinado a demafiada bulla, vana alegria, parletia, a saber de todo, o meterse en lo que no le toca : un corazon inclinado à carne, y fangre, à favorecer al de su pais, nacion, ò parentela: inclinado à holgar, perder tiempo con otros, &c. porque en oue no le le man-

del trage de alguna virtud : v. g. ha- estas culpas, y passiones obtcurecen el cielo de la razon, y son como una espela nube interpuelta entre Dios, y nosotros, como dice Dios por Jeremias: (8) Opposuisti nubem tibi, ne transeat oratio. El tercer impedimento fon los cuidados, que punzan, en que no el amor de Dios pone al hombre, fino la ambicion, el deseo de agradar à otros, ò salir con lo que pretende, y estos se Ilevan todo el hombre, le punzan, agitan, y roban la tranquilidad, y solsiego. El quarto impedimento es el tropel de imaginaciones, que atormentan à aquellos genios abiertos, y derramados, cuyo corazon es un meson publico, o Ciudad sin puertas : y mucho mas atormentan à aquellos genios acetrinados, y melancolicos, en quienes parte por su complexion, y parte por exercicio del Demonio, su imaginacion es una calera de inumerables ofrecimien-

(8) Tren. c. 3.

### <u>Egrenrenkenrenren</u>

## DOCTRINA

DE LA PERSEVERANCIA. oup , ointe unique is

Justificationem, quam copi tenere, non deseram. Job. c. 27.

greek arrojar hi ali unu Sacro de visitens stemas . L. & di minicamen-

de rebites, que perder la

goill oh babina

Viendo Christo nuestro bien fanado a un hombre Paralytico, le dixo: Ecce jam Janus factus es : noli amplius peccare, ne deterius tibi aliquid contingat. (1) Ea, ya estas sano, no quieras ya pecar mas, no fea que te luceda orra cola peor : portole el Senor entonces, como sabio, y divino Medico; pues no solo le libro del mal, fino que le dio remedios, y preservativos, para no bolver à cl, y perseverar en la salud recibida. A mi, hijos mios muy amados, despues que el Señor me

trae por los Reynos, Provincias, y Pueblos para defarraigar el vicio, y destruir el pecado, me toca plantar en vuestros corazones el santo temor de Dios, y daros remedios para perseverar en una vida Christiana, v en el bien, que aveis empezado: Ecce dedi verba mea in ore tuo .... ecce constitui te hodie super regna, ut evelas , & destruas , ut disperdas , & dissipes, ut ædifices, O plantes. (2) La perseverancia en vivir bien es una especial virtud, en fuerza de la qual deve el Christiano persistir en bien obrar: al modo que el Soldado deve perseverar halta el fin de la pelea, (3) dixo Santo Thomas: ella es

(2) ferem. cap. 1. v. 10. 0 idem fere c. 18. 0. 7.

(3) Perseveran tia est quedam specialis virtus , ad quam pertinet in bis vel in aliis virtuofis operibus diuturnitatem fuftinere prout necesse eft, per le autem ad perseve -rantiam pertinet; ut ali quis perseveret ufque ad terminum virtuofi operis; ficut quod miles perfeveret ufque ad finem certaminis.

(1) Joan. cap.s.

Ad Romania

5 Thom 2. 2. 9. 137. art I. in corp. U ad

(4)

Matth. cap.

Sugar proud

co generala

eniles P.

un don, y singularissimo beneficio ra a un enfermo averle suelto la cade Dios, sin el qual no podeis manteneros en la gracia recibida, como dice el Santo Concilio de Trento : Justificatum sine speciali Dei auxilio in accepta justitia perseverare non posse. Es un beneficio, segun los Theologos, que no se alcanza con nueltros merecimientos, por esto aviais de orar continuamente, y decir como otro San Felipe Neri: No me dexeis, Señor, en manos de mi corazon, que os serè infiel. Quantos son los que despues de muchos años de vida buena recayeron, y se condenaron! un San-Tiago Hermitano despues de aver derretido su mano al fuego, por no caer, ni conientir en un pecado: tentado despues otra vez , cayò miserablemente con una doncella. Muger huvo, que al recibir el Sacramento de la Extrema Uncion, fixando sus ojos medio eclipfados en un mancebo, que acompañava al Cura, cometio un pecado de pensamiento, con que borrando su vida buena, vino a espirar, y condenarse: no me lo per-Juadiera sino me lo dixeran Autores graves, y fidedignos. La perseverancia es el puerto estrecho para la eternidad : aquel que perseverare hasta el fin de la vida, esse se salvara: Qui autem perseveravit usque in finem bic salus erit: (4) à aquellos quarenta Martires, que mando el Tirano meter en un baño de agua hirviendo, baxaron quarenta Angeles del Cielo con quarenta coronas, y como flaqueasse uno de ellos en el tormento, y no perseverasse en el propolito empezado, voló uno de los Angeles con su corona, que traia al Ciclo, y en lugar del que flaqueo en la Fè, entrò un gentil en el baneresse elle ño, que estava viendo el sucesto, y abrazando la Fè de Christo, se llevo la corona, que perdio el otro por no perseverar. Semejante caso passò poco ha en el Monasterio de Religiolas de Santa Brigida: flaqueo una Novicia en los propofitos de la Religion, y el mismo dia que salio de la Claufura, llego otra preguntando si avia silla vaca, y al punto la ocupo.

Y à la verdad, qué aproyecha-

lentura, o el mal, si despues de pocos dias viene à recaer en el ! de què servira à un peregrino, o navegante aver empezado prosperamente su visge, y navezacion, si cessa, ò muere en el camino? de que le sirve à un Ladron aver escapado de la carzel, si cogido despues por los Ministros viene à parar en la horcas A este modo, hijos mios, quid prodest? que os aprovechara veros aora libres del tabardillo, y enfermedad de vueltros vicios, si aveis de bolver presto à ellos? què sacareis con aver empezado bien, si luego slaqueais, y pereceis? de què os servira aver escapado la cadena, en que el Demonio os tenia cautivos, si à poco tiempo os viene a coger, y cautivar ? Nada: servirà si de mayor condenacion. Aveis, fieles mios muy amados, veltidoos la preciofa vestidura de la gracia en esta fagrada Mission: uno, que saca una gala costosissima, y preciosa, pone gran cuydado en que no se le manche ; assi vosotros aveis de oy en adelante de vivir cuydadolos, y folicitos en no perder, o manchar la rica vestidura de la gracia: (5) Charitas Dei difussa est in cordibus vestris per Spiritum Sanctum, qui datus est nobis: la gracia, y caridad de Dios se ha derramado en nueltros corazones por el Espiritu Santo, que se nos ha comunicado, dice San Pablo; lo mismo seria bolver a pecar alguno de vosotros, que perder la gracia, arrojar al Espiritu Santo de vuettras almas, perdida infinitamente mas grande, y lattimofa, que si perdierais los ojos de la cara, y la reputacion con la vida: mirad pues quanto deve ser vueltro cuydado en perseverar, y no flaquear : Bonum autem facientes, non deficiamus, (6) empeçado à vivir segun Dios, y el espiritu, acabemos en vivir segun la carne.

Es cosa muy ardua, y muy dificil el perseverar en gracia, y por effo son poquissimos los que perfeveran: Omnes quidem in stadio currunt, (7) dixo San Pablo, sed unus accipit bravium; todos corren en la

(1). Ad Romes. Sa.

r. ad Corint. C. 9.

Vide Cornel. cap. 8. Amos v. 1. palestra, pero uno solo se lleva el premio: fon muchos los que empiezan una facultad de Gramatica, Leyes, o bilosofia, pero muchos mas los que no perseveran: (8) son muchas las flores, y hojas, que ofrece un arbol en la primavera, con todo esso apenas de cinco hojas, o flores viene à dar una manzana : son muchissimos los que se conciben en los vientres de sus madres, y aun los que nacen, pero fon mucho menos los que llegan à los quarenta años de la edad. O què bien dixo un Sabio! Capiffe multorum eft, ad culmen pervenisse paucerum: el empezar à vivir bien es de muchos, el llegar hasta la cumbre de la perseverancia en bien obrar es de pocos: yo puedo decir, que de doze, que entran à exercicios de ocho dias en nuestros Colegios, en donde gimen, lloran, meditan, y de donde salen muy resueltos à vivir bien, apenas son tres los que de ellos perseveran; pues bolviendo otra vez à tratar con el mundo, facilmente se olvidan, y resfrian hasta bolver al pecado. Son muchos los millares de conversiones, y confessiones generales, que su Magestad ha hecho en el discurso de mis Missiones, puedo affegurar, que de innumerables ( digamoslo assi ) à quienes confesse generalmente, son poquisfimos los que perseveraron, apenas de diez dos perseveran: unos à los dos meses, otros à los quatro, otros al medio año, ò año buelven otra vez al pecado : para què quereis mayor argumento de esta verdad, que vueltras milinas conciencias? De quantos aqui ay, y aveis hecho con fession general en otras Missiones, o tiempos, quantos aveis perseverado en bien vivir ? Yo me holgara, que de diez uno perseveralse. En confirmacion de esto un Religiofo Capuchino, llamado Fray Jacinto, aviendo hecho Mission en Plasencia de Italia, passando por alli despues de un año, y subiendo al pulpito movido del amor, que les avia cobrado, para renovarles sus propositos, una muger energumena, que avia en el auditorio, interrumpiendo al Padre, le dixo: Fray Jacinto,

me das licencia para hablar? Si : ya viste, dixo ella, el fruto, y conversiones, que hi isteis en todo el Pueblo, pues sabe, que excepto ocho personas, todas las demás bolvieron al vomito de sus pecados: Exceptis octo personis, omnes ad vomitum suam rediere: (9) yo pudiera casi decir lo mismo de algunos Pueblos.

In annuis
PP. Cap.

#### S. II.

D'Ues, Padre, en què consiste la dificultad de perseverar en gracia? Yo lo dirè: consiste, lo primero, en que vueltra convertion aun en las Missiones no es entera, sino manca, e imperfecta: aun quando os pongais en gracia, fuele arrepentirfe, y convertirse sola la voluntad; pero no fois arrepentidos con el cuerpo, ni convertirle vuestros apetitos, y sentidos, de suerte, que como antes firvio vuestro cuerpo, y vuestros miembros al pecado, sirvan aora à la gracia, à la mortificacion, y penitencia: (10) Sieut enim exhibuistis membra vestra servire inmunditia . O iniquitati ad iniquitatem, ita nunc exhibete membra veftra servire justitie in sanctificationem. Vosotros mismos decis, y la razon natural clama : quien tal bace , que tal pague : en cada uno de vosotros ay un pueblo abreviado, que se compone de la voluntad, de las potencias, facultades, sentidos, è inclinaciones del cuerpo, y del alma. Quien ha pecado en este Pueblo ? Pecò el corazon con los deseos de hurtar, o de vengarie, con la embidia, ò complacencias feas; pecò el entendimiento con mil juicios temerarios, errados, y culpables ignorancias; pecò la memoria, refrescando los objetos, y especies, que otras vezes le acarrearon el pecado; pecò la imaginación, siendo el establo de inmundicias, feas imaginaciones, ofrecimientos, diftracciones, inquietudes, y cuidados; pecaron los ojos, pecaron los fentidos, peco el cuerpo, y todos los miembros fueron parte en el pecado, y deleyte: llega el tiempo de convertiros à Dios, y de hacer jus.

(10) Cap. &. ad Rom.

(a)

STREETS.

ticia fobre vofotros milmos, y como no teneis animo, ni valor para convertiros de veras à Dios, se quedan vuestros sentidos, y vuestro cuerpo sin penitencia, ni castigo; por cuya caufa buelven luego à revelarle contra el alma, y la razon: Difficile est, at qui sensibus agris medicinam non adhibet ob difficultatem, efficaciter velis illos curare: fic qui sensibus pænitentiam non adbibet : dificultosa cosa es, que el que no pone medicina oportuna à sus ojos, y sentidos enfermos, por miedo del efcozor, ò martirio, quiera eficazmenre curarlos : assi es dificil el que rija, y ordene sus sentidos para el bien, mientras no los enfrena con la mortificacion, y penitencia. Quando toda una Ciudad se ha revelado contra su Rey, no basta que lo pague la cabeza, ò Magistrado, es necessario, que à todos se les castigue, como participantes del delito, y li no, la plebe se rebelarà presto otra vez; à esse modo, si despues, que el cuerpo, y sentidos se revelaron contra Dios por el pecado, no se les caftiga, facilmente se revelaran otra vez, y haran prevaricar al corazon: (11) Si caro post culpas relinquitur impunita, corda non erunt sufficienter mutata, utpote carnis inbiantia delitiis: no hallareis conversion alguna de pecadores en la Sagrada Escritura, que no aya empezado por la afficcion de la carne, y penitencia; un David, un Mant ses, un Ezechias, un San Pedro, una Magdalena, se convirtieron de suerte, que quanto se deleytaron sus cuerpos, tanto se mortificaron. (12) Pues què remedio ? el remedio es oracion, castigacion del cuerpo, mortificar los fentidos, y por no hacer esto son pocos los que perseveran, y tantos los que se condenan.

Lo segundo: consiste esta difi-

cultad, en que muchos, aunque cor-

tan exteriormente la ocalion, y lan-

ces de pecar; mas no por ello cor-

tan, ni dexan el afecto al pecado:

aculaste, pongo exemplo, que del-

preciaste à otro, que no obedecis-

te al Padre; mas no te aculas, que

nace de un tacito aprecio de ti mil-

mo, y afecto de sobervia, con que

Ex August. fermone &8. de tempore.

(12)

(11) Burdalue

Jerm. luper

ly pulvis es.

tì mismo. Te acusas, el que te quemas con el desco, ò deleyte de la luxuria, y no dices, que nace de la vida ociosa, de la gula en el comer, de la lozania en el calzar, y Vide Corvestir, ni del poco recato de tus ojos: dices que murmuras, y no añades, que nace, de cierto escozor de la injuria recibida, de cierto ceño, y aversion contra quien te agraviò; y como ellos tacitos afectos quedan sin dessarraygar, vereis, que à qualquiera minima ocasion brotan, y retonecen de nuevo : el campo que se quema bien, no brota, porque el fuego confumio las raizes; pero retofiece presto el campo, que fe corta con la guadaña, o el cuchillo: assi para que el corazon se convierta bien es menester, que se quemen las raizes. Observad lo que passa à uno, quando le hacen la barba, faca el estuche el Barbero, fuaviza su navaja, remoja la barba, y la defmonta hasta dexar à uno hermosote; pero à poco tiempo empieza à negrear de nuevo : y porque? porque con la navaja folo corto, y rayo lo de fuera, mas no la raiz, que preso empezò à brotar : pues este es el engaño con que muchos se convierten: Sicut novacula acuta fecifti dolum. Quedales oculta dentro Psalm. 52. del corazon la afficcion al pecado, de donde nace, que suspiran otra vez por aquellos guítos, o tratos, que dexaron; como los Hebreos, que aviendolos sacado Dios de la esclavitud de Egypto àzia la tierra de promission, suspiravan por los puerros, y cevollas, que dexaron en Egypto. Los indicios, de que quedan en el fondo del corazon ocultos, y encubiertos estos afectos, como centellas, o brasas menudas, son el bablar, complacerse, suspirar, aprobar, gustar de pensar en N. seludar, bazerse encontradizo con aquellos objetos, lances, y personas, que dexaron': (13) Quæ relinguuntur in morbis, recidivas facere solent, dixo Hypocrates: aquellos humores malignos. que no falieron, y quedaron ocultos, suelen despues armarse, y excitar la calentura : Sie habitus , paf-Jiones, O quedam affectiones ocultie, quia

Simil.

B de com B.

Simil

(13)

quia non extirparte fuerunt, iterum in agritudinem adducunt animam.

Lo tercero: esta dificultad de perseverar en gracia proviene de la misma propension de la naturaleza inclinada al mal: mientras patlava el arca del testamento por el rio Jordan, las aguas se detuvieron por una oculta fuerza, y providencia, con que Dios dispuso no corriellen; paísò el arca, y al punto llevadas de su peso, è inclinacion, empezaron à correr, como antes : aísi palsa con muchissimos, con el prodigio de una Milsion, exemplos, y amenazas, os conteneis de pecar ; estos dias no ay palabras, ni tocamientos feos, no se trata con N.o con N. no se murmura, ni maldice tanto: passarà la Mission, y bolveis luego con vuestras inclinaciones a correr para abaxo, y azia el pecado. Un caldero de agua mientras està aplicado à la lumbre, se calienta, hierve, o le afervoriza; retiradle del fuego, y vereis, que poco à poco se buelve à su frialdad : mientras os arrimais à la lumbre de una Misfion, y al calor de la divina palabra, os atervorizais; passa la Mission, os quedais de alli à tiempo tan frios, y pelados como antes. Pues que remedio! tomar de oy en adelante los exercicios de oracion por la mañana, lu examen de conciencia cada noche, confeilar à menudo, emplear el tiempo, y distribuirlo en estudio, devociones, y otras ocupaciones, y negocios honellos, y de esta suerre durarà el fervor de la Mission, y perleverareis en el bien comenzado.

## 9. III.

O quarto: nace esta dificultad, en que resucitais del pecado à la gracia, pero atados, y ligados con vueltras passiones, y habitos viciosos. Lazaro muerto de quatro dias, à la voz de Christo resucito; pero refuciro atados los pies, y manos, como quien avia de bolver à morir: es verdad, que os convertis à Dios en una Mission; pero las ataduras de vuestros habitos, inclinaciones malas, y respetos humanos le quedan enteras, y sin romper, y

por esso facilmente se os impide el caminar, y recaeis en el pecado. El pecado, que una vez cometido no se limpia luego con la confession, ò penitencia, fuele con lu peso inclinar, à que le cometa otro, dixo San Gregorio: (14) à esse modo digo yo, quando la inclinación, y males habitos, los apetitos, o mal genio, despues que una persona hale confessado, no se enfrenan, y apagan con la oracion, mortificacion, y penitencia, facilmente arraltran el alma otra vez al pecado : ha infelices mugeres las que no mortificais vuettro genio! ah jovenes lafcivos, que no quereis calligar à vueltro cuerpo! presto vuestro genio, y vueltra passion os vencerà, y mete-

rà en el pecado.

Lo quinto : es dificil el perseverar en gracia, porque aun despues de convertidos no os resolveis à cercenar los guitos de la fenfualidad, y de la carne; gustais dei ocio, de la bulla, comer, dormie, parlar sin talla, y como quereis, y eltos menudos apetitos, aunque en si no lean pecado grave , pero en unos corazones tan enfermizos, y achacolos como los vueltros, os buelven facilmente al pecado : es la razon; porque el resistir pocas vezes, el caer facilmente, el levantarle con dificultad, es cosa consiguiente, dixo un grave Predicador a una vida fenfual, y regalada: (15) Raro refiste= re facile cadere, difficile surgere sunt con-Jectaria naturalia ad teneritudinem, O sensualitatem anima. No me persuadire, dixo grandemente Tertuliano, que la carne hecha à las delicias del ocio, regalo, y fenfualidad fea capaz de pelear con los tormentos, y con la misma muerte: (16) Non mihi persuadeam carnem delitiis assustam posse cum tormentis, O ipfa morte pugnare: esto decia, ponderando, que un hombre regalado, y no mortificado no era capaz de padecer martirio por Christo. Pues quanto mas dificil serà que una carne, una persona hecha à las delicias de una vida ociola, al regalo, al juego, à la indulgencia de sus sentidos, pelee contra estos mismos deleytes, y contra las tentaciones de luxuria? tengolo por

(14) Peccatum quippe quod per paniten. tiam vitiat non deletur. aut peccas tum oft, aut caula peccati , fimul & panapec eatis. Giegor. lib. Y. Super Exech. bom. II. &D. Thom 1. 2. 9. 759 ars. 4.

> (15) Bordalue ferm. 12 L. Dom. Qua-

(16)Tertu liana apud Burdalue ibie

impossible, mientras no mortifica fu cuerpo. Pues que remedio? tener menos duelo à su cuerpo, y sino quereis que palle por fuego eterno, haz, que aora se sugete al ayuno, à la castigacion, al trato con Dios, y vida nueva; y donde no, os pallara lo que à los tiernos vecerrillos de la manada, estos suelen nacer hermosos, rojos, y semiblancos, y vestidos de cierto candor, è innocencia, hasta que con el pasto, y delicia en que huelgan, vienen à bolverse negros, y muy horrorofos : aveis nacido aora con el nacimiento espiritual de la gracia, hermosos, si no os conteneis, y enfrenais, incurrireis la fealdad del

pecado.

Por el contrario, el pecado de recaida es un tremendo, y formidable pecado: figuraos un Grande, à quien el Rey perdono una traicion, que le armo, y otros diversos delitos, si despues le coge en otra traicion, manda el Rey, que todas aque-Ilas penas, que avia de aver padecido, y à que estava sentenciado por los primeros delitos, las pague aora de por junto, con otras mas, en fuerza de su refinada ingraticud, y olvido, que tuvo del beneficio de averle librado de la muerte : Majus est hoc malum, quod nunc agis adversum me, quam quod antea fecisti, decia Thamar à Aamon. Es tan enorme, y horrenda la ingratitud, que comete el que despues de averle Dios perdonado. sus culpas buelve à pecar, que la pena, que se le debia por los pecados ya perdonados, buelve otra vez, aunque con proporcion : pues porque? porque toda aquella pena le contiene virtualmente en aquel pes cado de recaida : Contingit autem, quod sequens actus peccati virtualiter continet reatum prioris peccati... (17) tile, cui peccata dimissa replicantur, propter subsequentem, ingratitudinems readit universum debitum in quantum quantitas peccatorum præcedentium proportionaliter invenitur in ingratitudine Jubsequenti; non autem absolute (id. est , invenitur ) ut dictum est. Por elso dixo San Pedro, (18) melius enim erat illis non cognoscere viam justitie, quam post agnitionem converti ab eo,

qued traditum oft illis fancto manda= to 3 contingit enim illis illud proverbii, canis reversus ad suum vomitum, O sus lota in volutabro luti: mejor les fuera no aver conocido el camino de la justicia, y modo de entablar vida nueva, que despes de saberio, bolverse à tras contra el mandamiento santo de Dios; porque estos son como el perro, que buelve à comer aquel inmundo, y asqueroso manjar, que vomito, y como una marrana, que se rebuelve en el cieno : y assi como fuera cosa horrible bolverse uno à comer aquello mismo, que vomito; assi lo es, dixo San Agustin, el que uno buelva à sorber la maldad, que lanzò del corazon: Horribile prorsus est, proprium resorbere vomitum. (19) En confirmacion de esto, refiere Thomas de Cantimprato, que llegando un joven por la Pasqua à confessarle, el Confessor viendo, que avia recaido muchas vezes, y en muchas confessiones, no le queria dar la absolucion, hasta que se abstuviesse de sus seos tocamientos; fueron tantos los ruegos del penitente, que importunado huvo de blandear el Confessor, y absolverle: pero , o recaida mortal del pecado! en aquella misma Pasqua al estar cometiendo un feo tocamiento, le sorprendio la muerre, y açabo diciendo: Condenado muero por no aver hecho lo que el Confessor me

(19)

in Pf. 30.

Augnst.

Lo segundo : es terrible el pecado de recalda, porque si à poco tiempo buelven a pecar, es indicio muy prudente , que su conversion no fue verdadera: figuraos una noble Señora, à cuyos brazos le traen muerto de una estocada su Esposo: que sobresalto et de su corazon ! què iga, y furor el suyo! solo el mirar la espada, o los vestidos tenidos en sangre es para ella un dardo de dolor, que la traspata : es conveniente que le retiren de fus ojos, de sus oidos, y memoria la espada, los vestidos, el homicida, fus parientes, el litio, y quanto puede con imaginarlo aumentar la llama de su encono, y su furor; tal es el dolor, que concibe de aver perdido à quien tanto amava: mas si esta

2. Reg. cap.

(SE)

17 16 BIG

+ TORNEY TO

-3/6/ (BAYES

からし はっちゃん

\* + + + 1 TO

Beidalue Jerus 22 21. Both. Dus-

4:42.

(17) T D. Thom. 3. parts q. 88. in corp. art. 1. & art. 3. ad 3.

(18) S. Petrus epift. z. c. 2. S. 22.

mu-

muger à los très dias, à ocho defpues de muerto su espolo, bolviesse luego à sus necedades, al juego, al sarao, à la comedia, à la gala, &c. os perfuadiriais, que se avia condolido de la muerte de su esposo ! Seria su dolor, como el de cierta muger en Guipuzcoa, que yendo llorando hasta la Iglesia rras del cuerpo de su marido, repetia entre sus gemidos algunas vezes, no me he de cafar sino con el Cozinero: era este un mozo seglar, que assistia en la Cozina, y tratava con el marido de ella. Si el alma aboreciera de veras la muerte que con el pecado dio à fu Esposo Jesus, aborreceria por extremo los juegos, bullas, necedades, y ocio, que le pulieron en tal eltado; mas si à pocos dias buelve à las andadas, es señal que no le dolio bien. Mientras un hombre, que es muchas vezes tentado, no comete en lo exterior cola del vicio, à que es tentado, aunque interiormente dude, si confintio, presumese prudentemente, que no confintio: luego quando vemos, que un hombre le compunge à menudo, en lo exterior con golpe de pecho, y palabra, de que se enmendarà, y que no obitante recae à menudo, prudentemente se juzga, que no le convirtio, ni dolio eficaz, fino ineficazmente, como refiere san Gregorio: Plerique mali inutiliter compunguntur ad justitiam, ficut plerique boni Epiff. pas. innoxie tentantur ad culpam. (20) Los par . 3 - fal. mas impios fuelen compungirle inutil, è ineficazmente para adquirir la gracia justificante ; alsi como los mas de los justos suelen ser tentados para el pecado sin consentir en el.

> Lo tercero: es impossible moralmente poderle levantar, quien ha recaido en los pecados: dixolo no menos que San Pablo: (21) Impossibile est eos, qui semel illuminati sunt, o prolapsi sunt, renovari ad pænitentiam: es impossible, esto es, muy dificil, que aquellos que una vez han tido iluftrados con la lumbre de la Fè, y renovados en el espiritu, y han buelto a caer en pecado, se renueven otra vez. Esta dificultad de convertirse de veras el que recae, proviene, lo primero, de que Dios en pena de su ingratitud, se le retira,

y vale escascando la luz, inspiraciones, y ayudas de costa para obrar el bien. Yo estoy en mi observando, que por el Diziembre en que mas se retira el Sol, estoy mas debil, con menos fuerzas, y conozco, que me faltan elpiritus vitales en el lado, y brazo izquierdo: al contrario, en llegando la primavera en que con el influxo, y cercania del Sol, y de los aftros ay expansion de los miembros, como dicen los Medicos, me siento con mejor disposicion, y fuerzas: à este modo faltan las infriraciones, influxos, y fuerzas a aquellos de quienes por fus recaidas fe aulenta Dios: Animus ad ea bona, quibus excidit, agre recocari potest, ac rursus iis, quibus assuerit, malis non facile extrahi potest, dice Justino: (22) el alma con dificultad puede bolver à aquel grado de virtud, y temor de Dios de que cayo, y no es facil defarraigarfe de aquellos vicios, o afectos torcidos, à que se acostumbro.

Proviene lo segundo, de que la recaida es incentivo, y fomento con que crece la llama de la paftion, y del vicio. Lo tercero: de que quando mas es herida el alma, y voluntad con las heridas del pecado; tanto mas inhabil queda para recibir las medicinas, y remedios: Iteratum vulnus tardius sanatur: (23) si à uno se le rompe, ò disloca el pie, o la mano con dificultad buelve à aquella expedicion, y juego que antes tenia; pero aunque algunas vezes luceda fanar bien, fi le le rompe, o quiebra segunda vez siempre que da viciada, doliente, y fiaca aquella parte: lo mismo palla en las heridas, o quebradura, en que cae el alma por recaidas de la culpa: Similis ratio in animarum fracturis, feu vulveribus credenda eft, dixo San Agustin: (24) queda ya tan viciado el corazon de una muger impaciente, sobervia, ò colerica; de un hombre luxurioso, o codicioso con las recaidas, que nunca acierta à sanar bien :Infanabilis fractura tua, possima plagatua, curationem utilitas non est tibi: (25) es infanable tu quebradura, de muy mala calidad tu herida,

(22) luftings apud Cornel. in cape 2. Jacob. Vr.

> (23) Midors apud Berus

(24) Serm. 58 de temp. cum Illuft. Montaly. epift pastor.

(25) ferem. capi

(20) S. Greg. vi-Illustr. Motalv. in epift. paf. Vide etiam Greg lib. 12. in Job cap. 25.

249.

L. excela-

Simil.

anvol 2516

(21) Ad Hebr. c.

Vide Do-

no ay remedio para ella, ni medicina, que llegue, ni le aproveche, dice el Profeta Jeremias.

### S. IV.

O quarto, proviene esta dificultad, de que el Demonio à aquellos, que buelve à coger en el lazo, de que se escaparon, les dobla las prisiones, para tenerlos mas seguros, à la manera que si un malhechor escala la carcel, y le coge el Carcelero, fuele doblarle los grillos, y meterlo en mas profundo calabozo: Ut non egrediar, aggravavit compedem meum: (26) esto lo hace el Demonio, poniendoles pereza para que no se confiellen, horror à la penitencia, y cierta falsa confianza, de que despues le convertiran: y que sucede? yo lo dirè: un ladron, si al primero, segundo, ò tercero hurto no es cogido, ò sentenciado à muerte; por ultimo tantos repite, que viene à parar en la horca: un torero fiado en su habilidad, si no viene à morir en la primera, segunda, ò quarta vez, que le cogiò el toro, viene à morir a la quinta: assi un Christiano, si à la quarta, ò quinta vez, en que recae, no le coge la muerte con el pecado en las manos, à la sexta viene a cogerle, y morir con muerte eterna. De esto tenemos un exemplo singular en Semei: avia este hombre tratado con oprobios, y maldiciones al Rey David, y Salomon para castigar como Rey el delito cometido contra fu Padre, le diò por carcel à Jerufalen, mandandole, so pena de la vida, que no saliesse de la Ciudad. Semei escapando de la muerte, que merecia, acepto agradecido la carcel, y por tres anos perseverò sin salir de sus muros; mas como sucediesse un gran tumulto, y discordia en su cafa, y sus criados huyessen siguiendo al Rey de Geth, olvidado de la pena que tenia, y palabra, que diò de no falir de los muros, corrio tras ellos, y los bolvio, lo qual fabiendolo Salomon, le traxo, y condenò à muerte. Ved aqui, que las primeras maldades de Semei, que eran maldecir, llenar de oprobios, y perfeguir à David, eran mayores, y se las

avian perdonado; cayo de nuevo que brantando el mandamiento del Rey, y le costo la vida: Va its, qui perdiderunt sus restas ay de aquellos, que flaquearon en la perseverancia, y dexarom el camino resto de la ley!

Padre, yà cabe, que uno se arrepienta de veras, y buelva despues por fragilidad à caer : no lo niego; mas si luego buelves al pecado, ò con frequencia, y especialmente quando no ay ocalion fuerte, que te arraftre, es sospechosa tu conversion, y penitencia. Es la razon ; porque en qualquiera otro negocio, empeno, ganancia, pretention, o pleyto, la resolucion que tomais nunca suele ser tan flaca, ni se acaba tan tacilmente, ò desvanece, que no pongais en fuerza de ella varios medios, como fon viages, gastos, empenos, vilitas, cuidados con el fin de salir con lo que intentais; y solamente quando se trata de no bolver al pecado, suele ser tan flaca, y debil vuestra resolucion, que, ò delitis de los medios, porque os cantais, ò no los aceptais, porque os parecen duros, ò los empezais con decaimiento, y tibieza: luego es fehal fuerte, que vuestro proposito, y resolucion no suele ser eficaz, dice el Ilustrissimo Señor Montalvan, dignissimo Obispo de Guadix: (27) Signum moraliter certum, cum hi affectus non subsistunt, sed transeunt, vel non esse officaces, vel non esse supernaturales.

Padre, que aqui los propositos son contra la naturaleza : es verdad: tambien passar malas noches, madrugar, sufrir soles, frios, trabajos, y otros inconvenientes son contra la naturaleza, y todos los abrazais por salir con honra en un pleyto, en una opolicion, ò calumnia, que te levantaron: tambien sufrir un cauterio, un sajarte, una bebida desabrida es contra la naturaleza; contra la naturaleza es gastar, y padecer, y a todo esto te animas en fuerza de la resolucion, y deseo, que tienes de cobrar salud; pues si el deseo de la honra, y salud entonces se reputa por eficaz, y fuerte, quando en fuerza de el empiezas à practicar

z. excufa-

Ita Columbier ferm.

(27) Epift. past. par. 3. fol. mibi 249.

2. excufa-

Vide Do-Etrinam de fignis doloris-

Lib. 3. Reg.

(26)

Ferem.

Simil.

Simil.

sean; debiendo el deseo de salvarte, y proposito de no pecar ser de tu parte mucho mas fuerte, y refuelto al ver que tan presto flaquea, que quereis que sintamos de el, sino que era ineficaz, y una pura veleidad, que no se desarraygo el afecto al mal, y al pecado, quando era necessario para sanar el alma? Quando la llaga despues de aver el Zirujano puesto en ella sus manos, y despues de ligada, buelve presto à arrojar postema, y manar dentro.

3. excula. tio.

Simil.

fidad me arrastra: no has de decir una injuria, te roba el dinero, ò esso, sino Padre, que el diablo se vale desacredita, al punto se convierte en de mi passion, genio, y flaqueza para ira, odio, hasta echarla noramala, tarte, è incitar, puede ladrar, pe- tal separacion. ro no morderte, ni arrastrarte; conque si tu le das licencia para que te arrastre, quien le tiene la culpa? Soleis decir, que los mas que pecan fuelen pecar por passion, inclinacion, y flaqueza: pero como se entiende esto? Yo lo dirè: reprehendiendo San Antonio Abad al Demonio, porque hacia tanto estrago en los mortales, respondio: todos echan la culpa al Diablo; mas yo pudiera muy poco, si los hombres tuvieran bien mortificadas sus passiones. Es el caso, que assi como los enemigos, quando cercan una plaza, assestan toda la fuerza, y bateria por el las ocasiones de comer, combites,

medios por asperos, y costosos, que la, ocio, cama blanda: al impaciente, y colerico urdiendo en los hijos, o criados la desobediencia, desprecio, ù otros lances de irritarse: pero aunque esto sea assi, no ay cosa mas firme, ni mas resuelta, que nuestra voluntad, si queremos. Ello es cierto, que quando aquellos pecados, que tirados de vueltra honra, punto de hombres de bien, como fon emborracharos, adulterios publicos, o latrocinios, no los cometeis, entonces cometeis, y recaeis en otros, como es no comunicaros despues del podre, señal, que aun està dentro agravio, no pagar, no ajustar cuenel dano: si despues de averte ligado tas, no reprimir la ira; pues si aqui la herida de tu corazon el Confes. fue firme la resolucion de guardar for , dadote medicina , y remedios, los pensamientos de hijos de Dios, buelve el corazon à verter podre, y y no perder vuestro credito, amispostema del vicio, ò por la lengua, tad, y gracia con Dios, avia de preò por los ojos, y sentidos del cuer- valecer al amor de vuestra honra, y po, feñal, que el daño se quedo punto: aquella misma passion àzia fulana, ò fulano, que te fatiga, y Padre, que la passion, y fragi- no te atreves à romper, si te hace arrastrarme: y aun entonces te dirè, y quando te mata el alma, y roba que te engañas; porque el Diablo la gracia, te quedas fin fentimiento, puede, aunque tu no quieras, ten- y te parece impossible hacer una to-

### S. V.

PAdre, pues què remedio? No ha-blo agni con los blo aqui con los que no han renunciado de veras, y resueltamente el asecto à juegos, bayles, saraos, vida ociosa, otras danosas diversiones; porque la conversion de estos ha fido manca, imperfecta, y como enfermos debiles, que apenas se pueden por sì tener en pie, caeran, y recaeran en la enfermedad de sus culpas al menor impulso, ù olada del viento: el mal de estos, y fuerte ardid del Demonio, con que les halado, que mas flaquea : assi el De- rà caer, es decir para consigo : pues monio, para coger la plaza del co- esto no es pecado mortal: sino es perazon, affesta los tiros de sus suges- cado mortal, eslo venial, y ocationes, y tentaciones por donde ca- sion para ti de pecado. No hablo da uno flaquea: al goloso le tienta por con aquellos, que porque no se note, ò se repare ( que es la persuasion, comilonas, faynetes, y quebrantos con que el Diablo los tiene feguros) del ayuno : al luxurioso por el me- no han cortado la entrada, o comudio de tratar, comunicar, ò mi- nicacion con tal persona, ò en tal rar mugeres, bayles, juegos, gu- casa, por mas que digan, irè, en-

Simil

teare, y no pecare; porque estos aman do malo son principio de recaer en voluntaria, y culpablemente el peligro, y aunque se han confessado à un leve empellon, como os ve sin su parecer en gracia de Dios, no se fuerzas de virtud, y con los malos han convertido realmente, antes se han quedado en recado mortal. No habla con aquellos, que por mas, que Dios ha predicado, ni se resuel- por aquel humo caliente, que desven a buscar con que pagar, ni tra- pide, como por una cuerda se le cotan con quien les agravio, ni resti- munica la llama, y se enciende : estuyen lo que deven al pobre, al ofi- tan aun humeando vuestros corazocial, ò à las animas; porque estos nes despues de la conversion, y que despues de todos sus juizios, y es- se ha apagado la llama de la ira, de cusas ciegas se han confessado, pe- la luxuria, un poco, que os ameis, rebaño de Christo, y su marca di- vez el fuego: idos aora à decir necarse à algun estudio, ò trabajo de los aullidos del lobo; un jumento, manos, &c. no mudaran de su motos se han confesiado, pero por falta de humildad, y mortificacion, bolveran al lazo del pecado: hablo pnes con todos los que de veras, y castigados os aveis convertido à Dios con todo vuestro corazon, y vuestro cuerpo.

El primero remedio sea escapar las ocasiones, y peligros de pecar, no folo proximos, fino los remotos tambien. Los enfermos convalescientes mientras estàn en la cama, les parece, que están và capaces de estar en pie, y de passear; pero apenas se levantan, quando reconocen 1u debilidad, y flaqueza, y aquellas menudencias, que no dañan à los fanos, à ellos les acarrean luego el mal: un poco de ayre, que les dio, un poco de agua, que bebieron, ò de fruta, en que picaron, un excessillo en trabajar, comer, o andar los derriba luego en cama. Pues estos son en sì ocasiones grandes, o peligros del mal.? Si se miran en sì, no por cierto, pero para un hombre debil, y que no le puede tener son principio de grave dano: el ocio, la bulla, los faraos, conversar con mugeres, sentaros junto de ellas, parlar con tal, y tal la-

la culpa ; porque el Demonlo con habitos, luego os derriba. Poned una candela, que aun està humeando cerca de otra encendida, vereis, que ro no se han convertido, no son del o que os descuideis, prenderà otra ce, que tocan al rebaño del Demo- ciamente: pues esto, que imperta? pues nio. Tampoco hablo con varias per- esto no es pecado. Es verguenza, que fonas ricas, nobles, acomodadas, y los brutos mismos sean mas adverticonfagradas à Dios, que siendoles dos, y cautos, que nosotros: figunecessario, para vencer sus vicios de raos una mula mordida de un lobo, sobervia, gula, luxuria, y ocio, ma- ella se estremece, ella se azora de drugar, y acostarse à tiempo, apli- solo oir ò barruntar aun de lexos que cavo en el atoliadero no ay modo ocioso, poltron, y regalado, aun- do de passar otra vez por èl: he visque se cruzara el mundo; porque es- to por estos ojos à unos conejos, que escarmentados, de que à sus companeros los cogian en un toril, donde avia hojas de verza, no folo no querian entrar, pero sufrieron un hambre tan rigurosa, que mordia uno de los palos de una cama deshecha, que avia en un corral; assi huian el cevo, en que corria peligro su vida: y vosotros abandonando la lumbre de la razon, y de la fe despues que en juegos, tabernas, bayles, companias, o diversiones perdiffeis à Dios, la gracia, caridad, y vuestra alma, bolveis alla, como fino huvierais padecido daño.

Un Padre de la Compañia de Jelus, que aun vive, contava, que aviendo hecho Mission en un lugar, de alli à un mes saliendo una doncella de su casa para ir al Rosario. un mal joven, con quien avia vivido divertida antes de la Mission, y estava emboscado detras de la puerta, al falir ella, le tirò los brazos, mas ella temerofa le facudio, y echò noramala, profiguiendo à la Iglefia, no se diò por avisado el lascivo joven, bolviendo la doncella à cala fin rezelo alguno, al entrar en la puerta, salio otra vez el maldito joSimil.

Simil.

los brazos, mas, o secretos juyzios de Dios! o recaidas de los hombres! al echarle los brazos, se cayo muerto el infeliz, y aora paga, y pagarà en moneda de fuego eterno la la-

El segundo remedio ha de ser

temer mucho las recaidas en pecar,

como fon en tocamientos feos, pa-

labras lascivas, maldiciones, jura-

xuria, en que se abrasava.

mentos, desobediencias, y otros pecados. Tremendo caso es el que refiere el Discipulo: (28) despues que unos hombres comulgaron en la Pafqua, bolvieron otra vez al vino, a la embriagez, y luxuria; pero por justos juyzios de Dios sucedio, que saliendoles un copioso fluxo de sangre inmundissima, y fetida por la boca, se les bolvio à entrar en las entrañas hasta sufocarlos, y quitarles la vida: al instante se origino una Iluvia horrible de agua, que entrando por las heredades de estos, abraso todos sus fruros, y mieses; de alli se originaron unos dragones, y serpientes tan pelliferos, y ponzonofos, que no dexavan entrar, ni falir à los hombres en el pueblo, sin cosrarles la vida. Cierto hombre santo fe puso en oracion, pidiendo al Sehor templasse su castigo, à quien el Angel le preguntò : yo te ruego, que me digas, què mereceria el que al hijo del Emperador le metiera en una carcel hedionda? Esse tal dixo el hombre, merecia ser despedazado: y que mereceria el que el caliz fagrado, en que està la Sangre de Christo lo embolviesse delante de todos en el mas inmundo cieno? Esse tal, dixo el varon, deveria castigarse como

> gidos hicieron penitecia de su pecado. El tercero remedio es la calligacion de la carne: si un campo no le arais, ni rompeis, no dara mas

> versiones: con esto los vezinos copun-

ven de su emboscada para echarle que espinas, cardos; y maleza; una viña sino se poda, ni cultiva, no dara mas que agraces: esto es vuestra carne, que si no la arais, y cultivais con la mortificación, brotarà luxuria, ocio, gula, impaciencias, y otros mil vicios. Una cepa, quando la despojan con la hoz de sus varas, suele brotar su lagrima ; à un buey à los principios, y à un potro lozano, se les hace pesado el yugo, y el freno; pero despues la viña florece, y lleva fruto, el buey, y el cavallo se docilitan, y hacen mansos: assi os sucederà à vofotros, al principio un golpe de disciplina, un cilicio à la carne, un passaros en ayunas, ò dexar la cena, os parece que os falta la tierra, se os representa, que caereis enfermos, os mete grima, porque alli anda el Demonio por no falir de aquella carne, en que vivia animado; pero pedid à la Virgen Santissima animo, y fuerzas para caltigar el cuerpo, y vereis, que aquellos espantajos, y temores se os desvanecen bien presto; ello es cierto, que ay personas achacosas, o enfermizas, à quienes es menester poner freno, para que no se castiguen tanto: en una palabra, el cuerpo mortificado es como un jumento bien docil, hecho ya a llevar la carga. El castigo corporal sirve lo primero, para apagar los incentivos de la ira, colera, de la luxuria, y lobervia, y loquacidad: no me dareis hombre, ni muger, que sean caltos, mientras su cuerpo se regala con cama, y veltidos luaves, con vino, y manjares regalados, con ociotidad, y parleria. Lo fegundo, dispone el corazon para orar, y alcanzar de Dios perdon. Lo tercero, inclina herege, y como facrilego; entonces la milericordia de Dios, para derrale dixo el Angel : por ventura no han mar mas gracias sobre quien se affihecho tales cosas essos por quienes ge, y se castiga. Lo quarto, satisoras? Numquid talia commiserunt pro tace de algun modo al Señor por lus quibus oras? Comulgaron en el dia pecados, y por la pena, que se deve. santo de Pasqua, y despues en opro-Lo quinto, sugeta el cuerpo à la ra. zon, y mientras vive mortificado, y brio del Sacramento del Altar, y contra si milmos pecaron, dandole à la bien trabajado, no tiene gana de fieitas. embriaguez, a los juegos, bayles, y di-

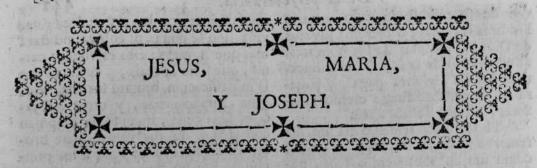
El quarto remedio es tener cada manana un rato de meditacion en sus pecados, ò en las quatro postrimerias, que son muerte, juyzio, infierno, y gloria, o lo que es mas facil, y faludable en la Patsion, y muerte del Señor.

KKK

IRA

(28) Serm. 52.

Vide Dectrinam de frequentia confessionis



## TRATADO ULTIMO.

DE EL VOTO, Y LA ESPERANZA.

ME HA PARECIDO AñADIR A ESTE SEGUNDO TOMO quatro Doctrinas del Voto, y de la Esperanza, las quales por falta de tiempo no sué possible disponerlas à tiempo par ra imprimirse en el tratado que les toca.

## DOCTRINA J.

DE EL VOTO.

Cum voto voveris Domino Deo tuo, non tardaveris reddere, quia requiret Dominus Deus tuus, & si moratus fueris, reputabitut, tibi in peccatum. Deuter. cap. 23.

S. I.



OLO Dios con su infinita sabiduria es capaz de penetrar los senos de el corazon humano: Pravum est cor bominis, O inscrutabile, quis

cognoscet illud? (1) dixo Jeremias. En en materia de los votos, en que tanto juegan los actos internos de la voluntad, se ven los Doctores muchas vezes precissados à regisse no tanto por la evidencia, y verdad del hecho, quanto por la presumpcion, y prudentes conjeturas de ella: el

acto de virtud hecho por devocion se diferencia del que se hace con voto, en que alli la voluntad ofrece à Dios solamente el fruto, que es la accion virtuola; aqui ofrece tambien el arbol, que es la libertad con su accion, como dixo San Anselmo; no obstante, aunque en si sea cosa mas perfecta hacer un obsequio à Dios con voto, que por fola devoción, no dexa, supuella la flaqueza humana, de ser ocasion a vezes, y lazo de ruina para el que lo hace, fegun aquello: Illaqueatus es verbis oris tui. (2) Las palabras ligan, y obligan a su cumplimiento; mas quanto es mayor la facilidad en prometer, tanto mayor suele ser la dificultad en cumplir: yo me inclino a que quan-

Prov. c. 6.

do las personas ; que por lo vivo, traviello, cito, o prompto de su complexion, maginación, y genio fon muy promptas, y faciles en prometer, y decir de si, varias vezes se puede prelumir prudentemente, que no les atan aquellas promessas, que son hijas no tanto del juyzio, y deliberacion, quanto de un apetito discolo, animo atropellado, y de una lengua inconsideradamente movida; y alsi como ay algunas Naciones en que por lo bulliciolo, y prompto de la imaginacion, y por lo habil de la lengua, varias de las mentiras que dicen los paysanos suelen ser materiales, o sin malicia formal, porque le les salen à vezes subitamente por los labios, cogiendo a la razon defcuydada, è inadvertida, qual una criada alegre, y libre fuele hurtar el cuerpo, y falirse de casa, o á la Ventana, quando el ama duerme, ò no lo repara; aísi hallareis varias promessas hechas tumultuaria, subita, è inconsiderantemente, sin perfecta deliberación, ni rehexa, y por esto materialmente producidas por los labios, què en la realidad no obligan. Es largo assumpto el de los votos, por ello afiendome à lo mas practico, y precisio os hare dos Doctrinas: en esta hablare de la naturaleza, y condiciones de el voto, de fu division, y obligacion, que induce; en la figuiente hablare de los modos con que se eleva, o cessa la obligacion que trae.

DE LA NATURALEZA de el voto.

L voto segun los Thelogos: Eft promissio d-liberata, O spontanea Des facta de bono possibili, O meliori. (3) Es una promessa deliberada, y elpontanea, que le hace à Dios de alguna cosa possible, y mejor. Para mayor inteligencia de lo que es el voto, es de advertir. Lo primero: que la presumpcion con que uno presume ser assi una cosa, segun los Auctores: (4) Est probabilis conjectura ex certo signo proveniens, qua alio non adducto, pro veritate babetur.

Es una prudente congetura, que se forma de algun indicio cierto, la qual le tiene por verdadera, mientras no alloman indicios graves en contrario: Prafumptio babetur pro veritate quamdiu non eliditur alia majori, vel aquali. (5) De donde le infiere, que siempre que el Confessor, o prudente Director, miradas todas las circunstancias con que se hizo el voto, presume prudentemente, que el voto no obliga, ni fue valido, aunque coram Deo ayà fido valido, no obstante, el que le hizo queda en lu conciencia libre, y lin obligacion a cumplirle; mas fi despues se acordare bien, o se ofreciessen de nuevo motivos graves por donde perfuadirfe que el voto fue valido, entonces estarà obligado à su cumplimiento. (6)

Lo segundo: que una cosa es prometer liberalmente : algo mas dice prometer deliberadamente : mas dice el prometer deliberadamente con perfecta, y plena deliberacion: y mucho mas el prometer con madura, larga deliberacion, y sossegada. En donde podemos confiderar como quatro grados de libertad mas , o menos perfectos. Para que un voto sea acto humano, moral, y libremente hecho am libertate indifferentia, con libertad la precissa, y bastante para hacer, ô dexar de hacerlo, basta que la voluntad lo haga de prompto con bastante conocimiento de lo que en sì es el voto, de su obligación, quando podia no hacerlo. Lara que se haga deliberadaments, parece que le requiere algo mas; es à laber, consultar el entendimiento, è investigat fobre lo que ha de elegir, y determinar la voluntad : Deliberstio, dixo Cayetano, (7) duo importat seilicet aifcursum, seu collationem inter multa, O. determinationem ad unum: y el Eximio Dector , (8) dice: Sub deliberatione includitur consultatio, & quasi inquisitio intellectus, & judicium, quo intellectus de fine proponit quid sit eligibile, vel eligibilius: y elto incluye algomas que la precissa libertad, è indiferencia para dexar de hacerse. Para que se haga con perfecta, y plena deliberacion le requiere esto mismo, pero mas exacta, mas perfecta. Kakk 2

Vido Go bat tract. I sa 21. 3840

(9) Ita DDs

> (e) Vide Salv.

cop. 1. 9. 1.

עלב שינות ליסיני

\$h vs is 19%

itso a write

(7) In 2. 2. 98 88. art. 14

Lib. 1. de voto 6.9.2.14

(3) Ita DD.

(01)

Cap. 10. mi

13, 0 34.

(11)

Exim. cita-

45 t W 201

Sauch lib, r.

8. m. zc. Hilling, b. s.

Simil.

Spores, 45

270, 364

(4) Vid: Lacroix quaft. 106. de vobat tradf. 1 12

807

(9)

Vide Salv.

cap. 1. 9. 1.

de voto. Spu-

rer c. 2. de

88, mr. 1.

natura voti

9. 2.

In DES

- 1481 12

y plenamente; porque ex terminis el deliberar, dice menos, que el de-liberar perfectamente. Para prometer con madura, larga, y bien digerida de liberacion, se requiere un resolver maduro largo, y de algunos ratos discurriendo, y reslexionando sobre lo que se promete, y assi solemos decir quando uno delibera sobre tomar estado: Vmd. vealo de espacio: piene

lelo bien. De donde infiero, que para ser un voto libre, o libremente hecho con libertad de indiferencia, balta aquel conocimiento, y libertad, que fe juzga battante para cometer libremente una culpa mortal; mas para que el voto sea acto no solo libre, sino acepto à Dios, y que obligue, es menciler que se haga con perfecta, y plena deliberacion, aunque no lea necetiaria una madura deliberacion, larga, y de mucho tiempo. En esto fegundo convienen los Doctores. (9) Para que el voto obligue, dice el docto, practico, y folido Sporer: Essentialiter debet esse promissio deliberata, perfecta, O plena deliberatione, é inmediatamente anade : ita omnes; luego no es lo milmo hacer un voto con perfecta deliberación, y pena, que hacerlo con libertad la baftante para fer acto libre, y humano. Es la razon: lo primero, porque varios pecan mortalmente con libertad la precissa, para que se les impute la culpa, y con todo esso no la cometieron con perfecta, y plena deliberacion; y es mas culpable el que con los ojos abiertos, como dicen, cometio el pecado, segun aquello: Video meliora, proboque, deteriora sequor, que no el que llevado lubitamente de una paísion, pecó fin faltarle el conocimiento baltante, de que era malo. El que irritado de prompto hiere con un punal, o zahiere con esta palabra judio al proximo, prudentemente se presume que peco, y que no le falto la precisla libertad, para dexar de obrar mal, y no folemos decir, que procedio con perfecta, y plena deliberacion.

Lo segundo: para que el voto obligue, es menester voluntad deliberada con actual, y formal advertencia de lo que se ofrece, como

dice el Eximio Doctor, (10) mas para pecar gravemente en cada una de sus blasfemias, el que tiene vicio de blasfemiar unas vezes adversida, otras inadvertidamente, sufficit libertas in causa, basta que le sea libre, y voluntaria la omission en enmendarlas. para que todas ellas se le imputen à pecado; con todo esso el que tuviera costumbre de hacer votos a menudo yà con advertencia, yà sin ella, no queda obligado à los segundos en sentir de los DD. (11) y no obstante estos votos hechos sin advertencia, y culpables por esto levemente, son libres en la misma culpable omission de no impedir semejantes votos imprudentemente hechos; luego la libertad, que basta para fer imputable la culpa grave, y para que un voto se haga libremente, no llega para que obligue el voto, y sea accepto à Dios. Lo tercero : la deliberacion imperfecta, ò falta de perfecta deliberacion al votar, es causa suficiente pot si sola, segun los AA. (11) para que el voto se dispenle; luego se supone que es valido, y hecho con bastante libertad, y no con perfecta deliberacion: pues què argumento mas claro queremos, de que el obrar con perfecta deliberacion, es mas que obrar, y prometer con libertad la precissa, para que sea el voto libre? Siendo pues necessaria, segun la opinion comun de los DD. la deliberacion perfecta, para que el voto sea valido, entonces se hara dispensable por razon de la imperfecta deliberación, quando falto mas madura deliberación, qual pufe en el quarto grado.

Quede pues assentado, que siema pre que prudentemente se juzga, que el voto no se hizo con perfecta, y plena deliberacion, ni que delibero bien sobre ello el que lo hizo, aunque no le aya faltado la precissa libertad para ser un acto humano, y libre, se puede prudentemente presumir, que no obliga, y consiguientemente, que aquella libertad, que basta para cometer un pecado grave, es menos que la perfecta, y plena deliberacion para cometerle, y tambien es menos que la perfecta deliberacion para el voto valido; de otra suerte

(10) Cap. 10. n. 13. 5 14.

(1 t) Exim. citatus n. 13. Sanch. lib. t... de matr. di/p. 8. n. 20. Ilfung. b. 3. 5. 5.

(12) Apud Tam. bur. lib.3. c-16. n. 13. Sporer. c.3. n. 36.

el

106.40 90-

el voto se definiria promissio libera, y no promissio deliberata. Esta opinion, que es de algunos Auctores, que cita el Eximio (lib. 1. de voto cap. 9. n. 3.) y de muchos Summistas, y Canoniflas, como dice el Padre Gobat tract. 11. n. 164. por el pelo intrinseco de razones, y motivos la juzgo intrinfecamente probable, y faludable en la practica, y oportuna para alivio de las conciencias, y aunque la mas comun sentencia es, que basta para que el voto obligue aquella libertad, que basta para cometer un pecado grave, no obstante Ion tantos los votos hechos facil, ligera, subita, è inconsideradamente, que hago juyzio el que varias vezes les faita aquella perfecta, y plena deliberación necessaria para que obliguen, aun quando no les aya faltado la libertad precissa para no hacerlos, en medio de sa facilidad, y ligereza en prometer, y ordinariamente sucede, que los niños antes de la pubertad, no suelen tener juyzio fuficiente para hacer votos validamente, y suelen tener libertad para pecar: y fino nos valemos de la benigna epiqueia, y prudente presumpcion, hija de la practica, y dilatación de animo, para cortar con retolucion, y fundamento por varios de dichos votos, como por cofa que no les obliga, es tal vez un laberinto, y enredo, en que sucede à los Confessores algunas vezes no atreverse a cortar, ni decidir en varios votos con que hallan enredadas algunas conciencias del calibre, y calidad que ire fenalando.

In DD.

## e circumpancia de di, le prefunc, que la explica. Illes & dicen los DD.

Para que el voto obligue en conciencia, son necessarias las condiciones siguientes. La primera es: que sea promessa. La segunda: que sea deliberada. La tercera: que sea espontanea, y no por violencia. La quarta: que se baga al mismo Dios. La quinta; que sea de cosa bonessa, y mas grata a Dios, y faltando alguna de estas condiciones el voto no obliga en razon de voto. La primera condicion es, que el voto sea real, y verdadera promessa. Sea la

primera regla general: siempre que miradas todas las circunstancias del voto, y de quien le hace, se colige, y presume prudentemente de ellas, que no buvo promessa, aunque en realidad la bus viesse avido, y aunque las palabras suenen de ulgun modo promessa, enton. ces el voto no abliga. Es la razon: porque no se ha de pretumir, que quiere uno echarle una carga mientras de semejante intencion no constare: Nemo præsumitur sibi velle onus, O obligationem imponere, nisi manifeste constet: (13) y à la manera, que un voto realmente nulo, si se juzgasse valido, obligaria por razon de la conciencia à su cumplimiento; assi por el contrario el voto, que en los ojos de Dios fue bien hecho, si por las circunstancias, defecto de luz, y noticia, se presume que es nulo, entonces no obliga, pues no se reconoce por tal. Esta regla ha de servir de alivio à varias personas timidas, congojadas, inquietas, y cavilosas entre varias dudas, y temores, que les vienen sobre si hizieron, o no algun voto, aquietandose al dictamen de hombre sabio.

De aqui infiero. Lo primero: elanimo, voluntad, refolución, o propolito, que formalte de hacer alguna cosa de virtud al verte en aiguna tribulación, trabajo, o recaida en el vicio: v. g. Señor: Virgen Santissima, vo os propongo, os dov palabra, os protesto, y bago animo de no bolver mas al pecado, de no jugar, fer casto, ser Religioso, Oc. no suele ses voto, porque este incluye una intencion refuelta, y deliberada de obligarle con el, y en ette lanze no la fuele aver, fino un propolito, y animo de la voluntad, que para explicar mejor las veras, con que se hace, se vale el hombre de las expresliones de protesto, doy palabra, Oc. y semejantente propolito no obliga a fu cumplimiento, y su transgression folo se opone à la virtud de la constancia, mientras lo que se propone, no lo prohibe algun mandamiento. (14) Lo segundo: que ordinariamente no hacen voto los penitentes, quando por affegurar al Confestor, que se enmendaran , dicen : protesto, y doy à Vmd. palabra, y prometo, y

(13)
Ita DD, via
de Castrope
p. 20 n. 130

Ita DD.

ofrez

(I)

Ita DD. vi-

de Sanch. c.

I. de voto.n.

BI.

ofrezco a V. P. y à Dios nuestro Señor de va no cometer tal pecado, ni tratar con N. Es la razon. Lo primero: porque entonces no fuele aver mas, que una expression, y ponderacion de lu animo, la qual yo me contentaria con que llegasse a ler propolito eficaz, y verdadero. Lo legundo: porque entonces no deliberan, pues de prompto se les va por los labios lo que d'en, ni piensan en echarle otra obligacion nueva, ò del voto fobre la que configo trae dexar la ocasion, o el pecado. (15) Lo tercero: que aunque para fer voto verdadero no es menester pronunciarse con los labios, y solo batta la interior promessa de la voluntad, que Dies la oye, no obitante ay varias vozes, y palabras internas, formadas tumulcuariamente, y sin libertad con la lengua de la imaginación, las quales fuenan promeffa: v. g. yo os ofrezco, yo os prometo Señor ser Religioso, casto, Oc. especialmente quando la razon esta descuydada, la cabeza debil, o menos dispuesta a vezes para cortar eltas vozes, y propoliciones internas, o promessas. Semejantes hablas no son voto, ni promessa deliberada: hallareis varias almas timidas, exercitadas, y ctras en quienes la imaginación disparatada, loquaz, traviella, y bulliciola, sin contentimiento de la alma, forma interiormente tales vozes, que les parece, que juran, prometen,

delcreen, &c. Lo quarto: si en una tempestad, accidente, peligro de muerte, tribulacion, o nautragio hiziste de prompto retolucion, y animo de ser Religiolo, fin poder delpues determinar, ni acordarte si fuè promessa, ò propesito selamente, no estàs obligado a serlo, porque en duda de si prometilte, o no prometiste, no se ha de prelumir contra la libertad una cosa onerosa; y assi sea la segunda regla general cierta entre los Doctores: en duda de si biziste voto, o no le hiziste: si prometiste, è no prometiste, no ay obligacion alguna, y aunque te inclines aigo mas azia que prometiste. (16) Es la razon: porque una obligacion cierta, qual es la que trae el voto, no puede venir de

un voto incierto, y mas fiendo en perjuyzio de la libertad. Lo quinto: si luego que ofreciste algo à Dios, empiezas à dudar, si prometiste, o no, si fue voto, o no fue voto, prudentemente se ha de presumir, que no fue voto; porque en cola de momento, qual es la obligacion de el voto, no suele ser tan facil el olvidarse inmediatamente. (17) Lo sexto: si estàs cierto, que nizite voto, y solo dudas si entonces tenias ya uso de razon, o avias entrado en los liete años de edad, o si le hiziste estando medio dormido, o en perfecta libertad, y despierto,

tampoco te obliga el voto.

Poi el contrario infiero. Lo primero: si estàs cierto, que ofreciste a Dios algo con palabras, que fignifican verdadera promefla: v.g. yo os prometo ser Religioso, no casarme, Oc. y despues dudas si tuviste animo de obligarte, le prelume que ii, y que te obliga, mientras no se descubren motivos en contrario, y mucho mas si esta duda sobreviene despues de algun tiempo largo. Es la razon: porque entonces aquello, que parece duda, ordinariamente no tanto suele fer duda, quanto falta de memoria, y un no acardarre ya, de que se prometio con animo de obligarfe; como el que està cierto de que se dif uso para una confession general, y de que procuro decir todo lo que se le acordava, si despues de mucho tiempo con ocalion de oir alguna Mission, o Doctrina, o de leer algun libro, o exemplo, empieza à dudar si explicò, ò no tal pecado. o circunstancia de èl, se presume. que la explicò, segun dicen los DD. y que lo que parece duda, no es mas, que una falta de memoria de que ya lo confesso. Lo segundo: aunque las palabras no exprellen claramente voto , v. g. yo os prometo, yo me obligo , Señor, a guardar castidad, Oc. ii implicita, y equivalentemente indican voto, se presume que lo fue, y que obliga: v. g. dadme, Señor, salud, è iré à tal Santuario, bare tal limofna, sere Religioso, porque este es un pacto, que se hace con Dios, y configuientemente una tacita promessa de cumplir lo pacta-

(17) Ita DD.

(15) Ira DD. vide Lacroix buæst. 106.

(18) Ita DD. do. (18) Aqui conviene advertir en favor de los votos: lo primero, que es de temer en el hombre reducir à la region de lo dudolo, lo que fue cierto por la innata propention, que tenemos, à que no nos estrechen la libertad. Lo segundo: que despues de hechos varios votos, que se presume por algun motivo el que no obligan, suelen quedar un tecreto monitor en la conciencia, que avezes quando se piensa en el voto, entristece, ò no dexa sossegar, lo qual puede à caso provenir, ò de que no se informó desapassionadamente, fino con alguna secreta inclinacion à verie libre de el voto, o de que Dios quiere, que se cumpla, como dire en la Doctrina figuiente.

#### S. IV.

A fegunda condicion de el voto es, que sea deliberado esto a que el que promete, piente, y delibere sobre lo que ofrece, y à lo que se obliga : sea la tercera regla general. Si prometes sin deliberar, ni premeditar lo que ofreces, ni su obligacion, el voto es nulo. (19) De aqui se infiere: lo primero, que si por algun impulso, y subito movimiento del animo, sin reparar bien, ni advertir lo que hacias, y sin perfecta deliberación le te fue por los labios alguna promessa, v.g. os prometo, señor, no tener ya tales acciones feas, no casarme, no ir à tal casa, Oc. el voto no te obliga: esto sucede no pocas vezes a muchachos, estudiantes, donçellas, y otras personas semivirtuosas, faciles, y tentadas à hacer votos, y por esto serà bien que el Contessor, o Director antes de resolver, se entere, y raitree algo de el genio, imaginación, complexion, y juycio del que hace el voto, pues esto ayuda no poco para resolver en la practica con mas folidez, y prudencia. Lo segundo: quando los muy escrupulotos por verse perseguidos, y toreados de sus mismos escrupulos, fuelen en su conflicto, y agonia hacer algun voto para verse libres de su trabajo, y tentaciones, podemos ptudentemente prefumir, que no les obliga, pues en el con-

flicto; y turbacion en que le ven, no fuelen tener solsiego, y libertad baltante, para queel voto sea deliberado. Llego à consultarme una buena alma, pero perdida de escrupulos un voto, que hizo de mandar decir cada año un gran numero de Millas, y como preguntada me refpondiesse, que le parecia lo avia hecho con libertad, estave algunos dias sin resolver, hasta que haziendome cargo de quan sin libertad vivia con lus elcrupulos, y lo que la turbavan, vine à formar juyzio. que semejante voto no le obligava por falta de sossiego, y de plena deliberacion de su afligido animo, y assi se lo intime.

Lo tercero: si la passion, ò perturbacion de el animo fue tanta, ò tan vehemente al tiempo de prometer, que no atendifie à lo que hacias, ò debilmente, prudentemente se presume que sue sin plena deliberacion el voto, y que no te obliga: (20) por lo qual li aviendo hecho precipitada, y promptamente algun voto, v.g. de ser Religioso, no cafarte, no mas cometer tal culpa, en fuerza de alguna passion, susto, o sobresalto, que te sorprendio, è inmediatamente quedas inquieto, y rezeloso, sin poder decir, si procediffe con baltante deliberacion, y advertencia, no estas obligado a el voto, como arriba explique, pues en duda de si falto, o no la libertad, siendo tan inmediata la duda, se presume à favor de ella, y contra el voto. Conoci à un Estudiante, que tenia miedo a los truenos, estando una noche en su cama, se armo una fuerte tempestad de piedra, y truenos, la qual le assuno tanto, que sin mas deliberacion, que faltar promptamente de el lecho, y ponerse de rodillas, dixo entre el fusto: Señor, vo os ofrezco ser Religioso: consultando despues con un hombre sabio, y muy practico, y haciendose este cargo de el susto, conciencia timida, y otras circunstancias, juzgando no procediò con plena deliberacion, ni bastante, le dixo, sossiguese Vmd. que el voto no le obliga.

Lo quarro: quando el temor, fusto, trabajo, passion, o angus-

(20) Ita DD.

(19)

Ita DD.

Ita DD.

Vide Gobat trat. 9.n. 55. Lacroix quest. 104.

(24) Ita DD.

tias de el tiempo no quitan la advertencia bastante, ni consideracion de lo que se và a hacer, y à que se obliga, ni està perturbada la razon: Nec brevitas temporis abstulit Jufficientem advertentiam cum aliqua collatione ejus, quod agebatur cum actu opposito, sine ullo signo perturbationis discursus, que dice el Doctor Eximio, (21) entonces se presume que obliga el voto, y que no falta la deliberacion persecta que pide el voto, y assi sucede, que el voto de entrar en Religion, cumplir tal palabra de casamiento, dexar el juego, vino, tal compañia, Oc. que con ocasion de un accidente, herida, enfermedad, naufragio, tempestad, ù otro trabajo, hizo el otro joven, estudiante, ò doncella, ordinariamente obligan à su cumplimiento, porque en lo regular no suele faltar el conocimiennto baltante, y deliberacion de lo que se hace, si no es tal qual lanze. Navegando San Gregotio Nazianzeno à Athenas, se viò en gravissimo peligro de nautragar con los demas, y como todavia no huviesse recibido el bautismo, vertia lagrimas, y clamava al Cielo en su afficcion, mas como el mar no se aquietasse, ofreciò à Dios, si le librava, de consagrarse à su perpetuo servicio: al punto el mar humillo sus olas, y Gregorio exaltando con su eloquencia el poder, y misericordia de Dios, logrò el que los demás navegantes abrazassen la Fè de Christo. (22)

(22) Surio in Ejus vita.

(21)

Lib. 1.4. 10.

# 13.

### §. V.

A tercera condicion de el voto es, que sea es es pontaneo. Sea la quarta regla general: Siempre que en el voto interviene error, ò ignorancia acerca de la substancia, propiedad, ò cundicion substancial ae el voto, entonces es nulo: la razon es, porque quando la cosa, ò circunstancia ignorada es de tanto momento, que bien conocida, suele retirar à los hombres en semejante caso de hacer el voto, se presume prudentemente, que quien la ignoro, no tuvo animo de obligarse, y consiguientemente no esta obligado à cumplir-

le. (23) La quinta regla general: mientras del animo de quien promete, no se colige otra cosa, en lo regular se ba de presumir prudentemente, que ofreciò, y prometiò segun el sentido comun, y comun interpretacion de las palabras con que le bizo, y que quifo cumplirle segun comunmente se fuele cumplir por otros. (24) De aqui se infiere: lo primero: el que hizo animo de ayunar los Viernes, fino hizo intencion expressa de ayunar tambien aquel en que cayesse el dia de la Natividad, no le obliga en dicho dia. Lo segundo: el Pueblo, o particular que hace voto de abstinencia de carne, ó de ayunar tal dia determinado, v. g. de San Marcos, San Roque, &c. si dicho Santo cayere en Domingo, se presume prudentemente, que no le extendiò la intencion de ayunar, sino se expressa, à aquel dia, que exceptua la Iglesia, segun aquello sub generali claufula non continentur specialia; (25) ni en fuerza de el voto eltarà obligado à anticipar al Sabado la abstinencia, ò ayuno, que prometio en dicho dia, si cae en Domingo, porque aunque la Iglesia anticipe la vigilia de un Santo a el Sabado, es por providencia suya; mas quien hace voto, no se presume hizo intencion de anticiparlo al Sabado, mientras no consta, que hizo animo de ello. Lo tercero: el que ofreció ayunar todos los dias de un mes. v. g. no està obligado a ayunar los Domingos, sino hizo animo expresso de ello en particular. (26) Lo quarto : quien ofreciò rezar cada dia el Rosario, solo està obligado a la tercera parte de el. Lo quinto: el que ofreció guardar cattidad, fino limitò el tiempo, se presume la ofrecio perpetua.

La sexta regla general: la obligacion de el voto, como cosa gravosa, antes se ha de restringir con benigna epiqueia, que extender, quanto permitan las palabrae, y expressa intención con que se hizo; de donde insiero. Lo primero: la donçella que osreció guardar virginidad, ordinariamente se presume, que osreció y entendió perpetua castidad, sino es que huviesse hecho animo unicamente à no cometer el primer pecado, con

(26) Ita DD. vide Sanchez

lib. 2. c. 37.

n. 17. Tam.

lib. 3. c. 15.

(25) Ita DD. vi-

de Exim.lib.

4. devoto c.

19. 8 cap.

20.n.5.0 8.

que

(27) Ita DD. ex Sanch.lib. 3. fum c. 18. n. 3 Lacroixq. £14.

que se violasse su integridad. Lo se- el voto à favor del que promete. Lo gundo: el que por no perder el tiempo, la conciencia, y el dinero, prometto no mas jugar, fin dillinguir de juego excessivo, ni moderado, mientras no constare, que fue su animo excluir todo juego, le presume, que solo quiso evitar el inmoderado, y configuientemente no eltà obligado à evitar el juego (27) corto, fino es que para el fuelle ocasion, y peligro de cevarle, o entablar juego largo. Lo tercero : si hizitte voto de no beber vino porque te embriagavas, turbavas, ò te encendias, de uerte, que prorumpias en votos, y por vidas, contra la muger, o familia, estas obligado a abstenerte de el todo; es la razon, porque siendo esta passion tan tuerte, el beber poco vino en complexiones viciadas ya de el, es ocalion, y peligro para delpertar de nuevo la passion, y por esto se presume, que el animo fue abitenerie de el todo en beberle. Lo quarto : el que ofreciò entrar en Religion sin determinar en su mente alguna de ellas, deve folicitar entrar en alguna de ellas, è ir pretendiendo, mientras ay efperanza de que ferà admitido, fino en una, en otra; mas no esta obligado a entrar en la mas austera, pues prudentemente le presume, que su animo no se estendia à tanto; v. g. à ser Cartujo, ò Capuchino, sino à una Religion de moderada austeridad. (28) Ni en fuerza de el voto estara obligado à discurrir por Piovincias eftranas, fino le admiten en la provincia de su l'ais. Lo quinto: el que por especial motivo, o afiecion, que cobro a tal Religion, o à tal Monasterio determinado, ofrecio determinadamente entrar en ella, o en el, li en tal Religion, ò en tal Monasterio determinado no le admiten, queda libre de el voto. Lo sexto: el que ofreció entrar en Religion, y no puede decir, si fue su animo unicamente entrar à probar, o is fue tambien el perseverar en ella, le presume prudentemente, que Tolo fue lu animo entrat, y consiguientemente en fuerza de el voto no està obligado à perseverar en ella, (29) y en duda se ha de interpretar

septimo: el que ofrecio ser Religioso, si no le admiten, ò es echado de ella, no esta obligado à guardar perpetua castidad, mientras el quiera perseverar en la Religion, y no se salga contra la voluntad de la Religion, fino es que huviesse echo voto principal, y no accessoriamente de guardar tambien castidad. (30)

La quarta condicon de el voto es, que se baga à Dios primaria, y principalminte, porque fiendo acto de Religion, se intenta dar a Dios culto, y adoración de latria; de donde le infiere, que los votos, que se hacen a la Virgen Santissima, o à los Santos, en lo regular se enderezan primariamente a Dios, y lecundariamente à la Virgen, ò Santos, como Abogados, Protectores, è instrumentos de nuestro bien. (31) La quinta condicion de el voto es, que sea de bono possibili, O meliori. Sea la septima regla general: Siempre que se promete con voto, ò juramento algo, que miradas todas las circunstancias es por entonces moralmente impossible, malo, inutil, opuesto a la ley, à consejos evangelicos, à que ab-Jolutamente impide otro estado mas perfecto, el voto es nulo, y no obliga; y aunque despues tractu temporis, se haga possible, ò cosa mas grata, con todo ello no obliga despues, pues ya tue invalido desde el principio, segun la regla de el derecho: Non firmatur tractu temporis, quod de jure ab initio non subsistit. (32) De esta regla se infiere, lo primero, el vo to de nunca pecar venialmente, fuele ser nulo, porque es moralmente impossible en la providencia ordinaria, y medida de la gracia ordinaria el guardarfe; otra cola es fi ay una extraordinaria alsiltencia, y efpiritu para hacerlo como una santa Terefa, y otros Santos. Lo segundo: si prometes tantos ayunos, penitencias, devociones, o tantas limosnas, o Millas, quando realmente no tienes falud para ellas, o te impiden mayor bien de tu familia. de tu Religion, o de tus proximos, o no tienes caudal con que pagar. las, no te obliga el voto, porque no

(30) Ita DD. cu Sanch.lib.4. t. 16.n. [13. Gobat. trace II. caju. 9.

Ita DD

(12) Ita DD.

> (3.4) Sameh. Eb. se. Sparer

£ 20/100 20

(19) Ita DD. 450

es accepto à Dios, ni de meliori bo- no es mejor, que sa carencia, ò que no en dichos casos. excluye, è impide otro estado me-

Lo tercero: el voto de hacer alguna cosa indiferente: v. g. no ir al campo, no lavarte, no passear, no ir à tal casa, quando ay peligro de pecado, ni motivo justo, no te obliga, porque es de cosa inutil. Lo quarto: el voto de traer toros, comedias, gastar en combites desreglados à gloria de tal Santo, es nulo, y supersticioso. Lo quinto: el voto de hacer tal fiesta, de ser Mayordomo de tal festividad, quando esto fe hace por vanidad, y por lucir tanto como otros, y con profanidad, y desorden en juegos, mesas, vino, &c. aunque el voto en si es bueno, mas por el modo, y fin con que le hace, se desagrada Dios en su cumplimiento, y no obliga: Dispergam super vultum vestrum stercus solemnitatum vestrarum, dice Dios. (33) Lo quinto: el voto de varias doncellas, y jovenes de ir à tal romeria, aunque en sì es de cosa santa, si lo hacen por ir a bulla, juegos, y bayles, por ver, y fer viltas, y otros fines, tal vez peores, no suele ser accepto a Dios, segun el fin, y el modo con que lo cumplen, y por ello varias vezes no les obliga, pues para ellos es mejor, que se esten en casa, que no falir à relajarfe, y con peligro de perderse, y en fuerza de el desorden, que en esto se practica, predicamos en las Missiones à los padres, que no dexen à sus hijos ir à romerias, pues buelven peores, que fueron. El prudente Confessor, o comutando, o dispensando, o interpresando, que no obliga, harà obsequio a Dios en varios lances, si procura que no lalgan de su pueblo; ello es cierto, segun los DD. (34) que el voto de hacer alguna cota honeita por fin malo, ò indiferente, v. g. de vanidad, ò ser vistas, es nulo: el dolor es, que los Chrittianos emprenden luego aquellas funciones, de piedad publicas, ò romerias, en que se toca à los sentidos à tener assuero, digamoslo alsi, mas no quieren aquellas devociones, en que te toca à los sentidos al recogimiento orando, meditando, y bulcando el retiro. Lo lexto: el vo-

to de hacer alguna cosa, que en si

excluye, è impide otro estado mejor, es nulo: v. g. el voto de casarse, porque el matrimonio no es de suyo mejor, que el celibato, y Religion; pero es valido, si interviene alguna obligacion de julticia, palabra de calamiento contraida, especial obsequio à Dios en casarle por el bien publico, ò por remediar alguna ilustre familia, o porque al sugeto està mejor casarse, que quemarle con luxuria, fegun lo del Apostol: Melius est nubere, quam uri. (15) Lo septimo: el voto de no ser Religioso, no ser Sacerdote, no pagar lo que deve, y otros de este jaez, son nulos, porque se oponen a los confejos Evangelicos.

Tile Exellex

in . St. o ann

·paioned a

(33)

Ita DD.

#### S. VI.

A octava regla general. Siempre; que miradas todas las circunstancias prudentemente se presume, que el voto no es accepto à Dios, o porque se bizo necia, inconsiderada, è indeliberadamente, ò porque lo ofrecido cede en mas dano, que ruina espiritual del que le bace, que en provecbo, entonces el voto no obliga, y puede aquietarse el que lo bizo, aunque este cierto, que prometio ; y para esta presumpcion prudente sirve no poco la practica en regir las conciencias. De aqui infieto. Lo primero: que tal qual joven, elcolar, ó donçella, que acolados de tentaciones, y fatigados de escrupulos, ò desconsolados de verse varias vezes recaidos en tocamientos feos, hacen muchos votos facil, inconsiderada, y neciamente, y sin ajustar, como dicen, las cuentas con la huespeda, pareciendoles, que por este medio se veran libres: v. g. rezar tantos Rosarios, tantas Novenas, ayunar tantos dias, hacer tales penitencias, gastar tantos ratos de oracion, &c. le puede presumir, que bie, O nunc attentis circunstantiis, estan deobligados à su cumplimiento: lo uno, Forque la passion, facilidad, è turbacion con la poca reflexa nos dan luficiente fundamento para juzgar, que en varios de eltos lances no huvo aquelia perfecta deliberación, y plena, que le requiere legun los DD, para que

Malichiz.
sap. 2.
Ita DD.

(34) Sanch. lib. 4. cap. 7. n. 25. Sporer 6. 2. fell. 2.

AR DE

cl

I 12 33 D.

el voto obligue, como dixe en el S. I. y que no se agrada Dios en ellos displicet enim ei infidelis, O ftulta promissio; y al modo, que quando un penitente se carga de muchas devociones vocales, el prudente Confessor le quita las mas, porque no las juzga convenientes, ò le impiden mayor bien, y se juzga, que no se agrada Dios en tantas, assi aqui a proporcion la multitud, y variedad de votos les impiden mas bien. Lo otro: porque aunque cada uno de los votos por si solo, no sea dificil cumplirse, mas el conjunto de todos ellos fuelen fer un continuo lazo, ruina, y supuetta la debilidad, y flaqueza de virtud en quien los hace, fuelen ser ocation para quebrarlos. En mi pobre juyzio, mientras no fe trata de la obligacion de la justicia humana, fino de promessas hechas à Dios en colas de devocion, menos inconveniente es, y mas grato à Dios, negar con benigna, y prudente presumpcion en favor de la libertad, la obligacion de algunos obsequios promet dos, que no el afirmarla, quando por la experiencia vemos, que semejante lazo de la obligación, que se echan con poca reflexa, suele ceder en mayor ruina del que promete, y no tanto por elpontaneo reflexo, y deliberado defecto de la voluntad, aunque no le falte la precitla libertad para pecar, quanto por una especie de grave dificultad, è impossibilidad moral, en que inconsideradamente se metio.

Estava escriviendo esta Doctrina, quando llego à mi un fugeto nimis, facil, è inconfiderado en hacer votos con un fondo de ellos: de ellos, unos quebrados en parte, otros omitidos, y malamente cumplidos, otros comutados, y mal latisfechos; sus tentaciones, instabilidad, y recaidas, eran ocasion de que se valia para hacerlos: no me arrevi algunos dias à resolver de el todo, hallava inconveniente en comutarlos, pues la comutacion le servia de comutar transgresfiones, y no era facil sossegar su conciencia, ni assegurarla. Por ultimo, apurando mas su condicion, genio, y facilidad, le dixe: To juzgo, que a Vm. no le ebligan sus votos, y que

en rigor, no ay necessidad de comutar, ni dispensarlos, pues no se agrada Dios en que Vm. los haga neciamente, ni para Vm. son de re meliori, sino de re pejori; mas porque Vm. no se ha de aquietar con mi dictamen, yo harè, que el llustrissimo Señor absolutamente se los dispense ad cautelam, por si yo yerro, y assi se hizo.

Lo segundo: muchas doncellas sin hacerse cargo bastante de lo que ofrecen, y sin mas consulta de su juyzio, que un impetu de devocion, que les viene de prompto, hacen voto de guardar castidad, o de no casarse : se puede prudentemente prelumir, que en algunas de estas, si huvo libertad la precissa para dexar de prometer, no huvo la perfecta deliberacion, que es necessaria para que les obligue, y especialmente, si no llegaron a los años de la pubertad. Es acto de prudencia no admitir los Confessores en sus confessadas el voto de perpetua castidad, mientras no ay una muy probada, y folida virtud, pues es cota muy ardua para conciencias, que aunque fientan alguna devocion sensible, todavia no estan bien arraigadas en el amor de Dios. Quede pues assentado, que prometer con mucha facilidad, y fin deliberar bien una cosa ran ardua, como es castidad perpetua, para lo qual algunas doncellas tiernas en la virtud, y en la edad, no tienen todavia aquella folida refolucion del animo, ni especiales fuerzas de la gracia, quales pide este voto, para hacerse saludablemente, es à vezes un acto imprudente, temerario, è hijo de una menguada deliberación, y quando el prudente Confessor no se atreva à darlo por nulo, à lo menos hallara motivos prudentes para dudar, si le obliga, o no en conciencia.

Lo tercero: el joven, que fatigado de tentaciones contra la pureza, suele recaer muchas vezes en
acciones seas, en suerza de su fragilidad, complexion ignea, y mole de
su cuerpo, si entre la congoja, y
consusion de verse tan recaido, hace
voto de guardar cattidad, no està
obligado à cumplitle. Es la razon. Lo
primero: porque las frequentes recaidas antes, y despues del vicio,

Lll2

nos dan bastante motivo para presumir prudentemente, que para el es moralmente impossible guardar callidad perpetua: y quando al hacer el voto, en rigor no le juzgaffe impoflible su cumplimiento, à lo menos hie, & nune, en que la passion, tragilidad, y complexion, le arraftran con una especie de dura servidumbre, a juyzio de hombre prudente para èl no es mas faludable, ni mas grato à Dios el voto de no casarse, como el catarfe : especialmente, que esta impossibilidad de abstenerse de los deleytes, no tanto se funda en expressa, y deliberada voluntad de pecar, a fin de que el voto no le obligue (porque en este caso no ay duda, que le obligava ) quanto en la complexion, genio, palsion, y otras circunstancias alicientes, que juntas con la falta de virtud, y debilidad para el bien, hacen la cosa bie, O nune moralmente dificil, o impossible de guardarle, ò menos conveniente para el: y à la verdad, à un joven assi perdido, aunque no hiziera veto, 1eria acto de prudencia acontejarle, que se casasse.

Etta opinion, cuyos motivos califica de fortissimos el Padre Sanchez lib. 4. de voto cap. 8. n. 10. y acredita el Padre Gobat tract. 11. casu 8. n. 280, inclinandole mas à ella, no solo es intrinsicamente probable por el peso de fundamentos, y razones en que estriva, sino que en la practica es oportuna, y faludable para el sossiego, y alivio de algunas conciencias, y en assumpto en que mas se hace la causa de Dios, y le mira mas por el bien espiritual del proximo, y por sacarle de su ruma, es acto de prudencia, seguir una opinion probable, y bien fundada, y mas, quando no siempre està à la mano el remedio de dispensarlo. Esta opinion es legun el Padre Adamo Burghaber centuria 1. calu 66. Trullenc, Ledelma, Martin de San Joseph, Homobono, Leandro, Bonacina dilp. 4. quæst. 2. y en parte el solido, y practico Sporer cap. 2. fect. 2. S. 5. defiriendo al Padre Gobat, y otros con el Padre Moya tract. 2. disp. 1. quæst. 1. quien la juzga por muy

probable con Quintanaduenas tract.

6. singular, singulari 12. que essueri za este assumpto con la ocasion de probar, que el casado impedido à pedir el debito por algun voto, que hizo antes, ó por el pecado de incesto, o cognacion espiritual, puede pedirlo, si se vè en proximo, y morral peligro de fornicar, o perderse,

por no pedirle.

Padre dira alguno: de esta suerte el Religioso tentado, y recaido muchas vezes en luxuria, podria alegar, que el voto de Religion, y castidad, no le obligan; ello no. Es la razon. Lo primero: porque en un leglar no milita la razon del bien publico de la Religion, y del escandalo publico en salirte de la Religion, como en un Religioso, ni es reparable en el mundo, que un seglar, que hizo vo. to de castidad, se case despues. Lo segundo: porque la Iglesia Santa no dispensa en los votos solemnes, que le supone se hacen con madura conlideración de un año de noviciado. y para cuyo cumplimiento firven mucho las reglas, diffribuciones, y pios exercicios de la Religion, la vigilancia de los Superiores, el exemplo de sus hermanos, y el desvio de peligros, y ocationes externas, y por etto a el Religiofo no se le hace humano modo dincil, como al joven de la question el guardar castidad, pues vive este despojado de estos pertrechos, y con varios alicientes para el deleyte. Padre dirà otro : luego el joven, que hizo voto de no tener tocamientos feos configo milmo, en que recaia à menudo, no estarà obligado à el. Respondo, que està obligado à guardarle, porque el no tenerlos cae debajo del precepro de la Ley de Dios, y no se juzga tan impossible, como el dexar de cafarle, quedandole este remedio para salir de su vicio: mas si el voto sin deliberacion perfecta, ò si la palsion, y complexion fon tales, que en fuerza de ellas fuele con una dura necessidad de la costumbre recaer à menudo, sin que los remedios obren, y por otra parte el cafarfe no le es possible por alguna circunttancia, entonces aunque siempre es pecado tener tocamientos feos, mas porque el ofrecerlo con voto hie, O nune no leria accepto à Dios, por esso no quedaria obligado por el voto, sino por el precepto, y porque el vicio es de suyo malo, y pecado grave.

#### S. VII.

(36) D D.

cum Sanch.

lib. 4. c. 2.

n. 18. Exi-

mio lib 4.

c. 16. Spo-

rer c. 3.5.1.

Ita

A nona regla general. Aunque el voto al bacerse aya sido valido, si despues por alguna circunstancia, ò accidente, lo que se ofreció de possible se hace humano modo impossible, de licito se bace ilicito, de bueno, ò mejor, que antes era, se buelbe inutil, indiferente, ò menos bueno, ò que impide mayor bien, entonces dexara ya de obligar el voto. (36) Mas para saber quando la mudanza de la cosa ofiecida es bastante para que dexe yà de obligar el voto, que antes obligava, serviran estos indicios, o reglas, que oportunamente pone el Doctor Eximio citado. La primera: quando por la mudanza, y novedad la cosa llega à aquel estado, en que las leyes humanas no suelen ya obligar, entonces se presume, que tampoco es voto obliga: v. g. si la mudanza escusa ya del ayuno, Oficio Divino, comer de abstinencia, &c. que manda la Iglesia, tambien escufarà del voto, que se hizo de ello. La segunda regla: quando por la mudanza de la cosa llega el hombre à aquel estado en hypotesi, en que no suelen los bombres ordinariamente echarse semejante obligacion, es verisimil, y prudentemente creible, que el que hizo el voto, no tuvo intencion de obligarse en dicho caso. De estas solidas reglas infiero. Lo primero: el que siendo joven ofreció ser Religioto, y por repugnancia, ò floxedad lo dilato hafta edad crecida: v. g. de 40. 0 50. años, yà no le obliga: Nam præter communem usum est hominum ad illum obligari pro illa atate, dice el Eximio. Lo primero: porque lo regular no suele ser entrar de 40. ni 50. años en Religion, ni de etta edad se admiten, si no por algun especial respeto de nobleza, interes, ò sabiduria, en que se interessa la Religion. Lo segundo porque ya entonces el yugo Religiofo le prelume humano modo insoportable a quien antes no le sugeto a el, y la repugnancia de entrar en edad provecta, no es irracional, ni mal

fundada: sino es que siendo de dicha edad abanzada prometiesse Reliligion, pues entonces ya se traga el inconveniente de los años. (37) No obstante esta regla de los Doctores, aunque à varios les libren de la obligacion del voto, no les suele dexar Dios vivir, ni se sossiegan, tales son las aldavadas, toques, y llamamiento con que pulsa, haita que se cumplen. Lo segundo: si despues del voto de fer Religioso sobrevino algun achaque, entermedad habitual, falta de vista, sordera, debilidad de cabeza, o estomago, o algun defecto humano, o impedimento, que ordinariamente dificultan la entrada, y que son motivos baltantes, para no fer admitidos aunque intien, entonces no obliga el voto, pues se presume, que su animo no se estendio à estos casos. Lo tercero: el joven, que ofreciò en la juventud ayunar ciertos dias del año, o todos los Sabados, v. g. en llegando à los 60. años, aunque tengan vigor, y falud, no està obligado a profeguir el ayuno. Es la razon: porque no se presume, mientras no consta, el que su animo fue estender el ayuno ultra del tiempo taslado por la Iglesia, y porque và en aquella edad no fuelen obligarfe los hombres con el ayuno.

#### S. VIII.

### DE LA VARIEDAD DE LOS VOTOS; y obligacion que traben.

EL voto se divide, lo primero, en solemne, v simples sol aquel, que accepta como tal la Iglelia: v. g. el voto de castistad anexo al Orden Sacro, ò los tres votos Religiolos de pobreza, caltidad, y obediencia, que le hacen en la profession Religiosa. Simple es el que carece de esta solemnidad. Lo segundo: se divide en voto real, y personal. El primero: es aquel en que se ofrece alguna cola: v. g. tantas Millas, vestido, ò halaja à tal Santo. El segundo : es aquel en que se ofrece alguna accion personal: v. g. rezo, o ayuno. Lo tercero: se divide en absoluto, y condicionado. El primero: es aquel en que absolutamente se ofrece algo:

vide tom. To doctr. s. de vocat. 9. 3:

(11)

do Di

te. (42)

of cost Miles

(38)

(39)

(40)

Ita DD. vi-

d Exim.lib.

4. devotoc.4.

19. & cap.

20.n.5.0 2.

Ita DD.

Ita DD.

v. g. prometo castidad. El segundo:embuelve alguna condicion : v. g. prometo à tal Santo esta limosna si me sana: este voto se diferencia de el voto de hacer algo, v. g. de entrar en Religion, ò ir à tal parte en aviendo estudiado, o sanado, porque este es un voto abioluto despues de tal citcunstancia. El voto condicionado se divide en puramente condicionado, V. g. si sano, prometo ir à tal Santuario; y en voto penal, en que la cosa prometida sub condicione, se pone como pena de alguna accion: v. g. ofrezco ser Religioso, si volviere a caer.

En quanto à la obligacion de el

voto: los votos por la virtud de la Religion, y fidelidad devida a Dios en lo que se le ofrece, obligan de luyo gravemente : esto es unas vezes sub mortali, otras sub venialis unas debaxo de pecado grave, otras leve, segun la materia grave, ò leve, que se ofrece: (38) para cuya inteligencia, sea la primera regla general. El voto de hacer alguna cosa considerable, y grave, obliga debaxo de pecado grave à su cumplimiento, sino es que el que lo bace, expressamente quiera obligarse levemente: v. g. debaxo de pecado venial, me obligo a perpetua castidad. (39) La segunda regla general. El voto de bacer una cofa, que miradas todas las circunstancias es leve, solo obliga levemente, aunque el que le bizo quiera obligarse gravemente. Es la razon: porque Dios no acepta tal obligacion, (40) sino es que la cosa en si leve, por razon de algun fin grave, o de las circunstancias se haga materia grave, porque entonces obligaria gravemente: v. g. el

voto de no entrar en tal casa, no

jugar, no hablar con tal persona, no

beber, ni comer con F. no comer el

Religioso fuera de casa, no tomar

chocolate, quando se mira a un fin

grave de evitar algun vicio no ay

duda, que obliga debaxo de pecado mortal. La tercera regla general. Quan-

do no consta expressamente del animo

de quien bace el voto, la obligacion

de el voto, se ba de medir por lo gra-

ve, à leve de la que se promete. (41)

La quarta regla general. Si no se puede

colegir la obligacion de el voto, ni de la intencion del que ofrece, ni de lo

ofrecido, sino que todavia se duda, las palabras de el voto se han de interpretar segun el sentido comun, y si miradas todas estas circunstancias, aun se duda de la obligacion, si es grave, ò leve, se ba de interpretar benignamen-

· 工业业 2018

La dificultad está, qual se tie- Ita DD. ne por materia grave de el voto, para que obligue debaxo de pecado mortal. Sea la quinta regla general. Aquella se tiene por materia grave de el voto, que puede mandarse debaxo ae pecado grave por algun precepto divino, o bumano: y assi oir una Missa, ayunar un dia, confessar una vez, comulgar por Pasqua, rezar el Oficio Parvo, un Rosario, ò una de las Horas Canonicas, tener una hora de oracion comer un dia de vigilia, tomar una disciplina, y otras de este jaez, se tienen por materia grave, y que ofrecida, obliga gravemente: materia leve de el voto es, v. g. rezar tres Salves, decir el Acto de Contricion, rezar la Letania de nuestra Señora, Oc. (41) De aqui infiero, lo primero, si ofrecitte ir à tal Santuario, assistir à la Tercera Orden, al Rosario por las calles, o en la Iglesia, confessarte tal dia, llevar el Habito del Carmen, mandar decir una Missa, dar una libra de cera à tal Santo, y no lo cumpliste, pudiendo comodamente, cometifie pecado grave. En Alcaudete de el Obispado de Orihuela ay un Santuario de nueltra Senora de Gracia, cuya Imagen es tradiccion la embio desde Italia el Patriarca San Benito: una muger ofreciò à esta Imagen todos los quesos, que saliessen un dia de aquellos en que los hacia; y como en el dia que los ofreció saliessen muchos, apocandolele el coraçon, fe quedò con ellos, y por divino prodigio se convirtieron en quesos de piedra, que yo vi, y se conservan en dicho Santuario.

Padre, quando obligan los votos a su cumplimiento? Respondo, obligan luego que comodamente puedas: Quam primum commode, & fine notabili incommodo potes. (44) Y la notable dilaccion de mucho tiempo en cumplirlos : v. g. por 3. 4. 6. o m.s años sin cumplir tal promessa, limosna, Millas, o romeria ofrecida, es

(41) Ita DD.

cansa de que varios confiessen en pecado grave, pues pueden, y podian averlos cumplido como otros sin grave incomodidad: si ofreciste entrar en Religion, y comodamente puedes hacerlo, serà culpa mortal diserirlo medio, ò un asio; mas si ay motivo racional, v. g. de estudiar primero, sacar la licencia de el Padre, dexar concluidas las dependencias, la dilacion no serà pecado. (45) De aqui se insiere: el que dilato por tres, ò mas asios el cumplimiento de algun

voto, y pudiendo comodamente cumaplirle, lo và dilatando por pereza, o
repugnancia, quantas vezes està obligacion se le viene à la memoria de
nuevo, y no hace caso, tantos pecados graves de omission comete:
como el que sabe, que deve, y puede pagar una deuda antigua, cada vez
que se le ofrece de nuevo su obligacion, y no la quiere cumplir por
pereza, o repugnancia, come e un
nuevo pecado de omission culpable.

(45) Ita DD.

\$2 89. 82 Exim. Ab. 6.

.. A good!

# DOCTRINA II.

DE LOS MODOS CON QUE CESSA, Y SE EXTINGUE la obligación de el voto.

Quodcumque voveris, redde, multòque melius est non vovere, quàm post votum promissa non reddere. Eccles. cap. 5.

Ntre todos los bienes, y riquezas temporales, ningunos mas expueltos à la usurpacion, pellizcos, y menoscabo, que los bienes de un Rey, tantas son las epiqueias, que se hallan para apropiarle, retener, o no debolver lo que toca al erario, o hacienda real, por esso dixo bacienda de Rey : los votos, y promessas, que se hacen al Señor, es una hacienda, que padece notable baxio, y menoscabo, tantos fon, y tan diversos los caminos, que ha descubierto la benigna interpretacion de los Theologos para no latisfacer, ni dàr lo que en elta moneda de los votos deven muchissimo à su Dios. En la Doctrina passada trate de la naturaleza, condiciones, multiplicidad, y obligacion de los votos; en esta tratare de los modos con que se eleva, y extingue su obligacion: de tres modos cessa, se suspende, y muere la obligacion de el voto: irritatione: dispensatione: commutatione: irritandolo, dispensando, o comutando.

\*\*\* \*\*\*

deninqui o S. I.

DE LA IRRITACION DE EL voto.

TRritar el voto es impedir, ó quitar la obligacion, que trae, por quien tiene potestad dominativa sobre la persona que ofrece, o derecho fobre la cola ofrecida: para cuya inteligencia es de observar. Lo primero: que la irritacion le distingue de la dispensacion, en que esta se hace en nombre de Dios por sus Ministros, que reciben potestad espiritual, y jurisdicion sobre el que promete; aquella se hace por quien tiene potestad de dominio, y por etto el Papa, Obispos, y Prelados Eclesiasticos pueden dispensar, mas no irritar los votos de sus subditus, porque solo tienen potestad espiritual, y gubernativa, mas no dominariva, qual tienen los padres con sus hijos, y los Prelados Regulares con sus Religiolos. La irritacion de el voto se distingue tambien de la comutacion, en que por esta no se extingue la obligacion de el voto, fino que se

vide Exim.

lib. 6. de vo
ro cep. 1. n.

6. S. c. 2.n.

6. Sanchez

ibid Bulem.

CO-

rogada, mas por aquella muere de el rodo lu obligacion, o le suspende. Lo segundo: que la irritación de el voto una es propia, y directa, otra es indirecta, è impropia. La primera le difine : Actus potestatis dominativa in voluntatem voventis tollens obligationem voti in perpetuum. (1, Es un quitar la obligacion de el voto para hempre,

por quien tiene potestad de dominio sobre la voluntad de el que promete; de suerte, que el irritar, no tanto es acto de jurifdiccion, quanto de dominio, en fuerza de el qual el subdito tiene colgada su voluntad, y pendien-

prometida, en otra de nuevo sub-

te de aquel, que tiene potestad sobre el, en quanto à obligarse, ò no en lo que promete; tal es la irritacion con que un padre irrita el vo-

to de sus hijos, y el Prelado Regular el voto de sus subditos Religiofos, y en sentencia muy probable de (2) el Padre Sanchez, (2) y de varios Apud San --

Doctores, el marido los votos de fu chez lib. 4. muger, y el Señor los votos de sus moral. cap. Esclavos. Irritacion indirecta, e im-24. 11. 34. propia es suspender, o impedirse la obligacion de el voto por quien tie-

ne alguna jurifdiccion, o dominio fobre las cosas, y acciones del que promete, en quanto la dicha obli a-

> diccion , y govierno : Eft suspensio obligationis voti ratione dominii, aut junisdictionis in res, vel actiones voven-

> cion de el voto perjudica à su juris-

tis quanaiu exequatio voti prajudicat sue jurisdictioni, vel dominio. (3) En ette (3) sentido el Pontifice, Obispos, y amos DD. temporales, pueden irritar indirecta-

mente los votos de sus subditos mientras perjudican à su govierno por ra-

zon de la superioridad, y jurisdiccion ya espiritual, ya temporal; que tieibid.Busem. nen sobre sus subditos. En suerza de

la irritacion directa muere de el todo, y nunca revive la obligacion de el voto irritado; mas por la indirecta

queda suspensa la obligacion mientras dura la prohibicion, y perjudica el voto, y en cellando el dano, y per-

juyzio, que trae el voto, revive de nuevo in obligacion: v. g. un amo arrita indirectamente, o suspende el

voto, que hace de ayunar una criada, porque le impide el ayuno lle-

var el trabajo, y remo de la cafa, sr despues ella dexa de servir, o por mejorar de fuerzas une con el ayuno el trabajo, y oficio que es de su cargo, el voto empieza a obligarle.

Lo tercero : es de notar , que la potestad de irritar directe, o indirecte no se entiende unicamente de folos los votos, fino tambien de qualesquiera juramentos promillorios, con que se confirman las promessas hechas à Dios, y se llaman votos jurados, o hechos à los hombres, y pactos jurados, dexando el pacto, y promessa humana en lu fuerza una vez acceptados por el proximo. (4) Lo quarto: todo voto, que es irritable por quien tiene propio dominio fobre la persona, que le hace, o so. bre la cosa ofrecida, es valido, y tiene solo fuerza de obligar debaxo de esta condicion implicita: si mi Padre: si mi Superior, ò si mi marido, v.g. consiente, o no repugna. (5) Lo quinto: que la edad hasta los siere años cumplidos, en que se presume no ay uso bastante de la razon, le llama infancia: desde los siete cumplidos, hasta los doze cumplidos en la niña, y hasta los catorze cumplidos en el niño, se llama impubertad, y ambos en esta edad se llaman impuberes, y pupilos. Deíde los 12. ò catorce cumplidos, hafta los veinte y cinco cumplidos fe llama edad menor, y ambos menores de edad.

warm of and & William And some

A Ssentado esto, sea la primera A regla general: Qualquiera que tiene verdadero dominio, y potestad dominativa sobre la persona, y vo-luntad de su subdito, puede absoluta , y directamente irritar los votos, que sin su consentimiento bizo el subdito, de suerte, que punca reviva su obligacion: (6) De esta regla infiero, lo primero, el Prelado Regular puede irritar directamente todos los votos, que su subdito ya Religioso hiziesse, aunque sean internos, y aunque en nada se opongan à la observancia Religiosa, y govierno de la Religion, exceptos los tres votos, que constituyen Religioso, y el voto de entrar en Religion mas

(24) Ma DD.

(4) Ita DD. vide Spor.c.3. Sect. 2. de voto n. 36. ex S. Toma 2. 2. quaft. 88. 5 89. & Exim. lib.6. devoto c. 14. Illung q 2. art. 5. de ju-

(1) Ita DD. videSanch.lib. 4.6.24.2.490

aul-

vide Exim. lib. 6. de voto cap. I. n. 6. & c. 2.n. 6. Sanchez

(1)

Ita ex DD.

Ilfung. 9.3.

art. 4.

De los modos con que cessa, y se extingue la obligacion del voto. 46 1.

(7)
Ita DD.
cum Exim.
lib. 6.c. 7.
19. Sanch.
lib. 4.c.33.
Tambur. li.
3.c.16.Sporer c 3. fest.
2.

(8) Ita DD. apud Salm. trad. 17. c. 3. num. 41.

(9)
Exim.lib.9.
c. 7. n. 16.
Sanch.lib.4.
c. 35 n.82.
Salm.ibid à
num. 45. vd
52.

(21)

IN PD.

(10) Ita DD.

(11)
Ita DD.
cum Exim.
tomo 2. lib.
4. c. 6.n. 1.
& lib.6.c.;
n. 4 Sanch.
lib. 4.c. 32.
n. 2. & lib.
2. de matr.
disp. 41. n.

austera, y lo mismo a proporcion la Abadefa, o Superiora con los votos, que hizieren lus Monjas ya professas; (7) es la razon, porque Religiofos, y Religiolas prometieron obediencia, y fin el consentimiento de sus Superiores no pueden obligarfe, ni es necessario à la Monja Religiofa para verse fuelta de qualquier voto, que hizo, el recurrir al superior suyo, o Confessor Regular, basta que recurra à su Superiora, para que absolutamente lo irrite; (8) porque aunque esta no tenga potettad de jurisdiccion espiritual con sus Monjas, tiene potestad espiritual dominativa sobre ellas. Lo legundo: el voto de guardar virginidad, castidad perpetua, de entrar en Religion, y qualquiera otro, que hizo el mño antes de cumplir los catorce años, o la niña antes de cumplir los doce, lo puede su padre irritar directamente, y de el todo, y en defecto de este su Tutor, y à falta de elle, el que hiziesse oficio de Padre con el, y en sentencia muy probable con el Eximio Doctor, Sanchez, los Salmaticenses, y otros, (9) la Madre puede tambien irritarlos aun que viva el Padre, porque la perlona, y voluntad de el impuber està lugeta al Padre principalmante, y menos principalmente à la Madre, y fus votos no tienen valor, fino es debaxo de esta tacita condicion: si mi Padre consiente: simi Madre consiente, o no repugna. Lo tercero: dichos votos hechos por los niños en la impubertad los pueden irritar el Padre, Madre, Curador, o vicepadre, despues que ya cstan en la pubertad, tino es que expressamente, y de nuevo los ratifiquen, ò hagan: (10) es la razon, porque ab initio eran dichos votos directamente irritables, y no pierden su naturaleza por aver passado los niños à la pubertad, y edad menor. Lo quarto: quando se duda si el voto, que hizo el niño, o niña de guardar castidad, entrar en Religion, ayunar, y qualquiera otro, fue en la impubertad, ò despues de ella, puede el Padre, Madre, o Tutor, y en defecto de estos el vicepadre, irritarlos directamente. (11) Es la razon, lo primero, porque assi como es odiosa la referva-

cion de el voto, assi es odiosa la excepcion de irritarse, y por esso no se ha de restringir, sino estender la potestad de irritarlos, en caso de duda. Lo segundo: porque mientras no consta, no se puede al Padre privar de su potestad, y dominio sobre la voluntad de el hijo. Lo tercero: porque en duda de si el voto se hizo antes, o despues de el septento, se tiene por nulo; suego en duda de si cumplio, o no los años de la impubertad, el

voto se puede irritar.

Lo quarto: el marido puede no folo indirectamente, tino tambien directamente irritar qualesquiera votos de la muger, aunque sean de guardar cattidad, de ser Religiota despues de viuda, hechos durante el matrimonio confumado, y aunque es mas probable la opinion contraria, no obstante esta opinion, y Doctrina, es muy probable: Probabilis omnino Ductrina, que dice Sporer, y que defienden muchos, y graves Autores, la qual por ser bien fundada, (12) puede servir à los Confessores, que no tienen facultad de dispensar, ni comutar votos, quando encuentran varios de ellos en las cafadas, remitiendolas à sus maridos para que los irriten, quando ven, que o no los cumplen, o los cumplen mal, o no pueden comodamente cumplirlos, v. g. quando ofrecen hacer tales ayunos, limofnas, ir a tal Santuario, decir tantas Missas, &c. Es la razon: porque la voluntad de la muger est omnind sub potestate viri; luego ningun voto suyo tiene fuerza sino es dependiente de el consen imiento de el marido. Lo segundo: porque siendo èl cabeza de ella, no solo esta se le sugeta por razon de la materia prometida, fino tambien con la voluntad para regirla, atenta la imbecilidad de juyzio, e imprudencia, que se presume en las mugeres, y por esto ha de estar sugera a su marido. de suerte, que no tenga voluntad para efecto de obligarle, uno es dependiente de la de la consorte.

Lo quinto: los votos, que hizo el niño despues de los 14. años cumplidos, y la niña despues de los doce, hasta los 25. de su edad, los puede directamente irritar el padre,

Ita plures cum Sanchatomo. 3. de matr lib. 8. disp. 39. N. 4. 10. 16. 5 19. Flib. 4. moral.c. 34. n. 3. Salmát. c. 3. n. 586

(12)

60)

Mmm

y

(13) 1.4. de voto

6. 26.n.4.0°

matr. disp.

36. n. 16.

Azor, Caye-

gano , Na-

varro, &

plures apud

anymid mil

mate West 6.

10: 1600

15.67 15.61

maralic ta.

w.g.Salmite.

51 St. M. 184

(14)

Tibra.cap.43

splum.

lib. 8.

y madre, ò el curador en su defecto, y à falta de estos su vicepadre, quando perjudican al govierno, y patria potestad, de suerte, que nunca revivan dichos votos; mas no quando no perjudican, como es el voto de guardar castidad, entrar en Religion, comulgar una vez al mes, ò frequentemente, hacer tal devocion, que en nada se oponen al govierno de la familia. Esta sentencia es muy oportuna para la practica de aliviar las conciencias, y elevar la obligacion de los votos, que hemos de procurar lo possible quando ay opinion, y sentencia grave, y esdigna de practicarse, dice el Padre Sancheze (13) Utpote qua communi Ecclesia praxi, ac communi omnium ferè consensu est recepta, atque magis pia est, o fragilitati bumane accomodatior. Es la razon: lo primero, porque el hijo yà puber, ò menor, no està sugeto al padre con qualquiera fugecion impropia, ò unicamente por razon de la cola prometida, fino tambien por razon de la patria potestad, y dominio, que tiene sobre su persona: y sobre su voluntad acerca de la materia prometida, y aunque el hijo en la pubertad sea dueño de sus acciones per-Ionales, sin depender del consentimiento de su padre en quanto à guardar castidad, ser Religioso, y otras acciones pias, no es dueno de sus acciones, quando estas ceden en perjuyzio de el govierno, y patria potellad. Lo segundo: porque en los votos de los hijos subditos se entiende esta condicion, si gustare mi padre: In votis subditorum; puta servi, vel filit intelligitur conditio si placuerit patri, vel Domino, vel si non renitantur, dice Santo Thomas. (14) Lo tercero: porque assi como quando ay total dominio fobre la voluntad de el subdito, ay potestad total para irritar todo voto, nullo excepto, assi quando ay parcial dominio, ay potestad para irritar directamente los que ceden en perjuyzio de el govierno, y patria potestad, y segun esta grave opinion, pueden irritar los padres los votos, que hacen sus hijos menores, ò en la pubertad, de ayunar, ir en romeria, comer de vi-

gilia, hacer tales penitencias, limol-

nas, oraciones vocales muchas, y prolixas, que impiden el trabajar, y estudiar, y otras obligaciones de los

votos quando perjudican.

La segunda regla general. El que no tiene potestad dominativa, sino Solo espiritual, guvernativa, ò politica sobre el subdito, puede irritar indirecte, & ratione materia promissa, indirectamente por razon de lo que se promete el voto de su subdito, quando perjudica à su govierno. (15) De aqui infiero, lo primero, los Prelados Religiosos pueden irritar indirectamente, y suspender la obligacion de los votos, que hacen sus Novicios. Lo fegundo: la muger puede irritar indirectamente los votos de el marido, v. g. de guardar caftidad, de ir en romeria, ayunar, decir tantas Missas, dar tantas limosnas, hacer tales penitencias, mientras periudican al bien de la familia, ò à ella misma. 16) Lo tercero: el marido puede indirectamente irritar el voto, que su muger hizo antes de casarse, v. g. de guardar castidad, entrar en Religion, ayunar, ir à tal Santuario, &c. quando ay causa, o perjudican al govierno de la familia. (17) Lo quarto: los amos pueden irrirar indirectamente los votos, que hacen los criados, y criadas, v. g. de ir à tal Santuario, hacer tal romeria de ayunar, comer de vigilia, visitar tantas vezes al dia el Templo, y otros, quando perjudican al buen govierno, ò les impiden cumplir con sus obligaciones, y oficios.

S. III.

DE LA DISPENSACION DE las votos.

A dispensacion es un acto de po-testad, y jurisdiccion espiritual, con que en nombre de Dios se quita la obligacion de el voto: Est actus jurisaictionis externa spiritualis, seu Ecclesiastica, propria, aut delegata, que obligatio voti nomine Dei remittitur. (18) Para cuya inteligencia es de advertir : lo primero, para que la dispensacion sea propiamente dispensacion, y no dispacion de los bienes, y derechos, que Dios tie-

(15) Ita DD.

200 E. 17. C.

\*14 WHILL .

Jes DD.

cours Burns

J 5 2 31

110.4.6.51.

A zucoma P

(16) Ita DD.

(27) Ita DD. Sam ibid &

her . The man

(01)

(11)

MA DD.

(81) Ita DD.

diffe of Le He

4- 6. 6.11. 1.

H. 2. OF 176. t. de mair.

(19) Ita DD.

(20) Ita plures cum Leisio part. 2. de :uft. cap. 40. dub. 17. Sanch. c. 44. n. 20. Sporerc. 3. jedt. 3. 82m. 45.

(01)

Its DD. vi.

A 180. 18

grate it. 5475

ne, es necellario ava caula, o realmente justa, d saliem apparenter, O existimative justa esto es, que se juzgue justa, y hecha sin causa, es nula, è invalida: (19) y si despues que parecio juno el motivo de dilpensar el voto, se hallasse, que no llegava para dispensarse, no obstante la dispensacion suè valida; (20) porque à la bondad de Dios, toca aprobar, y dar por bien hecho, lo

que seconcedio con buena fe, y le accepto, aunque en la realidad se huvielle cometido nulidad material al dispensarse. Lo segundo: quanto mayor es la obligación del voto, v. g. de perpetua castidad, ò Religion, tanto mayor deve fer la causa para dispensarse validamente. Lo tercero: las causas juitas para dispensar validamente los votos son, la primera la imperfecta deliberación al prometer, la qual suele suceder, ô por razon Ita DD. de la edad tierna, aunque aya palsado los siete años, o por perturbacion de la mente; porgo exemplo, quando alguno por paísion de ira, trifteza, miedo, ó facilidad, y ligereza de hacer votos, prometió algo, especialmente las mugeres; o por razon del error, o engaño acerca de

Moga espiritual, o corporal, que prudentemente se puede temer de cumplir el voto, o dano temporal, que puede venir à el, o su familia, o la molestia de muchos escrupulos que sobrevienen al executar el voto. La quarta caufa es el mayor bien que se puede esperar en dispensarse; porque nuestra pia Madre la Iglesia para estos, y otros lances socorre à sus

las circunitancias, y accidentes del

voto. La segunda causa es la notable

dificultad de cumplir el voto, y aun

quando la huviera previsto de ante-

mano. La tercera causa es el daño

hijos con el beneficio de la dispenfacion. (21)

Eno supuesto sea la primera regla general: Todos los votos que puede el Obispo en fuerza de su jurisdiccion ordinaria dispensar con sus subditos, pueden los Confessores Regulares aprobados dispensar con los seglares por privilegio que tienen las Ordenes Mendicantes. (22) De donde se infiere, que fiendo folos cinco los voto referva-

De los modos con que cessa, y se extingue la obligacion del voto. 459 dos al Papa, es à saber, el voto de Religion, de perpetua castidad, de ir á Ferusalen, a Santiago de Galicia, y ad limina Apostolorum, en todos los demas pueden el Obispo con sus subditos, y el Confellor Regular con los

feglares dispensar.

La segunda regla general: Para que dichos cinco votos sean, y permanezcan reservados al Papa, es necessario que sean votos propiamente tales, ciertos, perfectos, determinados, absolutos en quanto a la substancia, é integridad de lo que se promete, y que no aya urgente necessidad de dispensarse absque recursu ad Papam, y faltando alguna de estas condiciones, và no queda reservado al Papa: (23) Es la razon: porque fiendo la refervacion odiosa, se ha de interpretar estrechamente, y mirar con venigna epiqueia por los fueros de la libertad, quanto sea possible. La tercera regla general : Siempre que se hace voto de castidad perpetua, ò Religion, no tanto por amor directo à la castidad, ò estado Religioso, quanto por conseguir algun otro bien, ò evitar algun mal, el voto no queda reservado al Papa, porque no es undique perfecto. (24) La quarta regla general: Siempre que el Obispo por su jurisdiccion ordinaria puede dispensar en dichos cinco votos por faltarles alguna circunstancia, razon, è materia necessaria para ser voto reservado al Papa, puede el Confessor regular dispen-Jar tambien en ellos; mas no quando el Obispo puede dispensar en los votos refervados al Papa ratione urgentis necessitatis; por que en este ca-10 dispensa el Obispo como subdelegado, y no de jure ordinario. Es la razon; porque el privilegio, que tienen los Regulares de dispensar en todos los votos no refervados al Papa, late interpretandum est, se ha de interpretar latamente, y estender aun à los cinco refervados, quando estos dexan de serlo por alguno de los motivos dichos, excepto quando por urgente necessidad, solo el Obispo los dispensa. (25)

(23) Ita DD. Sporer cite пин. 57.

Ita DD. Vide Moya disput. I. de Doto S. 1. Illung. art. 5. Sanchez lib.8.de ma trimon. difp. 10.

(25) Ita DD. apudSuarez leb. 6. c. 26. n. 17. Sanch. lib.4 cap.43 n.7. Salman. c. 3. punct. 11. Sporer c. 3. fest.3. nnm. 45.

mal to

(23) Ita DD.

(21)

Ita DD.

Mmm<sub>2</sub>

S. IV.

E esta regla se infiere con los Doctores, que no folo el Obispo en sus subditos, sino el Confesfor Regular aprobado en los seglares, que recurrieren a el, puede dispenfar les votos de castidad, de entrar en Religion, y qualesquiera otros en los casos siguientes. 1. Quando se duda si el voto de castidad, o Religion es reservado, o no al Papa. 2. Quando se duda si quien hizo el voto era todavia impuber, ò no al hacerle; porque si este voto es irritable, no se presume reservado. 3. Quando el voto de castidad, o Religion se hizo por miedo injusto aunque leve ; porque no es plenamente espontaneo. 4. Quando dicho voto de castidad, o Religion se hizo unicamente à la Virgen Santissima por especial amor, y obsequio, sin penfar en hacer su voto à Dios, como fucede à algunas denzellas, que dicen: Virgen Santissima, yo os prometo guardar castidad, ò ser Religiosa; porque no es acto de latria, fino de hyperdulia, ni estrechamente voto, sino promessa. (26) Lo 5. Quando dicho voto de castidad, o Religion no es determinado, fino disjuntivo, y que contiene una parte no refervada, v.g. bago voto de guardar castidad, ò ayunar todos los Viernes : de ser Sacerdote, ò Religioso; y esto aunque elija la parte, que en sì es reservada, como no sea por nuevo voto, fino por simple proposito. 6. Quando folo debaxo de culpa leve se obligò a guardar castidad, o entrar en Religion. 7. Quando el voto es de professar, y perseverar en Religion; (27)porque solo es voto reservado el de entrar Religiolo, ello es, en el Noviciado, y experimentar fin fraude li le conviene, ò no perseve. rar.8. El voto de guardar castidad parcial, v.g. hago voto de no fornicar, de no adulterar, de no tener tocamientos feos con otro, ò conmigo mismo; de no consentir pensamiento deshonesto, no hablar palabras feas, de no cafarme, de guardar caftidad conyugal con mi conf ree, de

no pecar contra el fexto mandamien-

to por tanto tiempo determinado: v. g. por ocho años, de ser Sacerdote; porque ninguno de estos es voto perfecto de castistad total. 9. El voto de entrar en Religion mas estrecha, y austera, v. g. en Capuchinos, ò Cartuja, porque el que no sea en la mas austera, es dispenfable, pues no es la substancia del voto de Religion el ser mas, ò menos austera, y por esto solo es dispensable en quanto al modo, y no en quanto à la substancia. 10. Estos milmos votos hechos por otro fin, que por causa de devocion. 11. Los votos penales, v.g. ofrezco castidad, ò ser Religioso, si bolviere a pecar, ò tener tocamientos feos. 12. El voto condicionado, v. g. ofrezco fer Religioso, si sanare, à sobreviviere à mi consorte; ora se cumpla, ò no se cumpla la condicion, el voto no queda reservado al Papa. (28) Es la razon de esto ultimo, porque no es voto de castidad reservado, como yà dixe, quando no se hace ex amore directo ad castitatem, sino por temor de algun mal, ò amor de otro bien. Y iegun esta regla, el que en un naufragio, peligro de la vida, herida, ò entermedad grave dice: Señor, yo os ofrezeo ser Religioso, aunque no anada expressamente esta condicion. si me Sanais, ò sacais del peligro, hace un voto implicitamente condicionado, O non tâm amore Religionis, quam timore mortis, vel periculo. (29)

S. V. orab o cov

A quinta regla general. El Obif.
po en caso de urgente necessidad, y dificil recurso al Papa, puede en dichos cinco votos reservados dispensar. (30) Es la razon, lo primero, porque en caso de necessidad omnis ca- Ita Sus Papalis fit Episcopalis. Lo segundo; porque benignamente se presume, que no quiere el Pontifice refervarlos, quando ay grave necessidad de dispensarse, y no es facil el recurso à su Santidad, al modo, que en caso de necessidad puede el Obispo, debaxo de las condiciones, que ponen los Theologos, dispensar en el impedimento oculto, con que le contrajo el Matrimonio. Por grave ne-

la DD. Rea plones

(21)

purple as do inforance. dab.12.510 ch. c. 44. 8. ro.Spurere. 5- 1012. 3-

Tillle 65.

cum Leisio

(28) Ita DD.

(29) Ita DD. vi. de Lacroix 9. 130. de voto n. 547. Moya ubi fupra Ulung 9 3. art. 5. num. 149. Sporer ibid. n 62. Sanch. & aliis.

(30) DD. (22)

> (11) IN DD.

(27) Ita Alca --nius Tam. burinus q. 9. apud Ta. burini cap. 16. de voto.

(42)

TANK THERE

(29)

Ita plures

cum Gobat

Alphabet. 1.

de voto cal.

1.n. 21. Spo.

rer feet. 3.n.

\$ 8.5almant.

& aliis.

De los modos con que cessa, y se extingue la obligacion del voto. 461

cessidad se reputa quando ay manifiello peligro de quebrar el voto, ó de incurrir alguna infamia, ò quando amenaza algun escandalo, o daño temporal considerable en el que se quiere calar por no aver prompta difpenfacion para el voto. De donde infiero, que en la gente ordinaria, ruftica, y aldeana, en que por falta de providencia, o de medios suele ser mas dificil, o costoso el recurso al Papa, ay mas lugar para la benigna epiqueia, de que su necessidad en varios casos es suficiente para que pueda el Obispo dispensar. Padre, el que hizo voto de perpetua castidad, y sin pedir dispensa se casò, à què està obligado! Respondo, lo primero, deve abstenerie de toda especie de luxuria, que es pecado en qualesquiera otros casados. Lo segundo: deve no pedir la deuda, aunque puede pagarla si el consorte la pide, porque es mas grato à Dios obedecer, y pagarla, que negarla delobedeciendo. Pregunto, a quien ha de recurrir por dilpenta de dicho voto? Respondo, lo primero; deve recurrir al Papa, si se le ha de dispensar de el todo. Respondo lo segundo: que lu Santidad à los casados, que recurren por dispensa de semejante voto, solo beup zills 38 suele dispensarles en quanto a poder citata Tara .. barria. c.29 pedir la deuda a su consorte, y nada mas, por no fer necessario, y esta es 11 被 @ la practica, segun refiere el Cardenal de Lugo. (31) Y en esta suposicion, no es necessario al casado, que Lib 6. Resp. hizo dicho voto antes de el matrimocal. dub. manio recurrir al Pontifice para poder pedir el debito, aunque es me-Gobat , & jer, y mas feguro. Es la razon, lo primero, porque lu conforte puede irritar indirectamente semejante voto, esto es, suspender su obligacion para que pueda durante el matrimonio contumado, pedir el debito el conforte, ligado con dicho voto como arriba dixe, y el pedirle à vezes para evitar peligros es conveniente etiam uxoribus. (32) Lo segundo: porque los Confettores Regulares por privilegio de las Ordenes Mendicantes pueden quando la cabeza lo deriva à sus individuos dispensar con el calado, que hizo voto de perpetua

callidad, in ordine ad petendum debi-

tum. (33) Y assi el prudente Confesior si encuentra alguna persona casada, y ligada con voto de castidad; hecho antes de el matrimonio, puede remitirla à su consorte, para que suspenda la obligacion del voto, desuerte, que pueda pedir la deuda mientras dura el matrimonio, o puede remitirlo al Obispo, o al Confessor Regular aprobado, en quien lu General derive el privilegio, para que dispense dicho voto. (34)

(34) Ita DD.

(33)

Ita DD.

Padre, à el que hizo voto de entrar en Religion, ò guardar callidad perpetua, ferà mejor pedir dispensa de el voto, quando ay causa para ello, ò que se le comute? Respondo, para el fin de elevar, y quitar la obligacion de el voto, y falir del peligro de quebrarlo, mejor es irritarle directamente el voto, quando se puede, que el dispensarse, y mejor el dispensarse, que el comutarse; no obtante hallareis varias personas especialmente jovenes escolares, y Soldados, que con la ocasion de alguna en fermedad, aprieto, o peligro de la vida, y à vezes de pensado, hizieron voto de entrar en Religion, el qual por pereza, repugnancia, o algun fin terreno lo van dilatando, hatta que queriendo tomar estado de Sacerdotes, ò casados, ò siendo yà Sacerdotes el voto les remuerde, y punza, y executa por su cumplimiento. En esfos lances quando se tiene gran repugnancia, y nimio desconsuelo en pensar sobre entrar Religioso, y cumplir su voto, y el estado ya tomado de Cura, o Sacerdote, ò por tomar, y la edad algo abanzada, y otros motivos ayudan, para que se le dispense, no les conviene ordinariamente pedir dispensa, sino que se les comute. Es la razon: porque en semejantes votos, suele aver juntamente algun llamamiento, y vocacion de Dios à la Religion, ò extraordinario, y subdito, con ocasion de la enfermedad, o peligro en que se hizo el voto, ò que precedio con impulsos, toques, aldavadas, que a vezes lentia de dexar el mundo, el que despues hizo el voto, y mas quando estos toques, y aldavadas le sentian en medio de la vida defordenada, o dada à luxuria. Este llamamiento de Dios,

(32) Ita DD.

DD.

He 6. de 20.

FU, Cap. 13,182

ar Staches

lib. a. car. ge

N 7. 0" 12. d' 14. buga

(31)

1. Sporer,

27k vide Esimi

(20)

Ita DD.

v vocacion à la Religion, aun despues, que varios configuen dispensa de el voto, y otros hallan dictamen de Theologo de que no les obliga, no obstante por la experiencia veo, que les avisa, entristece, y no les dexa vivir, como un monitor secreto, è interno executor, que clama porque le cumpla el voto, y se siga el llamiento. Para acallar pues este remorfo, y sosegar este clamor de la conciencia, supuesta la repugnancia, fragilidad, y decaimiento de animo para abrazar la Religion con otros motivos para la dispensa, lo mas acertado, y mejor serà pedir sele comute en un tenor, y metodo de vida tal, que en su estado equivalga à la que se llevaria dentro de la Religion, y que en fuerza de ella sobresalga entre los demas de su estado, como leglar, o Sacerdote, en la devocion exterior, edificacion, y assiltencia à los exercicios pios, y lagrados: v. g. confessar à menudo, tener su oracion mental cada manana, madrugar al Templo, oir Milla, assistir à los Exercicios de la Tercera Orden, Escuela de Christo, Maria Santissima, ò de la buena muerte, y si fuere Sacerdote, aplicarle al bien espiritual de los proximos, leyendo la Doctrina al Pueblo, fino fabe explicarla, instruyendo los niños en ella, ayudando al Cura, no perdiendo exercicio, ni funcion fagrada del Templo, reconciliandose quotidianamente, ò tres dias à la semana, y otras distribuciones, que hagan à un seglar, ò Sacerdote exemplar; y aunque todo este conjunto de exercicios sea nimio para la comutacion de el voto, se puede comutar en los que mas soportables fon, y oportunos para una vida equivalentemente Religiola. De esta suerte, el que por su culpa, o falta de animo dexò de entrar por la puerta, que Dios le fenalava, con la pureza de vida, y exercicio de las virtudes, podrà incluir la misericordia del Señor, para ser admitido por otra puerta en el Cielo; pues algunos deven temer, que por su vida tibia, o mala, despues que hizieron el voto, oigan al morir aquella Ientencia: Vocavi, O renuistis, ego quoque in interitu vestro ridebo, y ello

milmo he respondido algunas vezes; que sobre esto se me ha consultado.

Padre, el que prometio con juramenento, ò voto à Dios nuestro Senor hacer alguna cosa en bien de algun Hospital, Comunidad, Santuario, o del proximo, puede pedir, y obtener dispensa, ò comutacion de lo que prometio? Respondo, si la promessa se hizo unicamente a Dios; puede aunque aya acceptado aquel en cuyo bien se accepto, mas si se hizo à Dios, y al Hospital, Templo, Comunidad, o proximo, y le accepto, entonces, ni el Papa, ni el Obispo, ni los Regulares pueden dispensar, ni comutarle, ni por Privilegio de la Bula Cruzada, o Jubileo, es dispenfable, ni comutable. Es la razon, porque por el mismo acto de acceptar adquiriò derecho la Comunidad, o el proximo, de que nadie le puede privar. (35)

S. VI.

DE LA COMUTACION DE LOS votos.

Omutar el voto, es comutar la obligacion, que trae, en otra equivalente; para cuya inteligencia es de observar, lo primero, que qualquiera puede por su propia autoridad comutar el voto, que hizo en otro evidentemente mejor; mas para comutarle en otro igual, o menor, es menester autoridad agena. Lo segundo, mucho menos motivo se requiere para comutar el voto, que para dispensarie: y assi para comutarse razonablemente en mejor, batta la voluntad del que hizo el voto: para comutarse en otra cosa igual, basta qualquiera causa razonable, aunque sea leve, si cede en gloria de Dios, consuelo, y bien del que promete, V. g. la mayor inclinación, o mas devocion en cumplir aquello en que le le comuta: para comutarfe en otro notablemente menor, se requiere mas caula, v. g. grave moleitia, o gran dificultad en cumplirle, fragilidad, o peligro de quebrarle, algun dano espiritual, que se teme, o mayor bien, que le espera. (36) Assentado esto, sea la primera regla general: Quien tiene

(35)Ita DD. vide Exim. lib. 6. de vo. to cap. 14.8" 15. Sanchez lib. 4.cap. 41 n. 7. 0 13. U 14. Lugo Lessio, Caftrop. Sayro & aliis quos citat. Tamburia. c.17.

Cultati a Si

In DD.

(37) Ita DD.

facultad, ò Privilegio para dispensar en los votos, tienela tambien para comutarlos; (37) es la razon, porque quien puede lo mas, puede lo menos en una misma materia: de donde infiero, que el Obispo con sus subditos, y el Regular con los leglares, pueden comutar qualesquiera votos, que no son reservados al Papa, y tambien los cinco retervados, fiempre que dexan de ser reservados por no ser perfectos, y absolutos, o faltarles alguna condicion, segun la regla segunda puesta en el S. tercero de la Doctrina; y es la razon, porque todos ellos los puede dispensar. Segunda regla general: La comutacion de el voto se deve hacer regularmente en cosa equivalente, ò no muy inferior. Tercera regla general: Si despues de comutado el voto, la materia en que Je comutò, se hace inutil, impossible, ò ilicita por algun accidente, ya no queda obligado é cosa alguna. La quarta regla general: En comutar los votos principalmente, se ha de atender à aquello, que es mas util al bien espiritual del que promete; y por esso la igualdad, o equivalencia de la materia en que se comuta, se ha de medir moralmente mirando à la fragilidad de el que promete, à su mayor bien espiritual, y consuelo, para no quedar nimiamente gravado. La quinta regla general: Para comutarse el voto en cosa equivalente, no se ha de atender a que la virtud, en que se comuta sea excelente, ò la mas perfecta, Jino a lo que miradas todas las circunftancias de la persona, de su genio, virtud, fragilidad, del lugar, y del tiempo, se juzga prudentemente, que cede en mas gloria de Dios, y mayor bien del que le bizo : v. g. si ofreciste tomar una disciplina para domar tu carne, mejor se comutara en ayunar, que en rezar quatro Rolarios, o ir al Calvario, porque aquello es mas proporcionado para el fin dicho. La fexta regla general: Regularmente es mejor comutarse los votos personales en cosa personal, y los reales en cosa real, v. g. el voto de llevar cilicio para guardar castidad, en ayunos : el voto de hacer algun Altar, o Iglesia, en funciones pias, o limosnas. La septima regla general; La facultad, ò Pria

vilegio de comutar, se ha de interpretar latamente, y estender en bien del que bizo el voto. (38) De estas regles, que citablecen los Doctores, se han de inferir algunos casos para alivio

del que prometio.

Lo primero: el que puso todas las diligencias, que prescrive algun Jubileo plenissimo, en que se concede la facultad de comutar votos, puede despues de muchos años pedir a qualquiera Confessor por entonces aprobado, el que le comute aquellos votos, que hizo antes de dicho Jubileo, y le le olvido, o no quito por entonces pedir la comutacion, excepto los votos de perpetua castidad, y Religion: es la razon, porque aunque el Pontifice en la Bula de el Jubileo ate al espacio, v. g. de dos lemanas las obras, que preferive, y con que se ha de ganar, segun aquella clausula: Qui intra duas Leb sommadas, aesignatas jejunaverit, Ecclesias visitaverit, confessus fuerit, Oc. no estrecha à dichas dos semanas el favor de comutar los votos, pues solo dize, vota commutet, y no es razon restringir este favor à dichas dos semanas, sino estenderse a qualquiera tiempo por lo que mira à la execucion de comutar el voto. Lo segundo : porque si los pecados reservados, que por olvido, o julto motivo omitio el penitente al confessarse en tiempo de Jubileo plenissimo en que hizo las diligencias, pueden paliado el Jubileo perdonarle por qualquiera Sacerdote, que sea Contessor aprobado, mucho mejor podran comutarse los votos en virtud del mismo jubileo, aunque aya expirado. Elta sentencia es de graves Doctores con el Padre Thomas Sanchez, Diana, Lessio, Cattropalao, Santarel, Sayro, Henriquez, que cita, y figue el Padre Gobat, (39) y por fer oportuna para la practica, conviene la tengan presente los Confessores aprobados, aunque no fean Regulares, y ii encuentran en el penitente, aunque no tenga Bula, qualquier voto (excepto el de perpetua caitidad, y Religion) que le cumple mal, o con dificultad. o que conviene comurarlelo, preguntele, si alguna vez gano algun Jubileo plenissimo, y si dixere que

(29) Ita plures cum Gobat in quinarie tradt.3.632.

Ita DD

fi, y que hizo las diligencias, puede comutarlo.

Lo segundo: el que alguna vez tomo la Bula de la Cruzada, puede despues de muchos años pedir le comuten aquellos votos antecedentes, cuya comutacion no pidiò en dicho ano quando tomò la Bula: porque aunque la Bula expire al año en casi todos sus efectos, como son las Indulgencias, comer lacticinios, &c. no obstante el acto de comutar los votos, puede hacerse despues por la misma razon, que se trae en la comutacion por virtud de el Jubileo, pues para el unico efecto de comutar dichos votos, que no fon refervados, la misma virtud tiene la Bula de la Cruzada, que la Bula de el Jubileo.

Lo tercero: quando en las Missiones en que los Obispos conceden lu facultad de comutar votos por lolo tempore Missionis à los Confessores aprobados, el penitente, que oyo la Milsion, y gano el Jubileo, ò Indulgencia Plenaria, fi se olvidò pedir comutacion de algun voto, puede passado el tiempo de la Mission, pedir à qualquier Confessor aprobado se le comute en virtud de aquel Privilegio, que logrò por la facultad de comutar, que para bien suyo dio lu Prelado: la razon es indentica con la de arriba, pues para el penitente el Jubileo de la Mission, o Doctrinas ganado, junto con la facultad de su Pastor, para que se le comute qualquier voto, es lo mismo para el efecto de comutarse, que si fuera Jubi-

Lo quarto: aunque el Missionero, que es Religioso, no necessite facultad de el Obispo para comutar votos, no obstante sirve mucho para mas aprecio, y seguridad, y para poder comutar el voto de castidad, ò Religion, en caso de grave necessidad, con la facultad, que el Obispo le cometiere.

leo plenissimo.

sorping sol

Lo quinto: se ha de atender en la comutacion à que no se grave mucho, o con peligro de omitirla el penitente, y assi convendra à vezes, lo primero, comutarle en aquellas milmas obras, que por devocion luele hacer, v. g. oir Missa, rezar el

Rosario, confessar à menudo, ayunar los milmos dias, que por devocion ayuna. Lo segundo: dexarle opcion, y libertad en quanto a el dia, à la hora, y en quanto à el exercicio, n obra de virtud, v.g. te comuto tal voto en que ayunes una vez à la femana, ò li no ayunas, en que confiesses cada femana, ò en que tengas media hora de leccion espiritual al dia, para que de este modo aya menos peligro de quebrar la comutacion. Lo tercero: aquellos votos, que imediatamente conducen para no pecar, o guardar cattidad, conviene comutarle en aquellas obras, que con mas suavidad sirven para lo mismo, v. g. el voto de no tener tocamientos feos, ó de no cometer tal pecado con tal persona, saludablemente se puede comutar en confessar dos, ò tres vezes cada mes, ò en tener cada dia media hora de leccion espiritual, ô hacer al levantarse. à medio dia, y al recogerse alguna especial oracion à la Virgen Santissima; para que le preserve, posque estos medios, y otros de este jaez son muy al caso para enfrenarse. El voto de ayunar, hacer tales devociones, por tanto tiempo, se puede comutar en que confiesse à menudo, oiga la Doctrina de su Cura todos los dias de fiesta, ò reze el Rosario. El voto de ir à tal Santuario, se le puede comutar en que otros tantos dias ayune, quantos avia de passar en la peregrinacion, y en que dè a los pobres a proporcion aquello, que avia de gastar por razon de el viage, advirtiendo, que quando se comuta el voto de no fornicar, no tener tocamientos feos, no cafarfe jamas,&c.no es necessario, que la comutacion dure toda la vida : es la razon, porque si por la passion, ò fragilidad de luxuria, hizo el voto de no pecar, llegando yà a aquella edad, en que por los achaques, frialdad del cuerpo, y de los espiritus, no suele aver peliligro, prudentemente se procederà si la comutacion durasse halla dicha edad, y no mas. Vease el Padre Suarez lib. 6. de voto cap. 19. y el Padre Sanchez lib. 4. de voto cap. 56. en donde dan reglas muy practicas, y oportunas para comutar los votos. rasso o leepfnas

que ene total confi.

## 

# DOCTRINA III.

## DE LA ESPERANZA.

Beatus vir cujus est nomen Domini spes ejus, & non respexit in vanitates, & insanias falsas. Psalm. 36.

Ntre todas las passiones del hombre, la que trae en un continuo movimiento del animo à varias classes de personas, especialmente pretendientes, y enamorados, suele ser la passion de la esperanza: ella los dexa mas confundidos, y burlados, que las uvas pintadas en el Lienzo de Zeuxis à las simples avecillas, que baxaron à picarlas. Toda la vida, dixo un Expolitor, le nos và en esperar, alimentandonos del viento, y aura de la elperanza: hemos puelto nueltra efperanza en la mentira, y engaño, dixo el Profeta Isaias: Posuimus mendacium Spem nostram. (1) Tan huecas son, y fallidas las esperanzas, con que el mundo entretiene à los suyos, que apenas se diferencia de los deleytes, y manjares foñados, ò de algunas frutas engañosas à la vista; pero tan sin jugo, ni substancia, que dexan impresso en el paladar el desengaño: Comedistis frugem mendacii, quia confisus es in viis tuis, in multitudine fortium tuorum. (2)

Què os parèce son aquellas personas ricas, y de poder, y autoridad, en quienes asianzais vuestra selicidad, y sortuna? No son mas que
un diente dasado, y movedizo, en
que estriva la mandibula superior de
la boca, para moler el manjar: no
son mas que un pie satigado, y saso,
que no puede llevar, ni sustentar,
à quien estriva en el para su viage,
dice el Espiritu Santo: Dens putriaus,
(3) O pes lassus, qui superat super insideli
tit pallium. (3) Dos especies de esperanza han de ser el assumpto de mi
doctrina; la una humana, divina la

otra: aquella es propia de los hijos del mundo; esta de los hijos de Dios: aquella tiene por fin los bienes caducos, y temporales; esta tiene por blanco al mismo Dios, como bien unico, y bienaventuranza nuestra.

fu querer, con una tac cion de fu animo a.f. m. a.g. u que fea arroyellando no

DE LA ESPERANZA MUNDANA.

Esperar algun bien de los hom-bres, no es de suyo pecado; mas porque la culpa suele estar en el desorden con que se confia, y espera, os quiero dar ella regla general, y cierta entre los Theologos, y Doctores. Poner su esperanza acerca de los bienet temporales en los hombres, como Ji de ellos dependiesse unicamente el conseguirlos, es pecado mortal; es la razon, porque es un grave desorden de la voluntad, y una manifielta injuria, que se hace à la divina providencia, posponer la esperanza en Dios, de quien todo bien depende, à la esperanza, y poder de un hombre inconttante, y fragil; mas no es pecado esperar los bienes temporales de los hombres, como instrumentos, y canales por donde nos los embia Dios nuestro Señor, en quien como en Autor, y primer dador de todos los bienes, se deven esperar primero: y aunque reponen los mundanos, que no colocan su esperanza en el hombre, como Auctor del bien que esperan; no obstante, de tal suerte confian en los hombres, segun varios lo practican, como si en la realidad pendiera de ellos unicamente fu fortuna. To me our elected pour

Contra esta regla pecan mortal-Nnn men-

(1) Isaie. c. 28.

(2) Ofea cap. 10: mente, lo primero, aquellos que con

Jerem.c. 17.

Vide Cor-

nel.in cap.

2. 11 celi. v.

un pleno olvido de Dios, y de si mismos, poniendo todo su Dios, digamoslo assi ) y bienaventuranza en confeguir algun empleo, falir bien conalguna pretension, o desempeño, fixan toda su esperanza en aquellos, de quienes estàn pendientes para su acoqui confidit in homine, O ponit carnem brachium suum: (4) maldito es el hombre, que pone toda su confianza en el hombre; es la razon, porque elle total confiar de los hombres, les suele poner en precission, y manifiesto peligro de arbitrar, y passar por medios indecorosos, è ilicitos à trueque de falir con su pretension, y designio, como son vivir colgados de su voluntad, y esclavos de su querer, con una tacita preparacion de su animo à complacerles, aunque sea atropellando por la Ley Divina, y con dispendio de su conciencia. Lo fegundo, les pone en peligro de acomodarfe à sus malvados designios, queriendolos cohonestar con una falsa epiqueia. Lo tercero, de adular, y murmurar, llevandoles el genio, y humor; en una palabra, dispuestos à cumplir su voluntad, ora lea justo, ora injusto lo que se les antoja. El camaleon, dixo Plinio, recibe en su piel los colores, que se le ponen delante, menos el blanco; alsi estos miseros camaleones del viento, y esperanzas humanas, copian en lu animo los vicios, y costumbres de aquellos, en quienes esperan; solo el color de la finceridad, y virtud es el que no pueden copiar, ni trasladar a su pecho, porque no la encuentran. De este jaez era la esperanza de un Privado Ministro de lsabela Reyna de Inglaterra, à cuyos impios delignios se acomodava: este mal hombre, que afectava el fer Catholico, pregunto à un Sabio : Que sienten de mi las Naciones Transmarinas? Respondio: Dicunt te imitari Planetas, qui præter motum proprium, sinunt se rapi motu primi mobilis: :(5) dicen, Senor, que sois semejante à los Planetas, pues os dexais regir por el impetu del primer mobil de este Reyno, en quien poneis vuestra esperanza.

Lo segundo, pecan gravemente

algunos Padres, y Madres, que colocan todas sus esperanzas, y la felicidad de su familia en alguno de fus hijos, quando promete mucho con su habilidad, prendas, o esperanzas de heredar. Este grave desorden, y pecado de idolatrar en sus hijos, y poner en ellos toda su confianza, se modo, y fortuna : Maledictus homo infiere claramente lo primero, de que si Dios corta en slor la vida del hijo, ay mulo, ceño, quexas fecretas en. el fondo del corazon, y cierto elpiritu de amargura contra Dios, quedando tan inconsolables por aigun tiempo, y con tal despecho interior, como fi Dios les huviera hecho alguna injuria, o llevado algo que no era suyo. Lo segundo, de que si el hijo, ò hija con meterse en Religion, o tomar otro rumbo, estrella las ideas, y esperanzas de sus Padres, se revisten de espiritu de venganza, à vezes salen de si, y se enfurecen haciendo los esfuerzos poisibles, para barrerles de la cabeza sus intentos, por piadolos que sean; y quiera Dios que no armen la espada de su len= gua contra la Religion, que pretenden, ò contra aquellos, que juzgan complices de la resolucion de sus hijos. Lo tercero, porque si el dolor de una cosa perdida es a proporcion del amor, que se la tiene, siendo gravemente desordenado el sentimiento por la perdida del hijo, es argumento, que tambien era notablemente defordenado el amor, que se le tenia; por ello le dixo: Non relinquitur sine dolore, quod cum amore possidetur. Sabed. o Padres, que tambien Dios tiene lus zelos, y que viendo, que poneis toda vuestra aficion en algun hijo, suele con especial misericordia matarlo, para que no os condene vuestro amor ciego.

Lo tercero, pecan mortalmente aquellos hombres de enrrañas arrugadas, y de corazon pulilanime, que no fiandose de Dios, ni de su providencia, ponen toda su esperanza en allegar riquezas, hacienda, y possetsiones, en que su corazon se refriega hasta que lo dexan burlado, segun dixo Job : Dives cum dormierit nibil secum auferet, aperiet oculos suos, O nibil inveniet. (6) Assi lo experimento un hombre rico, y avaro, cuyo

corazon, y esperan zas fenia puellos en la hacienda; porque cogiendole la enfermedad de la muerte, gemia, y suspirava, diciendo: O albalajas! o riquezas, y dineros mios! en que parareis? O! y quan vanamente afane, y quan fallidas salieron mis esperanzas! Et que paravi cujus erunt ? Si esto huviera sucedido à un seglar, malo era; pero aver sucedido a un l'relado de la Francia, como lo refiere el Padre Barri Escritor de la Compania de Jesus, que assistio à su muerte, confiderad, quanto mas infeliz, y desgraciado fue el sucesso. Manda, y ordena à los ricos de elle mundo, decia el Apostol à Timotheo, no prelumir de si milmos, ni poner su confianza en las possessiones, y riquezas, sino en solo Dios: Divitibus hujus seculi pracipe non superbe sapere, neque sperare in incento divitiarum, sed in Deo vivo, qui prastat nobisomnia, Oc. (7) Es la razon; porque el oro, hacienda, falud, vida, conveniencias, os la puede quitar la malicia de los hombres; mas à Dios no ay poder, que me lo pueda robar, decia un Santo Monge: Christum à me tollere nemo potest: luego somos necios, si ponemos nuestra esperanza en los bienes de este mundo, y no en el bien unico, è infinito, que es Dios.

Lo quarto, pecan gravemente con esperanza, no tanto mundana, quanto impia, facrilega, y formidable, los que por falir con algun depravado intento, ò indiferente, v.g. por ganar en el juego, descubrir quien hurto tal alhaja, inclinar la voluntad de tal doncella, ò muger para pecar, o cafarfe, confeguir la falud de algun niño enfermo, o tener con que passar la vida ; unos invocan, y llaman al Demonio, otros confultan hechizeros, o magos; varios, y varias van por remedio de su salud, o de lus hijos à mugeres, que por curar ninos enfermos, y reles con medios improporcionados, viven con la lospecha, ò fama de bruxas, espe-

Spes impii tanquam lanugo est, que à vento tollitur, O tanquam spumagracilis, que à procella dispergitur. (8) Tal fue la esperanza de Aman, queriendo privar con el Rey Afforto, y fer como el primer mobil de fu Imperio; pues no solo le dexò burlado, fino colgado tambien de una horca: tales fueron las esperanzas de un Absalon, que tuvo de reynar, y otras muchas. Sebed, o pretendientes, ambiciosos de empleos, y conveniencias terrenas, sabed para vuestro desengaño, y gravad en vueltro juicio, y voluntad esta sentencia: Qui adheret labili cadet cum eo, presto caera quien estriva en cosa labil, y movediza: no querais pues poner vueltra esperanza en los hombres por autorizados, y poderosos que sean: Nolite confidere in Principibus, in filiis bominum, in quibus non est salus: (9) pues vemos por la experiencia, que suelen quedar burladas vueltras esperanza- despues de perdido el tiempo, malogradas vuetiras diligencias, y delvelos; y si tal vez conseguis vuestro delignio, y pretensiones, decidme, por quantos medios indignos, è indecorolos passais? Què de vezes os sugerais à una vil esclavitud, y servidumbre? Bien practico desengaño es el sucesso siguiente, y desgraciado sin, en que parò un Padre de la Compania, delpues que salió de la Religion : cerca del año de 1630, predico delante de un Capitan General del Rey de Polonia, llamado Koniecpols,, tan a su satisfacion, que le dixo este: gran Prelado harias, tino os lo impidiera la Religion en que ettais: esta alabanza hizo tanto eco, y estrago en su corazon presumido de sus prendas, que pretenando motivos ilegitimos, y falfos, devò la Religion, y esperando le daria la mano para sus ascensos el dicho General, se encamino á el; mas el abrigo, que hallaron sus fa-Ilidas esperanzas, fue ella seca respuesrando por este medio el cumplimien- ta: al Padre N. fesuita le conozco muy to de sus deseos. En todos estos, y bien, y estimo: pero à otro, aunque otros muchissimos la esperanza es co- le sea semejante en el nombre, no : con mo la pelusa de una flor, que se la esta, y otras burlas, que le granlleva el viento, y como gracil espu- gearon sus esperanzas, de tal suerma del agua, dice el Espiritu Santo: te se despecho, que passando el Nnn 2

moth.cap. ...

pecho con un cuchillo, se quito la Wda. (10)

Jantary Jans. SIL SELTON

Daniel PaulousKi exerci-In \$165 .

DE LA VERDADERA ESPERANza del Christiano.

A esperanza propia de los hijos de Dios, y en que se glorian, no los dexa confundidos, ni los engaña, como à los hijos de este siglo la mundana, antes los certifica, y affegura: Universi qui sustinent te, non confundentur, dixo el Real Profeta. (11) Para entender qual sea la naturaleza, y quales los efectos de la verdadera esperanza, es de notar: lo primero, que entre varias distinciones, que hacen los Theologos de la virtud, la una es, en virtud Moral, y Theologal: virtud moral es un habito, ò qualidad de suyo natural, que inclina à la voluntad, y de que esta se sirve para hacer alguna accion honesta, que no refiere de suyo, ni mira inmediatamente à Dios, como à fin ultimo, y bien unico, y supremo, sino à algun bien particular, honesto, el qual le refiere à Dios, como à regla primera de toda la honestidad, y à la qual se deven anivelar nuestras operaciones; à la manera, que el rayo se refiere al Sol de donde nace, y se deriva: tal es, pongo exemplo, la virtud de la templanza, que de suyo inclina à la moderacion en el co. à esse modo las tres virtudes Theomer, y en el hablar, y este comer, logales de la Fè, Esperanza, y Cacion honesta, que se refiere al mismo Dios de donde se participa, y

De esta classe, y jerarquia es la noble virtud de la esperanza que Dios infunde en el alma, es virtud Theologal; porque mira a Dioscomo à bienaventuranza nueltra : es virtud sobrenatural, y divina, porque no podemos hacer un acto de ciperanza, como nos conviene para falvarnos: Prout opportet ad jaintem, que dicen los Theologos, sin un auxilio sobrenatural de su gracia. Aque-Na diferencia, que ay entre las porencias espirituales, y materiales del hombre, essa contemplo à proporcion entre las virtudes Theologales, y morales, que Dios juntamente con la gracia suele infundir en et alma. La memoria, entendimiento, y voluntad fon tres potencias, que como privadas del alma la firven mas de cerca para las funciones de acordarse, de entender, y de querer, las quales fon operaciones ra ionales, elpirituales, y las mas nobles del alma; las otras facultades, y potencias, como menos perfectas, y nobles, sirven al alma para las opera. ciones mareriales, y sensibles, unas del orden interior, como fon imaginar con el fentido comun, o fantasia, que soleis llamar la imaginacion, y apetecer con el apento animal, o potencia apetitiva semejante à la de los brutos, que tambien apetecen; otras fon exteriores, como son ver con los ojos, oir con el oido, gustar con el paladar, &c. y hablar moderadamente es una ac-ridad son como tres ilustres Princesas entre toda la real familia de las virtudes, que Dios comunica al alcomo de primera, y universal regla ma, para que con la luz, auxilio, del obrar bien se deriva. Virtud y fuerzas, que la dan, pueda esta Theologal es, una qualidad sobrena- hacer actos sobrenaturales de creer, tural, y fisica, que Dios infunde esperar, y amar; mas las virtudes en el alma, con que esta recibe vir- morales son como criadas de menos tud principal, y fuerzas para hacer esfera, que sirven al alma para traalgun acto, que en si es sobrenatural cer actos honestos, v. g. de pruden-( llamase sobrenatural, porque excede cia, de fortaleza, de humildad, palas fuerzas naturales, habilidad, è in- ciencia, &c. los quales, aunque madustria del hombre,) y que inme- chas veces suelen ter mas dificiles de diatamente se ordena à Dios, como hacer, o mas coltosos, porque con à objeto inmediato suyo, v. g. el ac- ellos se vence la inclinacion del amor to de amor de Dios, con que le propio, se enfrena el apetito, y amas por ser infinitamente amable, amortiguan las passiones, no obliany bueno. te, no son de tan noble perfeccion,

(II)Pfalm. 24. y esfera como aquellos.

Lo segundo: es de advertir, que las virtudes Theologales se llaman babitos infusos, ó virtudes infusas; porque las infunde Dios en el alma, y la comunican virtud sobrenatural, y fuerzas para hacer los actos, que a cada una corresponden. La virtud de la Fè, ò Fè habitual, que es lo mismo, mira à Dios como verdadero, è infalible en lo que nos dice, y la corresponde el Acto de Fè, ò Fè actual, que es aquel conocimiento fobrenatural, con que interiormente creemos, y affentimos à algun mifterio, ò verdad revelada, v. g. creo, que Christo nuestro Señor esta en la hostia consagrada, porque assi Dios lo ha revelado. La virtud de la Esperanza, o Esperanza habitual mira à Dios como bueno para nosotros, y la corresponde la esperanza actual, ò creer, que ay Dios, y que es reacto de esperanza, con que nuestra vo- munerador, assi tambien le es neluntad espera ver, y posseer à Dios, cessario esperar del mismo Dios, en como unico centro, y bienaventu- quien cree, la vida eterna, como ranza nueltra. La virtud de la Ca- premio de sus buenas obras: credere Dios en si mismo como bueno, e in- est, O inquirentibus se remunerator si. finitamente amable, y la corresponde (14) De donde se infiere, que como el acto de Caridad, o amor divino, las cosas, por ser quien es.

's ad Corlnt. cap. 13. Maximo; porque la voluntad certificada con el conocimiento infalible de la Fè de que Dios la ha prometido la bienaventuranza, si fuere fiel en obrar, aviva los deseos, y ansia de posseerla : mas si mirais el objeto, y blanco à donde mira ella

(12)

anticipado, y temprano placer de las delicias eternas.

Esta esperanza, segun los Theologos, es un anhelo, y segura expectacion con que el hombre espera de Dios nueltro Señor la vida eterna mediante su gracia, y las buenas obras: (13) Certa expectatio future beatitudinis ex Dei gratia, & nostris meritis. El objeto primario, è immediato de nuestra esperanza es la vista, y possession de Dios, los demás bienes, que esperamos, ya espirituales, yà temporales, se deven esperar del Senor como medios, que ayudan, y conducen para el mejor logro de nuestra bienaventuranza. Esta elperanza es gravemente necessaria al Christiano para salvarse; es la razon, porque assi como al que quiere guardar la Ley de Dios le es precisso ridad, o Caridad habitual mira à enim oportet accedentem ad Deum, quia ay obligacion grave de hacer actos con que amamos à Dios sobre todas de Fè en varias ocasiones, lances, assi la ay à proporcion de hacer actos No ay duda, que de estas tres -de Esperanza en Dios. (15) Loprimero: virtudes, y de todas las demàs, la deve hacer acto de Esperanza el Chris-Caridad es como la Reyna: Major trano, quando aburrido, o despechado autem horum est Charitas: (12) no obs- por sus infortunios, o culpas, sevè en tante la Esperanza es una virtud di- grave peligro de desesperar; porque vina, y excelente. Si buscais su ori- deve entonces recurriendo à Dios cugen, y nacimiento, ella es un pul- brirle con el morrion de la Esperancro, y delicioso efecto de la Fe: za contra los golpes del enemigo. Lo Pulchrum fidei germen, que llamò San segundo : quando ay obligacion de orar, recurrir a Dios, para no caer en alguna grave tentación, o peligro de ofenderle; porque entonces deve esperar de Dios el auxilio, que inplora, fegun lo de David; Livavi oculos meos in montes, unde veniet auxilium mihi. (16) Lo tercero: quando virtud ; assi como el suave olor , y el Christiano se confiessa para alcanfragrancia, que respira un delicioso zar el perdon de sus culpas graves; manjar precede al gusto, y sabor, porque deve creer, y esperarlo del que se percibe al comerle, assi la Senor; mas es bien advertir, que esperanza de los gozos soberanos pre- aunque el penitente no haga reflexa, cede al sabor, y deleyte con que se ni se acuerde, de que hace acto exdesfrut an en la mesa de Dios; por presso de Esperanza, no ob antelo ello la llamo Filon: Pragustatrin gau- hace tacita, è imperceptiblemente al dii, precursora dei gozo, ò un gusto tiempo, que ora, ò se arrepiente

(13) Ita Theolcu Magistr. Sent. in 3. dift. 36. 5. Thom. 2.24 q. 18.art.3.

> (14)Ad Hebreon cap. II.

Kin me

(15) Vide Con. ciliu Trid. [e].6.c.6. 0 Sell. 14. cap. 4. ab Alexa 7. probibi.

> (16)Pfans. 1200

Ita DD,

-low I all

Scott in 3.

diff. 26. 5.

Thom. s.z.

d. 18. arr. 3 a

(17)

(a.f)

Pfalm. 88.

de sus culpas, lo que basta para cumplir con el precepto grave de hacer acto de Esperanza en dichos casos.

Padre, como puede ser en està vida segura, y cierta la esperanza de falvarnos? Respondo, que es cierta, y firme, quanto es de parte de Dios, incierta, y fragil de la nuestra; es la razon, porque la voluntad certificada con el acto infalible de la Fè, de que Dios nos ha prometido la vida eterna, y todos los auxilios necessarios para conseguirla, y creyendo, que su divino poder, y fidelidad, no pueden faltar à lo prometido , segun lo del Pialmo : Et que procedunt de labiis meis non faciam irrita, (17) vive segura de que su esperanza no ha de quedar confundida. Esto se viò en la esperanza de un San Xavier, Apostol de las Indias, quando dellituido de todo focorro humano al morir en Sanchon, espirò con estas palabras: Fesu cordis mei in te Domine speravi, non confundar in aternum, ò jesus de mi corazon! en ti Senor espere, y no serè confundido jamas. Mas es incierta de nueltra parte; porque siendo fragiles por nuestra cosecha, O lutea vasa portantes, podemos prevaricar, y defviarnos del camino: por esto es precisso, y necessario à quien esperael temor santo de Dios, temor filial, y de no ofenderle : de esta suerte contenida la voluntad con el freno del santo temor para no perder el camino, ni precipitar e en el vicio, y estimulada con la espuela, y aijon de la esperanza para caminar con aliento azia su Dios, nos sera esta cierta, y firme.

### S. III.

DE LOS EFECTOS DE LAVERdadera Esperanza.

O hallareis virtud alguna de quantas Dios comunica al alma, que no destruya el uracan, o rayo de qualquiera culpa mortal: sola la Fè, y la Esperanza por singular mifericordia del Señor se mantienen en quien ha pecado, para que aunque sumergido en la culpa, pueda creer, y esperar de Dios su auxilio para

aborrecerla, y su misericerdia para perdonarla: mas assi como la Fè, quando queda por algun pecado grave muerta, y sin vida de la gracia, dexa de obrar muchos de aquellos saludables esectos, que suele obrar quando está viva, y animada; assi la Esperanza, que está muerta en el hombre quando ay algun pecado mortal, no suele hacer en el alma aquellos prodigiosos esectos, que obra quando e a viva con la gracia, y animada de las buenas obras.

El primer esedo de la Esperanza es estimular el animo, y erigirle à bien obrar : ella es un poderoso estimulo, y acicate del animo: Stimulus, O calcar animi, que dixo un Sabio: desuerte, que como al Labrador la esperanza de una buena cosecha le hace madrugar, le anima à trabajar, y sufrir las inclemencias del tiempo, y como al Soldado la esperanza del premio le dà espiritus, y aliento para tragarfe los peligros, y penalidades, que configo trae la gerra; assi al Christiano, como Soldado de Christo, el anhelo de ver à su Dios, y la esperanza de conseguir la corona, le reville de intrepidez, y anima à romper por los peligtos, respetos, y maximas de mundo, que se encuentran en esta peregrinacion, y camino de vida eterna. Y este fue el sagrado esfuerzo, que comunico al Apostol su misma esperanza, quando dixo: Ad ea, que sunt priora extendens me ipsum, ad destinatum persequor , ad bravium Superne vocationis. (18) Fantaes la gloria, que espero, decia un San Francisco de Assis, que todos los trabajos de esta vida se me hacen llevaderos, y suaves. De este admirable efecto tenemos un practico exemplar en el Beato Gargano, de quien refiere felipe Ferrera en los Santos de Italia, el dia quatro de Diciembre, que infpirado, y llamado de San Mignel

(18) Cap. 3.

Indicatella.

1,000 13.

do-

dole al descanso, y a recibir la corona, decia: Satis eft, quod laborafti, metes nunc quod seminasti. Y bien, fieles mios, oireis en el fondo de vueltro corazon semejantes palabras de consuelo en la muetre, los que llevais una vida poltrona, y relajada, y un alma encarnada en vuestros gui-

tos? vedlo vosotros.

(19)

Ifale

40.

El segundo esecto de la Esperanza, es dar fuerzas, y virtud al alma para padecer los trabajos de elta vida: Qui autem sperant in Demino, mutabunt fortitudinem, (19) se reviltiran, dixo Ifaias, de nueva fortaleza los que esperan en el Senor para practicar la paciencia, y fufrimiento entre los agravios, contradicciones, y guerra, que el mundo les hace, y al modo, que el cuerpo, y manos de un Labrador hechos al rigor de los tiempos, y aspereza de la tierra, se curten, se fortifican, y enduran para llevar el trabajo; assi la esperanza del Christlano con el exercicio continuo, y practica de las virtudes se corrobora, y fortalece contra las tribulaciones, tinieblas, y trabajos, que padece el alma: de ella como de un capacete de acero impenetrable se revistieron los Martires para entrar en los tormentos, y desarmar el rigor del fuego,

y de las fieras. Es singular, y prodigioso el es-fuerzo, que diò à un San Adriano, y à su Esposa Natalia la esperanza de ver à Dios, y de gozarle. Adriano, Soldado de profession, y en su floreciente edad, admirando un dia la constancia de los Christianos en sus tormentos, les pregunto, que esperais por tanto como padeceis? Respondieron, esperamos aquellos bienes, que ni los ojos vieron, ni los oidos oyeron, ni los entendimientos de los hombres alcanzaron, los quales nos tiene ya Dios preparados, y dispuestos. Adriano altamente herido, y trocado con esta tan faludable respuesta, abrazo la Ley de Christo, y pidio ser puesto en la lista de los que avian de ser marririzados : llego el dia de ofrecerse al martirio, y como se prohibiesse à las mugeres servir à los Martires, Natalia cortado el cabello de su cabeza,

y vistiendose el trage de hombre en a trò en la carcel para assistir, y animar à su Consorte. Avia ordenado el Tirano Maximo, que se quebrassen en un yunque los brazos, y piernas de los Martires; pidio Natalia por fingular favor le empezaile el facrificio por su Consorte Adriano, y aqui fue, donde atropellando los fueros todos de la compalsion natural, y tierno amor de su Esposo, le tomo de los pies, y los estendio sobre el yunque, para que hiziesse èl Sayon su oficio: cortados ya los pies, y quebradas à su vista las rodillas, le hablo assi; Señor, y siervo de mi Señor Jesu Christo, aun teneis vida? esten= ded vuestra mano, y serà cortada para imitar a los Martires : alargo Adriano à su Esposa la mano, que le pedia, y poniendola sobre el yunque, se la cortaron, entonces espiro este glorioso Martir del señor: (20) Dei sacra fames, quid non mortalia pectora cogis? Ved aora almas mias, quanto puede la verdadera esperanza en

el pecho de un Christiano. El tercer efecto es, recrear el animo, y dilatar el corazon afiigido entre las angultias ; triftezas , y peligros de esta vida : aveis vilto por ventura en medio de un mor erizado; navegante alguno, que se regozije, y alegie? rara vez lo encontrareis, sino etta loco; pues este gozo, y alegria dexa la esperanza en el Christiano mientras navega por el mar encreipa» do , è inquieto de esta vida: Fortifsia mum solatium habemus, qui confugimus ad tenendam propositam (pem, (21) dixo el Apostol. Entris ezcanse los judios; desconsuelense los Paganos, afijanse los Hereges, teman los pecadores, y estremezcanse los impios: Nos verd Spe tanta gloria, quemode non latabimur! (22) mas nosotros, decia el Abad Apollo, con la esperanza de tanta gloria tenemos motivo para alegrarnos; y llevar con consuelo los trabajos: porque à la manera, que una fina esmeralda desde sus puros, y apacibles fondos llama à los ojos fatigados, y los combida à gozar del alivio, y refrigerio, assi la esperanza alivia el animo angustiado, y le recrea, poniendo à su vista los fondos, y pielago infondable de gozos, y delicias

(20) Marchantle us tref. It de spe letta

> (21) Ad Habracot

(22) Paliadius. in Lanfiaca cap. 54.

soberanas, que le esperan. No obstante, la esperanza aflige el animo, y le martiriza mientras le le dilata la pos-

letsion del bien esperado.

Tres colas mortifican el corazon del justo en esta vida; la incertidumbre-de su salvacion, el temor de ofender à Dios, y la esperanza del bien prometido, y dilatado, y elta dilacion del bien, que espera martiriza al milmo tiempo, que la certidumbre de la Fè, y esfuerzo de la Esperanza le consuelan: Spes, que differtur, afligit animam. (23) El huesso fuera de su Prov. a 13. centro vive inquieto, y dolorido; no os admireis pues, si el corazon del justo, que espera llegar à su centro, y vienaventuranza, que es Dios, viva en dolor, mientras se le dilata la possession de su bien, y se quexe como otro David, diciendo: Heu mihi, quia incolatus meus prolongatus est! (24) Ay de mi, que se me dilata el descanfo, y eterna morada de mi patria! Juan Bromiardo refiere, que andava un Siervo de Dios con el rostro siempre inclinado azia la tierra, y cali nunca se reia, quando supo de cierto, que le moria, empezò à reirle, y à veltir su semblante de alegria : preguntaronle, porque os reis, ò que novedad es està? Y respondiò, quando estava lano, viendome desterrado de mi patria celestial, y en la miserable carcel de elle cuerpo, no me sabia la rifa, mas aora me alegro, y regozijo: Quiame cerno patriæ meæ propinguum. (25)

(25) Summa Predicant w. mors.

(23)

Pfain. 1195

Considerar el Purgatorio, que padecen las almas; no tiene que ver el formidable martirio, con que las prueba, y examina el fuego material, à quien Dios eleva milagrofamente para que las queme, fiendo espituales, con el martirio, en que las pone su misma esperanza, y deleos de ver à Dios, no cumplidos. Lite martirio sufrio el alma de un Hermano Coadjutor de la Compania de Jelus: fue virgen toda su vida, y por no aver avivado en ella con actes frequentes de Esperanza los deleos de ver à la Santissima Trinidad, padecia en el Purgatorio por pena la dilación de ver à Dios. Registrad las vidas mas heroycas de las Virgenes, y Santas, y vereis, que entre todo

el fuego de trabajos con que Dios las purificava en esta vida, el mas insoportable era para ellas, no satisfacerse sus esperanzas, y deseos; porque corriendo fu Esposo la cortina de sus perfecciones, y admirables providencias, que con luz poderofa, y clara poniendo à sus ojos, y robandoles el corazon, y afecto con una dulce, y poderofa violencia por abrazarse con el bien unico, que se les mostrava, al mismo tiempo les servia de impedimento, y de maroma, que las detenia para no llegar, su mismo cuerpo mortal, que agrava el alma; y alsi le ven eltas almas agonizar, morir, y desfallecer de amor, mientras se les niega la possession del sumo bien, en que de sean descantar; por ello con lagrimas, y suspiros del alma, embian a su Esposo humildes quexas por medio de las criaturas, segun aquello de los Cantares: Dicire

ei, quia amore lanqueo.

El quinto efecto de la Esperanza, es dexar el animo tranquilo, y sol-Tegado al morir, y como los arboles se espacian, y recrean con el aura suave que les baña; assi los juitos al morir se llenan de serenidad, y sossiego con la firme esperanza del bien prometido. Figuraos, que un fiel, y valiento Capitan despues de aver defendido una plaza a colta de heridas, hambre, y desvelos padecidos, despues de aver hecho levantar el sitio à sus enemigos, que le cercavan, llegasse al Palacio de su Rey; podria menos, siendo su Monarca justo, dadivoso, y liberal de ir affegurado con la esperanza del galardon! No estaria su animo consolado, y sereno con el conocimiento de averle complacido, y peleado fielmente por su honor? Es cierto. El justo en esta vida ha defendido el caltillo de lu alma, que Dios le encomendo, peleando esforzadamente, y viviendo de trabajos, y afficiones por no entregarle al mundo, demonio, y carne, declarados enemigos de su Rey supremo, y suyos. Luego no sera mucho, que camine con serenidad, y sossiego a la presencia de su Dios, à quien consta de su fidelidad, y valor.

Ena es la cansa porque suelen

morir los justos banados en su inte- ga de su libertad, y alvedrio, y anirior de gozo, y alegria. O! y quan madas de una firme esperanza de vidulzemente descansa, y muere, el que muere en los brazos de Dios! O quam benè cadit ille, qui cadit in brachla Dei! dixo Santa Nicolasa Virgen. El cifne al morir canta mejor, que en -y cariño, o Esposo mio, segun vues, vida sporque lo mas puro de fu fan- tra divina palabra, y vivire de vuefgre, y lo mejor de sus espiritus bafiandole el corazon lo fuavizan, y di- mi esperanza. Mirad aora con quanta latan; alsi el exercicio, y practica de las virtudes, junto con la esperanza del premio, cercando el corazon del jutto quando muere, le llenan de dulzura, y suavidad, y hazen, que el alma respire interiormente aquella regalada expression, y suave afecto: In pace indipfum dormiam, O requiescam, quoniam tu Domine singulariter in spo constituisti me. (26) Las Virgines en el dia de sus despotorios

que en efte cafe no fuele fer pecado

vir en su amor, le dicen: Suscipe me secundum eloquium tuum, O vivam, O non confundas me ab expectatione mea, (27) recibidme en vueltra amistad, tro amor, y no dexeis confundida mas feguridad, y confuelo lo dirà el justo en la muerte, en que cossan -ya las tribulaciones, v tormenta de esta vida, y quando potrado en tierra su capital enemigo, que es el cuerpo, ve và el premio destinado à lus trabajos, y cercano el gozo, que esperava: dira como o ro David entre afectos de gozo, y alegria: Tenuisti manum dexteram meam, O in voluntate tua dedux sti me, O cum glohaziendo à su Esposo una alta entre- ria suscepisti me. (28) prefunipcion que suca la la volun

(27) P/. 118.

> (28) Pfalm. 72.

## eyranegraf karanegrafe

### DOCTRINA I In Treel, policies at II.

DE LOS VICIOS CONTRARIOS A LA VERDADERA Esperanza. mer los medens, que Dios min

that Responding on the consensus of the fall del president on upflanted of L primer cuydado de un dief- esta he de tratar de la presumpcion, L primer cuydado de un dies- esta he de tratar de la presumpción, tro Piloto en su navegación, y de la desesperación, que son dos es tomar el rumbo, que mas vicios contrarios a ella. derecha, y feguramente encamina al puerto, y declinar dos peligros. El uno, el de los peñascos inmediatos a la superficie del agua; el otro, el de los bancos de arena: aquellos para que no se estrelle la nave, y le vaya à pique; ettos para que no encalle perdiendo su curfo, y movimiento El corazon es una nave, que govierna el hombre, y toma el rumbo àzia el puerto de la vida eterna ; por esso deve prevenir el peligrofo escollo de la deseiperacion, y el baxio de la presumpcion, o banco de una mal fundada esperanza : aquel para no sumergirle en lo profundo ; este para que no se impida su curso, y movimiento. En la Doctrina precedente hable de la esperanza verdadera; en

des tomar el rambo, que mas vicios contrarios a ella.

to the pone on the minute meetings.

DE LA PRESUMPCION , Y MAL fundada esperanza del Christiano.

T A presumpcion una es del entendimiento, y es un acto de loverbia, con que el hombre confir, y presume vanamente de si mismo, y se paga de sus propias prendas, y talentos, de donde dimana cierto agrado, y complacencia interior de sus cosas, estimandolas mas de lo que en si son. Los efectos de esta prefumpcion son varios. El primero es, preferir l'u juyzio, y dictamen al de los otros en las cofas ag bles en acuerdos, y congrellos, pareciendole, que no lo aciertan, o que irian mejor

600

Por

(26) Pfalm. 4. 474

por otro camino. El fegundo, preferir sus dones, talentos, y virtudes à los de los demas. Lo tercero, juzgar con cierto sobrecejo, y desprecio interior los hechos, y dichos de los otros, reputandolos por de poco alcance, o experiencia. El quarto, emprender negocios, ó colas que son sobre sus fuerzas por adelantar en honra. El quinto, pretender, y tomar empleos, que exceden su capacidad, con una moral necessidad de no poder salir bien en ellos. El sexto, meterse en oficio ageno, y en cosas que no le tocan, haciendo continuo crisis de las cabezas en su govierno, y providencias. El septimo es querer mandarlo todo, y ser como el primer mobil en el Pueblo, Comunidad, o Cabildo. Mas porque este vicio no es derechamente contrario à la esperanza, hablare de la presumpcion que toca a la voluntad. Elta es, segun los Theologos, un esperar, y confiar vanamente de Dios los bienes eternos, y de la gracia, y no por los medios dispueltos de fu divina providencia: Inordinata confidentia de Deo. Este pecado opuesto à la virtud de la esperanza, es de suyo gravissimo, y centra el Espiritu Santo: preguntando Socrates en que se diferencia el justo del pecador? Respondiò, en la esperanza: porque el jutto espera bien el bien, y el pecador le espera mal: el juito funda su esperanza en la misericordia, y promessas del Señor, y juntamente en el bien obrar; el pecador la pone en la misma misericordia, pero falta de buenas obras: aquel espera pero teme, y desconfia de si mismo; este espera, pero in verdadero temor, y vanamente confiado. Recibid, fieles mios, esta regla general, cierta entre los Theologos, y Doctores, por donde vereis quan vana, y sin firmeza es en muchos de vosotros la esperan-

Regla ge-

(1)

Ita Theol.

cum Sanat.

Thom. 2.2.

9. 21. Vide

Exim. d. 2.

de spe sect.

3. Illung de

fpe 5. 3. n.

Regla general: Mientras la vida eterna, la gracia, el perdon de nuestras culpas, y otros bienes espirituales, necessarios para vivir bien, no se esperan de Dios nuestro Señor por aquellos medios que su Magestad nos prescribe, nuestra esperanza es vana pres

za de salvaros.

sumptuosa, y temeraria, y pecado grave: es la razon, porque esto es despreciar el orden, y providencia de el Señor en diffribuir sus auxilios, y ofrecer su misericordia, pues le consta del govierno, y providecia de Dios, y no obstante este conocimiento, presume, y espera sus auxilios, y misericordia por otra providencia, de cuya prefumpcion nace lo primero, hacerse atrevido para pecar mas, o no salir del vicio, aunque Dios se lo mande : lo otro abandonar el temor de Dios, y de su justicia que le amenaza, y en este sentido le ha de entender lo que digo en los casos siguiente: otra cola es si sin hacerse cargo del orden, y providencias del Señor, y fin considerarlo, presume neciamente el perdon, y elpera convertirse despues, como fucede a varios pecadores, porque en este caso no suele ser pecado mortal esperar el perdon para despues. Contra ella regla pecan mortalmente: lo primero, muchas perfonas que viven de assiento en algun vicio, costumbre, o proxima ocasion de pecar, v. g. de embriagarse, luxuriar, comerse lo ageno, vivir de trampas, no pagar, &c. las quales no queriendo poner los medios, que Dios manda, y los Confessores les intiman para salir del pecado, no obstante esperan de Dios el perdon de sus culpas que confiessan, estrivando en unas cortas diligencias, y medidas, que su ciego, y apassionado juyzio les propone como suficientes, aun quando la lumbre natural de su conciencia les reprehende, y dice que no llegan. Es la razon, porque esto es esperar, y pretender el perdon de sus culpas por un orden indevido, y sin los medios que Dios manda, y esto es una especie de presumpcion luterana, que se opone manifiettamente à la esperanza, de quien se propio esperar de Dios las cosas digna, y ordenadamente, como dice el Eximio Doctor ubi supra n. 2. Quando un zeloso, y prudente confessor coge à sus pies alguno de estos penitentes conaturalizados ya con el vicio, y le dice : Tu te precipitas, y te pierdes: tu estas dexado de Dios, y si ju misericordia no bace c ontigo un milagro ma-

(80)

epidming.

vor que resucitar à un muerto de la sepultura, te vas sin remedio a los Infiernos, la primera sepultura de sus labios suele ser esta: pues Padre no ay misericordia en Dios? Si: pero para quien la implora con humilde corazon, y arrepentido, y para quien la busca con alta resolucion de poner los medios necessarios, aunque amarguen al amor propio, y a la carne; mas no la ay para quien abula, y le burla de ella profiguiendo en lus vicios: Facite ergo fructus dignos pænitentiæ: (2) li teneis elperanza del perdon, haced, os dice el Señor, obras propias de un corazon verdaderamente contrito, O ne caperitis dicere Patrem habemus Abraham, y no os fieis unicamente, en que teneis à Dios por Padre. No querais esperar en palabras engañosas, ni en que teneis de vueltra parte el Templo de Dios, dixo Jeremias à los Hebreos: Nolite confidere in verbis mendacii dicentes templum Domini, templum Domini, tempium Domini: (3) assi os dire yo, no querais, ò fieles, vivir de assienferem. c. 7. to en vuestras culpas, y fiados en que ay en Dios milericordia, repetir: Misericordia Domini, misericordia Domini: porque la misericordia de Dios mal entendida, su paciencia mal agradecida, y lu bondad ultrajada, tera por vuestra malicia la ocation de vuestra eterna ruina.

Lo segundo: pecan mortalmente algunos, que estrivando en el vigor, y fuerzas de su complexion, y de su corta edad, con una prelumpcion temeraria dexan el convertirse para lo ultimo, ó en su edad avanzada. (4) Dos Ion las reglas por donde se mide la vida del hombre: la primera es la buena disposicion, y lanidad del cuerpo, y el vigor, y lozania de la edad. La segunda es, la voluntad del Señor, que con su admirable providencia tiene taffados los dias de cada uno: Numerus men-Jium ejus apud te est, (5) decia Job. La primera regla, lisonjea el animo entregado à los guitos, prometiendole vida larga ; porque fegun la disposicion, y lozania de la carne luelen ser los pensamientos, y afectos mas alegres, y lozanos, fundando en ella lus ideas, y esperanzas.

La segunda regla, sin tener respeto à la robusta salud del hombre, rompe como, y quando quiere por la vida, y suele abreviar los dias especialmente de los impios, à quienes fu edad le los prometia largos: Minorasti dies temporis ejus, perfudisti eum confusione, (6) dice el Profeta. Assi lo hizo Dios con el Emperador Anastasio, à quien apareciendosele un venerable anciano con un libro en la mano, le dixo citas palabras: En ob perversitatem fidei tua quatuordecim annos deleo de vita tua: advictte, o Emperador, que por tu mala vida te quito catorce años de los que avias de vivir : verificose sin duda la amenaza, porque explicandole el Cielo con truenos, y relampagos, le enderezo un rayo, que le fue a bulcar al retrete de su Palacio, en donde el miedo, y su mala conciene cia le avian escondido. Mañana, manana me convertire, es la maxima que cotto caro, y privo del Cielo à muchos, porque se les cierra de golpe la puerta, quando menos lo peníavan, quedandole fuera del arca de salvacion con la voz del cuetvo, los que no aprendieron el gemido de la paloma: Ipsa resest, dixo oportunamente San Aguttin, que multos occidit cum dicunt cras, cras, O subito oftium slauditur, remansit foris cum voce corvina, quia non habuit gemitum columbinum. 7, De suerte, que como a Sigismundo Rey, lla navan sus vassallos: Rex Grastinus, el Rey de mañana, porque siempre dexava para otro dia la expedicion de los negocios ; assi vereis à muchos Christianos, que legun dexan para delpues el bolverle à Dios, no son Christianos de oy, fino de mañana, Christianos crattinos. Oy no fe fia aquis y mañana si, suele ser la tarjeta que cuelgan los Mercaderes cada dia en su tienda; alsi muchos Christianosa que no tienen gana de convertirfe. responden à quien les aconseja, o Suplica: oy no, otro dia si, pot aora no puedo entrar en exercicios, no puedo hacer una buena confession general, no puedo abandonar tal comercio con f. por aora no puedo ser de la Escuela de Christo, o setcera Orden, no puedo hacer peni-0002

(6) Pfaim. 886

(4) Vide Cornel. in cap. 18. Eccli. v.

Fudiry to \$.

(2)

(3)

Luca. c. 3.

(5) Fob. c. 14. (11)

Lib. 9. revis

S. Auguft. ferm. 16: in Matth.

ten-

tencia, ajustar cuentas, pagar deudas, dexar juegos, y diversiones, despues serà, despues me enmendare, &c.

§. II.

O tercero, pecan mortalmente con pecado de prefumpcion, y vana esperanza algunas personas nobles, ricas, o delicadas, especialmente Señoras, que viviendo de assiento en algun vicio, como es grave inmerfion del animo en taraos, visitas, gastos, con perjuizio grave del buen govierno, y fanta educacion de fu familia, o que se hacen celebres, y famolas por demafiado francas, y familiares en el trato de los hombres, aun quando no le dice cosa mala en particular de ellas en materia de luxuria, no pudiendo sufrir el remorso de su mala conciencia, quieren sin dexar el vicio afianzar su salvacion en algunas devociones vocales, exercicios pios, librillos devotos, reliquias compatibles todos con la relaxada conducta de su vida. Apenas vereis pecador, dixo Alapide, que no tenga alguna devocion, unos ayunan los sabados, otros llevan el escapulario, este es devoto de las almas, aquel anda el Via Crucis, y en el interin no tratan de enmendar sus vicios, y costumbres graves falsamente esperanzados en que quien tuviere alguna devocion con la Virgen, ò algunos Santos no se condenarà, y tendrà tiempo de arrepentirse: Que omnia aftute eis Diabolus suggerit, (8) todo lo qual les sugiere el enemigo para que vivan descuidados, en medio de que las devociones son santas. Ello es cierto, que quando las Virgenes, y Religiofas con oracion, ayonos, y penitencias, no se dan por leguras en el negocio de falvarfe, estas otras almas Christianas de nombre, y mundanas por lus obras, faltas del temor verdadero, viven tan vanamente confiadas, como li tuvieran obras verdaderas de justos: Sunt impii, qui ita securi sunt quasi justorum facta babeant : (9) vais, os dice en este punto Gerson, gran Canciller de Paris a la confession mas para ser condenadas de Dios, que para

set absueltas. Esto tiene el valeros de rebozos al confettaros : esto el miedo con que os explicais: eno el mudar de Confessores porque no os entiendan: esto, ó almas realmente engañadas, la eleccion de Confesso, res menos rectos, menos fabios, ó mas faciles, y manejables, y en cierto modo colgados de vueltro querer con limolnas, dadivas, y regalos, que los ponen, fino fon muy lantos, y definterellados, à peligro de difimular con cierta interessada epiqueia el contravando de vuettra vida tibia, graves omissiones, y descuidos: pentais, o mugeres hartas de guttos, vanidad, y paslatiempos, hallar abierta la puerta del Cielo? al morir os lo diran. Lo que Christo os repite es. que os esforceis à entrar por la puerta de una vida estrecha, que es la puerta de falvacion; porque muchos querran entrar, y no podran: Contendite intrare per angustam portam, quia multi, dico vobis; quarent intrare, onon poterunt.

Lo quarto, pecan gravemente varios, que esperan de Dios auxilios para no recaer en vicios, quando voluntariamente buscan, o no quieren dexar la ocalion, o proximo peligro de èl : semejante esperanza, no es una temeridad, y delirio? claro es, que si, pues con ella se tienta à Dios, esperando temerariamente su auxilio, al mismo tiempo, que se le ofende: Qui estis vos, qui tentatis Dominum! decia Judit, (10) non est iste sermo, qui misericordiam provocet, sed potius, qui iram excitet, & furorem accendat. Querer , que Dios te guarde metiendote voluntariamente en los peligros, es querer meterte en el fuego, y no quemarte. Lo quinto, pecan gravemente los que viviendo de assiento en el vicio, y con animo de no dexarle, se prometen tiempo para disponerse despues, y la misericordia en Dios para ser perdonados: assi tratan à la misericordia divina, dixo Santa Brigida, (11) como si estuviera colgada de su alvedrio: In arbitrio suo posuerunt misericordiam Domini.

Ha llegado à tanto la presumpcion en los Christianos tibios, y relaxados, que toman asylo de la bon(10) Judith. c. 8.

Lucus, c. .

TOWNS A

Vide Cernet in ear.

(11)
Lib. 9. reve-

(9) Eccles. c. 8.

(8)

Cornel.in c.

\$4. Eccli. v.

lad

De los picios contrarios à la verdadera esperanza.

(12) Lib.de poenis. -falvo: Abundantia clementia cœlestis libidinem facit humana temeritatis, dixo Tertuliano, (12) quafi pateat via ad delinquendum, quia patet ad ignoscendum. No querais pues prometeros para despues auxilio, para convertiros; porque esto es querer, que consejo que pueda impedir el po-Dios sea fiel contra quien le es in- der, y voluntad del Señor, y vuesfiel, que su paciencia sirva a nuestra tra esperanza de convertiros despues, malicia, es hacerle guerra con su es vana; no obstante defiriendo mas milma milericordia, es quererle ofre- a su presumpcion, y errado juyzio, cer un corazon podrido, y un alma que al folido confejo del Padre, sainficionada con el contagio de las liendo un dia desde la una de sus cacuipas. Decidme aora, puede aver sas à la otra, le assaltò subitamente mas enorme infolencia, y atrevimiento, ni pre umpcion mas temeraria, que proleguir pecando contra Dios folo porque es bueno, y rorque no se cansa de sufrirnos? Si Dios fuera inflexible para condenarte en recayendo en la culpa, al primer pecado harias penitencia, y mudarias de un joyen, que tenta cir in calas din vida, rompiendo por tus inclinaciones, sabiendo, que sin remedio avias usia Dyina , ai los remordin anos de ser condenado, si recaias en la culpa; pues, què diabolica prefumpcion, ô que fea ingratitud ferà hacer menos por un Dios, que es benigno contigo, què hizieras por el milmo li fuera inexorable, y justiciero? Oid este caso, que el Padre Rofignoli refiere en sus verdades eternas.(13) Un Ingles Gentil hombre, Ingeniero, y docto en las facultades, convencido del Padre Guillelmo Uvelton, le aparto de la heregia, refuelto à no concurrir con los Proteftantes, mas como arrielgava sus empleos, è interesses, si se declarava Catholico contra los edictos de la Reyna Isabela, queriendo conciliar el servir a un tiempo a Dios, y à el mundo, se avia exteriormente como Protestante; y en lo interior queria ser Catholico: bien veia, que su conducta era pecado grave, mas falto de resolucion para abandonar su fortuna, fi professava exteriormente la Religion Catholica, rebolvia en su mente, que para falvarfe le bastava morir bien, y declararse entonces Catholico; ideandole tiempo para el arrepentimiento, y la misericordia del Señor, para el perdon de sus culpas, tenia prevenidos dos Sacerdotes Catholicos, uno en la Corre de Londres, otro en

dad del Señor, para pecar mas à su

una Aldea cercana, à donde se salia algunos tiempos, para que si le sobrevenia la muerte, lograffe oportunidad de reconciliarfe con la Iglefia, y ser absuelto de sus culpas : mirad, le decia el Padre Uveston, que non est consilium contra Dominum, no ay, un moral acidente, que le derribo en tierra, corrieron los criados à llamar el mas cercano de los dos Sacerdotes, mas aunque se dio priessa el Confessor por llegar a tiempo, ya el infeliz avia espirado, y con el sus esperanzas. Fiaos aora en el defpues me convertire.

### que en ues anill et. 2 mar de da lub-

T O fexto, pecan mortalmente algunos, que combatidos fuertemente de tentaciones contra la Fè, castidad, y otras virtudes, piensan, y prelumen con lu induttria, y fuerzas naturales vencerlas, sin implorar los auxilios, y focorros de la gracia, y tal puede fer esta persuasion, y advertida presumpcion, que vengan à dar con su juyzio en el error de los Pelagianos. Lo septimo, pecan mortalmente varios, que faltos de la consideracion, y temor de la Divina Justicia, con una fragil esperanza de que no les sucederà mal alguno, se mantienen en algun vicio, sin atreverse à salir de el : Peccavi, O quid mihi accidit triste: (14) Yo he pecado dice el otro, y no me ha fucedido desgracia alguna hasta aora, pues yo espero en Dios, que no me fucedera mal, y que me dara tiempo para arrepentirme. Ay quien tena ga en su mano una bivora, y no la sacuda luego! Ay quien mantenga un capital enemigo dentro de su casa, y en su corazon un demonio? Ay quien prefuma con fu traicion, y excessos tener por enemigo al mismo Dios? Pues elto hace el pecador, fiado en que no le vendra mal para no

(14) Ecc. cap. 5.

(81) Jerren C. q.

(22) 1 Si .tallerT

foam. rozs

(13)

martis. 5. 3.

In exercitie

desi

(15) . Eccl. cap 5.

(16) Eccles. c. 5.

(41)

Here care for

生知

dexar el vicio: Non tardes converti ad Dominum, O ne differas de die in diem subitò enim venit ira illius, O in tempore vindicte disperdet te. (15) Sucede à estos lo que al necio pezezillo, siempre ocupado en buscar cevo à su apetito, que quando menos lo piensa, queda cautivo en la red, ó prelo del anzuelo: assi vatios no premeditando, ni temiendo el castigo por mas que se les amenaze, profiguen cevando su apetito en gustos, deleytes, y passatiempos prohibidos, hasta que les coge in fraganti, ò con el burto en las manos, como dicen, la justicia de Dios: Nescit bomo finem fuum fed ficut pifces capiuntur bamo, O. ficut aves laqueo comprehenduntur , fic capiuntur homines in tempore malo. (19) Dice el Espiritu Santo, alsi passo con una viuda, que oy llora su ererna condenacion con lagrimas de fuego en el infierno: vivia divertida con un joven, que tenia en su casa, sin que en tres años el temor de la Justicia Divina, ni los remordimientos de su conciencia, ni los medios, que la davan sus Confessores, llegasten para despedir su galan, falsamente esperanzada en que ya se convertiria despues. Una noche en que se estaba despojando para entrar en el lecho con su joven, la sobrevino un accidente mortal, que la acabó la vida, siendo testigo de su infeliz fin el mismo amante, que despues me lo refirio, y quando este caso era bastante para retirarlo à una Religion, ò à una cueva, hizo en el complice tan poca mella, que como fi fuera ilulion, ò no temiera el infierno, bolvio à pecar con otras, y foltar la

Lo octavo, pecan con temeraria presumpcion, y vana esperanza algunos, que arrestados à salir con su intento à suerza de oraciones, novenas, suplicas, Missas, ò limosnas esperan, y desean del Señor conseguir por algun milagro la salud, vida, fortuna, ò pleyto, que en lo humano vèn yà sin remedio, si Dios no os la ha prometido, y os la quita, porque vè, que no os conviene, por què os arrestais temeraria mente, y esperais lograr un bien temporal por medios extraordinarios? No veis,

que es esto tentar à Dios? No por esto se condena el recurso à su Magestad, y la esperanza de conseguir algun bien; y mas si se vè uno prevenido del Señor con una se viva, y especial consianza, que Dios a vezes comunica quando quiere hacernos alguna gracia, o favor con providencia especial, o milagrosa.

Lo noveno, pecan mortalmente los que con una presumpcion diabolica, è impia recurren a Dios esperando de su bondad auxilios, y aslistencia para el cumplimiento de alguna cosa ilicita : como es alguna pretension iniqua, salir bien en un pleyto injusto, dexar confundido al proximo; confeguir el empleo para el que no tiene talento, ni capacidad. Lo decimo, pecan con pecado de presumpcion varios Personages, y Grandes, que hartos de propia voluntad, con un grave detorden de fus Estados, ni pagar criados, ni cumplir obligaciones de jutticia : esperan falvarse a costa agena, y lin el propio vencimiento de si mismos; y alsi vereis, que se corresponden, travan amistad con Beatas, personas Religiosas, que corren con sama de fantidad, o las traen à sus casas, y tal vez son gentiles hypocritas, o si empezaron bien el camino de la virtud, con el aura popular, y frequente comunicacion con dichas personas, vienen à descaecer, o se malean, ò se pervierten, de que tenemos en nuettra España recientes, y no pocos exemplares. Sabed, o nobles, que muchas vezes dexan de ser oidos los justos quando piden à Dios por otros, pues ettos lo delmerecen, y no se ayudan; y Dios no ha prometido à los justos, que les dara siempre que pidieren para otros: Exasdiuniur quippé sancti pro se ipsis, dixo San Aguitin , (17) non autem pro omnibus exaudiuntur vel amicis, vel ini micis, vel quibuslibet aliis; quia non uteumque dictum est dabit , sed dabit vobis: y es cierto, que a vezes veda Dios à los justos el que rueguen por los impios, como lo prohibio à Jeremias, quando le dixo Tu noli orare pro populo boc ... O non obsistas mibi, quia non exaudiam te: (18) no quieras orar por este pueblo, y no

(17) Trestat. in Joan. 1028

(21)

for excection

quartit, 5. 3.

Liberts posmit.

(18) Jerrm. c. g. impidas con tu oracion mi justicia; porque no seràs oido. Es palabra muy piadosa decir el pecador al justo, encomiendeme usted à Dios; pero lo es mas, y mas puesta en razon la respuesta: encomiendese usted, y ore de weras.

Ultimamente, llegan à confesfarse con este pecado de presumpcion, y temeraria esperanza varias mugeres, que provocando la pacien-HI H D. ( 22/10) cia de Dios, y su divina indignacion con el trage profano, sobervio, provocativo, inmodesto, con que llegan engreidas con cierta hinchazon, y secreta sobervia de su animo, con que idolatrando en si mismas desean ser estimadas, y aplaudidas, esperan on obstante del Señor, quando van à confessarse el perdon de sus pecados. Decidme, mugeres lin luz de Dios, sin conocimiento, ni temor de vuestra mala conducta de vida, como podeis tener verdadera, y viva esperanza de que Dios os perdone en la confession pecados de luxuria, secreta presumpcion, y sobervia, embidia, venganza, murmuraciones, y galtos, que no podeis hacer sin incurrir deudas, ô sin dexar de pagar las antiguas, quando en vez de llegar como reas de condenacion por vuettras culpas à los pies del Confessor, interior, y exeriormente humildes, y contritas, llegais respirando vanidad, engreidas en vuestra carne, y fentidos, con rizos, afeites, coloridos, modas, y otros desordenes, que son indicios evidentes de vuestra vanidad, agrado, y complacencia de volotras milmas! Teneis privilegio, o buleto del Papa para salvaros entre una conducta de vida tan agena del Bautismo, tan contraria à la profession, que hizisteis de Christianas, tan carnal, y relajada! Delengañaos, que està muy lexos de vofotros la verdadera esperanza, y mucho mas la humilde penitencia del todo opuesta a rizos, afeites, coloridos, y halagos de vuestra carne. Penfais engañar à Dios, como os engañais à vosotras milmas? creedme, que sereis dichosas, si al morir escapais de las manos del Demonio, à quien servis toda la vida. Y por que? por el desordenado amoi

que segun los pecados de consequencia, à que os induce, es en volotras un continuo pecado mortal, que no quereis reconocerlo, ni persuadiroslo por vivir holgadamente, tomando por pauta, y regla la vida de las demás, aunque desdiga del buen exemplo, y virtud, que deven respirar las mugeres Christianas.

### S. IV.

DEL VICIO DE LA DESESPERAcion, contrario à la verdadera esperanza.

Ara entender la naturaleza de este pecaco, es de observar, que una cosa es despecharse, otra desesperarie: despecho es aquel impetu ciego, furor del animo, y arrelto con que una persona se hiere, hace mal, se mata, ò precipita governandose por un juyzio errado, y tumultuario de que el medio de falir de un trabajo, deshonra, ò profundo desconsuelo, es acabar con la vida. Con este despecho se passan algunos un cuchillo, ahorcan, se tiran à los pozos, ò rios, especialmente doncellas, y mugeres aburridas, en que no descuida el Diablo con sugestiones, y efte pecado mas le opone à la caridad propia, que à la esperanza. Otra cosa es desesperacion, la qual consiste en un positivo desvio, que hace el hombre de su Dios, de su amorosa providencia, y de sus medios, con una grande desconfianza de salvarse, y de alcanzar perdon de sus culpas, à que à vezes se sigue el despecho, y precipicio. (19) No hablo aqui de cierta especie de desesperacion imaginaria, que suele el Demonio inspirar, y sugerir con abominables ofrecimientos, y hablas interiores, que se perciben en la imaginacion, v. g. como que no ay Dios, que ya no tiene remedio, que en vano se cansa, porque Dios no le ba de perdonar, Oc. Ay varias almas, unas energumenas, otras de especial virtud, pero exercitadas del Demonio mas frequentemente en la imaginacion; que en los miembros; otras de complexion profundamente melancolica; otras de una imaginacion traviessa, y

Ita DD,

DH

bulliciosa; à quienes como dixe en el primer tomo en el tratado de las paísiones por lo abultado de los ofrecimientos, por las hablas interiores, que les parece oyen alla dentro de su imaginacion, y por cierta exasperacion, delazon, y despecho, con que el apetito animal, inmutado, y agitado, como una fiera herida del Demonio, se encrespa interiormente, y se irrita, les sucede affigirse, y desconsolarse, pensando à vezes, qua faltan à la Fè, y à la Esperanza, ò que se aburren, y despechan, quando realmente no es assi ; porque en todo ello no suele aver libertad, ni consienten, siendo obra puramente de la imaginación, y apetito, en donde como en dos establos del alma', entra el Demonio a inquietar, y met r ruido, quando en la voluntad, y entendimiento vive la Fè, y la Esperanza, aunque à ellas les parezca que no, segun lo de Job: Reposita est bac spes mea in sinu meo.

(20) Job. cap. 19. (20)

elici

(21) Facobi c. 2.

Por esso solo hablare de la desesperacion voluntaria: apenas hallareis pecado mas injuriofo a la bondad del señor, que deseiperar el hombre de su salvacion, y remedio, no queriendose persuadir, el que practica el Senor con nofotros, fegun dixo el Apostol Santiago, mucho mas su misericordia, que su justicia: Superexaltat misericordia judicium. (21) Este pecado es del todo opuesto à la Esperanza, y contra el Espiritu Santo, y segun los Theologos es mucho mas grave, que el pecado de la presumpcion, esta se opone à la virtud de la Esperanza por excesso desordenado: mas la desesperacion por defecto, injuriando gravemente la misericordia del Señor, y esicacia de su langre. Yo veo, que conforme le vive, mas estan los Predicadores para amenazar à los malos con los efectos de la Divina Jutticia, que para animarlos con la dulzura de su misericordia: pues por demastado esperar en Dios, y confiar vanamente en su paciencia, avandonado el temor santo, viven de assiento en el vicio, sin querer persuadirie el calligo: Et non veniet super nos flagellum; mas porque ay almas, unas de corazon, y genio pusilanime; otras falsamente inspiradas del Demonio con algun solapado engaño, que entre muchas verdades claras pone à su vista; y otras, que como una agitada nave tronchados los mastiles, perdido el timón, y rota la ancora de la esperanza, con el golpe de las olas, y combate de las tentaciones, están ya para estrellarse en el peñasco de la desesperación, è irse à lo profundo, sera bien descubrir este peligroso escollo del animo, y sus raizes para evitarse.

La primera raiz de la desesperacion, es un juyzio errado, y que sabe à heregia; es à saber, que lus culpas sobrepujan à la misericordia de Dios. La segunda es, una tenàz, y terca persuasion, de que no se le han de perdonar sus culpas, aunque la misericordia divina sobre, exceda à todas ellas. La tercera estal inmersion del animo en sus vicios, que apenas le dexan respirar, y como un hombre sumergido debaxo de las aguas, no puede respirar, ni mirar al Cielo, assi un pecador sumergido en lo profundo de fus vicios, siente dificultad en respirar, y bolverse à Dios: tanto es el peso de ellos, que le oprimen: Iniquitates mee supergresse sunt caput meum, O sicut onus grave gravatæ sunt super me. (22) La quarta, es una gran debilidad, y decaimiento del animo, de suerte, que aunque le animen, y repitan, que Dios esta prompto para ayudarle, no se atreve ya a levantarse, ni clamar à su Dios, como un jumento, que atollado en un pantano, aunque tenga algunas fuerzas amedrentado, y falto de animo, no se vale de ellas para levantarse; y como un hombre caido en un pozo, aunque le echen una cuerda, no tiene animo para assirse de ella.

### into a contract S. V. of the about

A Ssentado esto, sea regla general:
por mas pecados, y enormes
que uno tenga aunque aya descreido, y deses perado de Dios, entregado su alma al Demonio, y cometudo quales quiera sacrilegios toda-

(22) Pfalm. 73. via tiene abiertas las puertas de la divina misericordia, las llagas del Salvador, y franca su sangre para su remedio, ii quiere llamar à ellas: Pater omnibus fons vita: y se puede bolver mas brevemente su corazon à Dios assittido de su gracia, que no le faltarà, que andar un cuerpo vivo diez passos: Cum questeris Dominum Deum tuum, invenies eum, si tamen toto corde quasieris, (23) fiempre que buscares à tu Dios, y señor, le hallaras, si con todo el corazon le buscas; es la razon, porque la gracia del Señor, y el dolor de tus culpas, con solo un instante de riempo tienen baltante para traer à Dios à dentro del alma, y borrar del corazon el pecado: Non impeditur temporis angustia misericordia Dei, (24) dixo el Chrisostomo, Contra esta regla pecan mortalmente : lo primero, aquellos, que inspirados de el Demonio, de que no ay remedio ya para sus culpas, y de que no hallaran quien los absuelva, se retiran por mucho tiempo de la confession, y desesperando el remedio, se precipitan ignominiofamente en varios vicios, como aquellos, de quienes dixo el Apostol: (25) Qui desperantes semetipsos tradiderunt impudicitiæ in operationem immunditiæ omnis.

(25) Cap. 4. ad Ephes.

(23)

Deuter. c. 4.

(24)

Homil. 2. iu Pfalm. 50.

> Lo segundo, los que sintiendo en su interior la clara, y viva reprehension de sus vicios, que todos fus miembros, fentidos, y potencias, como complices del pecado, le azotan el corazon, y le convencen de ser reo de eterna condenacion, perdida yà la esperanza, y con el agua à la garganta, como dicen, se van à lo profundo de sus vicios, perfuadidos, como otro Cain, que sus culpas no son capazes de remedio: Major est iniquitas mea quam ut veniam merear. (26) Tal fue la desconfianza, y abismo de desesperacion, que incurrio un hombre, cuyo funefto fin me refirio, como testigo de vista, un hombre de virtud probada àzia el ano de 1715. en cierto Reyno de España, donde hize Missiones, y cerca de el Pueblo, en que yo prediquè despues de algunos años, empezò un hombre ordinario à dar à logro, y con usuras algunos pocos rea-

les, que avia granjeado sirviendo: prestava, v. g. treinta, y le hacian papel de bolverle treinta y cinco; fiava el azeyte, cevada, y otros frutos al precio mas subido de el años otras vezes los comprava uno y dos reales mas baratos, folo porque anticipava la paga à los pobres Labradores : con estos arbitrios hizo alguncorto caudal, vistiose el abito de la Tercera Orden, el qual toman algunos para cubrir su mala vida, y no para dexarla, como el mismo abito se los predica. Un dia comulgando este hombre, viò una alma, que en figura de mono disforme el Demonio le iva soplando de una oreja en otra, y llamandole à parie, le dixo: Hermano, ha oomulgado? Relpondio, si: se ha dexado algnn pecado ? Respondió el infeliz entonces: Hermano, ya se yo, que, que Vm. sabe mis cofas; sepa, que yo ya estoy sin remedio, y que mi alma huele à azufre: el interès me ha perdido, y me vienen impulsos de aborcarme. Observaron algunos indicios de esto, y algunos tirados de la compassion lo recluyeron en un quarto con personas, que estuviessen à la vista : tal era el temor, en que avian ya entrado los mismos, que le disuadian su designio, y como ni con la cinta de sus calzoncillos, ni con el tirabraguero, que llevava, se pudiesse ahorcar, busco la ocasion, y encontrando una foga de exparto, le ahorcò; pero le hallaron vivo tòdavia, y por veinte y quatro horas que vivio, le predicaron un Padre Jefuita, un Religioso Francisco, y varios Clerigos Sacerdotes, para que esperasse el remedio de la misericordia divina, mas el murio impenitente, v desesperado. Aquella noche huvo una gran tempestad de truenos, y rayos, y uno de ellos mato al Sacristan de una Iglesia: sabidor del sucesso el Senor Obispo, mando se enterralle al fin de un pantano, de donde por mucho tiempo se originaron varias tempestades, y nublados, hasta que aviendo acordado el Cura se quemasse secretamente el cadaver, cessaron las tempestades.

Lo tercero, pecan gravemente aquellos impios, que haciendo un vil aprecio de las cosas eternas por

Ppp.

la

la falta de conocimiento, y por lo amortiguado de su fee, si acaso les ha quedado, tirandoles folo los bienes de esta vida, no reman; luchan, ni clamando en la tempestad deshecha de la muerte por atinar con el arca de falvacion. Algunos hereges ay, mejor dire, hombres sin vios, o A= theistas, que encrespado el mar, perdidos los mastiles, deshechas velas, y cables, en lugar de bolver los ojos al Cielo, y hacer los esfuerzos por no anegarse, metiendose en la escotilla, se ponen a jugar, o tomar tabaco de hoja, dexandose à discrecion de las olas, como si dixeran: estos menudos instantes de vida, que nos quedan, divirtamonos : aísi vereis impios, especialmente en las Cortes, donde reyna la ambicion, y amor desordenado de el mundo, que en el lance de el morir estàn con una terrible indiferencia de animo, fin fufto, ni temor de el naufragio eterno, y con un fatal abandono de sì mismos, y con una profunda desesperacion de salvarse, acaban su vida. Lo quarto, pecan mortalmente varios Politicos, y Estadistas, que pesando mas en la balanza de su amor los empleos, honras, y conveniencias temporales, que no los bienes eternos, hacen una practica despedida de la salvacion, y de el Cielo, como la hizo aquella impia Reyna Isabela de Inglaterra, quando dixo : deme Dios quarenta años de reynado temporal, y arro pese con su Reyno. Lo quinto, pecan mortalmente con pecado de defesperacion varias Labezas Eclesiasticas, y politicas, que perdida la es peranza, y confianza, de que Dios ferà en su ayuda, dexan de emprender colas arduas, y dificiles, y de vencer inconvenientes, y atajar de-10rdenes, que pueden con la gracia de el Señor, y deven, segun la obligacion, y peso de su oficio vencerlos.

### 5. VI.

E Sta desesperacion, y desconsiana za de salir con el intento, à que les ostimula su misma obligacion, y conciencia, nace lo prineto, de la debilidad de see, y de la

poca , menguada luz de el conos cimiento, con que aprenden debil, y remissamente aquel dicho de el Apostol : Omnia possum in eo, qui me confortat. Lo segundo, de la falta de animo para lufrir contradicciones, y trabajos, los quales apenas alloman , quando meten grima , y aluftan à un corazon de carne el no atreverse varias Cabezas con el espiritu de un Chrisostomo, un Ambrotio, un Athanasio, à hacer frente à los vicios, y defordenes de sus subditos, unos escandalosos, otros desobedientes, y contumaces: el no tea nerse tiellos contra los respetos, poder, y amenazas tal vez de sus mismos subditos, sobre que armaran pleytos: el temerlos con cierta epiquia, nacida mas de el amor al interes, que de la gracia, no es tanto, porque son en si dificeles las cosas, antes el miedo, falta de resolucion las buelve dificiles, aun quando en si son faciles, decia Seneca: Non quia difficilia, non audemus, sed quia non audemus, difficilia sunt. (27) De esta mortal desconsianza nace quedarfe muchas cosas sin providencias, que las remedien, calificandolas de impossibles, paliando la desconfianza con el pretexto (al parecer de quien no trata de oracion) prudente, y en los ojos de Dios cobarde, de que se seguiran mayores inconvenientes; la lastima es, que yà cite temor cobarde, y defecto de esperanza en Dios, suele hospedarse en la casa de la prudencia; de aquellas Cabezas, digo, que corren plaza de detenidos, y prudentes.

Ultimamente varios Eclesiasticos, y Religiosos hechos à una vida poltrona, y regalada, vienen a perder la esperanza de trabajar, esta tudiar, y darse à la virtud para hacerfe instrumentos en el bien espiritual de las almas. La prudencia carnal suele hacer en estos à proporcion, lo que en otros hace el vino, y es coger el alcazar del juizio, para no ver el hombre su peligro. Persuadios, ò mortales, que està el Señor esperando a derramar sus misericordias sobre los pecadores, y que al gemido, y voz de vueltro corazon, os oira compalsivo: Expectat Dominus ut miserea=

(23) Deuten c

(27)

Ep. 104.

Cap. 4

Howni, to in

147

(28) Ifaia cap. 30.

tur vestri, & idea exaltabitur parcens vobis... miserens miserebitar the advocem clamoris tui, statim ut audient respendebit tibi, nos dice Dios por faias. (28) Quando Rufo Senador fe hecho à los pies de Augusto Cefar, pidiendole perdon de su delito, no solo le perdono, mas bolviendole à su fos dones, dice Seneca lib. 3. de beneficiis cap. 27. mirad quanto mas deve esperar quien peco de aquel infinito abismo de bondad, y mitericordias?

(29)Hemil. Pfalm. 24. O grandis misericordia Domini! O grande misericordia del Señor, exclamare con San Chrisoltomo, (29). Estando el mundo sumergido en el pecado, vino el Criador del mundo, y clavò en su cruz el papel, y escritura de nuestras culpas, para que nadie desesperasse: li eres impio, acuerdate del Publicano: si lascivo, y deshonesto, acuerdate de la Samaritana, y Magdalena: fi homicida, acuerdate del buen Ladron : eres blasfemo, acuerdate de San Pablo, primero perseguidor de Christo, y despues valo escogido, y Apoltol suyo: Peccasti pæritere; millies peccasti, millies pænitere; has pecado, duelete de tu culpa: has pecado mil vezes, duelete mil veces. Se lo que es el tormento de la conciencia, y lo que es desesperar, el Diablo repone, è inspira diciendo: passaste en vicios la juventud, perdiste, y relaxaste tu vida, frequentalle teatros, juegos, y cafas, donde hallavas el peligro, te juntafte con malos lados, que te enfenaron el vicio, o concurieron contigo; tu juraste, tu blasfemaste sin freno, tu hurtaste, y viviste de la

avaricia: Que ergo tibi saluris spesest? Pues que esperanza puede ser la tuya de salvarte? Bien puedes passar en gustos los pocos dias, que te reaan. Esto es lo que te inspira tu enemigo, mas yo de parte de tu Dios, y Sefior te aviso, si has caido, aun puedes levantarte; perecute con la culgracia, le dio exquifitos, y precio- pa, aun puedes refucitar; luxurialte sin freno; todavia puedes ser catto, y continente; caiste en adulterio, aun puedes verte libre; ivas à los teatros, frequentavas las comedias, aísiltias a faraos, todavia puedes retirarte, y abandonarlos; te juntavas con malas companias, aun ay tiempo de acompañarte con buenos no ay porque desmayar, pues tienes libertad para abrazar el bien, gracia de el Senor para buscarle, y misericordia para recibirle, buelve al interior de ru conciencia, duelete alli de tu culpa, expliquen fu dolor las lagrimas de tus ojos, pon à tu vista de un lado el juizio, que te espera, y de otro las delicias soberanas, que Dios tiene preparadas para los buenos: mientras vives, mientras ay aliento, y respiracion en tus labios, aunque estes para espirar, aun ay tiempo para foltar las cadenas : Non impeditur temporis angustitia misericordia Dei, la estrechez del tiempo no es capaz de impedir, que entre en ti la gracia, y misericordia del Señor: todo esto os digo dilectissimos hermanos, no para que afloxeis en el camino de la salvacion, si para animaros los que aveis caido con una viva le, y esperanza del perdon; jamas desespereis, esperar, si de la gran bondad del Señor, que os espera.





# INDICE GENERAL

DE LAS COSAS MAS NOTABLES de esta Obra.

Lat. significa tomo. La tr. significa tratado. La d. significa doctrina. El S. significa parrafo. La f. significa folio.

## tins a dartes, and A medias patricular a contract

Abstinencia (vide ayuno) remedio para vencer los vicios de la carne, t. 2. tr. 11. d. 5. §. 1. f. 33. Achaques ponderados por comer carne, y escapar la ley del ayuno,

t. 2. tr. 11. d. 5. §. 3. f. 36.

Adam: siete dotes con que le criò Dios, t. 1. tr. 5. d. 1. §. 1. f. 156.

Pacto que hizo Dios con èl, como cabeza de los mortales. ibid. §. 2.

f. 157. Esectos que el pecado original obrò en Adam, y sus descendientes, ibid.

Adulterio: vide luxuria, y zelos. Afeccion pia, y santa de la voluntad (vide liamamiento) t. 1. tr. 4. d.1.

9. 2. f. 114.

Afectos tacitos al pecado (vide pecados ocultos.) Reglas sobre el desamor à las cosas de este mundo, t. 1. tr. 2.d.4. §. 1. s. 60. Vision del B. Henrico de Suson, y un caso de San Antonio Abad, ibid. En que consisten los esectos tacitos: dictamenes, unos torcidos en que estrivan, otros verdaderos mal aplicados, ibid. §. 2. f. 62.

Afectos tacitos à honra, y estimacion propia de donde nacen varios pecados, ibid. §. 3. y 4. à f. 63. Notable castigo de sugetos, que todo

lo querian mandar, ibid.

Afecto à la codicia, y ambicion, y castigo de un Regidor sobre esto,

1bid. 5. 5. f. 65.

Afecto tacito à vengarse, ibid. §. 6. f. 67. Al deleite, y à la luxuria, §. 7. f. 68. Notable juizio de un Religioso, §. 8. f. 70.

Ayuntamientos: obligaciones graves de los que son de govierno, son

Padres de la Republica, t. 2. fr. 156 d. 1. S. 1. f. 193. Varias reglas para conocer sus pecados por toda la doctrina. Falta de union en las cabezas. Eclefiafticas, y Seglares, ibid. S. I. f. 194. Cabezas de vandos, y parcialidades en los de govierno, ladearse las Cabezas: Regidores tumultuantes, ibid. S. 1. f. 195. Falta de justicia, y vigilancia: intereses con que manchan sus manos: contribuciones iniquas à la gente del campo; causas detenidas, ibid. hasta el S. 4. à f. 195. Embu. tidos: caudales del comun desvanecidos: llevar algo por crear oficios, ibid. 6. 5. f. 200. Sentencia del P. Vieyra sobre los de govierno, ibid. §. 7. f. 204.

(00)

Einnil. 2.

Pfalm, 244

Alabanza: El Sanctus, Sanctus, Sanctus, Sanctus, Io fiò Dios al mundo por boca de un niño, t. 1.tr. 9. d. 6.§.1. f. 368. Alma muerta en cuerpo vivo lleva el que está en pecado, t. 1.tr. 2.d.3.

§. 3. f. 54.

Alma: comparase à un castillo de cristal, t. 1. tr. 2. d. 3. §. 4. f. 58. Alma racional: argumentos de su inmortalidad, t. 1. tr. 5. d. 5. §. 3. y 4. à f. 193. Amancebamientos (vide ocasion.)

Amancebamientos (vide ocation.)

Amancebado, en cuyos brazos muere su amiga, echandole al espirar un
quajo de sangre de sus entranas,
t. 1. tr. 6. d. 2. §. 4. f. 214.

Amistad de Dios resfrian las culpas leves, t. 1. tr. 2. d. 1. \$3.5. f. 39. Amor: es deseo de lo hermoso, t. 1.

tr. 4. d. 1. S. 2. f. 115.

Amor conyugal (vide zelos, y matrimonio) t. 2. tr. 12. d. 7. §. 1. f. 87. Amor de Dios, y del proximo: dos amores fundaron dos Ciudades, a Jerufalen, y Babilonia, t. 2. tr. 17. d.1. §. 1. f. 299. Varios epiteros del

W1110

amor con varios similes, t. 2. tr. 17. d. 1. S. 2 f. 300. Es de la naturaleza del fuego: Fabula de Prometheo, ibid. S. 3. f. 301. Motivos de amor a Dios, y al proximo, ibid. §. 5. f. 303.

Arbol ingerto en todos los frutos es imagen del amor de Dios, t. 2. tr. 17. d. 2.5.1. f.304. Propiedades del amor de Dios, y del amor propio por toda la d. 2. à f. 304. Los ojos del amor propio son dos, ibid. §.4.

f. 307.

Amor natural: varios grados de el, t. 2. tr. 17. d. 3. S. 1. f. 310. Grados del amor humano, ibid. §. 2. f.3111 Estados del amor Divino, ibid. §.3. f. 313. Caso de Raymundo Lulio, ibid. Varias señales, de quando el amor Divino es ya perfecto, ibid. S. 4. f. 316. Grados de el, ibid.Heridas del amor, ibid. §. 5. f. 318. Doctrina sobre este assumpto de la V. Marina de Escobar, ibid. f. 319. Amor de los enemigos (vide enemigos,

o enemistad. Amor reciproco, y de las Congregaciones, y Comunidades, expressado en la fabrica del cuerpo humano, t.2. tr. 17.d. 5.8. 1. f. 326. Notable enseñanza para el hombre en 16. misterios del cuerpo humano, ibid. d. 5. por toda à f. 326.

Amor de Santa Catalina de Sena para con una enferma impaciente, ibid. S.2. f.329. Vinculo de amor en los Hermanos Congregantes, t. 2. tr. 17. d.4.5.1.f.320. Todas las cosas caminan, y se enderezan à un uno, ibid.

S. I. f. 320:

Apetito (vide passiones) es de la raza de las fieras, t. I. tr. 1. d. 2. f. 102 Tiene dos partes, concupiscible, è irascible, ibid. S. I. f. 12. Sus primeros movimientos, y tentaciones, y la obligacion de enfrenarle, ibid. S. 2. f. 12. y 13.

Apologo del Lobo con los Paftores; t. 2. tr. 15. d.1. S. 3.f. 198.

Avaricia (vide limofna.)

Avariento (vide rico)muere hablando con sus halajas, t. 1. tr. 4.d. 4. § . 6. f. 143. Auxilios, que Dios da (vide vocacion, llam amiento) unos suficientes, otros encaces, t. 1.tr.4. d. 5. S. 2. f. 147. Ayuno es la mas oportuna mortificacion de la carne, t. 1. tr.1. d. 3.5.2.

f. 21. Es remedio para vancer todos lus vicios, y apetitos, t. 2. tr. 11.d. 5. S. I. f. 33. Como, y quando obliga el ayuno, y escusas que se dan por no ayunar, ibid . S. 2.f. 34 A quienes obliga, ibid. S. 3. f. 36. Quando estan essentos del ayuno los Militares, ibid. f.37. Quienes, y quando estan dispensados del ayuno por razon del trabajo, o enfermedada ibid. §. 4. f. 38. A què cosas obliga el ayuno, ibid. §.5. f. 39. De la calidad, y quantidad de los manjares. y de la parvedad de materia, ibid. S.6. f. 41. Se burla el Demonio del Abad Juan por aver ayunado mas que los otros Monges, t. 1. tr. 1.d.36 S. I.f. 20. A.t.y. Condenale un nino

por blastemar : He funde à un blat-feino Maria S Heima, ibid. S. 1. f. 3. Efcufas, que là el blastemo, y Aptilmo (vide Christiano) su haz diraleza, efectos, y profession, que en el se hace, t. 1.tr. 5. d.1.\$.3. f. 158. Ceremonias del Baptimo, lo que nos enseñan, ibid. S. 4. f. 160. Hermofura, que dexa el Baptismo en el Alma, ibid. Exemplo de Murita, Diacono, que mostro à un Tirano los lienzos, conque le avia facado de pila, ibid.§.7. f. 166. Exemplo de un Turco, que no quiso el Baptismo por oir parlar en las Iglehas à los Christianos ibid. §. 8.f. 137. Bayles, que son segun los Santos Padres, t. 1. tr.6.d. 6.5.1. f. 240. Bay-

les en romerias, y Santuarios, y venganza, que tomo Maria Santilsima, ibid. Mara un rayo à tres, que bay laron en una romeria, ibid.f.24f. Minueres, bayles de noche, y juegos sin luz, ibid. Varios incentivos de los bayles publicos, ibid. §. 2. f. 242. Reglas generales para conocer, quando sean pecado grave, ibid. §. 3. f. 243. Trece peligtos de pecar. que ay en los bayles, ibid. d. 7. S. 1. f. 244. Castigo de un joven, que no quilo persuadirse, eran nocivos. ibid. f.246. Es llevada una Doncella danzadora à los infiernos, ibid. f. 247. Injurias hechas a Christo en los bayles, ibid. Escusas, que dan para no dexarlos, ibid. §. 4.3.f. 248: Modo de celebrar las bodas lin bayles, t. 1. tr.6.d.7. §.4.f. 249. Quanto dege-

neran de la nobleza los minuetes, pena de los per ibid, f. 250. Refe ibid. f. 250. Befa, que hizo un Embaxador Turco de los bayles, y diversiones del Carnaval, ibid.

Bestialidad (vide luxuria.)

Bienaventuranza, apetito innato a ella,

t. 1. tr. y. d. 5. S. 4. f. 195. Blasfemia, què cosa sea, t. 2.tr. 1 1.d. 1. S.I.f.I Quanto pecado sea: quando es con libertad, o sin ella, ibid. f. 2. Es señal de reprobacion, ibid. f. 3. Es de varios modos : simple, y heretical: contra Dios, y contra sus Santos, ibid. S. 2. y 3. à f.4. Varias palabras, en que ay blasfemia, ibid. Penas impueltas al blasfemo por las Leyes, y Canones, ibid. S. 4.f.7. Condenase un niño de 5.años por blasfemar : confunde à un blasfemo Maria Santissima, ibid. S. I. f. 3. Escusas, que dà el blasfemo, y remedios para la enmienda ibid. S. 4. f. 8. Castigo de uno , que blasfemo de la Ley de Christo, t. 1. tr. 5. d. 4. S. 2. f. 187.

Abezas : descuido en ver lo que firman con un lance, que jugo Santa Pulcheria à Theodofio, t. 2. tr. 15. d. 1. 5. 7. t. 204.

Cadaver desfigurado del Cefar, t. T.

tr. 2. d. 3. §.3.f. 55.

Caligula Emperador, se criò siero; porque le educo un ama feroz, t. 2. tr. 12. d. 2. S. 5. f. 60.

Callar pecados en la confession, t. 1. tr. 9. d. 1. S. 1. f. 333. (vide con-

feision.) Castidad: exemplo de ella, t. 2. tr. 12.

d. 2. S. 2. f. 54.

Ceguedad del corazon ( vide conciencia ignorante ) de donde proviene: proporcion de la ceguedad del cuerpo, y del alma en muchas cosas, t. 1. tr. 4. d. 4. §. 1. f. 134. De que nace la ceguedad elpititual, ibid. S. 1 y 2. a f. 135. La luz ciega à veces los ojos, ibid. Ciega un nieto de Carlo Magno con los rayos del Sol, en pena de su homicidio, ibid. f. 136. Diez grados, por donde le incurre la ceguedad espiritual, ibid. Es

pena de los pecados passados, ibid. f. 137. Efectos de la ceguedad, y quantos viven en ella, ibid. §. 3. f. 138. Respuesta de Nicetoro Iconoclasta endurecido, ibid. §. 4. f. 140. ( vide dureza del corazon. )

Cenas en la noche, que Dios intituyò el Sacramento de la Euchariftia, fueron tres, t. 1. tr. 10. d. 2. S. 1. f. 411.

Ceremonias del Bautismo lo que significan, t. 1. tr. 5. d. 1. 5. 4. f.

Caridad (vide amor de Dios.)

Christiano: su ser, y obligación, r. 1. tr. 5. d. 1. S. 3. f. 158. (vide Fe.) Christianismo estado de perteccion, ibid. S. 4. f. 159. Indicios por donde se convence, que varios no son verdaderos Christianos, ibid. a S. 5. halta el 9. à f 162.

Crotildis, queria ver muertos à sus hijos, antes que Religiosos, t. 2.

tr. 12. d. 2. S. 4. f. 58.

Codicia: huyen dos ciegos de sanar por codicia de ganar, t. 1. tr.3. d. 3. S. I. f. 92.

Comunion (vide Sacramentos.)

Comulgar, y confeilar à menudo, t. 1. tr. 10. d. 1. S. 1. y 2. f. 301. Comulgar à menudo devotamente, es señal de predetinados, ibid. S. 2. f. 405. Comulgar, quando es de precepto, y quando de consejo, ibid. d. 3. S. 1. f. 420. Repugnancia à comulgar à menudo se ha de vencer, se explica con una parabola, ibid. S. 2. f. 422. Comunion quotidiana: con quanto tiento se ha de conceder, y à raras almas , ibid. §. 3. y 4. f. 424. Preparacion para comulgar, una es del enerpo, t. 1. tr. 10. d. 4. §. 1. f. 429. Se han de abstener de la deuda los confortes la vispera, y dia de comunion, ibid. §. 2. f.43:... Preparacion remota, y proxima fe explica con un fimil, ibid. S. 3. f. 431. Diversas consideraciones, ibid. S. 4. f. 433. Lo que se ha de hacer en recibiendo la hostia, ibid. S. 5. f. 434. Modo practico de dar gracias con varios afectos, ibid. S. 6. f. 436.

Compensacion oculta (vide hurto) varios modos de compeniarie, t. 2. 11. 15. d. 6. S. I. f. 250, Reglas generales, por donde se và, quando es ilicita, ibid. §. 2. 3. 4. s. 251: Compensaciones de criados, ibid. El titulo de pariente, no basta para tomar hurtado por via de compensacion, ibid. §. 5. s. 257. Varias reglas en latin super illicita, & licita famulorum compensatione,

ibid. 5. 6. f. 2582

Conciencia: descripcion de ella; ta §. 1. tr. 3.d. 1.f. 81. Su naturaleza, y variedad, ibid. §. 1. f. 82. Conciencia erronea, ibid. Rehlas para conocerse, ibid. §. 2. f. 83. Similes, con que se explica, §. 3. f. 85. Señales de la conciencia erronea quales sean, ibid. d. 2. §. 1. f. 86. Clamor de la conciencia erronea, ibid. Motivos, en que estriva, falsos, §. 2. f. 88. Varios pecados, que con ella se cometen, §. 3. f. 89.

Conciencia ignorante: una culpable, otra inculpable; y similes, con que se explica, t. 1. tr. 3. d. 3. S. 1. f. 92. Nueve reglas, para conocerse, S: 2. f. 93. Señales de obrar con ignorancia culpable, ibid. S.

3. f. 94.

Conciencia dudosa: reglas, y similes, que enseñal, como se ha de proceder en la duda, t. 1. tr. 3. d. 4. § 1. f. 96. Indicios de quando no consienten varias almas, aunque des-

pues duden , §. 2. f. 97.

Conciencia escrupolosa: una fingida, otra real; y esta es en todo, ò en parte escrupulosa, t. 1. tr. 3. d. 5. §. 1. f. 99. Ponense varios escrupulos, y reglas para alivio de escrupuloso, ibid. f. 100. Sus indicios, ò señales, de ser escrupulos, ibid. § 2. f. 101. Nueve raizes de los escrupulos, y sus remedios, § 3. f. 102.

Conciencia mala, è inquieta, quan miserable: es despertador del alma, y azote del corazon, t. 1. tr.3.d.6. §. 1. f. 105. Grita un simple, sin cessar, à un Eelesiastico el dia que avia de morir mal: Confiesse ev. m. confiesse ev. m.; ibid. §. 2. f. 106. Efectos terribles de la maia conciencia, §. 1. 2. y 3. à f. 106. Diligencias, que hacia uno, porque se le olvidasse el pecado, y le remordia mas, ibid. §. 2. f. 1 07. Un cuerpo muetto ape-

gase à su homicida, y le llevava consigo. §.3.f. 07. Theodosio se aparecia à su hermano Constante, que le mato, §.3.f. 108. Tremeudos pavores de Apollodoro, y Neron, §.3. y 4. à f.108. Conciencia mala; pero falsamente quieta similes; con que se explica; y los que viven en ella, §.5.110.

Confession general, t. 1.tr.7.d. 1.f. 252: Es inutil para escrupulosos, d. 13 S. I. f. 253. Es necess ria para los que se confiessan mal por uno de quatro capitulos, ibid. S. 2. y 3. à f. 253 Es util para muchos, S. 4. f. 258. Los frutos de hacer confesfion general se explican con varios fimiles, S.5. f. 258. Perfigue el Demonio à Aleyde, mientras no hace confession general, ibid. f.260. Modo practico de hacer confession general : ponense 21. reglas con algunos similes para expedicion de Confessores, y alivio de los penitentes, t. 1. tr. 7. d. 2. por toda, f. 262. Del modo de ir discurriendo practicamente para la confession general por los mandamientos: ponenie algunos limiles, t.. tr. 7. d. 3. por toda, f. 27. Modo de preparar el corazon para la confession general, t. 1: tr. 7.d.4. S. 1. f. 280: Reglas generales, ibid. Que cofa lea penitencia, y sus frutos, ibid. 3. 2. f. 281. Modo de preparar el corazon con meditaciones; §. 3: f. 282: Modo de preparar los sentidos, y cuerpo con la penitencia, ibid. §. 4. y 5. f. 284. Exemplo; con que se insinua, ibid. Impedimentos, que pone el Demonio, y el amor - propio para no hacer renitencia, quando se trata de hater confession general, y una exortacion de San Ambrolio à ella, §: 6. y 7. à f. 287.

Confession particular, y examen: callar pecados en la confession, t. 1. tr. 9. d. 1. S. 1. f. 332. Advertencias varias para el penitente, y para el Confessor, ibid. f. 333. Dos condiciones principales de la confession, ser entera, y verdadera, ibid. Varios casos, en que se callan pecados, S. 2. f. 334. Vase de la boca de una muger la hostia, por callar pecados, ibid. f. 335. a=

Confession fervorosa: condiciones, que ha de tener, t. 1. tr. 9.d.3. §.
1. f. 343. Falta la humildad en las confessiones de muchos, ibid. §. 2. f. 344. Falta la confusion propia, y verguenza en las confessiones de varios, §. 3. f. 347. Claridad, y sinceridad, e nconfessarse sin escusas: con dolor, y

fidelidad, §.4. y 5. à f. 349.

Confession, y examen de personas, que tratan de oracion, y frequentan Sacramentos, con que modo se ha de hacer, t. 1. tr. 9. d. 4. §. 1. f. 353. Advertencias varias, ibid. f. 354. Por pensamiento, ibid. §. 2. f. 355. Por palabras, §. 3. f. 356. Por obras, §. 4. f. 357. Formula de acusarse los Hermanos de las Escuelas de Christo, y Maria Santissima, §. 5. f. 359.

Confession, y examen de personas Religiosas, y almas persectas por pensamientos, deseos, palabras, obras, exercicios, y votos de la Religien, t. 1. tr. 9. d. 5. por to-

da à f. 360.

Confession de niños: Doctrina practica, para confessarlos sin temor, y motivos para ello: como se les ha de preguntar, como se han de acusar ellos, t.1. tr. 9. d. 6. por toda à s. 367.

Confession practica de gente ruda, è ignorante, t. 1. tr. 9. d. 7. §. 1.

f. 380.

Confession practica de algunos Estudiantes de Universidades, ibid.§.2. f. 382.

Confession practica de mugeres nobles de vida vulgar, ù ordinaria, §. 3. f. 384.

Confession practica de los reos, y presos en carceles, §. 4. f. 386.

Confession practica de un enfermo, que està para recibir el Viatico, Confession à menudo ( vide Sacra-Intento ) t. 1. tr. 10. d.1. S. 1. f.

mento,) t. 1. tr. 10. d.1. §. 1. f. 402. Los danos de dilatar la confession, ibid. Fruros de confessar à menudo, ibid. §. 2. f. 405. Los Energumenos se curavan antiguamente declarando sus tentaciones, y faltas, ibid. f. 406. Gloria de Ulfon marido de Santa Brigida, por confessar à menudo, ibid.f. 407. Escusas, para no confessar à menudo, §. 3. f. 407. La frequencia, y metodo, en confessar e, ibid.

f. 409.

Congregantes: modo de acusarse, t.

1. tr. 9. d. 4. §. 5. f. 359. Amor, que se han de tener los Congregantes, t. 2. tr. 17. d. 4. por toda, f. 320. Exemplo de paciencia en un Congregante de Maria Santissima, ibid. §. 2. f. 323. Amenaza Maria Santissima à un Congregante, por despedirse de la Congregación, §. 2. f. 324.

Contravandistas suelen pecar por el Peligro, à que se exponen, de matar, t. 2. tr. 13. d. 1. §. 5. f. 110.

Conversion maravillosa de una Monja, por medio de los exercicios de San Ignacio de Loyola, t.1. tr.4.

d. 1. S. 3. f. 115.

Corazon del hombre (vide dureza, y ceguedad) tiene tres movimientos, t. 1. tr. 1.d. 1. §. 1. f. 2. Se compara con la nave, t. 1. tr. 10. d. 5. §. 1. f. 439. Se ha de dexar en las manos de Dios, como la massa en manos de la muger, t. 1. tr. 4. d. 5. §. 4. f. 149.

Correccion: recibida con gusto es señal de perfeccion, t. 1. tr. 8.d.3.

S. 2. f. 318.

Correccion fraterna, t. 2. tr. 13. d. 5. §. 1. f. 133. Es de precepto natural, ibid. Varias reglas sobre la obligacion de corregir, è impedir el pecado del proximo, t. 2 tr. 13. d. 5. §. 1. y 2. f. 134. Escusas, que se dan para no cumplir con el precepto de la correccion, §. 3. f. 130. Señales de animo incorregible, §. 4. f. 137. La correccion obra segun la disposicion, §. 5. f. 138. Quince reglas sacadas de van Gregorio para el prudente modo de correguir, t. 2. tr. 13. d. 6. por toda, f. 140.

Crianza diversa tiene diversos exitos, t. 2. tr. 12. d. 1. S. 1. f. 42. y d. 2. S. 5. t. 60:

Cruz: su señal en la frente, t. 1. tr.5:

d. 1. S. 4. f. 160.

Cruz de trabajos, unos la llevan alegre, otros impacientemente, t. 1.tr.

8.d. 4. §. 4. f. 328.

Culpa: no es lo mesmo estar perdonada en la confession, que perdonarse toda la pena, que le corresponde, t. 1. tr. 4. d. 5. S. 6. f. 153. y t. 1. tr. 8. d. 3. s. 1. f. 317.

Cura descuidado, se le aparece San Pedro, y le corrige, t. 1. tr. 6. d.

1. S. 2. f. 204.

Eleytacion fanta de la voluntad (vide afeccion) t. 1. tr. 4.d.

1. §. 2. f. 115.

Demonio sordo, y mudo, imagen de los que callan pecados en la confession, t. 1. tr. 9. d.1. 3. 1. 1.332.

Desamparo del pecador, t. 1. tr. 4. d. 5. S. 1.f. 145. A unos và formando Dios como vasos escogidos, à otros permite falgan vasos inmundos, ibida Vision maravillosa del Alfarero, ibid. \$. 1. y 2. f. 146. Como unos vafos salen bien, otros se quiebran en las manos de Dios, S.4. f. 149. Se inclina Dios al vaso, que se quebro para sanarle, ibid. f. 150. El orden de la predestinación; o reprobación puede Diosfundar en una pequena obra buena; ò en un leve defecto; S. 3. f. 148. Como Dios và desamparando por las faltas veniales, Sa 4. f. 150. Caso raro de las cubas, y vafijas, que se bolvian boca abaxo, ibid. Los passos del divino desamparo lon; retirar su providecia amorosa; retirar su luz; entregar el pecador en manos del Demonio, y caltigar las culpas aun despues de confessadas con la substracción de auxilios eficaces: traense exemplos, y similes, S. 4. 5. y 6. af. 151.

Dilatar mucho tiempo la confession; es indicio de que no ay dolor, t. 1:

tr. 8. d. 2. S. 2. f. 305:

Dinero: darlo à ganancia, quando sea licito, t. 2. tr. 15. d. 2. §. 2. f. 207. Dios: sus atributos, y providencia, por donde se prueba su existencia, y la verdad de nuestra fe, t. 1. tr. 5.

d. 5. S. 2. y 3. f. 191.

Director de la conciencia: su necesfidad, t. 1: tr. 10.d. 5: Si: f. 439. Sus calidades, §. 2.f. 440. Confuela Christo à Valgio Cathecumeno en el mar, y le dirige, S. 4. f. 343. Es Padre , Juez, y Medicoel director, S. 4. y 5. à f. 443. Muchos directores interessados, zelosos, faciles,&c. S. 3. f. 442. El director huya el trato familiar con mugeres, que govierha, S.4. f. 444. Como ha de tener teson, y hacer junicia con todos; le explica con un apologo, §.6. f. 446. Condenale un director por absolver a un Mercader usurario. S. 5. f.445. Ha de tratar con caricia, y suavidad al penitente, \$, 4.f. 445. Vide t. 1. tr. 8. d. 1. S. 6. f. 299.

Doctrina Christiana: ay obligacion de precepto à saberla ; y la subitancia de lo que se ha de creer, t.1.tr. 5. d. 2. S. 1. f. 170. Ignorancia culpable de la doctrina de donde naces S. 2. f. 172. Responde à la doctrina un nino de 5: meles, ibid. Cierrale un Crucifixo los oidos, quando enterravan à uno, que no queria ir à la doctrina, ibid. S.2.f. 173. Quienes la deven saber mejor, §: 3. f. 174. Medios para venir à oirla, y medios de aprovechar en ella, §.4. f. 175. Oir la doctrina, y palabra divina, señal de predestinados, ibida Cortale la lengua una muchacha por no responder à la doctrina,t. 1.

tr. 3. d.3. S. 3. f. 94.

Dolor de los pecados: dolor de una cosa perdidase funda en el amor, t. I. tr. 8. d. I. S.I.f. 292. Dolor de los pecados; uno es sensible; otro espiritual, y del animo, ibid. Este es , o de atricion , o de contricion; explicase con exemplillos oportunos, S. 2. f. 293. Dificultad en varios de excitarse al dolor, S. 3. f. 254. Tres condiciones del dolor: sobrenatural, eficaz, y universal: se explica con exemplos, y fimiles, ibid. por toda la doctrina à f. 294. Dolor ; hijo de el despecho; §. 4. f. 296. Dolor en los malos al confellarse para morir, suele ser sospechoso; §. 54 1. 2974

Dog

Dolor de todos los pecados, menos de uno, es infuficiente, Senife 301.
Señales de faltar el Dolor, y proposito en la confession, quales, y quantas sean, t. 1. tr. 8. d. 2. por toda à f. 304.

Dolor de los pecados, en quienes suele faltar, t. 1. tr. 7. d. 1.§.2,f. 254.Engañanse varios, pensando tienen dolor, §. 3. f. 256. Señales de dolor, y proposito, t. 1. tr. 8. d.3. por toda a f. 317.

Dotes con que Dies crio à Adam,t.1.

tr. 5. d. 1. §. 1. f. 156.

Dureza del corazon (vide ceguedad) como Dios endurece al pecador, t. 1. tr. 4. d. 4. §. 4. f. 139. Sus efectos ibid. §. 5. f. 140. Descubrese el corazon duro, ibid. Desamparo, que Dios hizo de algunos, no queriendo oir los ruegos, que por ellos se hacian, ibid. f. 141. Como Maria Santissima no alcanzó el perdon para dos endurecidos, §. 6. f. 141. Un Eclesiastico dado à mugeres, muere desamparado, ibid. f. 142. Quantos viven en el estado de dureza, §. 7. f. 143.

### E

Clesiastico epilectico, y escrupuloso se deguella, t. 1. tr. 3. d. 5. S. 3. f. 103.

Eclipse del entendimiento ( vide ce-

guedad.)

Eleccion de estado (vide vocacion) reglas para ella, t. 2. tr. 12. d. 4. §. 1. f. 68. Medios para el acierto en ella, §. 1. y 2. à f. 68.

San Eleazaro Conde dà reglas para la fanta educación de una familia, t.2.

tr. 12. d. 2. S. 5. f. 61.

Enemigos, y enemistades: quien se entiende por enemigo, t. 2. tr. 13. d. 1. §. 1. s. 1. s. 99. Del agravio nacen el escozor, el impetu: el odio, y la ira, ibid. §. 1. f. 99. Dos cosas manda el precepto de amar al enemigo, §. 2. f. 101. Reglas generales, por donde se insieren muchos pecados en los enemidados, por toda la doctrina. Los que piden se catugue la injuria, se infaman mas à si mismos, §. 3. f. 103. Odio de los Padres, que no tratan à sus hijos, y motivos en que

and percentage the second of a

estrivan, S. 4. f. 105. Exemplo de la venganza, y embidia, fimbolizado en un perro, §. 5. fs 108. Raizes de que dimana la cheminad y odio,t.2.tr.13.d.2.5.1.f.111. Efec. tos varios del odio, S. 2.f. 112 bus indicios por donde le prueva & S. 3.f. F14. Sus caufas para no conocer su propio rencor, §. 4. f. 115. Exemplo insigne de uno, que servia à uno, que le faco los ojos; y otro de Haac, que cedia lo que era fuyo por no renir, ibid. Castiga Diossas culpas passadas en los que son agraviados, à su parecer sin culpa, ibid. Modos, falsos de perdonar, 5.5. T. 118. El modo Christiano de reconciliarle, S. 6. f. 119.

Energumenos, que se singen, t. 21 tr.

11. d. 1. §. 3. f. 9.

entendimiento es como un Abogado, a quien soborna la voluntad, t. 1. tr. 3. d. 1. §, 3. f. 85. y d. 2. §. 1, f. 86.

Error (vide conciencia erronea.)

Esau se dolio por fin terreno de su pecado, t. 1. tr. 8. d. 1. S. 4. f. 296.

Escandalo, en que consiste es mas ca

Escandalo, en que consiste es mas pecado, que el homicidio, t. 1.tr. 6. d. 1.§.1. f. 202. Es de varios modos, ibid. f. 203. Reglas por donde se descubren varios pecados de escandalo, ibid. à §. 1. à f. 203.

Escrivanos, y Abogados, (vide hurto) fon varios aves de rapiña, t.2.tr.15. d. 4. §. 1. f. 227. Varias injusticias: fraudes: mentiras, y omissiones de los Escrivanos, ibid. §.1.2. y 3. Caso de uno de Hostarich, que vio à un Escrivano de su tierra en el insierno, por ocultar una escritura, ibid. §. 2. f. 23 b.

Escrupulos (vide cociecia escrupulosa. Escusas de los pecados, señal de no fer buenas las confessiones, t. 1. tr. 8. d. 2. §. 5. f. 312. y tr. 9.d. 3.

Esperanza mundana quan fragil, y fallida es, y exemplos que confirman esta verdad, t. 2. tr. ult. d. 3. S. 1. à f. 465. Esperar con desorden los bienes temporales de los hombres: varios pecados que de aqui nacen, S. 1. à f. 465. Esperanza verdadera del Christiano: varias advertencias para su inteligencia, S. 2. f. 468. y 469. Es una virtud Tacologal, que Dios insunde en

13 aminate, explicate for territor, y una villon, 5,3,7 A ab 304.

el alma: ibid. f. 468. Su esfencia, y objeto a que mira: es necessaria gravemente al Christiano para falvarie: ay obligacion grave de hacer actos de Esperanza, y en què ocassiones, ibid. f. 469. Efectos de esta virtud, S. 3. à f. 470. Quanta fortaleza comunicò à los Martires, f. 471. De los vicios opuestos à la Esperanza, d. 4. f. 473. Prelumpcion, y vana confianza en que consiste, §. 1. f. 474. Dicho de Socrates, ibid. Varios pecados en que se incurre por ella, §. 1. 2.3. à f. 474. Castigo del Emperador Anastasio, f. 475. De un Ingles, que - dilato la abjuración de su secta para la hora de la muerte, §. 2. f. 477. Desesperacion se distingue del despecho; una es imaginaria, è involuntaria, otra voluntaria : quan grave pecado sea esta, y sus raizes, §. 4. f. 479. y 480. Varios pecados de desesperación, §. 5. y 6.à f. 481. Caso funello de un usurero que murio desesperado, §.5. f. 481. Esponsales (vide hijos: palabra de casamiento, ) t. 2. tr. 12. d.3. S. 1. f. 62. Su obligacion, S. 2. f. 63. Va-

casamiento, ) t. 2. tr. 12. d.3. §. 1. f. 62. Su obligacion, §. 2. f. 63. Varios modos de dar palabras, §. 3. f. 63. y 64. Decidense varios casos, ibid. Palabra fingida de matrimonio, §. 4. f. 66. Reglas, y proposiciones para la practica, en que se prueva, que fides matrimonii sub conditione copulæ jam babitæ no obliga, ibid. Las Denzellas ellas mismas se infaman por catarse, quando alegan su honra, ibid. Causas, por què se dissuelven los esponsales, §. 5. f. 67.

Eternidad: definela Trimegistro, t.1.

tr. 5. d. 5. S. 2. f. 192.

Eucharistia (vide Sacramentos, y co-

munion.)

Examen: modo de examinarse para la confession general, t. 1. tr. 7. d. 3. por toda f.271. Modo de examinarse las personas, que tratan de oracion, t. 1. tr. 9.d. 4. S. 1. à f. 353. Examen quotidiano: practicaronle aun los Gentiles, t. 1. tr. 2. d. 8. S. 1. f. 392. Motivos para hacerse, ibid. Sus frutos, S. 2. y 3. à f. 393. Porque no hallan saltas los que se examinan, explicase con umiles, y una vision, S. 3. y 4. à f. 394.

Quando, y como se ha de hacer; ibid. d. 9. §. 1. f. 298. Lo que se ha de observar, §. 2. f. 399. Y como se ha de ir discurriendo por pensamientos, palabras, y obras, §. 3. 4. y 5. à f. 399. (vide confession.)

## F

Amilia (vide crianza: hijos: edu-

cacion)

Fe del Christiano: su naturaleza: es de varios modos la fe en general, t. 1. tr.5. d. 3. S. 1.f. 178. Fe de San Genevaldo, en obedecer à San Remigio, ibid. d. 3. S. 2. f. 181. Lo que interviene para el acto de Fè, ibid. §. 2. f. 180. Un nino de leche atestigua à un Tirano la infalibilidad de nueltra fe, ibid. f. 181. Los motivos de la infalibilidad de nuestra fe, ibid. §. 2. y. 3. a f. 180. Pierde la vista siempre que mira azia la tierra, y la recobra, quando mira al Cielo un China, que dexo la fe, S. 3. f. 182. Ay precepto de creer, §. 4. f. 184. Efectos de la fe, ibid. Grados por donde se và perdiendo la Fe, e incurriendo en la heregia, t. 1. tr. 5. d. 4. §. 1.f. 185. Estados, y exercicios diversos de la Fe, ibid. t. 186. Aparecense condenados los Ministros de la Reyna Isabela por no seguir nuestra fe, S. 2. f. 187.Sugestiones contra la Fe, §. 4. f. 189. Explicale à los Moros la infalibilidad de nuestra fe, y falsedad de su lecta,t.1.tr.5.d.5.por toda à f. 190. Conviertese à nuestra se una Mora, y un Moro llamado Abel, à quienes apareciò Maria Santissima, ibid. §. 6. f. 198. y §. 7. f. 200.

Fè languidad, fallida, o humana en algunos al confessarse, t. 1. tr. 8.

d. 1. S. 6. f. 299.

Felicidad del hombre, una perdida en Adàn, otra mejorada en Christo, t. 1. tr. 5. d. 1. §. 1. y 2. f. 156.

Fiestas no se han de passar en juegos,
y desordenes, sino santamente, t.
1. tr. 6. d. 7. §. 4. f. 250. No se
ha de trabajar en ellas, t. 2. tr.
11. d. 4. §.1. f. 25. Exercicios unos

Q99 2

ferviles, otros libres, ibid. Efcufas que le dan para cohonestar el trabajo en dias de fiesta, §. 2. f. 27. Buelvese el pan cocido en mocos de herreria , o escoria , y los garvanzos en piedras por trabajar en fiellas, §. 3. f. 30. y 31. Causas para trabajar licitamente, S. 3. f. 31:

Fomite del apetito se apaga con la comunion frequente, t. r. tr. 10. d.

2. S. 4. f. 415: Fornicacion (vide luxuria.)

Irequencia de Sacramentos señal de que ay dolor en varios , y en otros no, t. 1. tr. 8. d.3. S.1. f. 317.

Fuego del l'urgatorio, es el mismo que el del infierno, t. 1. tr. 2. d. 2. 5. 4. f. 47.

Fuerzas del alma, se reparan con el Sacramento de la Eucharittia, t. 1. tr. 10. d.2. S. 3. f. 414.

### of manufaction and Train Tracks have

QUE HIGH AZER LA TENTA PUR LO LO

and & r. Stone

TELL OF BOOK TO

Ota serena imagen de la ce-I guedad espiritual, t. 1. tr. 4.d.

4. S. I. f. 134. Gracia habitual (vide auxilios, inspiracion) fu estencia, y preciosidad, t. 1.tr. 2. d. 5. S. 1. f. 71. Sus exce. lencias en particular, S. 1. f. 72. Hace en el alma lo que el alma en el cuerpo, S. 1. f. 72. Es vida, y hermofura del alma; exemplos, §. 2. f. 74. Alma lin gracia es como un hediondo cadaver, ibid. Varios limiles; nos emparenta con Dios, y trae al Espiritu Santo à el alma, \$. 3. y 4. a f. 77. Explicate con el fimil del hierro, y con una vision, Ibid. f. 78. Indicios de estar el alma en gracia, §. 5. f. 79. Gracia le aumenta con el Santisfimo Sacramento, t. 1. tt. 10. d. 2. 3.3.t.414.

Gracia del Pontificado la recibio San Gregorio por aver dado de limofna la milma escudilla de plata en que in Madre le embiava la legumbre, t. 2. tr. 13. d 4. §. 3. f. 131.

Gula (vide abilinencia, ayuno) t. 2. tr. 11. d. 5.5. 1. f. 33. Por no vencerla se priva un joven voluntariamente de la villa, t. 1. Ir. 1. d.2. 

## yibbies a qui aba. armentu. rangravener edok histoano puer

falvaile: ay obligacion grave de TEli es castigado por no cuidar de lus hijos , t. 2. tr. 12. d. 2. §. ductiv cits ab

-3. f. 56. Heregia (vide fe) su essencia, y divition, y quando es refervada, it. i. tr. 5. d. 4. S. 1. y 2. f. 186. Varios pecados directa, è inderecta. mente opuel os à la fe, ibid. Hereges que por respetos de mundo no admiten la fe, §. 3. f. 188.

Hermofura como conquista el animo, 1. 1. 11. 6. d. 4. 9. 1. f. 223. Hermofura del alma apagan las tal-

tas veniales, t. 1. tr. 2.d. 1. \$.3.f. 35. Hijas de familia pierden su rubor en los bayles, t.1. tr. 6.d. 7. 8. 4.f. 249. Hijos protervos de l'adres folicitos, t. 2. tr. 12. d. 1. S. 1. f. 42. Eftan obligados los hijos à tener amor, respeto, y obediencia a sus Padres, S. 1. y 2. Impiedad de un hijo con su l'adre castigada. Respeta el fuego à dos hijos, que llevavar acuestas à sus viejos Padres, ibid. - S. 1. Diversos pecados de los hi-Jos con los l'adres, ibid. S. 2. f. 45. Salefe de la sepultura la mano de un hijo atievido contra lu Nadre. - ibid. S. 2. f. 46. Haze pedazos el Demonio a un hijo de una viuda, que salia de noche, ir id. No deven los hijos obedecer à los l'adres en lo que es malo, ni en la eleccion de ellado, S. 3. f. 48. Medios para la honesta educación de las hijas, ibid f. 50. Deven los hijos cumplir la palabra de casamiento, t. 2. tr. 12. d.2. §. 5.f. 59.

Hombre animal, racional, y espiritual, t. 1. tr. 1. d. 1. S. 2. f. 3.

Homicidio (vide aborto) es cogido un homicida junto al cadaver sin poder andar, t. 1. tr. 3 d. 6. §. 2. f. 106. Hurto (vide ulura: compensacion,) f. 2. tr. 15. d. 3. S. 1. f. 217. Apologo del Cuervo, y Serpiente, ibd. Varias reglas generales for donde fe descubren varios modos de hurtar, d. 3.por toda. Hurtan un bucy à San Medardo, y el zenzerro no dexa de sonar, ibid. S. 1. f.218. Impide el angela un Soldado entrar en el Cielo, porque tenia tenido el

veftido con la fangre de sus vastallos, ibid. f. 220. Aparecese un Cavallero con las herraduras ardiendo en las manos por no pagarlas, 6. 2. f. 222. Danos por no relituir à tiempo, S. 3. f. 223. La impoisibilidad de restituir, y pagar en aquel no puedo, S. 3. y 4. f. 224. Caso de los tres condenados, ibid. f. 226. (vide Escrivanos.)

Hypocrelia (vide mentira) varios modos de pecar con ella, t. 2. tr. 16. d. 5. 2. parte, f. 294. Mantiene las fuerzas el diablo a un Hypocrita, que no comia, ibid. S. 4. f. 297.

### 。。此时的位置以及以此,但是是

TGnorancia (vide conciencia) en la doctrina, y misterios de la Fe de donde nace, t. 1. tr.5.d. 2. §. 2.f. 173. Imagen de la Trinidad es el hombre en lo natural, y fobrenatural, t. 1. tr. 5. d. 1. S. 1. f. 155.

Imaginación potencia ciega, t. 1.tr.1.

d. 1. S. 2. f. 4.

Impaciencia, è ira crece en las mugeres con el vino, t. 2. tr. 13. d. 7. S. 8. f. 51.

Impedimentos de el Matrimonio (vide Matrimonio.)

Indignacion, què cosa sea, t. 2. tr. 13. d. 7. S. 3. f. 145.

Infierno muestralo Dios à Santa Terefa, t. 1. tr. 4. d. 5. S. 3. f. 148.

Infensibilidad de el pecador, indicio de no tener dolor de sus pecados, t. 1. tr. 8. d. 2. 5. 3. f. 308.

Infpiracion (vide llamamiento) t. 1.tr.

4. d. 1. S. 2. f. 114.

Intencion (vide pureza de intencion.) Ira, que cosa sea, t. 2. tr. 13. d. 7.5.2. f 144. En que se distingue de la irascible, è iracundia, ibid. En que se diaingue del odio, indignacion, ze-Io, è insensatez, §. 3.f. 145. Varias reglas generales para conocer la ira, y quando se peca con ella, §. 4. y 5. f. 146. Efectos de la ira, §. 6. y 7. à f. 148. Varios pecados de ira, S. 8. y 9. f. 150. Remedios para sugetar la ira, §. 10. f. 153. Ira ministra de la razon, y modo de vencerla, t. 1. tr. 1. d.4.5.1.f.27. Juizio son pefadas las obras de San Henrique buenas, y malas, t. 2.

tr. 13. d. 4. S. 3. t. 130. Juizio temerario, t. 2. tr. 16. d. 1. §. 1. f. 260. Quando ay fundamentos para juzgar , ibid. Muchos ofrecimientos no fon juizios, aunque lo parecen, S. 2. y 3. f. 261. Licho de Santa Catalina de Sena, §. 4. f. 264. Reglas por donde se infieren varios pecados, §. 4. y ).f. 264. San Simeon Estellita estuvo en la Columna en pena de un juizio temerario, S. 5. f. 266. Espiritus reformativos, S. 6. f. 266. Vision de San Carpo, ibid. Motivos para juzgar, S. 9.f. 268. (vide murmuracion.) Juramento: su essencia, y distincion, t. 2. tr. 11. d.3. S. r. f. 18. Tragale el mar à doce Pescadores por jurar fallo, ibid. Reglas para faber quando ay juramento, ibid. Tres condiciones de juramento, S. 2. f. 19. Jurar con mentira, y castigo de cinco teltigos fallos, ibid. f. 20. Juramento de cosa mala, ò inutil no obliga, §.3.f. 21. Formulas donde ay juramento, y donde no, §. 4. f. 23. Escusas de los juradores, y remedios para no jurar, ibid. Congregaciones fundadas en Cathaluna, para desterrar juramentos, y arbitrios para esto, ibid. f. 24. Julticia: clama por ella la fangre ver-S. 3. f. 198.

tida en una calle, t. 2. tr. 15. d. 1.

Juventud, su descripcion, t. 2. tr. 12. d. 2. S. 5. f. 60. Diss a les vostes

Agrimas falfas, y ternura natural al confessarse, t. 1. tr. 8. d.

1. §. 6. f. 299.

reccion espiritual, y de libros devotos: libro espiritual es fiel compañero, t. 2. tr. 19. d. 1. 5. I. f. 399. La leccion espiritual se ha de recibir como carta de Dios, 5. 2. f. 399. Quando, y donde le ha de tener la leccion, s. 2. t. 400. Caso de el Enucho de la Reyna Candales, ibid. De el modo como se ha de leer, s. 3. y 4. f. 401. Conversion de San Agustin por la leccion, ibid. f. 403. Què libros fe han de huir, y quales leer: vision de Hugo, y castigo de San

Geronimo por libros profanos, §. 4. à f. 403 (vide oracion.)

Ley de el Christiano es pura, t. I.

tr. 5. d. 5. S. 4. f. 195. Limosna es de precepto, t. 2. tr. 13. d. 3. S. 1. f 120. Necessidad de el pobre extrema, grave, comun: taizes sobre que se funda la obligacion de hacer limofna, ibid. Bie+ nes necessarios, y superfluos, ibid. f. 121. Reglas por donde se infieren varios pecados por no dar limoina, ibid. §. 2. f. 121. Casos particulares, de la obligacion de hacer limofna, §. 3. f. 123. Castigo horrorofo de un Cura por no hacer limoina, S. 4. f. 125. Escusas para no hacerla, d. 4. S. I. y 2. à folio 126. Cabezas Eclesiasticas obligadas à inquirir las necessidades, S. 2. f. 128. Varios se fingen pobres ibid. f. 129. Avaros dan menudas limofnas por acallar lu conciencia, ibid. Frutos de la limosna, S. 3. f. 130. Vilion de Trovol Obispo; de Santa Inès de Montepoliciano; de San Juan Limosnero, S. 3. f. 130. y S. 4.

f. 131 . Lisonja, t. 1. tr. 6. d. 1. S. 3. f. 206. Lisonja de Brixiano à Henrico VII. ibid. f. 207. Aguja, que penetra, y no duele imagen de la lisonja,

ibid. f. 206.

Llamamiento (vide vocacion ( llamamientos diversos de Dios: como llama Dios à los Infieles, quanto es de su parte, y porque no entran à la Fè, t. 1. tr. 4. d. 1. §. 1. t. 113. Diversos modos de inspiracion, y llamamiento, con que Dios trae al hombre, S. 2. haita el fin. Unos oyen, otros no, §. 3. y 4. f. 117. Caso de Santa Margarita de Cortona, S. 4.f. 118. Convence de ingrato al hombre las criaturas, ibid Llama Dios por la tribulación; caso de Atila, Rey de los Godos, el azote de Dios, §. 5. f. 119 Llamamiento de Dios, y amenaza: se burla un joven de ella, y queda convertido en ceniza, §. 5. f. 119.

Luxuria: le peca contra el fexto mandamiento de pensamiento, palabra, y obra, t. 2. tr. 14. d. 1. §. 1. f. 155. Delectacion fenfual, y venerea: entendimiento, e imaginacion: primeros movimientos con otras advertencias, ibid. De pensamiento se peca, ò con la delectacion morosa, con el animo : explicase con similes, S. 2. f. 158. Condenase un joven por un pensamiento, §. 3. f. 159. Modos para conocer, quando se consiente, o no; y los grados por donde se baxa al consentimiento: se traen similes, S. 3. y. 4. f. 159. Regla para la expedicion de los Confellores, §. 5. f. 163. Sueños deshonestos vision de San Pedro Celestino, ibid. Varios per cados de peníamiento, §. 6. f. 164. Mueren 108, perlonas por quemarse de pensamiento en unas bodas, ibid. Condenate al morir un hombre por un pensamiento, y modo de vencerlos, §. 6. f. 16.

Luxuria en palabras feas: hablar palabras muy torpes, es pecado mortal, t. 2. tr. 14. d. 2. S. 1. f. 168. Varios pecados de palabras, §. 2. £ 169. Alabarie de aver pecado, §. 3. f. 171. Castigo de un Sacerdote, y de un Juez por hablarlas, ibid. f. 172. Villetes, cuentos deshoneftos, y el oirlos, ibid. §. 4. Soplan los Demonios à un joven à las orejas con trompetas de fuego, S. 4. f. 173. Chanzas, palabras ociosas, y palabras feas, son diversa cosa, ibid. S. 5. Vistas deshonestas, S. 6. f. 174. Reprehende en la plaza de Madrid la Virgen Santissima la inmodestia en levantar los ojos, ibid. Quanto sea el atractivo de los ojos, semblante, y voz de la muger, S. 6. f. 175. Dicho raro de una Matrona sobre esto, ibid. Como vencio Ana Bolena à Henrico VII. y otros castigos de vistas curiosas, ibid. §. 7. f. 176.

Luxuria exterior: advertencias para confessar bien los pecados de luxuria , t. 2. tr. 14.d. 3. S. 1. f. 177. Acciones de luxuria, §. 1. f. 178. Lecho separase entre niños, y niñas, §. 2. f. 179. Cuentale un cafo raro, ibid. Chichifveos repruebalos San Chrisostomo, §.5. f. 182. y t. 1. tr. 6. d. 5. §. 2. f. 233. Varii modi actionum turpium, t. 2. tr. 14. d. 3. S. 3. 4. y. 5. à f. 180. Cae Santiago, Hermitaño en pecado de luxuria, t. 1. tr. 6. d. 3.

S. T. f. 217: Luxuria confumada, t. 2. ff. 14. d. 4. S. 1. f. 185. Exemplo de un Carbonero, que veia la ira de Dios en el Monte, ibid. Pecado de incesto, que penas tenia en la Ley antigua, ibid. f. 186. Sacrilegio: assa un Demonio à un Clerigo amancebado, y à otro despedaza, y le lleva el corazon, §. 2. f. 186. Adulterio, sus daños. Exemplo de una Matrona, que se apareció en figura de marrana, S. 3. f. 187. Como se han de governar los casados, S. 4. f. 189: Pecado contra la naturaleza, y de benialidad; pecado callado por Pelayo lo condena, ibid. f. 190. Pecado de molicie: condenale un joven por recaer en este vicio, ibid. f. 1926 Vence un Labrador las tentaciones de luxuria, invocando el Misterio de la Purissima Concepcion de N. Señora.

### M

Aldiciones, t.2. tr. 11. d. 2. §. 1. f. 9. Aparecese el Diablo à una moza maldiciente, hincala las uñas, y muere, ibid. s. 10. Varios modos de maldecir, ibid. §. 2. f. 11.

Maldicion manejada del odio en varios lances con varios casos, §. 3. f. 13. Maldecirse à sì, ibid. f. 15. Maldecir à los impios, §. 4. f. 15. Escusas de los que maldicen, y remedios para este vicio, ibid. f. 19. y t. 1. tr. 1. d. 4. §. 5. f. 29.

Maria Santissima convierte à un Moro de 104, años, t. 1. tr. 5. d. 5.§. 6. y 7. f. 198, y. 200.

Matrimonio (vide Esponsales, y eleccion de estado) su estado, obligación, y fin con que se ha de elegir, t. 2. tr. 12. d. 4. §. 1. y 2. f. 98. Sus trabajos, y peligros, §. 3. f. 72. Arroja los demonios de un cuerpo un Labrador, que hacia paz con su muger, ibid. Lo que se ha de observar para elegir Esposa, ibid. Fin con que se ha de tomar el Matrimonio, §. 5. f. 75. Mata el Demonio successivamente à siete Maridos de Sara, ibid. Respuesta de Mar.

cela para no casarse con un Consul viejo, ibid. f. 76. Naturaleza del Matrimonio, y sus efectos: estados de la virginidad, y viudez, t.2. tr. 12.d. 5. par. 1. f. 77. Impedimentos, que anulan el Matrimonio: como se ha de revalidar, è instruir para esto, d. 5. par. 2. f. 79. impedimentos, que impiden, y no anulan, ibid. S. 4. f. 84. Proclamas, y Matrimonios clandestinos, ibid. Vinculo, que induce el Matrimonio, y cargas: divorcio, ibid. S. 5. f. 85. Mutua obligacion de los casados, y vicios, que incurren, d. 6. §.1. y 2. a f. 87. Zelos, y iquan danosos, ibid. y §. 3. f. 91. Zelos de Theodofio destierran à la Emperatriz innocente, ibid. Un raro cafo prueba, que se ha de suspender el juizio en materia de zelos, ibid. Hijos de Padres, que en dias Santos no se abstienen de la deuda, suelen nacer, ò salir leprosos, epilepticos, o energumenos, ibid. f. 92. Amor mutuo de los casados, ibid. d. 7. S. 1. f. 93. Nueve propiedades del amor conyugal, ibid. Amor de la prudente Abigail, por librar à su Marido, ibid. Paciencia de Santa Monica con su Consorte, ibid. S. 2. f. 97.

Mentira (vide verdad.) Es de varios modos, t. 2. tr. 16. d. 4. § 1. f. 282. Nunca es licita, §. 1. f. 283. Defiende un Angel à Falcon, que por respeto suyo no quiso librar la muerte à costa de una mentira, ibid. Es pecado grave varias vezes, §. 2. f. 284. San Andrès Avelino dexo el oficio de Abogado por aver echado una mentira, ibid. f. 285. La mentira, aunque sea por librar à otro de la vida, siempre es pecado, §. 3. f. 285. Palabra inutil, ibid. Diversos modos de mentir, ibid.

Mentira practica: varios modos de simulación, y fingimiento, t. 2. tr. 16. d. 5. §. 1. f. 290. Fingirse pobres: disfrazarse: afeitarse los jovenes como si fueran mugeres: mugeres, que se fingen energumes nas, ibid. §. 2. 3. y 4. à f. 292.

Minuetes (vide bayles.)
Misericordia (vide limosna.)

Mission (vide palabra divina, llamamiento) explicase como en unos

pren-

prende, en otros no, t. I. tr. 4. d. 1. S. 4. f. 117.

Malicie (vide luxuria.)

Mona, vestido de hombre en una Comedia es imagen del hombre carnal, t. 1. tr. 1. d. 2. S.I.f. 11. Moros, doctrina, que les hize sobre la verdad de nuentra Ley, y falfedad de la suya; t. 1. tr. 5. d. 5. por toda à f. 190. No se convierten por el mal exemplo de los Chriftianos, ibid. f. 190. Motivos en que estrivan para no hacerse Christianos, ibid. S. 6. y 7. à f. 198. Conviertense con ocasion de la Misfion alli hecha hasta catorce Moros , S. I. f. 190.

Mortificacion : ardua para los mortales por falta de animo, t. 1. tr.10

d. 2. S. 4. f. 16.

Movimientos primeros del apetito, que le explican en el rostro, no son indicio de mala conciencia, o del mal obrar, t. 2. tr. 18. d. 1. §. 4. 1. 357.

Muger; humilla un Cavallero el orgullo, y presumpcion de sumuger , t. 1. tr. 1. d. 4. §. 4. f. 29.

Murmuracion (vide juizio temerario.) Reglas para faber quando es pecado grave, ò leve, t. 2. tr. 16.d. 2. S. 1. f. 271. Levantar fallo testimonio; y raro hecho de una muger, S. 2. f. 272. Muere un joven de puro dolor por aver levantado un testimonio à una doncella, aun despues de perdonado, ibid. f. 273. Castigo de un Sacerdote amigo de murmurar, S. 3. f. 274. Mala muerte de tres criados, que calumniaron de adultera à su Señora, S. 4. f. 275. Descubrir el defecto oculto, ibid. d. 3. §. 1. f. 277. Varios modos de murmurar; chismes; escufas del pecado, S. 2. f. 278. Remedios para no murmurar, y como se ha de bolver el credito, S. 3. f. 280.

MILERIA

Tinez, docil como el agua, t. 2. V tr. 12. d. 2. S. 5. f. 60. Nino le retira al nacer al vientre de su madre, ibid. S. 1. f. 52.

Niños : doctrina para consessarlos in temor practicamente, y motivos,

que para ello inclinan, modo de preguntarles, y de acusarse, t. 1. tr. 9. d. 6. por toda f. 367. Su docilidad, y candor, ibid. §. 1. f. 367. El Sanctus, Sanctus, Sanctus, lo recibieron los hombres de la boca de un niño, §. 1. f. 368. Quando gloriolo Gerson en instruirlos, ibid. f. 369. Formar, y levantan Congregaciones, ibid.f. 368. Aparecese el Niño Jesus à San Pedro Pasqual quando instruia los niños, ibid. f. 369. El dolor es facil en los niños, aunque por lu genio se olviden presto, S. 3. y 4. f. 371. Acostumbrase uno à vivir, y andar entre los lobos, t. 1. tr. 1. d. 3. §. 4. f. 24.

Nobleza: su educación, y espiritus que engendra, t. 2. tr. 18. d. 5. S. 2. f. 387. Qual sea la verdadera, S. 3. f. 389. Vicio en los Nobles la sobervia, ibid. f. 390. Amor desordenado a la honra, §, 4. f.391: Perdicion de los Nobles es el ocio, S. 6. f. 395. Toda nobleza tuvo algun principio baxo, §. 3. f. 389. Son muchos los Nobles, que se condenan. S. 5. f. 392. Tufo de una Señora con una pobre muger en la Iglesia, reprehendela la V. Marina de Elcobar, ibid. f. 393.

Maldicion mantel

Casion proxima de pecar ( vide peligro) una es voluntaria, otra involuntaria , t. 1. tr. 6. d. 2. §. 1. f. 210. Seis reglas sobre la ocation proxima, \$. 2: 210. Varios similes, y casos, §. 3. f. 212. Escusas de los amancebados, d.3:511.f. 316. Obras buenas; hechas en pecado nada valen, t. 1. tr. 2. d. 5. §. 3. f.76. Hechas en gracia son merito, y semilla de la cternidad, ibid.

Obstinados (vide dureza, y ceguedad.

Odio; monstruo de tres cabezas; t. 2. tr. 13. d. 1. S. 1. f. 98. ( vide enemiltados.) Sus raizes efectos, y elculas para no reconocerle: modos unos falsos, otros christianos de reconciliarse, ibid. d.2. por toda

Ofrecer las obras por la manana à

D109

Dios las criaturas nos estimulan à ello. t. 2.tr. 18. d. 4. §. 1. f. 379. Sè ha de enderezar el corazon, y sus obras à Dios, §. 2. f. 381. Se han de unir con los meritos de Christo, y se confirma con una vision; ibid. Frutos de ofrecer à Dios las obras, ibid f. 382. El exemplo de Pedro el Curtidor; ibid. f. 383. Como se han de ofrecer, §. 3. f. 383.

Oficio divino distraidamente rezado lo cattigà Dios en un Monge, t. 1. 1 tr. 2. d. 1. §. 3. f. 37. Defectos en el rezar, y caso de Santa Getrudis, t. 2. tr. 19. d. 2. §. 2. f. 407. y 408. Assanà suego lento à un Eclesiastico, y con las hojas de su breviario cevan el suego los Demonios,

ibid. f. 408:

Oracion, lu preciofidad, y utilidad, se compara à la respiracion, t. 2: tr. 19. d. 2. S. 1. f.405. Quando la oración es pecado, no tiene merito, S. 2. f. 407. Orar es de precepto; y de consejo; ibid. f. 408. y 409. No vence un Monge las tentaciones fino orando, ibid. Oracion, una es vocal, otra mental, y diversos grados de la mental, §. 3. y 4. à f. 410. Eficacia de la oracion, d. 32 S. 1. f. 414: Licito es pedir algun mal temporal a el proximo quando es para salvarse ; ibid. §: 1: f. 415. Condiciones de la buena oracion; \$.1.3.4. à.f. 416. Como se ha de pedir , S. 5.f. 419. Falta de refignacion quando se pide, ibid.f.420. Dilata Dios el dar y no quiere a vezes le pidan por los obstinados; explicate con una admirable vition; S. 6. f. 421. Pide un devoto à San Xavier se le cumpla su cargo si le convienc, y muere antes, S. 5. f. 419. El tener oracion es facil, d. 4: - S. 1.f. 423. Medios para tener bien la oracion, S. 2.f.424. Preparacion para ella , y fimiles , S. 2. y 3. f. 425. Ponese la practica de orar, S. 3. f. 427. Diffracciones ; feque-- dades, y defamparos, §. 4. y 5. à 1.428. Impedimentos de la oración, 1bid. f. 430.

Orige bucy filvestre se duerme en la red, t. 1. tr. 10. d. 1. §. 1. f.402. Otorgados, t. 2. tr. 12.d.2. §. 4. f.57:

Proposito de la enmienda , t. 1. tc. 7. d. 1. S. 2. y £3. 254, Sessales

Polyufio

Paciencia (vide refignacion.)
Paciencia de Socrates con su muger, t.i. tr.i.d.4.§.4. f. 28. Paciencia; y disimulo de Livia gana la
voluntad de Augusto; ibid. §. 5:
f. 30. Una Señora convierte à su
marido jugador con la paciencia;
ibid.

Padres, (vide hijos) Racones pide justicia contra un hijo desobediente, t. 2. tr. 12. d. I. §. 3. f. 48. Padres de samilia estàn obligados à tres cosas para con sus hijos, ibid. d. 2. §. 1. f. 52: Varios pecados de los Padres, ibid. Pretextata se condena por adornar profanamente à la niña Eustochio; §. 2. f. 54: Pecan los Padres en violentar à los hijos sobre elegir estado, §. 4. f. 58.

Padrino en el Bautismo, su obligacion, t. 1: tr. 5. d. 1: §.4. f. 160.

Pagar (vide hurto.)

Palabra de casamiento: (vide hijos esponsales) llevase el Demonio a una doncella por no cumplir la palabra de casamiento, t. 2. tr. 12. d. 4. §. 4. f. 73.

Palabra divina: el hambre, se, aprecio; y humildad con que se ha de
venir à ella, y medios de aprovecharse; t. 1. tr. 5: d. 2. \$. 4. f. 175:
Cattigo de uno por no venir à la
Mission, t. 1. tr. 4. d. 1. \$. 4. f. 117:
Palabras seas, t. 2. tr. 14, d. 2. por
toda à f. 168.

Palabras inutiles, t. 2. tr., 16. d. 4. §. 3. f. 285.

Parabola, que explica como las paffiones han de fervir à la razon, t. 1. tr. 1. d. 1. §. 4. f. 7.

Parir dilata ocho años una muger; t. 1. tr. 10. d. 1. §. 1. f. 403.

Passiones (vide apetito) su naturaleza, variedad, origen, y humores, que la corresponde, t. 1. tr. 1. d. 1. s. 1. f. 2. Porcion animal, inferior, y superior en el hombre, ibid. s. 2. f. 4. Movimientos de las passiones, y del apetito, ibid. Una cosa es lession del cuerpo, otra sentimiento, otra dolor, \$.3. f. 5. Passiones espirituales de la voluntad, \$.4. f. 6. Las passiones de Rrr

luyo son indiferentes para el bien, o el mal : estuvieron en Adan ligadas con el estado de la inocencia, 5.4.f.7. Alguna de ellas lleva la vandera, S.4.f.8. Ordinariamente se mez cla algo del genio en nueltras obras, ibid. No puede el hombre por si folo vencer las passiones, t. 1. tr.1. d. 2. S. 1. f. 12. Resucitan las palfiones : calo de la passion del tabaco, S. 5. f. 17. Efectos de las pafsiones, ibid. à S. 3. f. 14. Vence Santa Monica una passion con una palabra mortificativa, que le dixo una criada, t.1. tr. 2. d. 1. §.4.f.38. Passion del propio juizio, y sus efectos, t. 1. tr. 1. d. 3. S. 1. f. 19. Passion de la propia voluntad, ibid. Medios para enfrenar las passiones, y apetitos, d. 3. a §. 2. hasta el fin, af. 21. Vence un Obispo la passion de la ira con alpera vida, t. 1. tr. 1. d.3.5. 4. f.23. Passion de luxuria vencela un Cavallero, t. 1. tr. 1. d. 3. S. 4. f. 24.

Pecado de Adan (vide Adan.) Pecados callados: (vide confession) t. 1. tr. 9. d. 1. y 2. f. 332.

Pecados aunque se ayan perdonado, se han de Horar toda la vida, pues por ellos puede Dios dexarnos: exemplo, t. 1. tr.4. d.5. \$. 6. f. 153. Pecado ya perdonado es ocalion de condenarse el pecador en quanto Dios retira lus especiales auxilios, to de uno por no ibid.

Pecado mortal : fu naturaleza, y condiciones, t. 1. tr. 2. d. 3. S. 1. f. 51. bus efectos, S. 2. f. 53. Es muerte del alma, § 3. f. 54. Perdida de los meritos, virtudes, gracia, y herencia del Cielo, §. 3. y 4. à fol. 56. Arroja al Espiritu Santo de el alma, ibid. Simil de un castillo de cristal, penas del pecado , ibid. f. 58. . . . 01 . 11 . 1

Pecados ocultos (vide afectos tacitos.) Pecado venial , t. 1.tr. 2. d. 1. 5.1.f. 32. Reglas varias, ibid. Es de tres maneras, §. 2. f. 34. Llamafe venial en comparación del morral, ibid. Efectos del pecado venial, à §. 3. f.35. Fealdad de las culpas veniales, S. 3. f. 36. De un tocamiento de manos vino la condenación de una 3. f. 106. y S. 6. f. 165. Princela, S. 4. f. 39. Sale uno de Proposito de la enmienda, t. 1. tr. la Religion por faltas veniales, S.

o. f. 42. Calligos del pecado ves nial, t. 1. tr. 2. d. 2. S. 3. f. 45. Es muerto à pedradas uno en la ley antigua por coger lena en dia de fielfa, 5. 3. f. 45. Penas del Purgatorio, S. 4. f. 47. Vilion, y castigo del Padre Juan Fernandez por faltas leves, t. 1. tr. 2. d. 2. S. 5. f. 48.

Pecar en confianza de la confession, mala feñal, t. 1. tr.8 d.2. §. 3.f 209. Pecados veniales impiden la dulzura del Sacramento, t. 1. tr. 10. d. 2. 5. 4. f. 4 16.

Peligros de los bayles, t. 1. tr. 6. d. -6. y 7. S. 1. f. 239. y 245.

Penitencia, y afficcion corporal, fruto de ella, t. 1. tr. 7. d. 4. S. 5. f. 285.

Penitencia impuelta por el Confessor (vide fatisfaccion)una es penal, otra medicinal, t. 1. tr. 8. d. 4. S. 2. f. 324. Penitencias impuestas en la Ley antigua, y Sagrados Canones, ibid. S. 1. f. 323. Penitencia fingida, o sospechosa, Sa 3. f. 326. La impueia prudentemente por el Confessor obliga en conciencia, §. 3. f. 327. Se ha de cumplir, quando comodamente se pueda, S. 4. f. 328. Peniten. cias improporcionadas : el penitente no puede por si mismo mundar la penitencia, ibid.

Pensamientos deshonestos, t. 2. tr. 146

d. 1. por toda a f. 155.

Peranton, o campana grande, fimbolo de la passion, que mas ocupa al hombre, t. 1.tr. 9.d. 3. S. 4. f. 397. Pereza en hacer buenas obras el pecador despues, que se confesso, ol t. 10 tr. 8. d. 2. S. 3. f. 308.

Predestinados, permire Dios caigan en pecados, t.1. tr.4.d. 5. §.1.f.145. Del vivir bieno, ò mal pende fer elcogidos, ò repobos, ibid. Providencia con que Dios protege al julio, y defampara al impio, ibid. - \$.4. f. 149.y t.1.tr.2.d. 2.5. f.2. 43. Preparacion del corazon para la confession general, t. 1. tr. 7. d. 4. por toda à f. 279.

Profession, y renuncia, que se hace en el Bautismo, t. r. tr. 5, d. r. S.

7. d. 1. S. 2. y f.3. 254. Senales

de faltar el propolito, y dolor en las confessiones, t. r. tr. 8. d. 2. por toda af. 303. Señales de que le ay, ibid. d. 3. por toda à f. 316.

Pureza de intencion ; la regla por donde le ha de faber lo que es bueno, o malo, es la voluntad de Dios , t. 2. tr. 18. d. 2. S. 1. f. 366. Lo que se hace por fin terreno no tiene merito, ibid. Obras buenas, malas, indiferentes, S. 2. f. 367. Distinguence las obras por el fin con que se hacen, ibid. Siempre se pega algo de nueltro genio en nueltras acciones en lo regular, ibid. f.368. Exemplo de la defigualdad de manjar que le vieron comer unos Monges , segun el fin con que obravan. 5. 2. f. 3.70. Caso de un Monge, que ayunava, quando le veian, ibid. f. 371. Condiciones de la intencion pura, S. 4. f. 371. Dicho de Santa Maria Magdalena de Pazzis, ibid. f. 373. Malogranie las obras quando està el mal dentro, y confirmase con un exemplo, ibid. Efectos de la pureza de intencion, t. 2. tr. 18. d.3. por toda à f. 374. Haze animo un Mercader de aborrecer à Dios en todas cosas, ibid. S. 2. f. 375. Premia Dios el deseo del Venerable Hermano Alonfo Rodriguez, f.377. (vide ofrecer las obras.) Purgatorio, castigo de un Juez por una leve complacencia en la sentencia, que era justa. t.1. tr.2. d.2. §.4.f.48.

Demonio, que

Tecaidas frequentes señal de malas confessiones, t. 1. tr. 8.d. 2.

S. 4. f. 311. Regidores tumultuantes, y que se chupan de el comun , o lo ageno (vide Ayuntamientos.)

Regla primera de nuestras acciones la divina voluntad, t. 1.tr. 2. d.3.

S. I. f. 52. Remordimiento del pecado, t. 1. tr.4. d. 1. 5.5.f. 120. (vide conciencia.) Religiosos se dexan llevar de respetos humanos, t. 2. tr. 18. d. I.

6.7. f. 363. Relignacion, y paciencia; varias co-

en trabajos, que Dio embia, S. z. f. 344. En entermedades; exemplo de la Reyna Marganta de Autria, S. 2. y 3. h. 345. Impaciencias en los enfermos, S. 3. f. 346. Relighacion en llevar genios agenos, S. 4. f. 347. Exemplo de un Mercader refinado, ibid. f. 349. Resignacion en el morir, y en la muerte de parientes, S. 5. f. 349. y 350. En las injurias, que nos hacen : exemplo de Buro Principe, 5.6.f. 351. Medios para practicar la refignacion, s. 7. f. 352. Exemplo admirable entre un pobre, y Juan

Thaulero, ibid. f. 353.

Respetos humanos: quan dificil no dexarse llevar de ellos, t. 2. tr. 18, d. I. S.I. f. 355. Unos fon honestos, otros malos, s. 2. y 4. f. 356. y 357. Se ha de atender al buen exemplo, y à lo que diran con razon, s. 2. 1. 356. Condescendencia santa, ibid. Reglas por donde se descubren varios pecados de los respetos humanos, s.4. y 5. f. 357. Resolucion de Daniel, de Chrisostomo, Ambrosio, y del P. Burdalue en hablar claro, y predicar, S. 5. f. 358. y 359. Apologo del gato, y ratones, ibid. f. 360. Respetos en Confesiores de Nobles: en criados, ibid. En Superiores, y penas de un Superior por elto, s. 6. f. 362. Las Cabewas deven fer mas robustas para no ladearle, ibid. Dificil la falvacion en los de govierno, ibid. Esperanzas de mundo, y respetos van juntos, s. 7. f. 363. Vivir por opinion , §. 8. f. 364.

Restriccion mental, t. 2. tr. 16. d. 44 2. parte halta el fin, f. 287.

Restituir (vide hurto.)

Rico, que lignifica, t. 2. tr. 13. d. 3. S. I. f. 121. Son pocos los ricos que se salvan, t. 2. tr. 18. d. 5. S. 1. f. 386.

Romerias , su desorden , y castigo, t. 1. tr. 6. d. 6. S. 1. f. 240.

San Romualdo trae atado à su Padre, porque no dexe el Monasterio t. 2. tr. 13. d. 5. S. 3. f. 137.

Sadisfaction de logs sas dignas de observarse, t. 2. tr. CAcramentos: su frequencia, t. 1. 17. d. 7. 9. 1. f. 343. R. lignacion o tr. 10. d. 1. f. 401. Varios da.

1. f. 402. Similes, y modo practico de persuadir la frequencia, ibid. t. 405. Frutos de confessar, y comulgar a menudo, §. 2. f. 405. Elculas para no hacerlo, §. 3. f. 407. Sacramentos de la Eucharistia es Sacrificio, t. 1. tr. 10. d.2. S.I. f. 411. Vision sobre esto, ibid. Como està Christo en el Sacramento, y se convierte el pan , S. 2. f. 412. Nueve efectos que obra en las almas , \$. 3. 4. y 5. à. f. 414. Como se transforma el alma en Christo, S. 3. f. 414. Fabula de Trimegisto, que explica como las almas, que comulgan devotamente, se hacen fabios, §. 3.f. 415. Recibe fuerzas el alma con este manjar, y se apaga el fomite de la concupiscencia, §. 3. y 4. a f. 415. Su suavidad, y dulzura, que no la perciben muchos, y porque, §. 4. f. 416. Exemplo de un Monge, que no percibia la dulzura aviendola antes sentido, ibid. f. 417. Hermolura, que dexa el Sacramento en el alma, y caso de Uveckindo, §. 5. f. 418. Nueve milagros, que obra el Senor en el Sacramento, S. 5. f. 419. De la obligación, y modo de comulgar (vide comulgar )d. 3. a f. 420. Preparacion para comulgar (vide comunion) d. 4. 4 f. 428.

Salvacion: Dios quiere que todos se salven, y tengan libertad para el bien, y el mal, t. 1. tr. 4. d. 1. S. 1. f. 113. Para salvarse no basta el movimiento natural de la voluntad, es necessario el auxilio de Dios, ibid. Dios da a cada uno los auxilios bastantes, explicase con un simil, ibid. d. 5. S. 2. f. 147. De un acto de virtud pelde depender la salvación, o pervarios similes, y exemplos en confirmacion de ello, ibid. 11.1.1

fu Efclava, t. 2. tr. 12. d. 2. S. 

Satisfaccion de los pecados (vide do- gusto alli suele Dios embiar el tralor) t. 1. tr. 8. d. 4. §. 1. f. 322.

nos de no confessar à menudo, S. Sobervia, señal de reprobacion, t. 2: tr. 18. d. 5. §. 5. f. 392. 100 all 

## Puceza de interesta a la re-donde le ha de labet le

ay a tolds of

bueno, o malo, es la voluntad de Entaciones contra la fe , y caltidad, modo de vencerias; t. 1. tr. 1. d. 4. S. 1. y 2. f. 25. Cada uno tiene un Demonio, que le tienta por la passion; que mas le tira , t. I. tr. 4. d. 5. S. 5. f. 152. El Demonio puede ladrar, no morder sino à quien se le arrima, ibid. Tinieblas de Egypto imagen de la ceguedad espiritual, t. 1. tr. 4. d. 14. \$1 2.0f. 1360 nd la nuast . 201

Tocamientos de manos con mugeres peligrofos: es muerto à ellocadas un Page, que toco la mano à la Reyna Estuarda dormida, t. 1. tr. 6.d. 3. S. 4. f. 221. y d. 6. S. 2. - If: 242 ando sel sins

Trabajar en las fiestas (vide fiestas.) Trajes licitos, y profanos, t. 1. tr. 6. d. 4. f. 224. Genio mugeril inclinado à adornarse, atractivo de ellas natural, y artifical, ibid. Reglas generales para conocer lo vicioso, superfluo, y excessivo de los trajes , S. 2. f. 225. Traje provocativo de varios modos, ibid. d. 5. 8. 1. f. 231. Dicho de Thomas Moro s quexa de Christo à Santa Brigida sobre los trajes, S. 3. f. 233. Exemplos de mugeres condenadas por el traje; §. 3. y 4. f. 234. Caso del Demonio, que incensava à una pintura torpe, S. 5. f. 236. Caso de Dona Sancha Carrillo, ibid. f. 237. Traje torpe es tacito desprecio de los misterios del Señor, ibid. Escusas que dan queño, o de una leve culpa pue- on las mugeres en sus trajes, S. 6.

f. 237. vuntamientos.) dicion eterna, §. 3. f. 148. Traense Tribulacion (vide relignacion) es de . varios modos, t. 2, tr. 17. d. 6. 1. parte, S. 1. f. 332. Sentencia de Sara echa de casa à Ismael, Hijo de : Epitecto, S. 2. f. 333. Causas porque Dios nos atribula, \$.3. 4. 5. y 6. a f. 333. Donde se busco el bajo, §. 4. f. 334. Impiden and ar Penitencias impueltas en la Ley an- azia Dios los parientes, y amigos, tigua, y nueva, ibid. S. 1. f. 323. I S.5. f. 335. Elige el Delfin d'e Sinceridad (vide mentira, y verdad.) no Francia la espada antes que el cetro,

cion, d. 6. 2. parte, \$: 1.f. 337: Acabale de formar la corona à Santa Liduvina, S. 4. f. 340. Tribulacion de Tobias, S. 5. f. 341. Calo de un vecino de Alexandria, ibid. La tribulacion es señal de predestinados si se lleva con paciencia, S. 6. f. 341. Affuencia de bienes temporales fenal de reprobacion, si ay inmertion en ellos, ibid. f. 342. Cala de un hombre, que vivia lin trabajo alguno se hunde, ibid. Tribulacion es llamamiento de Dios, y azote, con que nos castiga, t. 1. tr. 4. d. 1. S.5. f. 119. Tribulacion obra de diverso modo en el justo, y pecador, t. 1. tr. 4. d. 1. S. 5. f. 119:

Tributo, dinero de tributos da fangre exprimido, t. 2. tr. 15. d. 1.

Trifleza, que quita el pecado es buena, qualquiera otra es mala, to 16 tr. 7. d. 4. 5. 3. 1. 284.

Afos unos de esplendor, otros inmundos, t.1. tr. 4. d. 5. S. i. y 2. à f. 145. Maravillosa vision de una alma, ibid. Como se forman, o quiebran, S. 3. f. 148. Quienes son vasos de ira; varios similes, §. 4. f. 149. Grados por donde Dios và desamparando, Se 4. f. 151.

Venganza (vide enemigos.)

Verdades, unas dulces, otras amargas, t. 2. tr. 13. d. 6. S. 1. f. 139. Modos licitos de ocultar la verdad, t. 2. tr. 16. d. 4. 2. parte hasta el fin à f. 287.

Verguenza para confessar, t. 1. tr. 9.

d. 1. S.I.f.332.

Vision de la Venerable Marina de Escobar: el error, que tienen los Hereges, è Infieles de que se puef. 187.

Virginidad: ofrece una virgen à Luis XI. de Francia un corazon de oro, del qual salia una azuzena, t. 1.

tr. 10. d. 4. S. 1. f. 429.

Union (vide amor de las Congregaciones.)

S. 6. f. 336. Frutos de la tribula- Vocacion (vide llamamiento: eleccion de estado ) vocacion, con que Dios llama, t. 1. tr. 4. d. 1. S. 1. f. 112: Vocacion à la Religion es camino mas feguro: la Religion es martirio, segundo bautismo, señal de predestinacion, t. 1. tr. 4. d. 2. S. 1. f. 122. Vocacion una aparente, otra verdadera, S. 2. f. 122. Diversas especies de vocacion verdadera, una perfecta, otra imperfecta, y modos con que Dios Ilama; S. 2. y 3. à f. 122. Intran varios por motivos imperfectos, d terrenos, §. 3. f. 125. Calo de un joven, que le resfrio en lu vocacion, §. 2. f. 124. De un Canohigo, que por no cumplir el voto de ser Religioso murio mal, S. 3. t. 126. Llama Dios à la Religion por calumnias, trabajos, pobreza, muertes, o peligtos, S. 3. f. 125. Voto de Religion quando ya no obliga, S. 3. f. 126. Orden, paffos por donde Dios encamina a la Religion, y lucha de la naturaleza con la gracla, S. 4. f. 127. Tienta el Demonio à Eufemia Virgen pata que no entre en Religion, y le auyenta con el Ave Maria, ibid. La liama es simbolo del que es llamado para Religion, que no para halta entrar, S. 4. f. 127. Exemplo de Cydippes con què se explica, ibid. Impedimentos de la vocación, unos de parte del que es llamado, t. 1. tr. 4. d. 3. S. 1. f. 129. De parte de los parientes fon varios, y diversos los medios, que toman para impedirla, S. 2. f. 130. Ref. puesta de Valenciano à Roma, prueba como se ha de resistir à padre, o madre quando se trata de Religion, ibid. Pecan los parientes, y Juezes en facar à libertad sin causa a los Novicios, S. 3. f. 131. Medios para el acierto en la vocacion, ibid. Onze frutos de vivir en Religion, S. 4. f. 132.

den falvar, t. 1. tr. 5. d. 4. S. 2. Voto, fu naturaleza, effencia; que advertencia, y deliberacion fe requiere para que obligue, t. 2. tr. ult. d. 1. S. 2. f. 443. y 444. Condiciones que ha de tener; varias reglas generales para inteligencia de ellas, varias ilaciones, y resolucion de diferentes casos practicos,

SSS

Indice general

S. 3. 4. 5. 6. 7. à f. 445. Variedad de votos, §. 8. f. 453. Obligacion del voto, reglas generales acerca de ella, S. 8. f. 454. Quando, y qual se juzga materia grave del voto, ibid. Conviertense en piedra los quesos, que se retuvo una muger aviendolos ofrecido por voto à una Imagen de nuestra Señora, ibid. Quando obliga el voto à su cumplimiento, y que dilacion en cumplirlo sea pecado, ibid. f. 454. y 455. De los modos con que cessa la obligacion del voto, d. 2. f. 455. De la irritacion del voto, quienes pueden irritarle directa, è indirectamente, S. 1. y 2. af. 455. De la dispensacion del voto, su essencia; causas; y reglas generales sobre ella, §. 3. f. 458. Quienes, y en què votos pueden dispensar, S. 3. 4. y 5. a f. 459. De la comutacion del voto, fu ellencia, reglas generales, re solucion de varios casos, §. 6. à t. 462.

dictiones que ha de solid ; various

reglas generales pur qualigentia

ac clus, varias ilicianes, y selects

Print de discourse established the five

Uturas, y mutuo (vide hurto.) Ufuras por prestar con lucro, t. 2. tr. 15. d. 2. S. 1. f. 206. Ufuras en los Puertos, ibid. f. 207. Quando es licito dar dinero à ganancia, ibid. S. 2. f. 207. Contrato Trino no tiene lugar en los Labradores por perjudicar al publico, ibid. f. 208. Explicante varios contratos ufurarios , S. 3. f. 210. Ninguno por fu alvedrio puede levantar el precio de la cosa, S. 5. f. 213. Monopo. lios, S. 6. f. 215 Exemplo de un Mercader, que se condeno, ibid. -I 6 216 110 200 010 1100 , 5705E 16.4. d. 1. 3.5. f. 119. Tribulation

obra de diverlejant do en el julto, y pecador, t. p. p. d. t. S. 5.

Elos ( vide Matrimonio.) Zirujanos no deven meterfe a curar enfermedades, que tocan à - la Medicina , t. 2. tr. 13. d. 14 of \$. 5. f. 11010 sompland, an

11. 7. d. 4. 9. 3. 1. 2041

4.171.1

10 at. 207:

Ciones.

yagaidad : ofreet manaregen 4 Luis

del qual falla una peuzena , t. t.

Union ( while amor de las Congrega-

n. 10. d. 4. 5. 1. 6429.

# LAUS









