

DGCC RG GE

t. 146381 CB 1484380 PALAU & ESTA EDICION NO ESTA

CATALOGADA:

1-29 que trae Palso és 1733.



# PEREGRINACION DE PHILOTEA

Frisam The de & Sales nine

AL SANTO TEMPLO, Y MONTE DE LA CRUZ.

amorosos suspiros, y vivos sentimientos
de una alma contrita, y arrepentida de
sus pecados, reputidos por los siere dias
de la semana: en dozavo.

Otro: La Inocencia Vindicada: Respuesta que
dió el R. P. Br. Juan de la Anunciacion,
Carmelita Descalzo, à un Papel contra el
Libro de la Vida Interior: en quarto.



R. 11445

Donde este se hallarán los Tratados siguientes del Excmo. y V. Siervo de Dios Don Juan de Palafox y Mendoza.

Vida Interior, o Confesiones del Ilustrisimo, Excelentisimo, y V. Siervo de Dios, escrita por el mismo: un tomo en quarto.

Otro: Breve Tratado de la Oracion, y Meditacion: en dozavo.

Otro: Gemidos del corazon, tiernos afectos, amorosos suspiros, y vivos sentimientos de una alma contrita, y arrepentida de sus pecados, repartidos por los siete dias de la semana: en dozavo.

Otro: La Inocencia Vindicada: Respuesta que dió el R. P. Fr. Juan de la Anunciacion, Carmelita Descalzo, à un Papel contra el Libro de la Vida Interior: en quarto.

## PEREGRINACION

## DE PHILOTEA

AL SANTO TEMPLO,

### Y MONTE DE LA CRUZ.

#### ESCRITA

Por el Illmo. Excmo. y Ven. Siervo de Dios D. Juan de Palafox y Mendoza, Obispo de la Puebla de los Angeles, y de Osma, &c.



#### CON LICENCIA: EN MADRID:

En la Imprenta de Josef Doblado, Calle de los Preciados. Año de MDCCLXXIII.

Se hallará en su Imprenta, y Librería frente de Sau Felipe el Real.

### PEREGRINACION

## DE PHILOTEA

AL SANTO TEMPLO,

#### Y MONTE DE LA CRUZ.

ESCRITA

Por el Illmo, Exemo, y Ven, Siergo de Dios D. Juan de Palafox y Mendoza, Obispo de la Puebla de los Angeles, y de Osma, &c.



CON LICENCIA: EN MADRID:

En la Imprenca de Josef Doblado, Calle de los Preciados. Año de MDCCLXXIII.

Se baltará en su imprenta, y Libreria frente de San Felipe el Real.

## INDICE DE LOS CAPITULOS QUE SE contienen en este Tomo.

#### LIBRO PRIMERO.

Arta Pastoral à los Fieles del Obispado de Osma.

Cap. I. Patria, Padre, y Hermanas de Philotéa, y su peregrinacion al Santo Templo de la Cruz, pag. 1. 202 51002 18000 obnesed

Cap. II. Pierdese Philotèa en su peregrinacion: pide socorro à Jesus con vivo sentimiento, y si tiernas lagrimas, pag. 7. pados nones la

Cap. III. Socorre la eterna sabiduría à la atribulada Philotéa, pag. 13.

Cap. IV. Enseña el Señor à Philotéa el camino de la Cruz, pag. 17. sonos la none la

Cap. V. Admirase Philotéa de vér el camino, y monte que le mostraron, rehusa andarlo, pagin. 21.

Cap. VI. Dá luz el Señor à Philotéa, para que siga el camino de la Cruz, y satisface á sus dudas, pag. 24.

Cap. VII. Propone otras dudas Philotéa, con el rezelo de entrar en el camino de la Cruz, y se las desata el Señor, y la anima con la suavidad, y dulzura del camino, pag. 30.

Cap. VIII. Afligese Philotéa, rezelando el enojo

del Señor, y su Divina Magestad la consuela, y enseña el origen del camino de la Cruz,p. 34.

Cap. IX. Vuelve Philotèa à asegurarse con diversas preguntas en el camino Real de la Cruz, antes de seguirlo, y el Señor la vá alumbran-

do, pag. 40.

Cap. X. Reconoce Philotèa la fuerza del discurso del Señor, y todavia le replica su flaqueza, rehusando tomar sobre sus hombros la Cruz, Cap. II. Pierdese Philotèa en su per ringripa :

Cap. XI. Vuelve Philotéa à hacer nuevas instancias al Señor, sobre que le haga suave el camino de la Cruz, y el Sr. la satisface á sus dudas, p. 50.

Cap. XII. Hace Philotea otra instancia al Sr. sobre que le haga otro camino, y no de Cruz, y el Señor la desengaña, pag. 59.110 al ob

Cap. XIII. Pregunta Philotéa al Sr. como es posible que estén alegres los que siguen el camino de la Cruz, si caminan llorando, gimiendo, y suspirando; y se lo manifiesta, pag. 68.

Cap. XIV. Enseñale el Sr. á Philotéa como se compadece holgarse, y padecer a un mismo tiem-Cap. VII. Proposed Flantinges of St. IIV .quo

Cap. XV. Hace otra instancia Philotea al Sr. dudando que la Cruz pueda ser gozo, y se lo explica con discurso claro, natural, y facil, p. 80.

Cap. XVI. Pide Philotea al Sr. que la explique al

| gunos efectos de los que causa la Cruz, para que    |
|-----------------------------------------------------|
| esté alegre el alma, y se los explica, pag. 85.     |
| Cap. XVII. Anade el Sr. otros tres efectos que cau- |
| sa la Cruz en el alma, para pacificarla, y pro-     |
| - ponele à Philotéa algunos exemplos, pag. 93.      |
| Cap.XVIII. Suplica Philotéa al Senor, que sobre     |
| los efectos que le ha explicado del mysterio de     |
| la Cruz, la diga su conveniencia, y motivos,        |
| ny el Señor se la explica, pag. 98. WXX. que        |
| Cap. XIX. Propone el Sr. à Philotéa otros ilustres  |
| motivos, para abrazar la Cruz del Señor, y          |
| seguir este seguro camino, pag. 106.                |
| Cap. XX. Aficionase Philotéa à la Cruz, pero pi-    |
| de treguas para recibirla, y la reprende el Se-     |
| Cap. XXIX. Propone Philotets 1 1 at gaqp, ron ue    |
| Cap. XXI. Prosigue el Senor en reprender aspe-      |
| ramente à Philotéa, porque pone dilaciones al       |
| seguir el camino de la Cruz, pag. 117.              |
| Cap. XXII. Humillase Philotea à la reprension del   |
| Señor, aunque le hace otra instancia, por di-       |
| latar el seguir el camino de la Cruz, y el Se-      |
| nor vuelve á reprenderla, p. 122.                   |

Cap. XXIII. Rindese Philotèa á tomar la Cruz sobre sus hombros, capitulando con el Señor sobre ello, pag. 127.

Cap. XXIV. Manifiesta el Sr. á Philotèa las falseda-

Cap. XXIV. Manifiesta el Sr. á Philotèa las falsedades de sus discursos, y réplicas, y proponele di-

versos exemplos para seguir la Cruz, p. 133.

Cap.XXV. Propone Philotéa al Señor algunas razones, para que le admita sus capitulaciones, - y el Señor la desengaña, pag. 139.

Cap. XXVI. Vuelve à convencer el Señor à Philotea, declarandola, quan engañada discurre en querer ponerse ella á sì misma la Cruz á su egusto, y á su modo, pag. 148.

Cap. XXVII. Enseña el Señor à Philoréa quan grande es su engaño en pedir Cruz pequeña,

y no grande, pag. 154. da mag. aovisom

+35Y

Cap. XXVIII. Dale el Sr. luz á Philotèa, de que no le conviene que su Cruz no sea larga, ni igno-- miniosa, ni de la calidad que la quiere, p. 1 5 8.

Cap. XXIX. Propone Philotéa la causa por què pide que su Cruz sea honrada, y el Sr. la desengaña, y le enseña que no le conviene traer Cruz trasparente, y lucida, pag. 164.

Cap. XXX. Enseñale el Sr. à Philotéa quan enganada discurre en no llevar cada dia la Cruz, latar el seguir el camino de la C. 6 1 1 2 paque-

Cap.XXXI. Propone algunas dudas Philotèa, sobre el traer su Cruz, ó la del Sr. y sobre que no 10 es posible, que los gustos licitos, y permitidos sean Cruz, pag. 175.119, ollo ondos

Cap. XXXII. Percibe Philotèa la doctrina, en quanto á traer la Cruz del Sr. y no la suya, y 米米之

le pregunta, por que con tanta diferencia reparte Gruces à las almas ? pag. 179. LIBRO SEGUNDO.

AP.I. Reducese Philotéa á tomar la Cruz del Sr. sobre los hombros, pero pretende admitirla, sin despojarse de las galas que traía, p. 189. Cap II. Reprende el Sr. à Philotéa, porque no quiere dexar sus galas para tomar la Cruz sobre sus hombros, pag. 193.00 sdue 1X.00

Cap. III. Procura Philotéa satisfacer al Sr. persuadida que se compadece amar las galas, y el espiritu, y el Señor la desengaña, pag. 198.

Cap. IV. Dale el Sr. à escoger à Philotéa diversas cruces, y se halla sumamente confusa: toma una, anda con ella, pero no por el camino de sus la Cruz, pag. 202.m onnip , soib el v

Cap. V. Pidele Philotèa al Sr. que la dexe con algunas galas, pues las traen otros con Cruz, y su Div. Mag. la dà admirable doctrina, p. 209.

Cap. VI. Escoge el Sr. de las galas de Philotéa las que parecian mas al intento de seguirle con la Cruz sobre los hombros, pag. 217.

Cap. VII. Ofrece Philotéa al Srblas galas de su cabeza; pero defiende quanto puede seguirle con los pies calzados, pag. 224. lo mag sonol

Cap. VIII. Pregunta Philotéa al Sr. por qué le man--neid

|                 | biendo tantos Santo    |               |
|-----------------|------------------------|---------------|
| seguido calzado | s, y se lo enseña el s | St. p.229.    |
| p. IX. Ofrecese | Philotèa descalza      | á tomar la    |
| cruz; mandala   | el Señor que tome      | la que le se- |

mienza á caminar o pago 2 33.51dos 13 Cap. X. Prosigue su camino Philotéa con alegria, y llega al pie del monte santisimo de la Cruz, quiere dexar sus galas para toma e go gaqso-

nala, y su Divina Magestad la ayuda, y co-

Cap. XI. Sube por el monte Philotéa con alegria, y consuelo, y vence no pequeña parte de su dida que se compadeces pag. pag. aspereza es-

Cap. XII. Và prosiguiendo Philotéa su camino, y la sucede una terrible tormenta, y tribulacruces , y se halla sumam 842 . gaq , snois ma

Cap. XIII. Viene el Sr. y a Philotéa la reprende, y le dice, quanto mas padecen que ella sus Cap. V. Fidele Philotea. 2/52 .gpq a, canaman gu-

Cap. XIV. Vuelve en sí Philotea, y pide al Señor perdon, y algunos remedios para sus tribula-Cap. VI. Escog 80 21. gaq 12 salos y , senois las

Cap.XV. Pide Philotéa al Sr. algunas Virtudes, para quando fuere atribulada; y el Sr. le enseña en las que ha de exercitarse, pag. 264. V qs.

Cap.XVI. Propone el Sr. otras dos Virtudes á Philotea para el tiempo atribulado, pag. 271.

Cap. XVII. Prosigue Philotéa su camino, y và subienbiendo la cuesta del monte con grandes tribulaciones, pag. 2777 es adas al marandes
Cap. XVIII. Crecen las tribulaciones de Philotéa,
on y con ellas vence mas aprisa las asperezas del
monte, pag. 285.
Cap. XIX. Vuelve el enemigo comun à procurar
expugnar à Philotéa, y quitatla la Cruz de los
hombros, pag. 2920 bisso and obmob ob
Cap. XX. Vence Philotéa lo mas aspero del monte,

Cap. XX. Vence Philotéalo mas aspero del monte, y llega à unos collados altisimos muy cerca de su eminencia, y comienza á arder en la caridad

está cantando sus alabara es geg, spivio

Cap. XXI Despide Philotéa de sí, con la fuerza del amor, las galas que le habian quedado, y se viste una humilde, y pobre tunica, pag. 301,

Capo XXII. Vuelve el tentador la afligir a Philotea: ella se defiende, y llama a su Maderro Soberano,

pies , pag. 347. . . 208. gaq

Cap. XXIII. Consuella el Surà Philotéa, y ella con oup duldislimas razentes manifiesta el amor que abrasa á su alma, pagas a alla por ella por disco en ella por

Cap. XXIV. Responde, y corresponde el Sr. á las finezas de Philotéa, y la anima con que está cerca la corona, pag. 317.

Cap. XXV. Prosigue Philotèa su camino, padeciendo grandes ansias, y penas con el amor, p. 321.

Cap. XXVI. Cria grande aborrecimiento de si Phi-

lotéa, crece el amor, y se pone una corona de espinas en la cabeza, pag. 327.

Cap. XXVII. Vuelve el Sr. á visitar á Philotéa, y tienen una interlocucion muy dulce, y enamorada, pag. 331. 28 s gaq annom

Cap. XXVIII. Pregunta el Sr. á Philotéa quien le dió valor para ponerse la corona de espinas, y de donde le ha crecido aquel amor? le responde, y pide muerte de Cruz, pag. 335. XX .q. O

Cap. XXIX. Concede el Sr. à Philotéa su peticion, y la previene para morir en Cruz, y ella alegre está cantando sus alabanzas, pag. 339. I

Cap. XXX. Describese el teatro en que Philotéa padeció, y gozó dichosa muerte de Cruz, y entra en él, pag: 3 43 au ordoq y , oblimud anu

Cap. XXXI. Crucifican los Ministros del Amor Divino à Philotéa, clavandola las manos, y los

pies , pag. 347.

Cap.XXXII. Rinde su alma Philotéa á su Maestro Soberano en la Cruz, con las siete Palabras que dixo en ella por ella , pag. 353. la 12 642 Cap. XXIV. Responde, y corresponde el Sr. á las

finezas de l'inforea,y la anima con que esta cetca la corona , pag. 3 x 7, x 20 sel avo sel no-Cap. XXV Prosique Philoreasu camino padeciendo grandes ansias y penas con el amor, p. 3 a 1. Cap.XXVI. Cria grande aborrecimiento de si Illi-PE-

#### ADVERTENCIA.

L motivo que tuvo nuestro Venerable Obispo para escribir este ingenioso, y devotisimo Libro, le expone él mismo en la Carta Pastoral del principio, para los fieles del Obispado de Osma, donde tambien señala el tiempo en que se dedicó à su formacion, que fue en la Visita del año de 1657. desde Abril hasta mediado Julio; y esto mismo confirma el Doctor Magano, que le acompañaba como Visitador. (a) Dos obras tuvo su pluma por exemplar para la suya, la Via Regia Crucis del erudito Benedictino Aefteno, y la Philotèa del glorioso Obispo de Geneva San Francisco de Sales. Estos dos Escritos memorables dieron impulso à su pluma para que labrase otra obra nueva, que mirase al mismo fin de inclinar las almas al camino de la perfeccion, y de la Cruz. Como habia tantos años que la llevaba el Siervo de Dios tan prolixa, como se lo mostró à una alma, que refiere en su Vida Interior; (b) pudo con ciencia práctica comprender su importancia, y describirnos con el primor que lo hizo, la peregrinacion del santo camino de la Cruz. Embiando este Libro á

unas

<sup>(</sup>a) Posicion de la Causa del Venerable, num. 52.

<sup>(</sup>b) Vida Interior, cap. 25. num. 11.

unas Religiosas, las dice el Venerable lo siguiente: Esa Dama embío á Vms. por si quisieren darle la profesion : en ese Libro la hallarán : leanlo Vms. y esas Santas en sus aposentos, que yo creo que no se la negaran, porque aunque comenzó como yo, acabo como Vms. En acabando de leerlo entenderán el enigma. (c) Imprimióle de orden del Venerable Escritor en Madrid á los fines del año de 58. y principios de 59. su grande Amigo, y en otro tiempo condiscipulo en la Universidad de Salamanca Don Francisco Gracian de Berruguete, Secretario del Rey nuestro Señor. A esta primera edicion, que se hizo en quarto, se han seguido otras muchas en Barcelona, Madrid, y otras partes. Y ultimamente el R. P. Fray Josef de Palafox, año de 1664. le diò en el tomo quarto de su Coleccion, desde la pag. 515. Hacen memoria de este escrito Don Nicolás Antonio, (d) y el Obispo de Guadix Don Fray Miguél de San Josef. (e)

<sup>(</sup>c) Carta para las Carmelitas Descalzas de Burgos, que guardan original en aquel Convento. (d) Bib. nov. hisp. p. 1. pag. 577. (e) Bibliog. Crit. Sac. tom. 3. pag. 402.

## PEREGRINACION DE PHILOTEA

AL SANTO TEMPLO, Y MONTE DE LA CRUZ.

Prólogo, y Carta Pastoral A LOS FIELES DEL OBISPADO DE OSMA,

JUAN, su indigno Obispo, salud, y eterna felicidad.

Mihi autem absit gloriari, nisi in Cruce Domini nostri Jesu-Christi. Ad Galat. 6. v. 14.

> Stando para partir de la Corte el año de 1654. á servir esta Santa Iglesia, me puso en las manos uno de los Sugetos mas ilustres en sangre, letras, y exemplo que hay

en ella, un Libro intitulado: Via Regia Crucis, compuesto por el Rever. Padre Benedictino Aefteno, Preposito del Monasterio Afligenien-

2 se,

se, de las primeras plumas de Flandes, asi en espiritu, como en todo genero de erudicion. Pidiôme con mucho encarecimiento, que lo diese á nuestra lengua, por la utilidad grande que de ello podia resultar: y habiendo suspendido la resolucion, hasta vér el Libro, lo lei con particular atencion, y gusto; porque sin duda se compone de las dos circunstancias, que hacen amable la leccion, que son dulzura, y utilidad.

II. Conocese, que aquel aventajado caudal que lo escribió, es hijo de la Augustisima Religion de San Benito, que tanto ha ilustrado la Iglesia con su enseñanza, y aun algunos siglos, (poco menos que sola) pues sin duda en ellos, sobre todos los demás estados, y profesiones, enseñó el exercicio de las sagradas letras, y todo genero de buena, y santa disciplina.

III. Despues de haber leido este tratado, hube de suspender el obrar, y aun el acordarme de èl, ocupado en el Episcopal Ministerio, que apenas dexa tiempo para respirar, y mucho mas al comenzar á servirlo en alguna Iglesia, por haber de tomar conocimiento, y dar asiento, y direccion á todo lo que toca á su

gobierno. Pero este año de 57. partiendo à la Visita de este Obispado, y juzgando que por las mañanas, antes que los súbditos diesen materia al exercicio Pastoral, por estár aún recogidos, habria algun lugar para obrar en esto, sin faltar al principal empléo de mi oficio, lo trage con-

migo para executar este intento.

IV. Volvilo à leer, para trasladarlo à nuestro idioma, mas hallé en mí tanta repugnancia, ó para decirlo con mayor conocimiento, tan poca habilidad, que me pareció, que no seria traducir, sino deslucir esta obra; así porque no es facil pasar de un idioma à otro la propiedad que tienen entre sí sus locuciones, como porque tampoco le es el ajustarse los estilos particulares de los Autores; pues así como son diferentes los rostros, y los entendimientos, lo son comunmente los conceptos, frases, y maneras de hablar, y aun todas las demás humanas operaciones.

V. Con esto me pareció dexar el asunto, y reservar para el otra pluma de mayor destreza, aunque por no dexar de aprovecharme á mì, y à mis súbditos de tan excelente argumento, como ensalzar el camino de la Cruz, resolvi ha-

JIV

cer otra obra à la vista de su imitacion, tomando de esta algo de los nombres, y de la idéa, que formó para sì aquel erudito Ingenio, pareciendome, que en esto hacia buenos oficios al Autor, á los Letores, y á las almas de mi cargo.

VI. Al Autor, con no deslucirle una obra tan perfecta, y llena de erudicion, haciendo que pareciese menos hermosa en nuestra lengua, que en la que él con tanta propiedad la escribio. A los Letores, pues veràn con alguna diferencia tratado este santo asunto; porque en el latin hallarán gran fuerza de autoridades, y aqui puede ser, que hallen tan eficaces razones, que no queden menos persuadidos, y convencidos con estas, que con aquellas. A las almas de mi cargo, à quien principalmente se endereza siempre la doctrina, y mi cuidado; porque les oftezco la mas sustancial, util, y santa enseñanza, que el Pastor puede, ni debe dàr à sus ovejas, que es criarlas con la leche de la Sangre de Christo, y sustentarlas con el pan de sus dolores, y penas, reducidas à la practica, veneracion, y amor ternisimo al mysterio excelente, y inefable de la mo ensalzar el camino de la Cruz, resoliziro

vii

VII. Porque sin duda alguna, Fieles, la materia de este tratado, que se reduce á exôrtar á que padezcamos por Dios, y lloremos nuestras culpas, tiene cinco propiedades admirables, y sumamente amables, y estimables, de las quales se habla con mayor dilatacion en esta obra, y aqui los apuntarémos, por servir este breve Discurso de Carta Pastoral, de Dedicatoria, y Prólogo; y estas son la excelencia de la Cruz, su utilidad, su necesidad, su dificultad, y con esa misma su dulzura, y suavidad.

VIII. La excelencia, porque el camino de la Cruz es el mas superior, y noble que puede considerarse; antes bien, este solo es el noble, y superior. Pues si la nobleza se toma del origen, habiendo fundado, platicado, enseñado, è instituido el Hijo Eterno de Dios hecho hombre, que como Dios, es origen de todo lo bueno, y santo, y como hombre, es descendiente de Reyes, y de las primeras Cabezas del mundo, que fueron los mayores Patriarcas, forzoso es que tenga en si la superioridad, y excelencia que trae consigo tan ilustre, y claro origen; y asi, con gran razon están acreditados los habitos Militares, de insignia conocida de nobleza, por

ser Cruces; porque no hay en esta vida otra alguna mas noble, y excelente que la Cruz.

IX. Conocese no solo en esto la excelencia de la Cruz, y en lo que es venerada en el mundo por todos los Principes, y Reyes, y tanta suerte de gentes, sino por la ponderacion con que el Hijo Eterno de Dios habló siempre de ella; porque siendo la misma humildad este divino Señor, y diciendo de sí, que era gusano, y el oprobrio de las gentes; (a) pero en llegando á la Cruz, siempre habló de ella con grande magnificencia, llamandola su trono, y el teatro de sus glorias; y al ponerle en ella su exaltacion: Oportet exaltari Filium hominis: (b) cum exaltaveritis Filium hominis, (c) cum exaltatus fuero à terra, omnia traham ad me. (d) Que fue decir, quando fuere entronizado en la Cruz, todo lo venceré, y conquistare. Y asi, con razon le llamó Principado el Profeta quando dixo: Et factus est Principatus super humerum ejus. (e) Como si dixera: Su Cetro, su Imperio, su Corona lo traxo sobre sus hombros; porque su Cruz fue true consigo can ilustre, y claro origen; y asi,

(c) Id. 8. v. 28. (d) Idem 12. v. 32. (e) Isai. 9. v. 6.

<sup>(</sup>a) Ego sum vermis, & non homo, opprobrium hominum, & abjectio plebis. Psalm. 21. v. 7. (b) Joann. 12. v. 34.

su Imperio, su Principado, su Cetro, y su Co-

rona

X. Pero asi como es nobilisima señal la Cruz, es mucho mas noble el mysterio que en ella se representa, quanto lo es mas el alma que el cuerpo, y el espiritu, que lo animado por él. Porque la Cruz, Fieles, es una sagrada señal, en la qual se significan los dolores, y las penas del Señor, y la humana redencion, que con ellas obrò el Redentor de las almas; pero las mismas penas, dolores, afrentas, azotes, heridas, é ignominias, y la muerte que padeció su Bondad, esa es el alma verdadera de la Cruz.

XI. De aqui resulta, que me parece, que puede bien defenderse, que el camino de la Cruz en el Señor, y en nosotros es mas excelente, y noble que la misma Cruz. Porque si este mysterioso camino consiste en padecer en esta vida mortal penas, mortificaciones, dolores, lagrimas, penitencia, y afrentas por Jesus, y esa es el alma de la Cruz, y la Cruz es la que explica, y señala, y acredita aquellas penas, y es toda su explicacion; forzoso es, que sea mas excelente el mysterio, y el espiritu, que la misma explicacion. Que importaría, que todos anduviese-

mos cargados de Cruces de madera, si nos faltase el espiritu interior, y el dolor, y penitencia? Qué importaría la exterior profesion sin la interior mortificacion? Qué importaria la apariencia sin la sustancia? Qué importaría lo que parece, sin aquello que es? Como no importa que padezca el cuerpo, si no le dá su interior valor el alma, ni padecer inumerables trabajos, si no se hacen Cruz con darles honesto, y santo motivo, y aplicacion.

XII. No sé si diga, que no veo otra cosa en esta vida, que trabajos, y dolores; pero poquisimas Cruces, al respecto de las penas. Todo es padecer, y en los tibios como yo muy pocos merecimientos. Los Superiores tienen superiores penas. Los subditos naturalmente padecen penas de subditos; los unos al mandar, al obedecer los otros. Los pobres padecen fatigas, y trabajos; pero los ricos incansables, y miserables cuidados. Los que penan, yá penan de su cosecha; pero los que con ansia procuran gozar con mayor dolor, padecen dentro de los mismos gozos.

XIII. Estas son, Fieles, las penas de los mortales: mas dónde estàn los merecimientos? Este es el tormento; pero dónde está la Cruz? O en-

ga-

gaño de la humana condicion! Damos las espaldas al padecer, y negamoslas al merecer! O para decirlo con mas propiedad; damos el corazon à los gustos, el pecho à las penas, y al merito las espaldas. Padecemos, como si mereciesemos, y merecemos, como si no padeciesedolor , lègrimas , y penitencia el camino deom

XIV. La causa de esto es, porque en el mismo padecer buscamos el gozar, y baylamos dentro de las mismas penas. Rodeados de dolores nos holgamos, y hacemos risa de nuestras mismas miserias. No es yá quien nos recrea el gusto, sino el engaño; porque tenemos al mismo engaño por gusto. Huyendo de las fatigas, buscamos, mas no hallamos los deleytes. El olvido de las penas tenemos por gozo, y el divertir nuestros males, abrazamos como bienes.

XV. Y asi, el intento de este tratado, almas devotas, no tira principalmente á ensalzar la Cruz material del Señor, digna por todas razones de venerarla, y reverenciarla con profundisimo afecto; porque eso, qué Catòlico lo duda? Sino de ensalzar la Cruz formal, y espiritual de padecer por el Señor, y seguirlo con santa, y perfecta vida, pureza de conciencia, y de intencion: y para eso sujetarnos, y ren-DIO

dir-

dirnos, y humillarnos à llevar la Cruz de los preceptos divinos, y consejos, y conocer quanto vale, y quanto aprovecha el imitarlo; y que solo son excelentes, y grandes, é ilustres, y valerosos, sabios, y prudentes, y esforzados, los que siguen práctica y perfectamente con el dolor, làgrimas, y penitencia el camino de la Cruz.

XVI. Pues si los fuertes, los valerosos, los sabios, y los nobles son en el mundo excelentes, claro està, que no hay tal fortaleza en esta vida, como vencerse á sí mismo, y mas por tan excelente motivo, como el de agradar à Dios : ni hay tal valor, y aliento, como avasallar con el espiritu todo el poder del demonio, mundo, y carne: ni hay tal lealtad, como ser fieles à los mandamientos, consejos, inspiraciones Divinas: ni tal sabiduría, como encaminar de tal manera esto temporal, que se consiga lo eterno: ni tal nobleza, como ir siguiendo en Cruz al Hijo Eterno de Dios, Rey de Reyes, y Señor de los Señores, que vá adelante penando, y es origen y principio sin principio de todo lustre, y notual de padecer por el Señor, y seguir sabla

XVII. La utilidad de esta nobilisima materia, ella misma se está manifestando; porque no hay cosa mas util en lo criado, que llegar à gozar del Criador; y en todas las humanas operaciones, toda la utilidad se toma de los medios proporcionados para conseguir el fin. En tanto es util el tratar, y contratar, en quanto con ello se grangean las riquezas. En tanto es util el servir à los Principes, en quanto con ello se consiguen las honras. En tanto es util el pelear, en quanto con ello se consigue la fama, los puestos, y la grandeza; sanu aldabimio aisusinsa ana

XVIII. Pues si el camino de la Cruz, no solo encamica, y guia, sino que asegura la salvacion de las almas, y el gozar las felicidades eternas, y el escapar de los eternos tormentos, y el vér à Dios para siempre, y el ser ciudadanos de aquella eterna Ciudad, y consortes de los bienaventurados, y compañeros de los Angeles y Santos, y herederos del Padre, y coherederos del Hijo, y moradas del Espiritu Santo, y vér el rostro de aquella Señora, que es templo vivo, é inmaculado de toda la Santisima Trinidad; qué medio, qué camino, qué disposicion puede ser de igual utilidad á aquel que todo esto solicita por su medio, camino, y disecernas utilidades, y conveniencias sensos

XIX. Y aqui, hijos, y hermanos mios, ceoqo eterno.

podiamos soltar el raudal de las lagrimas, llorarme yo, y lloraros, y llorarnos todos, de que estémos tan ciegos, y desatinados, que por esto caduco, y transitorio, no haya penas que no se padezcan, ni mares que no se naveguen, ni montes que no se taladren, ni peligros á que no se expongan los hombres, quando todo lo vano viene á parar en siete palmos de tierra, y una pobre, y deslucida mortaja, una cuenta cierta, una sentencia formidable, unas penas eternas: y por aquella felicidad que se le conoce el principio, y no se conoce el fin, aquella gloria, que no conoce las penas, aquellos gustos, que no conocen disgustos, aquellos deleytes, que no conocen pesares; no solo huimos de emprender este glorioso, santo, valeroso, y util camino de la cruz; pero aún la aplicacion de los mismos necesarios trabajos que padecemos, nos olvidamos, o no queremos hacer. v. oil leb soubor

XX. No hijos, y hermanos mios, abramos los ojos á lo celestial, conozcamos el engaño, y locura de esto temporal: y pues al humano corazon ordinariamente le gobierna la utilidad, y à ese punto conspiran sus lineas, busquemos eternas utilidades, y conveniencias, y no nos contentemos con lo momentaneo, ni menos que con lo eterno.

of XXI. Propuesta la excelencia, y la utilidad del camino de la Cruz, se conoce facilmente la necesidad. Lo primero: porque lo excelente, y util en alguna manera se hace necesario á los espiritus generosos y grandes, como son de su naturaleza los hombres, por ser criados solo para Dios, y para la eternidad; porque en esta vida dos cosas son las mas amables, y las que nos llevan, y por las que anda siempre de pretendiente este nuestro inquieto, y ambicioso corazon, que son honra, y provecho; y si el camino de la Cruz es honrado, como diximos, y util, como acabamos de decir, claro está, que nos necesita à que lo sigamos con una necesidad de decencia, y conveniencia, si no es que volvamos las espaldas, viles, perezosos, é infames, á la honra, y al provecho. Houpe no y (d) a mi

XXII. No parece que puede ser cosa mas deslucida en el mundo, que aquella que en si ni tiene provecho, ni honra; porque sin honra, es infame, y sin provecho, inutil, y por eso despreciable: y asi son todos aquellos, que huyendo del camino de la Cruz, y de lo eterno, y bueno, buscan honras mundanas, y perecederas, y utilidades ligeras, y caducas; pues aunque para esto transitorio parezcan honrados,

y aprovechados, son para lo celestial, que es lo que pesa, vale, importa, y dura, despreciados, inutiles, y viles, apag coming of bebisson

XXIII. Pero aun esta necesidad del camino de la Cruz no se queda en terminos de congruencia, por util, y por honrada, y por medio proporcionado para conseguir la verdadera honra, y utilidad; sino que es necesaria, como medio preciso á la salvacion: pues de la manera que dixo el Señor: Que si el hombre no renaciere por el Bautismo, no puede conseguir lu vida eterna. Nisi quis renatus fuerit ex aqua, & Spiritu Sancto: (f) asi dixo: Sed si pænitentiam non habueritis, omnes similitèr peribitis. (g) Y asi dixo: que si no fuese exáltado el Hijo del hombre (con que explicó el Mysterio de la Cruz) no se conseguirà la vida eterna, (h) y en aquella exâltacion entramos todos, y en aquella condicion fuimos comprendidos todos, y à aquella soberana vocacion de la Cruz fuimos llamados todos. Porque aunque el Señor solo nos redimió; pero aquel sagrado instrumento donde fabricó la redencion, nos lo dexó como en testamento, para que con èl, y por èl anhelemos á su santa imitacion, assend a onend y con

utilidades li geras, y caducas; pues (f) Joann. 3. v. 5. (g) Luc. 13. v. 5. habueritis. Su legunt S. Germ. & S. Mart. Turon. apud Sabat. tom. 5. edit. 1751.

<sup>(</sup>h) Joann. 12. v. 32.

tados conmigo, morid en Cruz como yo. Morid conmigo, y sereis exâltados, y consepultados conmigo, y resucitados conmigo, y subireis al cielo conmigo, y todo esto lo debereis à la Cruz. Este fue el discurso de S. Pablo, quando dixo: Si tamen compatimur, ut & conglorificemur, donde aquel compatimur, que dice unidad de padecer, no significa unos con otros, sino con el que padeció por nosotros, pues si nuestras penas no se juntan con sus penas, què importan, ni que pesan nuestras penas?

XXV. Cruz nos ha de salvar, Fieles, y sin Cruz es imposible salvarnos. Es menester padecer en esta vida penando, ó en la otra purgando. Cruz nos ha de salvar, Fieles, la del Redentor, por lo que penò con nosotros; la nuestra con lo que fueremos penando por él. Cruz nos ha de salvar, Fieles, porque es menester, ó no pecar, ò llorar. Cruz nos ha de salvar, Fieles, porque quien pasa por el pecar, ha de pasar por el llorar, y si no pasa por el llorar aquì, ha de pasar por el llorar allà.

XXVI. Con lo qual, Fieles, solo podrá dexar de penar el que sabrá dexar de pecar, y asi como no hay quien no peque, no debe haber quien no pene. Aun los mismos que algunas veces

999

no pecan, deben penar para que se defiendan del pecar. Mortificada la carne por el espiritu, manda el espiritu à la carne. No podrán mortificarla sin penar, ni sin penar sabrán dexar de pecar.

XXVII. Con esto puede verdaderamente decirse, que el camino de Cruz, no solo es excelente, y util, sino necesario: y mas habiendo dicho el Señor: Que el que quisiere ir imitando sus pisadas, tome su Cruz, y lo siga; y si no hay otro camino para el Padre, que el del Hijo, ni otro camino para el Hijo que el de la Cruz; seguro es, que solo el camino de la Cruz por el Espiritu Santo nos lleva al Padre, y al Hijo: y quien no anda en este camino, en dónde piensa pasar? Tambien la dificultad del camino, Fieles, mirando á la naturaleza, no es pequeña, vencer la carne con el espiritu, al mundo con el desengaño, al demonio con la gracia; pero esta dificultad no ha de servir para acobardar el animo, sino para esforzar el deseo, avivar el esfuerzo, poner todo cuidado en la empresa, y dár aliento á la execucion. oll lo 100

XXVIII. Ninguna cosa grande comunmente suele ser facil. Quánto cuestan los puestos, y las honras de esta vida conseguidas, y aun comunmente, ni conseguidas? Al peso de su grandeza se mide en ellas su dificultad, cuesta mas

tiem-

tiempo, hacienda, y sudor lo que mas vale.

XXIX. Siendo esto asi: no era conforme á la grandeza de la empresa, que fuese facil el camino de la cruz, si es medio de conseguir lo eterno. Por qué ha de ser dificultoso lo que es disposicion de alcanzar un fin tan grande? No puede ser ligerisimo en los medios lo que trae consigo infinitas conveniencias.

XXX. Poco se estima aquello que cuesta poco, y por el contrario, mucho lo que se compró à gran precio. Vida eterna, bien merece vida, y muerte temporal: varato es darme lo eterno por lo caduco: buen concierto, comprar oro con el vidrio, diamantes con el polvo de la calle. Penas breves, gozos que nunca se acaban, nadie lo desecharà. Pongamos los ojos en el fin, y nos pareceràn facilisimos los medios, la dificultad se harà facilidad, con tener presente la gloria de tan excelente empresa.

XXXI. Con la dificultad proponemos la dulzura, y suavidad del camino; porque la alma, Fieles, de aquella dificultad, es esta facilidad. La Cruz del Señor es aspera por afuera, y toda ella panal de miel por adentro. Rigor para el cuerpo, y suavidad para el alma. Lo exterior desagradable, lo interior apetecible; y asi como nuestras operaciones son dificultosas, como nuestras operaciones son dificultosas, como nuestras operaciones son dificultosas.

munmente, y tristes, y congojosas, y llenas de dolor, y fatiga, por la debilidad de nuestra naturaleza, que en todo suda al obrar, y por el contrario las de Dios, como nacen de su misma Omnipotencia, son faciles, y suaves, dulces, y llenas de grandisimo consuelo; asi las operaciones interiores del camino de la Cruz, como todas son de la gracia, traen consigo facilidad, alegria, dulzura, y suavidad increible, como se verá en este Tratado con palpable claridad.

XXXII. Dividimoslo en dos libros. En el primero se dibuja ( asi fuera con proporcionadas lineas) el alma, que asida á la naturaleza, desconfiada de la gracia, no quiere entrar en el camino util, y excelente, suave, y fuerte, misterioso de la Cruz; y à quien pareciere es muy sobrada su porfia, y las rèplicas que le hace al Divino Esposo, para no tomar la Cruz, mirese á sì mismo, y considere, quantas veces se ha defendido de Dios, quantas no le ha querido responder llamado, quantas no le ha querido creer persuadido, quantas se le ha huido, y conquistado, quantas siguiendolo lo ha dexado; y crea, que todo aquello lo hizo por darse á sì, y á su gusto, y apetito, y negarse al camino de la Cruz.

XXXIII. En el segundo libro explicamos

su dulzura, y suavidad practicamente, y los pasos, tribulaciones, medios, y remedios, efectos, y afectos, por donde se llega en este ultimo camino del trabajo á la Corona. En él proponemos tambien las luces, y socorros admirables de la gracia, y de la misericordia, y la suavidad, y facilidad con que se vence con ella lo que parece tan arduo á nuestra naturaleza. Con esto podràn conocer las alma, que en estas bodas del Cielo, como en las que honró el Señor en Caná de Galiléa, al fin de ellas se reserva el mejor vino: muy al rebés de las del mundo, cuyos deleytes, vanidades, y locuras tienen dulcisimos los principios, y amarguisimos los fines.

XXXIV. Para hacer mas sabroso este tratado, y que fuese tolerable la rusticidad, y desaliño del discurso, y del estilo (al fin como de Pastor) usamos del antiguo de los Dialogos, entre el alma, y Dios, acreditado en todos tiempos con admirables tratados, asi de la Escritura Sagrada, como de otros Varones insignes en toda suerte de erudicion.

Job (aunque aquel fue suceso, y no parabola) que es de lo mas delgado, y eloquente que hay en las divinas letras. Harto tienen de esto los Sal-

mos del Rey Profeta, y no poco los Cantares de su hijo Salomon, ni falta de ello á los demás

Sapienciales.

XXXVI. Los Santos tambien eligieron este estilo, y San Bernardo en algunos versos, muy propios de aquel espiritu altisimo, y suavisimo, y San Buenaventura en prosa, hicieron meditaciones dulcisimas en Dialogos à este intento. El Venerable Tomas de Kempis, en aquel librito de oro del desprecio del mundo, sigue en el modo, y la sustancia el mismo estilo. Y Ludovico Blosio, uno de los misticos mas acreditados, fue por estos mismos pasos.

XXXVII. Tambien el Santo Henrique Suson, espejo de penitencia, y honor de la Apostolica Religion de Santo Domingo, hizo otro espiritual Tratado entre el alma, y la eterna Sabiduría; y el gran Taulero, de la misma Religion. Y aquel rio caudaloso de eloquencia, y espiritu, el V. M. Fr. Luis de Granada, de quien podian en alguna manera decir los que han escrito en lo mystico despues de èl: Et de plenitudine ejus nos omnes accepimus, (por no dexar cosa buena sin tocarla) tambien acreditó este modo de escribir.

XXXVIII. No puede negarse, que se declaran mejor los afectos con interlocuciones sen-

ti-

ridas, que con dilatados discursos. Mejor se explica el alma en sus conceptos impugnada, que aplaudida. El entendimiento fatigado con la contraria opinion, dà mas fuerza con su razon al discurso: cobra aliento en la misma vejacion. Danse tambien las manos lo material, y formal en los dialogos, para recrear el animo del oyente, y enseñarlo. El cuento, y las figuras, y los sucesos tienen divertida à esta porcion inferior: los discursos, las razones, los argumentos, preguntas, y respuestas recrean la superior. Es vér una batalla mental, en la qual la suspension asiste con ansia de saber en qué parará el suceso, y á qual de aquellos discursos le corona el vencimiento.

XIL. Quisimos llamar Philotèa, y no Staurofila à esta ilustre seguidora de la Cruz que proponemos; porque aunque Staurofila quiere decir amante de Cruz, y Philotéa de Dios; pero es tan poca la diferencia, que vienen á ser univocos los dos nombres, y es mas dulce para la pronunciación, y la lectura el segundo.

XL. Tuvimos tambien presente á otra Philotéa Francesa, que instruyó otro Prelado de aquella nobilisima Nacion, sin duda alguna excelente en espiritu, en letras, y en eloquencia christiana, que traduxo en nuestra lengua un in-

-AD

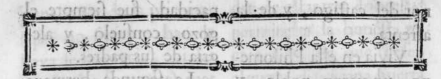
ge-

genio de los mas floridos de este siglo; y nos ha parecido, no inutil emulacion, sino espiritual, y santa, que si una Philotéa Francesa fue instruida de aquella delgada pluma, otra Philotéa Española instruyese à las demás, con manifestarse humilde seguidora de la Cruz, sino igualmente aplaudida en la gracia, y elegancia del estilo, por lo menos no desigual en la gloria del empléo, y grandeza del asunto.

XLI. Finalmente, Fieles, este tratado ofrecemos no à la curiosidad, sino al provecho de las almas, instado mas del amor, que del concepto que tenemos del acierto, formado en breve tiempo, desde los primeros de Abril del año que và corriendo, hasta catorce de Julio, dia del Triunfo de la Cruz, en que muy acaso le acabamos, sobre la interposicion de unas tercianas que interrumpieron la pluma, entre tan grande variedad de ocupaciones, que no dexaban dos horas libres al dia; con que ella sola puede servir de disculpa à sus defectos. Vinuesa, catorce de Julio de mil y seiscientos y cinquenta y siete.

celente en espiritu , en letras , y en eloquencia christiana , que traduxo en nuestra lengua un in-

Juan, indigno Obispo de Osma.



## CAMINO REAL DE LA CRUZ:

# bienes de LAnd TroOd Lol pHa Popention ditudo en los de naturale con que afpiraba á las

#### CAPITULO PRIMERO

Patria , Padre , y Hermanas de Philotéa , y su peregrinacion al Santo Templo de la Cruz.



N una de las Regioo nes que habitan los Adamitas, cierta Na-

cion poderosamente saca, que de su padre heredó una herencia universal de lágrimas, y desdichas, slorecia la antigua Ciudad de Tarsis, ilustre, no tanto

honras, grandezas, rique-

por la grandeza, y opulencia del comercio, que enriquece aquellos Reynos, quanto por la grandeza, y ansia mas que mortal, con que buscan sus habitadores, por diferentes caminos, el alivio de sus penas, y el procurar reducir el destierro á patria, la calamidad á gozo, y hacer premio, y ho-

za. De su ya ditusta mu-

A nor

PEREGRINACION DE PHILOTEA

nor del castigo, y de la pacidad, sue siempre el afrenta.

Vivia en ella Philome- gria de sus padres. no, un varon noble, y respetado de toda aquella se llama Honoria, y conregion, poderoso de los veniale el nombre á la conbienes de fortuna, y acreditado en los de naturaleza. De su yá difunta muger Hier tea heredo con la foledad tres hijas, que en la flor de su edad, y con la de su hermosura, arrebataban los ojos de la juventud lozana de aquella ilustrisima Ciudad. La mayor de estos tres engaños de los mozos, y embidia de las doncellas de Tarsis, se llamaba Philotéa, la qual nació en el dia que celebra la Iglesia el mysterio inefable de la Cruz; y por el ingenio, juicio, prudencia, y canon

gozo, confuelo, y ale-

La fegunda hermana dicion, por la propension con que aspiraba á las honras, grandezas, riquezas, y felicidades temporales, puesto su corazon en esta vana ostentacion, y apariencia de las cosas.

La tercera se llamaba Hilaria, y muy propiamente, porque todo su deseo aspiraba á los deleytes humanos, holgarse, entretenerse, divertirse, teniendo por la fuma, y la mayor de sus felicidades estos ligeros, y breves contentamientos.

De las tres hizo Dios á la primera, sin duda al-

gu-

guna, en todo la primera, (que no siempre han de lleva le la gracia, ni las gracias las segundas) mas generosa en los dictamenes, mas delgada en los discursos: superior en la hermosura de cuerpo, y con mas soberanas inclinaciones en la principal del Alma. Habiala dado Dios algunas luces para que lo siguiese; pero ella, ó no lo entendia, ó fe resistia; y yá la verdura de los años, yá los lazos de oro de la hermolura, felicidad, y riquezas la tenian cautiva, y aprisionada: finalmente, era esta discreta doncella sobre muchos llamamientos, en lo exterior virtuofa, y fin luz, y engañada en lo interior.

Acostumbraba el pa-

dre de estas tres doncellas permitirles la honesta recreacion, de que fuesen algunos dias á una huerta suya, que comprendia diversidad de jardines, y era de las mas deleytosas, y agradables, que habia en aquella hermosissima campaña, en cuyas margenes se estendian unos prados amenifimos, que hacian plaza espaciosa, y especiosa, á una selva espesa de alamedas repetidas, por grande trecho de tierra, recreacion, y ornamento de aquella populosissima Ciudad.

Era el dia de la Cruz Santa de Mayo, tiempo, en que parece que produce flores la Primavera, solo para coronarla, quando con moderada familia falieron las tres doncellas de casa muy de mañana; y despues de haber dado algunos paseos por las calles, y jardines de su l'uerta, les obligó una travesura, permitida, y natural, o la humana condicion, que tiene por pena qualquiera clausura, por muy amena que sea, á falir á los prados, que miraban á aquel dilatado bosque.

Philotéa, con la memoria del dia de la Cruz, y de su nombre, dixo á sus hermanas Honoria, y Hilaria, que pues combidaba el tiempo, y la devocion, suesen juntas á adorar en una suntuosa Hermita, que estaba en lo interior de aquella selva, á la Cruz del Señor, cuyo mysterio dió su nombre, y dedicacion al Templo: con que harian virtud de la recreacion, merito de la fatiga, y devocion de la amenidad, fuavidad, y dulzura del tiempo, y de la mañana.

Respondió á esto Honoria, proponiendo algunos inconvenientes, y diciendo, que iban menos acompañadas de lo que á su Nobleza se debia; y que no era conveniente, por una ligera devocion, perder, y aventurar el credito de su ilustre calidad, que podra ser que el milmo dia, y á la misma devocion concurriese toda la Nobleza de Tarsis, y que notaría la poca pompa de su familia, y el menos cuidadoso ornamento de

fus

sus personas: con que de aquella mal propuesta, y peor executada peregrinación, solo conseguirian deshonor, afrenta, y deslucimiento.

Hilaria figuió el parecer de Honoria, aunque con diversos motivos; y añadió á la fatiga del camino su tristeza, y sole+ dad, y que quando salian á recrearse, no era bien elegir una cansada romería, de la qual no podian confeguir otro fruto, que pesadumbre, y molimiento. Que tampoco creía, que irian de Tarsis personas algunas á aquel Templo, teniendo otros dentro de la Ciudad, en donde con mayor comodidad podian satisfacer á la devocion del dia: con que todo fería canfarfe con trabajo intolerable, sin gusto, ni recreacion alguna. I moch col coment

- Volvió la discreta Philotéa á perfuadir á fus dos hermanas, que la siguiefen á visitar el Santo Templo de la Cruz, en su dia; pues ni su conocida calidad necesitaba de mayor autoridad, que la que traian configo en aquella moderada familia, ni á los Templos se habia de ir con sobervia, y vanidad, sino con una santa humildad, y decente acompanamiento. Ni la fatiga que tanto temia Hilaria fería mayor al ir á adorar la Cruz, que al reufarla, refpecto de la molestia que trae configo qualquiera recreacion dentro de su

mismo exercicio. \* Si nos hemos de fatigar, paseando por estos prados, hermanas, les decia Philotéa, quanto es mejor fatigarnos para adorar á la Cruz en su Santo Templo? los mismos pasos nos llevaná lo bueno que á lo vano; y solo con alterar el intento, es igual en el remedio la fatiga; pero en el fin desigualisimo el merito, y el suceso. Qué mas tiene, Hilaria, sudar en esta vana recreacion, que en aquel santo exercicio? Si dos mil pasos hemos de dár para buscar el contento que no hallamos, no los darémos para buscar el merito que hallarémos, y el gozo, y la misma alegria que buscamos? Ni esre exterior lucimiento que

-lim

te detiene, Honoria, ni esta imaginada fatiga que te atemoriza, Hilaria, debe retardaros, quando la devocion del intento, y la fuperioridad de vuestra hermana mayor os obliga á obedecerme, y seguirme. \*

Todavia las dos hermanas se defendieron, y no quisieron seguir à Philotéa, diciendo, que ellas se quedarian en aquellos amenos prados, huerta, y jardines, entre tanto que con su devocion intempestiva executaba una cansada, y no necesaria peregrinacion.

Pero la determinada Philoréa, no folo por el empeño de su propio parecer, y opinion, sino por algun superior impulso, y soberano movimiento, sin rendirse en su proposito, ni desamparada de sus hermanas; y lo que admira mas, de todas las criadas de su familia, que ninguna quiso seguir el camino de la Cruz: partió de alli, diciendo, que la aguardasen, que bolvería con brevedad; y reconociendo una senda, que acafo un villano le dixo, que guiaba al Santo Templo de la Cruz, comenzó su Religiosa jornada. velo amilivad onu

alameda, trabujada de el

camino Philorea, y de la

confusion grande en que

fe hallaba, le afento al pié

de na alamo; y vencida del fueño, de fu fariga, y

culdudos, quedo por bre.

ve rato dornida.

CAPITULO II.

Pierdefe Philotéa en su peregrinacion; pide socorro á Jesus con vivo sentimiento, y tiernas lagrimas.

deleviable a lo util. A el-CEguia la estrecha senda de su camino Philotéa á adorar en su Santo dia á la Cruz, no sintristeza, cuidados, y temores; porque el verse defamparada de sus hermanas, y familia, habia puelto su animo en afliccion, y sentia verlas tan faciles á lo vano, y tan graves á lo bueno : tan gustosas á la recreacion: tan torpes, y disgustadas á la devocion: al camino de los deleytes ligeras, al de la Cruz muy pefadas.

Consideraba, que en toda aquella familia no hubo una que la figuiese en su peregrinacion: todas asidas á lo deleytable, sin querer pasar por el camino de la Cruz, de lo deleytable á lo util. A efta pena se añadia la de verse sola, y sin consuelo, siguiendo un camino incierto, fin guia, y fin compañia : aquella, para que la conduxese al Templo de sus deseos : esta, para que se aliviase la so+ ledad, y fatiga de sus pey leptia verlas tan fasan

Rebolviendo estas imaginaciones, y yá no poco cansada de estos cuidados, iba caminando con temerosos, aunque determinados pasos, siguiendo su santo intento, quando á

Con-

una hora larga de distancia fue haciendose á la senda mas estrecha; y formando otra, que parece que ofrecia por diversa parte principio desde el bosque à su salida; con que yá mas dudosa, y turbada, sue caminando de rechamente por ella.

Andubo mayor espacio de tiempo, quando la llevó aquella angosta vereda á lo mas interior de la espesura; y en un ameno prado, que formaba una brevisima plaza á la alameda, trabajada de el camino Philotéa, y de la consussion grande en que se hallaba, se asentó al pié de un alamo; y vencida del sueño, de su fatiga, y cuidados, quedó por breve rato dormida. No dexan los cuidados dormit, ni velar atribulado: velar, no; porque oprimen de manera al cuerpo, que ultimamente lo entregan al fueño atado: ni dormir; pues apenas comienza fu defcanso con el sueño, quando le despiertan las penas que padece el animo congojado. Asi Philotéa, á menos de un quarto de hora, despierta de su sueño, ó fuspension, abrió los ojos, y se halló en aquella temerosa soledad, y en la claufura estrecha de aquellas paredes de arboles, por todas partes sitiada de penas, y de temores. Donner of annihit

Bolvió los ojos para buscar el camino que dexó, y halló, que como las lineas al centro, así conspiraban diversidad de sendas de la selva á aquel breve circulo que hacia la slorida plaza que alli formó la naturaleza, viendose en tan terrible turbacion, mirando á todas partes, sin hallar cierta salida á su consusa esperanza: bolviendose á Dios, le dixo con lo mas intimo de su alma.

\* Buscaba, Señor, la Cruz, y he hallado antes de llegar á vuestro Templo la Cruz. No permitais, Dios mio, que en el dia de la Cruz, en la qual todos se salvan, halle yo mi perdicion, y ruína. Mirad, Señor, el buen principio, y origen de mi jornada: dad buen sin á mis deseos: no me sea el remero

B dio

dio dano, y fin desdichado de mi vida la que es á todos salud. \*

En esta confusion, reconociendolo todo, escogió la afligida Philotéa de la diversidad de las sendas la que por ser mas dilatada en sus principios, tubo por mas feliz en los fines; y entr ndo por ella, fue caminando por distancia de dos horas, buscando yá no tanto la Hermita, quanto el fin de la espesura; pero esta senda la conduxo á otra segunda plaza, ó confusion de aquella selva tan cerrada, asi por lo superior de las copas de los arboles, como por lo inferior de los troncos, y las zarzas, que apenas dispensaba, sino por brevisimos espacios, la

vista al Cielo, ni terminos que no fuesen congojosos, que guiasen á parte alguna en la tierra.

Entonces la afligida Philotéa, viendose á un mismo tiempo batida, y combatida de sus penas, y congojas, sitiada del tiempo, y de la misma fatiga, y que yá iba declinando el dia, y que parece que le faltaba el Cielo, y la tierra: aquel para su consuelo, y esta para dar á sus cuidados falida: refuelta en lágrimas, arrojandose fobre las yerbas del prado con suspiros, que despedia su triste, y asligido corazon, con voces ternisimas comenzó a decirle a Dioso sol divioli

\* Cómo, Señor, así desamparais á quien os

buf-

busca? Asi dexais, dulce bien, a quien os ama? Asi se p'erde en el camino quen figue vuestro camino? Asi permitis, que se malogren al nacer intentos tan bien nacidos? Bufcoos yo, y dexailme vos? Quando yo os busco, me pierdo, y quando yo me perdia, me buscabais? Huis Señor, de los que os bufcan, y buscais á los que os huyen? Hallan mis hermanas, Jesus mio, camino en sus pasatiempos, yo lo he de perder en la devocion que me iballevando á vos? Ellas aseguran el credito en el descanso: yo desdichada, sola, y perdida aventuro mi credito, y mi vida en la Cruz, y en la fatiga?

- Qué he de hacer, Se-

· -old

ñor, en esta soledad, y sin remedio, como uno de los brutos de esta selva? Ya va declinando el Sol, y de todas maneras, Jesus mio, me vá faltando la luz. He de ser pasto de las fieras, ó ha de acabar conmigo la precisa necesidad de mi sustento. Aqui puede hallarme algun hombre, y sucederme la ultima, y mayor de mis desdichas. Temo menos las fieras, que á los hombres; y yá es pequeño el peligro de mi vida con el riefgo de mi honor. Vos, Jesus mio, pureza original de toda humana, y angelica criatura, me remediad: vos descanso de afligidos, confuelo de atribulados, mirad mi tribulacion.

Mas si padezco, Dios B 2 mio, mio, esta triste confusion al feguir este camino, por no haber seguido vuestro camino? Mas si la diversidad de sendas, que inconstante, y vana, por no seguiros á vos he intentado, me ha introdi cido en no hallar ahora lo que entonces tan neciamente perdia? Mas si este laberinto de penas, en que me veo, es una imagen viva de aquel confuso laberinto de culpas, tanto mas peligrofo, y danoso? O quantas veces mis pasiones, deseos, y devaneos me ofrecian no defigual confusion, y no lo fentia, porque padeciendo el alma, no padecia con ellas tambien el cuerpo!

Justamente padezco, Jesus mio, siguiendoos el no haberos antes seguido

amandoos, y muy debidamente os escondeis de
quien tantas veces se ha
escondido ingratamente
de vos. Justamente desamparais á quien tantas
veces os dexó, y no respondeis á quien tantas
veces llamada, negó sus
oídos á esa dulcissma voz.

Mas ay Dios mio! adónde me ha llevado mi dolor, y de las fatigas, y cuidados presentes me he ido á lamentar las pasadas; y como quien reconoce en la enfermedad el origen de la misma enfermedad, se ha ido el dolor á llorar el principio de su daño; pues si yo no os hubiera perdido, Jesus mio, por no seguiros, no me perdería ahora por seguiros: si yo no me hu-

bic-

mio,

la Cruz, no me hubiera perdido al buscar la Cruz. O quánto mas, Jesus mio, debo llorar el haberme perdido entonces, que ahora! pues entonces me perdia el olvido que tenía de vos; y ahora enmedio de mis aflicciones, es mi esperanza, y alivio vuestra memoria.

Habed, Jesus mio, misericordia de mi, miradme toda rodeada de cuidados, y congojas: si miro á lo pasado, veo que me amenazan mis culpas; si lo presente, me asligen intolerables penas; si lo venidero, mayores, y mas desesperados cuidados: no folo el amor, fino la ne-

biera perdido por huir de ro en vuestra misericordia, y ya no tanto me afligen no hallar falida al penoso laberinto de mi peregrinacion, quanto al peligrofo, y dañofo de mis culpas, y mi vida. \*

### Capitulo III.

Socorre la eterna Sabiduria á la atribulada Philotéa.

TO era posible, que tan tiernas lágrimas, y tan ardientes sufpiros dexasen de encender el pecho de aquel Soberano Señor, que tan atento oye las voces de aquellos atribulados, que llaman, y claman á su piedad; y asi, apenas acabó Philotéa sus lastimosas quexas, cesidad me lleva, Jesus y sentimientos, quando mio, á solicitar el socor- un zésiro, y viento sua-

lestial, fue moviendo los alamos, y recreando el cuerpo cansado de aquella honesta doncella: sucedió á esto el sentir grande novedad en su alma. Parecióle, no solo que una nueva ilustracion rayaba su entendimiento, y bañaba de una no imaginada alegria sus sentidos, y potencias, sino que los ojos corporales veian venir rayos de luz por todo el circulo de la plaza de aquella yá venturofa alameda: con que de la manera que huyen las tinieblas de la luz, asi huyeron los horrores del animo, y la soledad del sitio de aquellas Divinas luces. Thip ; something

Con esta subita mu-

STA

visimo, con un olor ce- danza se suspendió Philotéa, y con mas admiracion le pareció, que todos los alamos de la selva se humillaban, y poco despues se desaparecian à la presencia de alguna virtud Divina, que venia á honrar aquel dichoso lugar. Viendose entre tanta claridad, volvió el rostro ázia una parte, y vió un Joven hermosissimo, origen claro de aquella luz con una Cruz en la mano, y una Corona en la otra, y aunque temerosa, y turbada á los principios; pero poco despues confortada la debil naturaleza del esfuerzo de la gracia, pudo sin descaecer del todo, oir que le decia aquel clarisimo, y hermosisimo Señor. Is ampilol in our No temas Philotea, que tus quexas han penetrado mis oídos. Yo foy la eterna fabiduria, y el principio sin principio de todos los caminos del Señor. Yo foy camino, verdad, y vida. Yo soy el que no falto jamás á quien me bufca, y el que siempre asiste, y socorre las almas atribuladas. Yo soy quien favorece á los que buscan mi Cruz, y quien les es guia, consejo, y camino: mi camino sigues, no te puedes perder en mi camino. Tu peticion me ha agradado, pues no has pedido folo en tu oracion falir de tus penas, sino tambien de tus culpas.

No pudiste elegir mejor medio para aliviar tus cuidados, que el de mejorar la vida, ni para falir de esa aflicion, y congoja de no hallar camino cierto en tu peregrinacion, que buscar el verdadero camino de tu alma, con llorar tus engaños, y solicitar tu enmienda. Esto es lo que dixe yo por mi Profeta; poneos en pie sobre el camino verdadero, preguntad fobre las fendas antiguas, averiguad qual es el mejor de los caminos, ay en hallandolo seguidlo, y hallareis refrigerio à vueltras almas. Por eso viendo yo tus deseos, y mirando tu afliccion, incliné los Cielos, y baxé para enfenarte caminos de salud, y vida eterna.

Alegróse el alma de Philotéa, oyendo estas dulcisimas voces, y santisimas palabras; y con profunda humildad, confortada, é ilustrada de aquel Divino Señor, le dixo: Quien es el hombre, Dios mio, que os acordais de su flaqueza, y debilidad? y quien foy yo, que merezca que baje á mi el Hijo Eterno de mi Señor?

El haber venido á ti (dixo la eterna Sabiduria) Philotéa, no lo causaron tus, merecimientos, sino mi gracia, esta es el principio de tu bien, y ella folicita a mi piedad, que no falte á tu socorro, ella promovió tu peticion, y tus lágrimas. Si vuestros merecimientos hubieran de ser causa de vuestra salud, sin que mi gracia os diese

siempre estariais rendidos. y embueltos en vuestras culpas. De mi vá á vosotros vuestro bien, y de mi procede el disponeros vosotros á conseguir este bien. Mis intentos, Philotea, son estar con los hijos de los hombres, y este amor me inclina á vuestro remedio. Total v , 91

Este amor, y caridad es el principio unico detodo vuestro socorro: si yo no hubiera curado al herido en el camino de Gericó: si mi mano no bufcára á sus llagas, si yo no le hubiera puesto á cavallo, si no hubiera dexado dinero para que acudiefen á su curacion, si yo no lo hubiera hecho, y pagado, merecimientos, y mi mano y tomado por mi quenta; primero no os levantase, qué remedio hallara aquel

def-

desdich do caminante, mucho mas muerto, que heralo sin mi socorro? Mis voces resucitaron à Lazaro quatriduano: mis palabras al hijo de la viuda de Nain: mi mano levantó á la hija disunta del desconsolado Jayro: sin esta voz, sin esta mano, nadie puede levantarse caido, ni ser curado, ó resucitado.

CAPITULO IV.

Enfeña el Señor á Philotéa el camino de la Cruz.

fos cafados virgenes,

Nfalcen los Cielos, Señor, vuestra piedad, dixo Philotéa, que os habeis acordado de vuestra esclava, bendito seais, que oisteis mi peticion, y inclinasteis á mis quexas esos divinos oidos. Pero, Señor, pues fois la eterna Sabiduria, luz, y guia de las almas, guiadme por caminos de falud, ya no, Señor, en esta material peregrinación que proseguia, sino en la eterna na de mi alma.

Pierdame en el mundo al mundo para mi, y no me pierda, Jesus mio, en el mundo para vos. Pierdame alo temporal, y no me pierda á lo eterno. Del Cielo habeis baxado al suelo á enseñarme; del Cielo baxasteis á la tierra à redimirme; así como perfecionasteis la redencion con vuestra sangre, y vuestra muerte preciosa, perficionad el remedio de mi vida aora con vuestra luz, y doctrina. Mostradme, ó camino eterno! vuestro

camino. Mostradme eterna verdad vuestra verdad, ó vida eterna! como he de gobernar mi vida á salud, y vida eterna.

Oye, hija, dixo el Senor, y inclina tus oidos á mi voz, pues yo incliné mis oidos, y los Ciclos á tus quexas. Oye palabras de vida eterna, pues buscas la vida eterna. Dame el oido, y primero, para que puedas despues darme con el oido el corazon, quiero pedirte la vista. Quieres vér, Philotéa, el camino, que deseas, y subir à la patria del destierro que padeces? Quieres vér por donde se llega de la pelea á la victoria, y de la victoria al triunfo?

Si Señor (respondió) pues vuelve los ojos, y mi-

ra, dixo la eterna Sabidutria, á esta mano diestra aquel monte, y verás caminos de vida eterna.

Bolvió los ojos Philo téa á donde el Señor la feñaló, y vió un monte de de eminente grandeza, y en él muchas cuestas asperas, miró a todas las partes dél, y reconoció, que por diversas sendas estrechisimas subian muchas personas, hombres, mugeres, mozos, doncellas, Obispos, Sacerdotes, Religiosos, casados, virgenes, continentes, Reyes, Principes, Señores, y de toda suerte de gente, con las infignias cada uno de fu estado, pero con suma pobreza, mendiguez, y defnudez; unas veces padecian calores intolerables? y otras f ios terribles. Vér á unos arrojar para subir este camino las riquezas, y enpoder, Coronas, y Dignidades; a otros caminar descalzos, por pisar como Moysen, con reverencia,

Todos fubian con fus Cruces en los hombros; unos las traían grandes, otros medianas, otros pequeñas. Subian gimiendo, suspirando, y llorando en el camino, puestos los ojos en el Cielo, y otras veces en la tierra; en el Cielo asidos de la esperanza ; en la tierra desasidos de sí mismos, y asidos de la humildad, y pobreza.

- Seguian fu camino con grandisimo silencio, y andaban todos por diferen-

CITAS

tes veredas; de suerte, que apenas habia una, que se pareciese en todo á la otra: porque aunque se conocia en muchos, que eran de una misma profesion; pero fiendo la profesion una la tierra sagrada del Santo misma, era diversa la sen-Monte de Oreb. da. No viò en todo aquel monte Philotéa cosa que fuese consuelo, ni alegria, sino tristeza, y dolor: Cruces, penitencias, penas, fudor, fangre, y mortificacion. No flores, ni frutas, ni amenidades, ni frescuras, ni fuentes. Todo era aspero, desapacible, y penosos penascos, breñas, riscos, espinas, peñas, y penas, cuesta aspera, y fuelo duro; finalmente, repetidas asperezas.

Reparó Philotéa (cofa de verdad maravillosa) que los que llevaban Cruces grandes, quando parece, que para sí no bastaban, ayudaban a subir á aquellos que las traían menores, y que los que iban vestidos se quexaban mas del frio, que los que andaban de nudos : porque estos se hallaban mas abrigados defnudos, que no los otros vestidos. Ayudabanse á subir con grande caridad unos a otros, y fi á uno se le caía la Cruz, llegaba su compañero, y fe la ponia: porque sin Cruz no tenian fuerzas para subir por la cuesta. Los que estaban adelante llamaban á los de atrás, y los animaban, y esforzaban con el exemplo, y la voz, y ellos con eso se alentaban, y los feguian. v ob

Reparó tambien , que los que andaban mas descalzos pifaban mas fuertes, y constantes lo duro del camino, y las espinas, y abrojos, que los que iban mas calzados, y los que mas penaban subian la aspera cuesta con muchamas alegria. De suerte, que quanto era mayor el trabajo, y mas pesada la Cruz, á ese paso crecia el gozo, y contentamiento; y quanto eran menores las Cruces, que traían algunos sobre sus ombros, tanto menos caminaban, y con tanta mayor pena, y lentitud vencian la aspereza del camino.

Las Cruces, que traian en los ombros eran diversas; unas de madera, otras de plomo, otras de oro,

que

otras de hierro, y otras de diferentes metales; pero todas se median, y estimaban por el peso, y alegria de llevarlas, sin que valiesen mas, ni menos por la hechura, ó la materia. Finalmente cada uno caminaba con su Cruz, sin volver la cara atrás; solo unos á otros, con humildad, con silencio, y caridad mudamente se animaban, socorrian, y alentaban.

Admirase Philotéa de vér el camino, y monte que le mostraron, rehusa andarlo.

Quedó admirada Philotea de lo que vió; y fiendo ella naturalmente delicada, y acostumbrada á delicias, y regalos, viendo un camino tan aspero, con notable sentimiento dixo:

Es posible, Señor, que para ferviros, y feguiros no hay otro camino fino este que me mostrais; como caminarémos los flacos, y os podremos hallar, y feguir los pecadores? Quien no ha conocido la Cruz fino en el nombre, como podrá traerla sobre fus ombros? y quien aun no ha fabido el camino de adorarla, como fabrá el de traerla? No tendreis otro camino, Jesus mio, por donde os bufquemos, y os hallemos, que no sea de tan terrible tormento? Es posible, que habeis de poner tanta dificultad al seguiros, y tantas penas,

y tormentos al hallaros?

Poned, Jesus mio, los tormentos, y la Cruz, y las penas, y las asperezas, y dificultades al dexaros: y la suavidad, y la dulzura, y la facilidad, y el descanso al buscaros, y seguiros. Quien os dexa, ese es quien merece padecer, mas no cargueis de penas a quien os sigue. Ay de mi! como he de poder seguiros por tan aspero camino; y mucho masay de mi! si no os sigo, y me niego al camino de seguiros, y adoraros? Ni tengo fuerzas para seguiros, ni animo para dexaros.

Señor, á adorar la Cruz con pasos acelerados, Philoréa? Si Señor, respondió. Mas no es lo mismo adorarla, que traerla; yo la quiero adorada en vos; pero tiemblo de traerla fobre mi. La quiero para adorada, mas no para padecida; voy á ella, y temo el andar con ella.

No te aflijas, Philotéa, dixo el Señor; porque dentro de la pena está el alivio, y en el trabajo el focorro. Mira con ojos de carne estas penas; hallarás que son menores, y aun ningunas, si las mirares con los ojos del espiritu. Miras engañada al monte de vida eterna, y el camino verdadero de la gloria: otra cosa fuera, y muy diversa te pareciera, si lo miraras con luz, y desengañada. Cree, hija, que el haber mi Padre, y yo fenalado este camino á

con mayor desconsuelo, figuiendo otro camino diverso del que les he señalado con la voz, con la doctrina, y exemplo.

Replicó à esto Philotía diciendo: Pues Senor, si vos venisteis del Cielo á la tierra, folo para llevar almas al Cielo: si â eso conspiraban vuestros mysterios desde el pesebre á la Cruz, y en este camino halla tanta dificultad la naturaleza, y por eso tiene tan pocos seguidores la gracia, respecto de aquellos que viven cautivos del apetito, no podiais darnos otro camino para amaros, y ferviros, mas suave, dulce, facil,

las almas, ha sido para su deleytoso, que el de la bien, y remedio, y que Cruz, tan penoso, afligiandarian mucho menos, y do, y desabrido? No fuera bueno que os figuieramos entre gustos, recreaciones, deleytes, gozos, riquezas, contentos, y tendriais infinitos seguidores, y abundaria vuestra escuela de gran numero de Difentendimiento, pseolugio

O Philotéa, dixo el Señor, que engañada, y que ciega que discurres! Esas no fon palabras de vida, fino de veneno, y muerte. Esas te han dictado la carne, mas no mi Padre, la pasion, no la razon, el apetito sensual, no el espiritu, y mi gracia. Como se conoce que no tienes sabor de mi, sino del mundo, y de tus locas, y vanas recreaciones, y gustos!

Has

Has seguido neciamente la vanidad, las tinieblas, y mentira. Y asi no encuentras, ni hallas discursos de claridad, y verdad. Forzoso es para enseñarte, Philotéa, que comience mi doctrina desde las primeras letras, y que con las primeras luces alumbre tu entendimiento, para que despues me siga rendida tu voluntad.

Señor, dixo Philotéa, no mires á mi ignorancia, antes bien alumbrad á mis tinieblas. Si he hablado como una de las mugeres que no saben que es verdad, y andan á escuras, dadme luz, pues sois luz, guia, camino, y verdad.

bor de mi, fino del mun-

do, y de rus locas, y va-

nas recreaciones, y guffost

CAPITUTO VI.

Dà luz el Señor á Philotéa, para que siga el camino de la Cruz, y satisface á sus dudas.

NO me pesa, Philotéa, dixo el Señor, que me propongas tus dudas, pues solo en mi, y en aquellos á quien alumbra mi luz, hallarás la cierta sabiduria, todo lo demás es engaño, y vanidad.

Sabrás hija, que desde el primer pecado, por la transgresion al precepto, se cerró el Cielo que yo tenia patente á la inocencia; y con lo mismo que cerró la culpa el Cielo, abrió, para todas las almas que siguiesen aquel camino de culpas, el Insierno; con

ef-

efo la naturaleza herida, y flaca, y la razon natural enervada, y enflaquecida, y cautiva del apetito: toda carne fue cada dia mas, y mas corrompiendose, y perdiendo su camino; y cada uno desde el vientre de su madre, como dixo el Profeta, erraba, y comenzaba caminos de perdicion: y todo lo gobernaba en el mundo la carne, y el apetito, y folo algunos á quien la eficacia de mi gracia reservaba de aquella universal perdicion, que respecto de los otros, fue una linea muy delgada de Adán á Noe, de Noe á Abrahan, de este à Moysen, de Moysen a David, desde David, hasta que yo me hice hombre, para salvar á los cion

hombres, apenas habia en el mundo verdad, ni rectitud, ni justicia, y solo se conservaba en muy pocos seguidores de mi Ley.

Viendo yo esta universal ruina de mis criaturas, y que la carne era el impedimento para que el alma no figuiefe lo que pedia el espiritu, quise curar á la carne con mi carne, y dar espiritu a la carne con mi spiritu. Y que si la carne, y su aperito habia cerrado el Cielo, mi carne, y mi espiritu diese espiritu á las almas, y les abriese el Cielo, y les cerrafe el Infierno; y finalmente, tomar sobre mi las culpas, para borrar vuestras culpas con mis penas, abriendoles un camino Nuevo, justo, razonable, bonesto,

muy dulce, suave, y facil, por el qual se salvase el linage humano, que sin él corria á la perdicion.

Camino nuevo: porque hasta que yo, segundo Adán, reformé las ruinas que causó el primero Adán, apenas se conocia el dolor, las lagrimas, la penitencia, la soledad, y abstracion: porque si bien la tubieron vuestros primeros Padres, y otros feguidores suyos, á quien yo comuniqué esta santa, y necesaria doctrina; pero toda era reducida á mi; y porque yo en los tiempos venideros la habia de platicar, y su merito, y virtud, tomaba la estimacion, y la fuerza en lo que yo despues habia de obrar por ellos, de la contra del la contra de la contra del la contra del la contra de la contra de la contra del la contra del

Justo, porque si la carne arrastrada del torpe apetito fue la causa de las culpas, ó el apetito arrastrado, y embuelto en carne, y pensamientos de carne, pagase la carne en mi vuestras culpas; y tomando vuestra carne, hecho yo hombre por vofotros, padeciese mi carne lo que pecó vuestra carne; y mis penas fuelen medicina, y remedio à vuestras culpas, y mi Pasion os diese luz, y desterrase á vuestras pasiones, y que todos aquellos que me siguen fuesen dando complemento á mi Pasion ; logrando ellos lo lo que he trabajado: y que pues yo les dí el merito, me diesen la imitacion: y que entre las almas, y yo se consumase la redencion

cion de las almas, y yo dando las la gracia, el valor, el esfuerzo, los auxilios, los focorros, y el merito; pero ellos la obediencia, la imitacion, y el rendirse á mis preceptos, y el feguir mis confejos, para poder guardar con perfeccion mis divinos Mandamientos. Finalmente, justamente condené à penas al apetito, y la carne que causaba tantas culpas, pues justo es que pague en penas la ruina que al alma causaba en culpas: y que pues pecó el apetito, y la carne, sea la castigada la carne, y enfrenado, mortificado, y refrenado el apetito.

Razonable es tambien este camino. Porque si el apetito, y la carne fueron

no era razonable, ni conveniente, que mandase en ella la carne, ni el apetito: pues claro está que por los contrarios medios que se pierde un Reyno, se ha de venir á ganar : y si lo perdieron los vicios, y la relaxacion, la omision, el descuido, la pereza, y cobardia; lo ha de cobrar, y recobrar el valor, la conftancia, la diligencia, la pericia militar. Es menester mudar gobierno en las cosas, ó modo de gobernar, para gobernar lo perdido.

Mudé gobierno en las almas, para cobrar á las almas; las destruia el apetito, que traía arrastrada, y à sus pies à la razon: el apetito engañaba, adormecia, entorpecia al alma la perdicion de las almas, con los vicios. Entregué

el cetro á la razon, y quitélo al apetito, y con mi luz superior la alumbré, y con el calor de mi espiritu la conforté, para que rindiendo á este furioso enemigo, se introduxesen en el alma las virtudes, y al mismo tiempo, y con elo se desterrasen de ella las pasiones, y los vicios; y que si cobraron fuerzas la carne, y las pasiones, con darle quanto pedia el apetito, y gobernase por él, y con eso oprimia, y escurecia á la razon, y la cautivaba, y aufentaba del alma; cobrasen, por mis meritos, y penas, fuerzas el espiritu, y la parte superior, y fuese alumbrada, y confortada, para que do-

cia, el dolor, y contricion; y con eso entrase mi gracia, y la vistiese de gracia, para que sujetase, y desterrase de esta suerte las pasiones que la trasan perdida; con la qual, y con la abnegacion de fu amor propio, entrase mi amor, y la calentase, y caldease, y encendiese en mi caridad, y amor; y con ella, y con él se gobernase por él. Vés, Philotéa, como todo esto es justo, y muy razonable?

Tambien este camino, stivaba, y ausentaba del alma; cobrasen, por mis meritos, y penas, suerzas el
espiritu, y la parte superior, y suese alumbrada, y
confortada, para que domase la carne con la mortissicación, con la penitenmase la razon, y la causobre justo, y razonable, es
honesto, por que el apetito, y la carne desde la primera prevaricación; y culpa, siempre persuade al alma á lo peor; porque
aquella primera herida, ó
aquella antigua, y prime-

raraiz, y fomento del pecado, retoñece en todos los hijos del viejo Adán; y asi está el alma inclinada, declinada, y torcida álo peor, y busca gustos, deleytes, recreaciones, y contentos, aunque sea desviandose de aquella suprema regla de lo santo, y honesto que tienen en sí los Mandamientos Divinos; de suerte, que la ambicion por crecer no repara en ofender la justa moderacion: la sobervia, por subir, no repara en ofender la humildad: la luxuria, por ocuparse en torpezas, no repara en pisar la castidad: la codicia rompe por lo ageno, y lo roba, solo por hacerlo propio: con que con rendir yo, como rendí con

mi gracia, y por mis penas al apetito, quitéle al demonio su imperio; y dandolo á la razon, la llené de luces, y auxilios mios, y templé este seminario de pasiones, y de vicios, insolencias, injusticias, fealdades, maldiciones, homicidios, robos. Porque la razon que manda al alma, se gobierna por mi Ley, y por mi voluntad; y yo la gobierno á ella, y aborrece lo malo, y sigue lo bueno, y promueve lo mejor, y huye el alma del vicio, y sigue la virtud, y exercita las virtudes; y finalmente, obra en todo lo fanto, bueno, y honesto, porque la gobierno yo.

y el reselo y macdo que

#### CAPITULO VII.

Propone otras dudas Philotéa, con el rezelo de entrar en el camino de la Cruz, y se las desata el Señor, y la anima con la suavidad, y dulzura del camino.

GRande confuelo recibia el alma de Philotéa con las dulces razones, y palabras del Señor, y con ver, y sentir tan clara luz, y conocimiento en sus dudas. Pero eran tan grandes sus temores, y el horror que le habian causado el ver tantas Cruces, penas, y delabrimientos en aquel monte, y camino que le mostró el Señor para guiarla, y encaminarla; y el rezelo, y miedo que

tenia de andar, y entrar en el desabrido de la Cruz, y traerla sobre sus ombros, que aunque la verdad, y luz de la doctrina la convenció, todavia el rigor, y aspereza del camino, y de la Cruz la espantaba. Y como el Señor le declaró lo nuevo, lo justo, lo razonable, y lo honesto del camino, y no le dixo cosa de lo facil, de lo dulce, de lo suave que habia propuesto en él; Philotéa, que en lo honesto, razonable, y justo, amaba mas lo suave, y lo dulce, y facil, no olvidada de esta dulce, suave, y facil proposicion, dixo al Senor.

Grande gozo, ó eterno bien de las almas! ha recibido la mia, de haberme manifestado con tan gran-

de

de claridad lo justo, lo razonable, lo bonesto de este camino; y reconozco yá la conveniencia que tiene el seguiros con la Cruz fobre los ombros. Honesto es, y llena de honestidad: justo, y llena de justicia: razonable, y encamina, y contiene en la razon : yá he llegado á entender, que la Cruz es la vara de la divina justicia, que dá á las almas. Justicia es el cetro de la razon, que pone á las almas en razon, es la medida de lo fanto, y razonable, que hace que vivan con razon, regla, y medida; es la puente por donde de esta vida se llega á la eterna vida; pero este camino justo, santo, y razonable, dadmelo facil, Señor. Dadme con lo util lo suave, dadme dulce lo mismo que dais honesto; dadme con lo razonable lo agradable. Quereis vos que me persuada, ó bien eterno, que el penar es defcansar? Que crea, que dexa de ser el sudor fatiga, la penitencia dolor? Que dexen de ser las penas congoja, y tribulacion? Veo fubir rebentando por lo aspero de este monte à aquellos que van venciendo con dificultad la cuesta: veo que caminan entre penas, y suspiros, lagrimas, sangre, y dolor: á este llamaré camino, suave, y facil ? Util, si: honesto, razonable, conveniente; pero facil, y suave, elo no.

Y si no es facil, Dios mio, yo slaca, y debil, y

de-

delicada, que he de hacer? Como he de andar penando, y padeciendo por camino, sobre desviado, duro? Como es posible, que os sigan en Cruz ombros flacos, que no conocieron Cruz?

Qué me importa lo honesto, que deseo apetecer, lo razonable, que deseo imitar, lo justo, que debo obrar, si me falta lo posible, y para hacer lo posible, me falta lo dulce, y facil? Serviriame de tanto mayor pena, y desconfuelo la Cruz, quanto no me entretiene el engaño, antes veo el bien, y no lo figo, porque es dificultofo seguirlo. Veo mi urilidad, y la conozco; y porque no la puedo (por su aspereza) seguir, no la puedo

conseguir. O Señor, haced facil lo honesto! Haced suave lo razonable, y haced dulce lo que es justo, y razonable, y honesto.

O hijos de Adán, rest pondió el Señor á Philotéa, duros, y fuertes de corazon! Siempre declinais á la siniestra, y huis por lo dulce de lo honesto, y volveis las espaldas á lo santo por lo facil. Huis mis caminos por seguir los vuestros, mas despeñaderos, que caminos.

Lo primero, Philotéa, quien te ha dicho que quando el seguirme, y servirme no tubiera facilidad no habiais de emprender este camino, y vencer toda su dificultad? Por qué no ha de costar dificultad el alcanzar eterna corona,

y gloria? Os he de dar dado el Cielo, quando comprais á tan caro precio el fuelo, y los bienes de la tierra? Por ventura merece menos el gozarme eternamente, que el gozar vosotros en el mundo vuestros deleytes, y gozos momentaneos, y ligeros? Dado el Cielo, y á caro precio la tierra! Para conseguir esto momentaneo, y temporal padeceis inumerables tormentos, suspensiones, aflicciones, persecuciones, afrentas, y huis de padecer, para conseguir gozos, que nunca se acaban? Qué locura es esta, Philotéa? tanto animo, y aliento para arrojaros á las penas del Infierno por un deleyte apenas consegui-

do, por un puesto, una honra apenas alcanzada, y yá desaparecida; y tanta cobardia, y desaliento para conseguir la Gloria? Qué desatino no es el padecer tanto como padeceis para condenaros, y no querer padecer tanto menores penas por falvaros? Quando yo os pidiera penas sin consuelo, y dolores sin alivio por la Gloria, no os la daba muy barata? Por ventura, no merece el gozar eterno tiempo el padecer poco tiempo? Inmenfo peso de Gloria no mereceran siquiera ligeras, y breves penas? será mejor lo que haceis, penar por gozar aqui, y apenas llega con el penar el gozar, quando se acaba

(e) 3. Regum 17. v. 11.

el gozar, y se comienza eternamente á penar?

CAPITULO VIII.

Afligese Philotéa, rezelando el enojo del Sr. y su DivinaMagestad la consuela, y enseña el origen del camino de la Cruz.

V Iendo Philotéa, que parecia que se enojaba el Señor, y que se volvia severidad, y zelo su blandura, y rigor su suavidad, le dixo, Señor, eso es evidente; he hablado, no como flaca, sino como la misma flaqueza, y debilidad. Locos somos, ciegos, Jesus mio, estamos; pero, Señor, yà que no podemos como flacos ir à Vos, venid à nosotros Vos, fortaleza de los flacos. No puede

nuestra flaqueza seguir vuestra fortaleza, venga vuestra fortaleza à animar nuestra flaqueza; no puede el niño ponerse en la proporcion del Profeta, para ser resucitado; hagase niño el Profera, y proporcionese al niño, y cobrarà vida el niño, por la virtud del Profeta. (a)

Asi es como decis; pero todo quanto habeis probado, ó Bien eterno! convence, que es justissimo el padecer por la gloria, y por seguiros, pues el seguiros es gloria; pero no probais con eso que os seguimos, y conseguimos sin padecer, ni que es facil el seguiros padeciendo, ni que os seguimos gozando. Y asi, Señor, todo eso es probar

bar lo justo, mas no lo dulce, y suave. Es probar que es justo vencer la dificultad, pero no mostrar la facilidad; y yo bien veo, Señor, que es justisimo el padecer para buscaros, y hallaros, y gozaros, y que quanto padecen los Santos en efta vida de penas, y los perdidos en una vida de culpas, y los condenados en un infierno de culpas, y de penas, es ligero padecer, si hubiera de ser precio de tan grande bien, y con él se comprase el gozaros, y alabaros eternamente en la la Cruz, que en sirolo

Mas, Señor, yo flaca, pobre de virtud, y de fuerzas, cómo hallaré, y juntaré el caudal penoso,

y duro de este precio, quando me siento sin fuerzas para las penas? Dadme, Señor, un camino tolerable. Yo amo la Cruz, y la adoro, y la reverencio; pero traerla en los hombros, y romper por asperezas, y vencer dificultades, para mì lo tengo por impofible. Si solo buscando la Cruz sin Cruz, habeis visto, Señor mio, que me he perdido en el camino, y que yà farigada de su Cruz, no podia tolerar la Cruz de haberme perdido por lo llano, por lo ameno del camino; ¿cómo podrè caminar con Cruz por lo aspero de ese monte, por lo hiniesto de esa cuesta? Haced para mì otro camino, Señor,

que os siga, y sea sin Cruz.

Compadecido el Señor de Philotéa, la dixo: Animate, Philotea, que aunque no es razon hacer otro camino para ti del que he hecho para mi Madre, mis Apostoles, y todos los demás Santos, y para toda la Iglesia, que es el real, y seguro de la Cruz, que yo por mi mismo, y con mi Sangre he formado, y afirmado, y confirmado: yo serétu compañia, y tu guia, y focorro, y con eso no tienes que rezelar el camino. Yo seré todo tu esfuerzo, y constancia, y haré que mi gracia dé tal ánimo á tu espiritu, y flaqueza, y tales fuerzas, que puedas llevar la

Cruz sobre los hombros con valor, y fortaleza.

Entonces Philotéa, temiendo que yá le ponia el Señor la Cruz en los hombros, le replicó: Señor, bien podeis quanto quereis, bien podeis hacer camino al Cielo sin Cruz. Nada hay à vos limitado, ni tiene termino vuestro poder. Mirad que me faltan fuerzas para padecer tantas penas, como me amenazan en esta senda asperisima, y que no podré llevar vuestra Cruz fin caer, y defcaecer. Pues me dixisteis al acreditar el camino de la Cruz, que era facil, y suave; mostradme primero la suavidad, y facilidad antes que con la experiencia vea su dificultad. Dulce, y recto es el Señor, nos dice vuestro Profeta, (b) mostradme lo dulce antes que llegue á lo recto. Vuestro yugo es suave, y vuestra carga ligera, (c) mostradme lo ligero, y lo suave antes de ponerme el yugo, que à mí me parece grave. Mas facilmente sigue la voluntad convencida, y alumbrada por la luz que dais al entendimiento: no os canseis, Dios mio, de sufrirme, y enseñarme, pues no os cansasteis de penar al redimirme.

Habréme de conformar, à Philotéa, contigo, pues tu no quieres conformarte humildemente conmigo. Yo te probaré primero con el discurso, y despues con

la autoridad, y exemplo la facilidad, y suavidad del camino de la Cruz.

Es bien que entiendas, Philotéa, que luego que el primer hombre, como te he dicho, desamparó la inocencia original con la culpa, y transgresion del precepto, se desnudó de la tunica que tenia vestida de mi gracia, y se vistió de las pieles de la muerte, que tuvo luego presente, y asi fue forzoso, que deudor por tan graves culpas, lo fuese tambien de penas. Porque al delito fuccedió inmediatamente la fentencia, à la sentencia el castigo, al castigo las penas que dió la misma sentencia. Pecó el hombre, pene el hombre: ofendió à

fu

su Criador, padezca la criatura, y pague la culpa con que se atrevió à ofender su Criador; estimando su gusto, y apetito perdió à Dios, pues sea castigado el hombre que dexó à Dios, por seguir torpemente su apetito. Todas las criaturas le obedecian, porque el obedecia al Criador de todas las criaturas; pues todas las criaturas se le rebelen, pues él se rebeló al Señor de todas las criaturas.

Desde entonces sintiò la carne flaqueza, y huyó del alma la fortaleza. Desde entonces los elementos son pena al hombre, que eran antes toda su recreacion. Desde entonces, desterrado de la patria, comenzó à padecer las injurias, y pobreza del destierro. Pidiò al sudor su sustento, porque sin él no quiso darlo la tierra: los dolores, y las penas, y tribulaciones le acompañan, y enmedio de los gustos, que busca el apetito, halla tantos desabrimientos, y difgustos, que vencen aquellos gustos por que anela su apetito.

De aqui resulta, Philotéa, que el penar acompaña à la vida con una natural necesidad, como al vivir el alentar, y el gemir, y el suspirar; con lo qual desde el nacer al morir todo es penar. Pinta los mayores gustos, imagina los mayores deleytes, contentos, recreaciones, aunque sean con

mis

mis ofensas, y aunque las - Entonces Philotéa disolicites sin cuidar de mi Ley, ni de la gloria que perdeis, ni del infierno à donde vais: que en estos gustos, ò antes de ellos, ó despues de ellos, ò en ellos habeis de padecer tantas penas, y disgustos, que en pesando con justa balanza estas, y aquellas, hallareis, que fobreponen los difgustos à los gustos. De suerte, que en esta vida se ha de padecer, ó siguiendome, ó perfiguiendome: se ha de padecer, ó venciendo con la Cruz el camino de la Cruz, ó siguiendo otro camino sin Cruz; pero con mas duras Cruces, que os llevan, y precipitan por el deleyte al Infierno.

xo: Señor, creo (pues que lo decis) que se padece en lo vano mucho mas que no en lo bueno; ¿pero què es la razon por que los hombres escogen el padecer para padecer, y no escogen padecer mucho menos por gozar? Por qué escogen penar en esta vida, huyendo de la Cruz, à eterno tormento, y pena, no eligiendo por la Cruz, y con la Cruz una pena moderada, para alcanzar eterno contento, y gloria?

Porque escogen como hombres, dixo el Señor, y porque ciegos, y mal inclinados quieren los gustos presentes con tan terrible pension, y no los que les prometo yo

con muchas menos pen- de lo eterno lo que lleva siones: locos, y desconconfiados viven con lo que vén; pero no con lo que creen. Creen que hay Cielo, mas no lo vén: vén que hay gozos en el mundo, aunque con pena, y desabrimiento, y quieren mas breves gozos con este desabrimiento, amenazados de eterno desabrimiento, y tormento, que no vén, que eterno gozo, y contento: esto visible es, Philotéa, enemigo de lo eterno, é invisible: esto visible arraftra à los mortales, y los lleva á penas, y tormentos inmortales.

O Señor! dixo Philotéa, y què terrible engaño, y locura, y maldad! sin duda es falta de Fè à las almas al infierno: libradme, Señor, de esta horrible, y terrible ceguedad.

Eso es, dixo el Señor, lo que solicito, Philotéa, con poner sobre tus hombros la Cruz, y tu no quieres entrar en su camino, ni por camino, sino andar perdida, sin luz, y sin Cruz, y sin camino.

## CAPITULO IX.

Vuelve Philotéa à asegurarse con diversas preguntas, en el camino Real de la Cruz, antes de seguirlo, y el Señor la và alumbrando.

Iendose Philotéa concluida con la razon de el

Señor, le pareció, (vencida la luz del entendimiento, rehufando la voluntad flaca de abrazar el camino de la Cruz) declinar la platica àzia otro lado; y afi le dixo al Senor: v signal il om

Profeguid, si sois servido, ó Maestro soberano! lo que ofrecisteis; enseñadme como es posible que sea facil, y lo que es mas, que sea dulce, y suave el camino de la Cruz, que á vos costó tantas penas. ¿ Aquellas Cruces grandisimas, que estoy viendo en este monte, con que suben aquellos seguidores de la Cruz, no es forzoso que opriman sus debilitados hombros? si vos, Señor, al llevar la Cruz en que padecisteis, caisteis algunas veces con ella, qué harán ellos ? Qué haré yo? La Cruz que oprime al gigante, cómo oprimirà al enano? la Cruz que oprime à los hombros Divinos, como podràn llevar sobre sí los flacos, y los debiles, y humanos? Seguid, dulce Señor, el discurso con que me vais enseñando, que he menester mucho esfuerzo para poder tolerar el durisimo, y asperisimo camino de la Cruz.

Ya te he dicho, Philotéa, que desde que el hombre con el pecado echó sobre sí las culpas, Dios justamente echó lobre sus hombros las penas. Porque así como pecó,

se hizo reo, y deudor él, y todos sus descendientes de este debito mortal; y no folo lo pagó Adan, y Eva, que son los que contraxeron esta deuda, sino que lo està lastando, y satisfaciendo toda su posteridad, sin que haya habido mas que dos almas en el mundo, que hayan dexado de contraerla, y de vestirse este seo, y afrentoso sambenito, que fueron la mia, por estar unida mi persona Divina á la naturaleza humana; y la de mi Madre, porque yo quise exîmirla de la culpa, por privilegio admirable, refervando virgen su alma, sin que la tocase el original contagio; y su cuerpo conservando intacta, su admirable pureza, y virginidad. Todos los demás han sido reos de aquel primero delito, heredando con la naturaleza aquella original culpa, en su masa condenada, como la sangre villana, ó servil, que siempre en sus successones hereda el ser tributaria, y vá con la descendencia.

Y es bien que adviertas, que aun yo siendo Dios, y mi Madre, habiendola hecho mi Madre, y por serlo, dadole rarisimas preeminencias, y excelencias, aunque suimos esentos de la culpa de Adán, que no cabia en la Esencia de mi bondad infinita, ni en la decencia, y Magestad que se debia al ser So-

berano de mi Madre; pero con todo eso tomé yo sobre mí, y mi Madre sobre sí el yugo, y peso de las penas, que causó aquella original culpa, y con la vestidura, y naturaleza de Adán, cargué con todas sus penas, y dexé que fuese pasible mi carne, y la de mi Madre; antes bien quise que fuese pasible la mia, porque la recibi pasible desde el vientre de mi Madre; y no solo hemos padecido aquellas penas, que yo por mi amor aplique á vuestra redencion, y mayores de las que hubo menester vuestra misma redencion; porque las que bastaban para vuestro remedio, no bastaron para la fineza de mi

amor, fino que naturalmente mi Madre padecia las injurias de los tiempos, como las demás personas, y yo padecí todo lo que vá envuelto, y es propio de una persona pasible, mortal, y humana. Porque hacerme hombre, y hijo de Adán, fue hacerme pasible, y traer sobre mí las penas del viejo Adán, y de las dos partes del primero hombre, yá que no fue compatible con mi bondad infinita, y la participada de mi Madre, el incurrir en las culpas; me rendì à lo compatible, que es tomar sobre mis hombros las penas.

Siendo, pues, cierto Philotéa, que ser hombre, y padecer es todo

F2 uno,

uno, y que no hay, ni ha habido hombre desde Adán, ni lo ha de haber, que no haya padecido, y que esto que es padecer, es una penalidad necesaria del vivir ; por qué Philotéa, temes tanto padecer la Cruz, si has de padecer sin Cruz? por qué no quieres padecer, y traer sobre tus hombros mi Cruz, si has de padecer, sin traer sobre tus ombros la Cruz? Por qué no quieres padecer por mí, si has de padecer por tí? Si has de padecer huyendo fugitiva de la Cruz, por qué no quieres padecer conmigo, siguiendome con la Cruz? Si has de padecer sin Cruz entre afrentas, y deshonras; por qué no quieres pade-

COUL

cer con Cruz entre trofeos, y glorias? Si has de padecer en un cadahalso infame, afrentada; por qué no en mi Cruz, favorecida, y honrada? Si con los malos, infames, y pecadores, por qué no con los buenos, con los justos, y los Santos? Si has de padecer ofendiendome, por qué no has de padecer sirviendome, y agradandome? Si has de padecer, para padecer eternas penas, y inacabables tormentos, por qué no has de padecer por gozar eterna gloria, y inacabables contentos? Hay eleccion racional, ó Philotéa, que escoja por breves gustos penas inmortales, y mortales? Inmortales en el tiempo; y mortales en la pena, y que esto se elija volviendo las espaldas á glorias eternas, por no padecer penas transitorias, y brevemente mortales?

Mira á quantos han padecido sin mí, ó contra mí; y mira á quantos han padecido por mí, y conmigo. Mira á Cain, que padeció contra mí, (y grosero labrador, mal hijo, y cruel hermano, hizo cabeza á los malditos, y condenados de vuestra generacion) ¿quanto padeció viviendo fugitivo por el mundo? (a) Quánto padeció pecando? Quánto padeció muriendo? Quánto padeció, y padecerà en el infierno penando?

Mira por el contrario á su hermano Abel, buen

Pastor, humilde hijo, y obediente à sus padres, fencillo, y virtuoso hermano, con qué breves penas configuiò el ser imagen en la inocencia, y por serlo, coronarle en la bienaventuranza? A este respecto desde aquella virtud primitiva, y desde aquel primero delito, y atrocidad, registra, Philotéa, todas las generaciones, no veràs sino penas sin Cruz en los malos, penas con Cruz en los buenos: A las penas, sin Cruz, de los malos, se figue eterno tormento, y pena; y a las penas, con Cruz, de los buenos, se sigue eterna corona, y gloria: ¿Pues quien es tan de bronce en el sentir, Philotéa, quien tan bruto al discurrir, que elija penar sin Cruz, para padecer eternamente; y no elija penar con Cruz, para gozar eternamente.

## CAPITULO X.

Reconoce Philotéa la fuerza de el discurso del Señor, y todavía le replica su staqueza, reusando tomar sobre sus hombros la Cruz.

Señor, dixo Philotéa, convence claramente ese discurso, y es como vuestro, celestial; pero con eso, gloria eterna, probais lo justo del padecer que Vos decis; pero no lo facil, y suave de el padecer, que yo os pido. Convencido está, Dios mio, mi entendi-

miento à la conveniencia de la Cruz; pero no con eso se convence mi slaqueza, para poderla llevar; y Vos, piedad insinita, no solo no me habeis de cargar con lo justo, sino darme lo suave, dulce, moderado, y facil.

Yo, Señor, estoy pefando esta carga, y probando si la he de poder llevar. Tomo esta Cruz, para levantarla del suelo, ó por decirlo mejor, de el Cielo de esas soberanas manos, y no puedo con tanto peso, Señor: mirad vos como ha de ser.

¿Quién ha de llevar sobre sus hombros una Cruz tan terrible, larga, y pesada, como aquella, que estoy viendo en aquel Religioso, que vá ven-

ciendo la cuesta de aquel monte? Quien ha de poder traer la de aquel Sacerdote honesto, que yá dos veces caído fe ha levantado á profeguir su camino? Yo, Señor, bien confieso, que es la Cruz fanta, y buena, y necesaria, y conveniente, y mejor que las penas que padecemos sin Cruz en este mundo de penas; pero vos, piadofisimo Señor, esto bueno hacedlo facil; esto santo, y meritorio, hacedlo fuave, y dulce.

¿Qué importa que sea bueno, si el remedio es tan amargo, y doloroso, que no se puede tragar? Estomagos hay tan flacos, que no pueden tolerar la amargura de la purga saludable, y la vuelven, y la arrojan, y con ella fu salud. Cargarme de mucho oro es gran merced; pero tanto podeis darme, con condicion que lo lleve sobre mí, que me oprima, y me derribe. Mucho oro, y mucho merecimiento, y mucha virtud es la de vuestra santa Cruz; pero estoy temiendo, Senor mio, que tanta carga de lo bueno, y lo precioso no oprima mis flacos hombros, y me sea incomportable, y con eso sea imposible el caminar con lo bueno, por ser tan penoso, y desabrido.

Y yo no digo, Señor, que no penan los malos, pero penan mas facilmente, que los buenos; porque los malos penan gozando; pero los buenos sin gozar, penan penando al penar. De los
malos el penar, es siguiendo el curso, y carrera natural de sus inclinaciones; pero el penar de
los buenos es venciendo,
y luchando contra sus inclinaciones. Los buenos
penan subiendo: los malos penan baxando.

Detente, dixo el Senor, detente Philotéa en tu discurso; porque la fuerza de la natural razon, que he sellado en vuestras almas te ha llevado à la verdad. Es cierto lo que tu dices, que los malos penan descendiendo, los buenos penan subiendo; pero con lo que penan los malos baxando, á dónde baxan?

al infierno. Y con lo que penan subiendo los buenos, á dónde suben ? al Cielo. Pues cómo, Philotéa, te atreves á seguir un discurso tan necio, y desatinado? Cómo te atreves à alabar, ó abrazar esta facilidad de baxar, precipitarse, y caer? La facilidad, y suavidad de ir al suplicio, y á la pena, y al castigo, tienes por apetecible ? Lo que mas ligeramente te lleva à eternos tormentos, tienes, Philotéa, por amable? El que estuviese en la carcel, para salir al suplicio, si hubiera de ir á caballo, y la desesperacion no gobernase su discurso, en qué querria ir á la horca ó al cuchillo, en un animal tardo, y lento, ò en un ligero caballo? Mira tu quanto desea el ensermo detenerse en el camino, por no llegar á morir. Mira quanto procura asirse de las aldabas fragiles de los remedios inciertos de la vida, por no llegar á la muerte. ¿ Serà felicidad del ensermo, que corra acelerado á su sin?

La mayor ruina, y perdicion de los malos es la facilidad de los gustos, la fuavidad de las culpas, el engaño de las penas, el correr cuesta abaxo al caminar, agua abaxo al navegar, hasta llegar por breves gustos, con penas y con disgustos acelerados à aquellas eternas penas del infierno, que son inacabables disgustos.

Mejor les estuviera hallar la dificultad al caminar, que caminar ligeramente al penar, y al pecar. Mejor les estuviera caminar torpemente al acabar, que por vivir torpemente, caminar facil, y ligeramente à padecer, y penar eternamente. Esa facilidad, Philotéa, es su ruina; porque de la manera que el peñasco desasido de la eminencia del monte, facilmente llega al centro: y de la manera que el hombre precipitado de un alto risco, facilmente se despedaza, y llega muerto, y dividido en pedazos al fin de su carrera, y su vida: y de la manera, que al que suelta el verdugo de lo alto de

de la horca, facilmente queda pendiente de su castigo, y cordel; así, Philotéa, facilmente padecen los malos penas muy aceleradas, y eternas, envueltas en facilissimas culpas, y padecen facilmente lo que tan facil, y justamente han de penar eternidades de siglos con intolerables penas.

## CAPITULO XI.

Vuelve Philotéa à hacer nuevas instancias al Señor, sobre que le haga suave el camino de la Cruz, y el Señor la satisface à sua suave

SEñor, dixo Philotéa, pues vos inclinasteis vuestros oldos, y los Oielos á mis quexas, inclinad vueftra paciencia à mis importunidades. Bien veo, Señor mio, que esa facilidad de pecar, y padecer en los malos, es toda su perdicion: porque bien cierto es, que caminar con pies ligeros à la culpa, es caminar con pies mas ligeros al castigo ; y caminar con pies ligeros pecando à las culpas, y á las penas temporales, es caminar con pies ligeros à las eternas. b balivant al

Pero, Señor, en mi ignorancia nace mi argumento, donde acaba vuestra solucion. Porque si tan malo es, Señor mio, caminar ligeramente à lo malo, claro està, que no serà bueno caminar pesadamente à lo bueno;

si el caminar à la culpa con tanta facilidad, es malisimo; el caminar con pasos tan pesados, y con tantos impedimentos, lazos, embarazos, y Cruces para seguiros, no parece que es posible, que sea bonisimo sobre no ser suavisimo. ¿Para qué, Señor, cargais de peso à los que os siguen, y os buscan? Por qué haceis que suban por asperezas, y venzan dificultades? Por qué sobre ser tan aspera cuesta la que vencen al buscaros, y tan fragoso monte el que pisan al seguiros, los cargais de mas à mas de la Cruz, y esta tan grande, que solo el verla atribula? No es mejor que por camino llano, y facil, fueltos, y ligeros os

figan, busquen, y sirvan? No es mejor que cuesta abaxo lleguen con velocidad à seguiros, à serviros, y adoraros? Yo slaca, y pobre de espiritu, y de virtud, llena de debilidad, si no puedo con el camino aspero, y cuesta arriba, podré con la Gruz, con su peso, y el camino?

Tu dano respondió el Señor, Philotéa, de no percibir, y amar el camino de la Cruz, se origina de que no entiendes su mysterio inesable, y admirable, y por eso no penetras su camino: con eso no conoces quanto se abrevia, ni como se anda por él. Este dano nace de otro principio infeliz que hay en ti, y que toqué arriba, que es gobernarte

G<sub>2</sub> por

por lo visible, y olvidar lo invisible, que es abrazar la apariencia, y volver las espaldas à la verdad, y sustancia.

Miras, Philotéa, con antojos, y sin ojos lo cierto, y lo verdadero, por tener sobre tus ojos lo aparente, vano, y falso de estos carnales antojos; y de la minera que el que mira con unos antojos de vidrio l'azul , ó verde, quanto mira le parece del color que tiene el vidrio, y no del que tienen las cosas que està mirando; asi tu, Philotéa, que estàs mirando las cosas espirituales con antojos de mundo, debilidad, y flaqueza de engaño, y carne, no penetras, ni entiendes, ni percibes el camino de la Cruz.

Tu temes aquellas Cruces grandes, que traen sobre sí mis siervos, subiendo por aquel monte; y las que tu tienes por peso, tienen ellos por alivio. Tu las tienes por pesadas, ellos las tienen por alegres, por faciles, y ligeras. Aquel que á ti te parece peso, que es la Cruz, es el alivio de aquel peso. Las plumas de las aves, que es su peso, son su ligereza, y vuelo. Las velas del Navio, que es su peso, son todo su movimiento. El cochero, que parece que oprime, es quien guia la carroza. No fabes, Philotéa, de lo bueno, y de lo santo, y asi gobiernas lo bueno, y santo con las reglas de lo vano, y engañoso: y no es posible, que con discursos tan vanos ajustes, midas, ni entiendas reglas de espiritu, y de verdad.

No vés, simple Philotéa, en tu engaño el desengaño? En eso mismo que estàs mirando, no vés, que los de las Cruces grandes caminan mas aprisa, que los otros? No vés, que los de las Cruces, que à ti te parecen mas pesadas las traen ellos como si fueran ligeras? No vés, que los de las Cruces mayores ayudan á feguir, y à traer su Cruz à los que las traen menores? No vés, que los que traen los pies descalzos pisan mas animosa, y determinadamente los abrojos, las espinas, y asperezas? No vés, que los mas desnudos padecen el frio con alegria, quando penan los vestidos? No vés aquel siervo mio, que trae aquella Cruz pesadisima, que à tus ojos es de plomo, con qué alegria, y gozo, y facilidad fube la cuesta ligero, como si fuese de corcho? Y. otro que segun su debilidad lleva aquella Cruz de paja, dá sus pasos rebentando, y apenas puede con ella? soma sol sh

Es posible, Philotéa, que este milagro exterior que vès no te guia á conocer la virtud interior, y superior que no vés? No percibes, no conoces, que la virtud de la Cruz, y su mysterio tiene dentro de sí tal virtud, y tal myste-

rio, que del peso hace suavidad, y facilidad, y gozo? Y que quanto mas pesa, mas alivia; quanto mas oprime, mas recrea; quanto mas parece que disiculta, tanto mas suaviza, y facilita?

¿Quien hallevado, ni ha traido en fus hombros mayor Cruz que yo? Cuya Cruz no hubo, ni hay, ni habrà quien pueda echarla fobre los hombros, ni todos los hombros juntos de los Santos, ni los de la Reyna coronada de los Santos basta para tanto peso:y todavia yo con esta Cruz doy fuerzas, y virtud, y esfuerzo, para que todos, y cada uno pueda traer fobre sus hombros su Cruz; y si yo no la hubiera traido sobre mí, no hubiera quien pudiera feguirme, ni servirme con su Cruz. Vès como las Cruces mayores, no solo dàn socorro à los hombros que las traen, sino dulzuras, suavidad, y suerza, tal, que les sobra para darla à los que las traen menores.

- Quien traxo mayor Cruz sobre sus hombros, que mi Madre ? pues traxo siempre tanta parte de mi Cruz, que no ha habido hombros, que tanto traxesen de ella, y sobre eso el cuchillo de Simeon lo tuvo siempre atravesado en su corazon ternisimo. Mira aora quien os ayuda à llevar vuestra Cruz, ni quien ayudo à los Apostoles à traerla, sino mi Madre con su exemplo, con su doctrina, constancia, fortaleza, direcciones, y consejos?

Pedro mi Vicario, y los Apostoles no han sido los mayores, y mejores seguidores de mi Cruz? No son, Philotéa, los que despues de mí, y con mi Madre traxeron las mas grandes, y penosas Cruces? Ha habido otros que las tragesen mayores? pues dime, estos de las grandes Cruces no fueron los Capitanes valerosos de la Cruz? Estos de las Cruces mayores, no fueron los que animaron á que los demás pudiesen traer las menores? Luego no has de medir, Philotéa, el pefo de la Cruz, por lo aparente, sino por lo substancial, y subsistence. Luego no has de medir la Cruz por el cuerpo, y apariencia de su peso, sino por el alma, y por la fuerza de la gracia, y el socorro. Luego en el camino de la Cruz, la Cruz menor es mayor, y la mayor es menor.

Dime ahora, Philotéa, si te pusiese yo acuestas un monte en forma de Cruz, y yo mifino aplicafe un dedo de mi omnipoten+ cia, para traer ese monte en peso, de suerte, que apenas tocase sino muy ligeramente en tus hombros; no es cierto, que no solo lo traerías, sino que correrías, y volarías con él? claro està: porque el que es pesado, y aun imposible en los hombros, sin socorro, es con el socorro ligero; y por el

contrario: si te pusiese en los hombros una Cruz de dos arrobas, y no aplicase mi socorro á su peso, y tu trabajo, podias andar con ella? No por cierto. Pues si traigo yo con mi gracia la mayor parte del peso, qué le queda al que trae el corto peso, sino el merito, el deséo, y el ansia de traer el peso sobre sus hombros?

No has visto, Philotéa, algunas piedras muy grandes, que llaman pomiz, y otras que arrojan los bolcanes sobre los montes vecinos, vazias de humedad, porque el suego la consumió, las quales espantan antes de tomarlas en las manos, y luego apenas pesan en ellas? Pues así son las Cruces, que te parecen muy grandes; á las quales el bolcán de mi amor, y caridad quitó lo grave, y pessido que les causaba el peso, y la pesadumbre, y quedan muy faciles, y ligeras.

Dime: si en unos hombros muy flacos pusiera una virtud superior, qué dañaría para llevar mucho peso lo exterior de la flaqueza, si lo animaba una interior fortaleza? No decís, que la remora detiene un Navío poderoso? No daña el cuerpo pequeño del animal para obrar con grande esecto, si le anima una inmensa virtud interior, y superior?

Dime: si entre dos llevasen una Cruz pesadisima, que el uno es muy

fla-

flaco; pero el otro que le ayuda es fortisimo, y quanto le falta al flaco suple el fuerte, y fortisimo ; ¿qué importaba, ó què dañaba la flaqueza del uno, si le suplia la fortaleza del otro? Tu vés al flaco que trae la Cruz, Philotéa, pero no vés la virtud secreta que yo le doy, y el espiritu, y las fuerzas: con eso te admira, y espanta aquello que vés en lo exterior, porque no vés lo interior. ibroq so oup

Y asi, aunque las Cruces grandes sin mi gracia son pesadas, Philotéa, pero con ella, y con mi socorro son alegres, y ligeras: aunque sin mi ayuda oprimieran vuestros hombros, y

no pudierais traerlas; pero con ella, y con mi favor son pesadas, para dar su virtud al merecer, y ligeras al merecer, y penar. Vés como son alas, Philotéa, al caminar, y volar, las que te parecen Cruces, y grave peso al subir?

Y tù crees, que pondré mas peso sobre tus hombros del que tú podràs traer? Crees, que he de cargar tal Cruz en este camino sobre tí, que no pueda traerla tu debilidad? Por ventura yo habia de cargar tus hombros de peso que te fuese intolerable? Cree, que yo soy fiel, Philotéa. Cree, que quitaré de la Cruz, ó añadiré de las fuerzas; y si quior si quis vH pair me ponire me rollar Concem suam ; & requato de su peso, es aliviar quando yo dixe: Que añado del socorro, lleva tu peso mi gracia.

¿ Qué importa que quede el cuerpo del peso en la apariencia, si quito la pesadumbre del peso en la substancia? Cree, que no hay Medico tan amante de su enfermo, que asi mida, ni pese los adarmes del acibar, y lo amargo que puede tolerar en la purga el paladar del que lo ha de recibir, como yo mido, peso, y proporciono el peso, y la pesadumbre, hasta lo que puede traer sobre sus hombros aquel que me sigue en Cruz.

Cree Philotéa, que

tu flaca naturaleza; y si el que me quisiese seguir tomase su Cruz, y me siguiese, (a) ya entonces previne Cruces proporcionadas à todos los hombros, hombres, y almas que me habian de seguir. ¿Tu has de pensar, que yo habia de haber hecho camino imposible de seguirme? Vengo del cielo á la tierra, para llevaros al cielo, y habia de hacer camino para el cielo, que os perdieseis en la tierra? Cree Philotéa, que si hiciera mas proporcion al salvaros, y mejor disposicion para venir à mi gloria el gozar, que no el penar, os llevára al cielo por el Troguestros hombros,y

<sup>(</sup>a) Si quis vult post me venire :::: tollat Crucem suam , & sequatur me. Luc. 9. v. 23.

gozar, porque fuerais mas almas á gozarme eternamente en el cielo, y en mi gloria, y no al infierno à penar.

## no renga tanta aspereza, CAPITULO XII. to penoso, y deseluie

Hace Philotéa otra instancia al Señor, sobre que le haga otro camino, y no de Cruz, y el Señor la desengaña.

A Si como oyó Philo--obs

y esperanza á sus deseos, le dixo: Señor, no se canse vuestra piedad, y masedumbre de oir, y alumbrar à mi ignorancia. in contain onimico

Yo no digo, Bien eterno, que los gustos de los vicios, ni los vicios que traen consigo los gustos pueden ser camino para alcanzaros, ni disposicion de seguiros: pues claro está, que el sumo Bien, que es el téa, que dixo el Señor, sumamente bueno no se que si mas facilmente se habia de alcanzar, ni fuera el linage humano conseguir con el sumo por gustos, y recreacio- mal, que es lo pecamines al Cielo, hubiera se- noso, y malo. Claro esnalado su Divina Ma- tà, que no es lo mismo gestad este camino à las seguiros, que perseguialmas, pareciendole que ros: claro està, que si habia hallado algun Vos venís como Dios, y consuelo á sus cuidados, Señor de las virtudes á

enseñar en el mundo, y dár doctrina, y magisterio de virtudes, para desterrar los vicios, que no era posible que fuese camino vuestro, ni de seguiros, conseguiros, ni alcanzaros, y adoraros el de ofenderos. Claro está, que siendo lo bueno aquella suprema me seguido, sino que regla que hemos de se- espanta, y atemoriza guir; y habiendonos da- pensado, é imaginado. do el infinitamente bue- Y no solo os diria, no, que sois Vos à lo Senor mio, (con vuesbueno, honesto, y san- tra santa licencia) que to por regla, no podia- hagais otro camino, que mos seguiros con negar- no sea de Cruz para mi, nos á esta regla, y ha- sino que hagais este misciendo con nuestras cul- mo para otros, y para pas, y pecados, por los mí; porque mi alma dedeleytes, y gustos, pe- sea que tengais muchidazos (quanto en noso- simos seguidores, y que tros es) esta soberana re- todos os amen, os sirgla. Juniv and ob 10 10 van, os reverencien, os

Lo que yo digo no es eso, sino que formeis un camino para mí, yá que no lo querais conceder á los demás, que no tenga tanta aspereza, y dureza como este, santo, penoso, y desabrido de la Cruz; porque no solo aflige, y opri-

adoren; y por el camino de la Cruz, como es tan terrible, y aspero, yo no os digo que no os siguen, y que no merecen mas los que os sirven, y que no os adoran mas los que os adoran; pero algunos de los que os siguen dexarán al seguiros el camino, y otros muchisimos, por verlo tan aspero (ó Bien eterno) no os siguen, antes os ofenden, y persiguen. Si Vos para mì, y para otros como yo, nos hicierais un camino de unas recreaciones honestas, modestas, no malas, sino recreables, alegres, regocijadas, sin penitencia, y aspereza, ni interior, ni exterior, ni ayunos, ni obliga-

ciones, y preceptos de estos que afligen el cuerpo, por donde comodamente caminasemos siguiendoos; bien cierto es que no era tanta fineza seguiros de esta manera, como seguiros en Cruz; pero habria muchisimos que os siguiesen; y como yo deseo que os sigan tantos, quisiera mas para Vos que para mi, Senor mio, que hicieseis este camino.

Philotéa proponia otro camino que el de la Cruz, para seguirle sin Cruz, y que con el color, y capa que daba á la caridad, cubria su imperfeccion, y amor proprio, le respondio: O

Phi-

Philotéa, que como vir- gozos, y recreaciones que lo haces, y lo formas para mí. Ese sería camino tuyo, y no mio; y por tu camino te perdieras, Philotéa, y por mi camino te salváras, y quieres mas condenarte en tu camino, que no salvarte en el mio?

Qué camino es este que forma tu loca imaginacion, y flaqueza fragilisima ? Qué gustos, y recreaciones esas, que siendo temporales, quieres que las tome en cuenta de espirituales ? Por vivir

gen necia, flaca, y mi- os tengo de dár el Cieserable discurres! Que- lo ? Ha de ser merito rias hacer camino pa- para mí lo que es gora tì, con color de zo, y gusto corporal para vosotros? Dareos la gloria, porque os holgais en el mundo? Dareos gustos eternos, porque gozais gustos caducos, y temporales? Què me dais para que os de? A qué precio comprais una gloria eterna ? El que compra, algo ha de dar. Quereis dos glorias, una en el mundo, otra en la Bienaventuranza? Una en el destierro, otra en la Patria ? Una en la tierra, otra en el Cielo i Vine del Cielo à en gustos, deleytes, á la tierra á padecer, y

vosotros quereis subir de la tierra al Cielo sin padecer? Vine penando, y quereis subir gozando?

Y dime, simple Philotea, cómo es posible que holgandoos, y recreandoos, y no refrenandoos, y no penando, peleando, y padeciendo al refrenaros, os contengais en lo permitido, sin llegar á lo prohibido? Cómo es posible, que en una vida alegre, y gustosa, y relajada, y regalada, pueda contenerse el apetito insolente, naturalmente inclinado à lo peor, sin llegar de lo relajado honesto, à lo malo prohibido, y deshonesto? Apenas pueden los Santos sin soltar la disciplina, y la santa severidad de la mano, y el castigo, y la penitencia, y la mortificacion, contener, reprimir, y domar al apetito; y quieres tu seguirme muy santa por camino de gustos, recreaciones, deleytes, (aunque tù los pintes muy vacios de pecados, de pasiones, y de culpas) si en èl no te refrenas para seguir mis preceptos? and a man

¿Castiga Pablo su euerpo, (a) porque siente en sì una ley, que repugna á otra ley, que tiene en sì; (b) y tu

pre-

<sup>(</sup>a) 1.ad Corinth. 9. v. 27. (b) Ad Rom. 7. v. 23.

pretendes desde los mismos deleytes contener al apetito, y aque-Ila ley, que sentia Pablo en sí? Ahora ignoras, Philotéa, que es guerra la vida del hombre sobre la tierra? (c) Ahora sabes, que la carne està peleando contra el espirita, y el espiritu pelea contra la carne ? (d) Si han de pelear, bien cierto es que se supone, que han de ser contrarios en el pelear. ¿ Pues que fuerza ha de tener el espiritu para pelear con la carne, si es amigo, y aun cautivo de la carne? Qué fuerza la razon para pelear contra el apetito, si está siempre el apetito mandando?

Si en ese imaginado camino, o perdicion que has inventado, Philotea, està gobernando siempre el apetito, y buscando gustos, y recreaciones, cómo podrá contra tanto imperio tener fuerza el espiritu, y reprimir al insolente apetito? Entrarían todos los que siguiesen este erradisimo camino á seguirme; pero saldrian á perseguirme. Entrarían á holgarse, y recrearse, pero no á servirme, agradarme, ni imitarme. A pocos meses de recreacion, siendo su camino de recreacion, se volvería el camino pre-

<sup>(</sup>c) Job. 7. v. 1. 7 bA (d)

<sup>(</sup>d) 2. ad Galat. 5. v. 17.

cipicio, y el precipicio su infierno, su ruína,

y perdicion.

¿Y es posible, que no te avergüenzas, Philotèa, de proponer un camino de gustos, recreaciones, y deleytes sin Cruz (aunque tú los llames honestos, y permitidos) á quien como Yo por tí pisé los gustos, y los deleytes, y me abrazè con la Cruz? A mí, que con mi exemplo, y mi voz, desde el nacer al morir acredité, y fundé el camino de la Cruz, me propones un camino en que ande ausente la Cruz? Es posible, que no te corres, y confundes de proponer, y pretender un camino gustoso, deleytable, y recreable al que fue varon de dolores, como Yo; y ahora, aunque no puedo padecer dolores, traigo en mis manos, y en mis pies, y en mi costado, como trofeos amables de mi amor, y mi fineza, las llagas que me causaron tantos, y tan terribles dolores?

¿Posible es, que quieras seguirme à mí, sin que me imites á mí? Posible es, que quieras otro camino para tì del que escogì para mì? Posible es que quieras mi corona, y mi gloria, pero sin mi imitacion? Tendràs por mi imitacion (quando

yo voy penando con la Cruz sobre los hombros) seguirme holgando, y baylando, por no seguirme con Cruz ? Asi pagas mis finezas? Imitará al Capitan el cobarde soldado, que quando está peleando, se estuviera él con sus amigos brindando? Si mi imitacion es vuestro remedio, y si en tanto os acercais á mì, en quanto à mí me imitais; tu que buscas deleytes, gustos, recreaciones, ¿en que me imitas? En que me sigues ? Si Yo dixe , que os daba exemplo, (e) para que con mi exemplo me siguieseis; en

qué seguís recreandoos, al que murió en una Cruz redimiendoos, y salvandoos?

Recreaciones permito á mis seguidores, Philoréa, y concedo à los que siguen el camino de mi Cruz honestos contentamientos, y gustos; pero no haciendo, como tu, camino de gustos, recreaciones, y contentos, sino siguiendo el camino de la Cruz, y para aliviar la Cruz les permito honestas, y santas recreaciones. Permitidas son las recreaciones, que no ofenden á mi Ley; pero no haciendo camino, y ley de seguirme (como tu pretendes)con Lebs de proponer,

deleytes, gustos, y recreaciones. Asi como no puede haber Christiano sin Christo, y Christo no estuvo jamás sin Cruz, pues siempre viví con penas; no puede haber Christiano verdadero sin Cruz, y sin trabajos y penas. Por eso mi Iglesia os propone, no solo mis Mandamientos Divinos, sino otros cinco preceptos, para que seais Christianos, como quien os pone sobre los hombros, como á Christianos la Cruz.

A eso miran los ayunos, y la observancia de las fiestas, y otros preceptos penales, y desabridos. A eso mira

todo lo santo, fuerte, y valeroso de mi Ley, y la peléa continua de reprimir con su observancia al apetito, que siempre está peleando, y recalcitrando por salirse de mis reglas, y mi Ley: A eso mira haberos dicho Yo, que el Reyno de los Cielos padece fuerza, y que solo lo ganan los valerosos, (f) y que me sigais en Cruz: y asi, Philotéa, flaca, y fragil, huir del camino de la Cruz, y buscar camino sin camino, de gustos, deleytes, y pasatiempos; es huir de seguir al que vivió siempre en Cruz, y murió por vosotros en la Cruz:

ver conque true no olg scional zabaya

<sup>(</sup>f) Matth. 11. v. 11.

y quien no me siguiere con Cruz en esta vida, no me gozarà en la eterna.

#### CAPITULO XIII.

Pregunta Philotéa al Señor cómo es posible que estén alegres los que siguen el camino de la Cruz, si caminan llorando, gimiendo, y suspirando: y se lo manifiesta.

Señor, dixo Philotéa, yo creo vuestras verdades, y siempre estoy convencida en que es conveniente, y santo el camino de la Cruz; pero que es dulce, y suave, no lo acabo de entender. Quereis, glo-

ria eterna, que yo crea contra aquello que estoy viendo? Si estoy mirando, y oyendo la dificultad con que los que ván venciendo la aspereza de aquel monte, que vos me poneis delante, y el dolor de aquellos que van caminando en Cruz: Si mis ojos están mirando sus lagrimas, si mis oidos están oyendo sus quexas, creeré, que el que gime, y llora dexa de padecer, y penar?

Si veo á aquel triste Anacoreta con su Cruz afligido, prosiguiendo su camino derramando lagrimas, y rompiendo el viento con sus suspiros, y

aque-

aquella tierna doncella descalza, desnuda, y pobre, que estampa sus plantas sobre la sangre que derrama en las espinas, y apenas veo rostro, que no este bañado en abundante sudor; quereis Dios mio, que crea contra aquello que estoy viendo ? Fuerte pedir es, Señor, que el alma crea contra los ojos, y que dexe de conocer lo que vé, y se niegue á lo que oye. Vos nos disteis los sentidos, para que por ellos juzguemos, y conozcamos, y gobernemos todas las operaciones de esta vida; pues cómo, Señor, me negaré à los sentidos, y

creeré, que es holgarse el padecer, y es alegrarse el penar?

Es verdad, Philotéa, que los sentidos os han de gobernar en eso natural palpable, visible, y transitorio; pero no en lo sobrenatural, soberano, y invisible : porque en esto fuera engaño de gran daño, gobernarse el alma por los sentidos. Porque de la manera que os componeis cada uno de vosotros de alma, y cuerpo, de espiritu, y carne, de porcion superior, y inferior, exterior, y interior, asi se debe á lo soberano, y superior, y invisible de lo eterno, y á la

creencia de la Fé, la interior, y superior parte de el cuerpo, que es el espiritu alumbrado, y ilustrado por la Fé. Y asi como es mas noble porcion la del alma, que no la grosera de este cuerpo, asi se ha de dar mas credito à los altos conocimientos y luces de la Fé, que se recibe en el alma creyendo, que no à esto visible, y caduco que estamos siempre mirando; porque en estos sentidos naturales, puede haber muchos engaños; pero no en aquellas luces superiores, celestiales, y inmortales.

Cada dia se enga-

na la vista al vér, el oido al oír, y el tacto al tocar, y yá falta este sentido, yá aquel. Mira como Isaac anduvo equivocado entre el tacto, y el oido, y le engañaba lo que tocaba, quando le desengañaba lo que oía; (a) y ultimamente dió mas credito al tocar, que no al oír, y engañóse; pero en mis verdades, y en mi Fé, como quiera que tienen el principio mas seguro, y soberano, que soy yo; y yo soy la verdad misma, no puede haber en creerme equivocacion alguna. soug a abiv ares oba

De aqui resulta, Phi-

<sup>(</sup>a) Genes. 27. v. 22.

Philotéa, que aunque estés viendo con los sentidos corporales las penas, y farigas que padecen los que me siguen en Cruz, debes creer mas á mis verdades, que á tus ojos, y á lo que yo tengo dicho, que no á la tierra? Si mi yugo aquello que tu vés. Si es mi Cruz, y digo, tu confiesas, que he que es mi yugo suave; dicho por mi Profeta, por qué no crees que Señor; (b) por qué te Cruz? espanta lo recto, y no Quieres, Philotéa, te llama lo dulce? Si tu confiesas que he di- nados, mucho mas,

ligero, y suave de la carga? Si dixe por el Profeta, gustad, y vereis que suave es el Señor; (d) por qué no quieres gustar lo suave del Senor, con que veràs en el Cielo al Señor, de quien gustaste en que es dulce, y recto el es suave, y dulce mi

creer à tus ojos engacho, que es mi yugo que à mi voz cierta, suave, y mi carga muy santa, y verdadera? Será mas cierto ese sentido falible de tus ojos, y el engañoso

(d) Psalm. 33. v. 8.

ligera; (c) por qué te

espanta la carga, y

no te llama, ni crees lo

<sup>(</sup>b) Psalm. 24. vers. 9. (c) Matth. 11. v. 30.

72

de tus oidos, que la verdad infalible de mi verdad, y mi Fè? A esos sentidos, que cada dia os engañan, y os pierden, y os hacen creer desatinos, y adorar al asco, y la corrupcion, dás mas credito, que à mi verdad, y mi luz? No basta que yo lo diga, Philotéa? Puede faltar mi verdad? Las generaciones pasarán; el cielo, y la tierra faltará; pero un apice no faltará de aquello que Yo dixere. (e) Pero yà que no quieres venir à mí en Fé, como era justisimo que vinieras, quiero Yo ir á tì en caridad, en paciencia, condescenderme, y compadecerme de tu ignorancia, flaqueza, y debilidad.

## CAPITULO XIV.

Enseñale el Señor à Philotéa como se compadece holgarse, y padecer à un mismo tiempo el Varon espiritual.

O es posible que ignores, Philotéa, dixo el Señor, que el hombre, como te he dicho, tiene dos porciones diferentes, la alma que le anima, y el cuerpo que es animado; y en el alma dos partes: una superior, que se entiende con la razon, y conmigo, y otra baja, é inferior, que se entien-

de con el cuerpo, y apetito. De aqui resulta, que en una misma persona, à un mismo tiempo puede haber penalidad, alegria, gozo, pena, consuelo, y desconsuelo; desear una cosa, y aborrecerla; y aborrecida, sentir, consentir, y aun procurar que suceda. ¿No has visto á una madre, que està curando à su hijo, y le dá la purga amarga, y lo siente, y se la dá, y siente darsela, y se huelga la reciba? Se huelga por su salud, lo siente por su disgusto. ¿ No has visto azotar el padre al hijo, á quien ama con ternura, y sintiendo sus azotes lo castiga, y doliendole sus lagrimas, se las causa? Còmo puede ser, que se huelgue, y que le pese? Porque la porcion superior de la razon pide, y decreta el castigo, como desea la enmienda; pero la inferior siente la pena del castigo, porque desea su gusto, y siente mucho su pena.

Asi sucede, Philotéa, à mis siervos, quando caminan con la Cruz sobre los hombros. La parte superior vá alegre, y sigue contenta su camino, quando la inferior và con pena, y dolor en el camino. La superior se alegra con aquello que desea, que es padecer por mí, y satisfacer sus culpas; pe-

## 74 PEREGRINACION DE PHILOTEA

ro la inferior se entristece con aquello que es afligirse, y penar, y no es imperfeccion en mis siervos, que pene el cuerpo en esta parte inferior, y lo sienta ella, quando en lo superior anda resignada el alma; porque es luchar, es pelear, es vencer, para ser coronada, y llegar por el vencer al gozar; por el gozar al triunfar. Estos sentimientos, Philotéa, los han tenido los Santos; y lo que es mas, los he padecido Yo, con ser el que hace los Santos, Pues quando en el Huerto padecia las congojas, que me causaron tus culpas, y quando conocia, que tus culpas

me habian de causar tan terribles, y sensibles penas, la parte inferior de mi alma estaba triste de vér tu ingratitud, y del dolor de las penas : y la superior estaba resignada, y contenta en padecer la Cruz de mis penas por tus culpas. Y mi Madre, quando me hacia compañia al pie de la Cruz (en la Cruz que padecia por verme morir en Cruz) se conformaba con la parte superior, y padecia conmigo en la inferior, y superior de su alma.

¿Vés como puede ser que esta parte inferior estè triste, y la superior muy resignada, ó alegre, y que esta sienta naturalmente las penas, y la superior las ame, y abrace con alegria? Vés como puede ser, que aquellos seguidores de mi Cruz, que vés llorar, y suspirar con la Cruz en aquel monte, adoren, y amen la Cruz que los hace suspirar?

Y si no lo crees, prueba, Philotéa, à apartarlos de la Cruz, prueba à quitarles la Cruz, prueba á per--suadirlos que desamparen la Cruz, y verás, que darán antes la vida, que no la Cruz. Porque de la manera que yo no quise baxar de ella, quando me decian mis enemigos, que baxase de la Cruz, y me creerian; (a) y quise padesalir del alma las cul-

cer antes la pena de que ellos se condenasen por su culpa, que no soltar yo la Cruz; padecí penas, persecuciones, afrentas, y hice por ellos tantas señales de amor, para ver si los reducia à seguirme, y à creerme; pero no quise hacer la de dexar la Cruz porque me creyesen, y siguiesen; y hice esto solo, porque no viese mi Iglesia, ni los Fieles que yo desamparaba la Cruz, y la dexaba, y perdiese despues mas almas con dexarla, que conseguia entonces dexandola; pues si pocos Judios me creían por dexarla, inumerables Christia,

nos me dexarian, y perderian dexandola. Asi verás, que todos quantos me siguen perfectamente en Cruz, la aman de manera, y la abrazan, y la tienen, y los tiene asidos, y contentos, que antes darán la vida, que no la Cruz: porque en la Cruz que padecen, aunque les cause penas exteriores; pero hallan interiores gozos, gustos, y contentos superiores. En la Cruz hallan la alegria, el consuelo, el alivio, y medicina de todas sus dolencias, y enfermedades: en la Cruz hallan el antidoto del veneno de sus culpas. inumerables

Hallan toda su ale-

gria, porque el padecer por mi lo tienen por alegria: hallan su gozo, porque es su gozo abrazar la Cruz por mí: hallan su consuelo, porque como soy yo su consuelo, me miran siempre en la Cruz, y asi en mí hallan su verdadero consuelo: hallan su alivio, porque el penar en Cruz es su alivio, respecto de que penan mas por mí: hallan la medicina, y antidoto del veneno de la culpa, porque en la Cruz, en la penitencia, y en la mortificacion està el remedio de las culpas, y son las penas antidoto de las culpas, pues no pueden salir del alma las culstavate distil pas,

pas, si por la Cruz no entran en ella las penas.

Pero tu, Philotéa, con esos carnales ojos miras lo exterior de las lagrimas de los que caminan en Cruz, y con Cruz penan; mas no miras lo interior de su consuelo. Oyes los suspiros del dolor que despide el cuerpo, no los de el amor que yo oigo, y está despidiendo su alma: vés esta fariga exterior, pero no aquel contento interioro andadolo cioli

Cree, Philotéa, que si no fuera mayor el gozo de adentro, que la pena por afuera, presto venciera lo de afuera à lo de adentro:

oup

cree, que si pudieran mas los sentimientos del cuerpo, que no los sentimientos del alma, presto vieras que dexaban, y desamparaban mi Cruz, concertados al dexarla el alma, y cuerpo.

Para saber quien vence en esa pelea, mira lo exterior, y por ello conoceràs lo interior: mira lo que hacen, conoceràs lo que sienten: mira lo que obran, conoceràs lo que aman. No los vès, que caminan llorando, pero caminan con la Cruz por esa cuesta, pues que caminan venciendo, y despreciando lo mismo que estàn llorando? Antes bien, tanto mas tienen de mi amor, quanto mas tienen, pueden, y saben vencer la pena que les causa el dolor de aquella pena.

Esto es, quando suspirasen todos, porque penan como tu crees; ¿pero quién te ha dicho à tí, mal pensada Philotea, que aquellas la grimas tienen el origen, que tu crees, del dolor, y de la pena que causa al subir la aspereza de la cuesta? Quien te ha dicho, que aquellos suspiros nacen de la que causa al cuerpo la Cruz? tu lo sientes como flaca, porque eso que tu crees, y piensas eso obraras, y eso hicieras; pero ellos mas altamente sienten, llotan, y suspiran.

- Aquellas lagrimas de aquel que sube lloran+ do alli, y tu crees las derrama por sus penas, no son sino por sus culpas; y siente mas el dolor de su pecado, que no el peso de su Cruz: mas siente la pena que me causó, que no lo que padece al seguirme con su pena. Las de aquel que ran tiernamente llora, siguiendo animosamente su camino, besando con tanto afecto la Cruz, llora el haber tomado tantarde la Cruz, y del contento de verse asido tan dulcemente à la Cruz, y en tan gustoso camino, dulce y tiernamente llora, porque ya ha llegado à estado, que el gusto grande del alma se lo comunica al cuerpo.

Aquel que llora, y tiene encendido el rostro, y parece un Serasin, y piensas tu que lo suego, que despide el tiene asi por el dolor, y fatiga de traer sobre los hombros la Cruz, no està encendido sino de lor à su hermosisimo rostro, y sale por los sol assesso socialboq ojos el calor resuelto o sabibasq y sobibasq en calientes lagrimas, que ons ob anni A soy om

Aquellos suspiros que tu oyes, como sentimientos de la pena, en aquellos dos siervos mios que siguen tan resueltos su camino, no son sino bolcanes de corazon abrasado por mi amor. ¡O engañada Philotéa, que baxamente que piensas del una ardiente caridad, y mysterio de la Cruz! O del gozo, y alegria que como si supieses los tiene su alma con los gustos, deleytes, redulces sentimientos de creaciones, contentos, mi amor, y este amor gozos, consuelos, que se le ocasiona la Cruz; tiene en su interior esy no pudiendo caber te Santo Leño, lo todentro de el alma el marias contenta sobre amor, dà calor, y co- tus hombros!

#### CAPITULO XV.

Hace otra instancia Philotèa al Señor dudando que la Cruz pueda ser gozo, y se lo explica con discurso claro, natural, y facil.

SEñor, dixo Philotéa, todo eso que decis es fuerza de vuestra gracia; y aquellos suspiros se deben à vuestro amor, y aquel llorar de alegria se debe á vuestros socorros; y con eso claro está, que lo triste serà alegre, y sabroso lo penoso; pero esa gracia, quien habrá que la merezca? Por ventura la podremos esperar los perdidos, y perdidas como yo? A mas de esto

la gracia, Señor mio, para aquellos que no hemos entrado en este duro camino, es de fiado, y de contado las penas: el padecer es palpable, y presente; pero el sobrellevarme en la Cruz, y que no pese la Cruz, y que me sea ligera, por la fuerza de la gracia, lo podemos esperar, pero no le debemos presumir. Esto me obliga à medir este peso al levantarlo, y à no introducirme en alguna empresa tan temeraria, que habiendo entrado en ella con presuncion, vuelva de ella con verguenza. med na a rol

Vos, Señor, nos enseñais à que pesemos, y pensemos las dificulta-

des antes de entrar adonde no podamos prudentemente salir. Vos á que nadie comience a edificar una casa, que no la pueda acabar. Vos à que nadie edifique una torre, que se quede en sus principios. (a) Vos à que no edifiquemos sobre arena, sino sobre piedras fuertes. (b) Vos à que antes de ir á pelear, contemos nuestra gente, y midamos nuestras fuerzas contra las del enemigo; y despues de haberlo medido, considerado, y pesado todo, asentados muy despacio, obremos lo conveniente: (c) y asi dejaddilaciones, reparos, re-

me pensar despacio esto de tomar la Cruz, porque no deje arrepentida despues, lo que abrazo temeraria. Asi es, Philotéa, que no quiero que obres con temeridad, y siempre es muy conforme á razon, y a buen espiritu medir, y pesar las fuerzas con el peso, y con la carga; pero quiero que sepas, que hay dos modos de seguirme: uno vuestro, y otro mio. Quando me seguís con la propia voluntad (esto es, con alguna presuncion, o fin humano, é imperfecto) es bien pensar, conocer, pesar, reconocer, mirar,

L me-(b) Matth.7. v.24. & 26.

<sup>(</sup>a) Luc. 14. v. 28. & seq. (c) Luc. 14. v. 31. & 32.

medir, y considerar lo que emprendeis, é intentais, y entrar con rezelos, y temores en la empresa; porque andais sobre los pies de la propia voluntad, flacos, débiles, y fragiles; y mucho mas habeis de obrar de esta suerte, quando obrareis naturalmente en las cosas arduas, ya politicas, ya morales, ó de otro qualquier genero que ellas sean. OTROUV ONU

Y mucho mas al ofenderme debeis medir, y pesar bien lo que haceis, y si tendreis fuerzas para tolerar mis juicios, para pasar por mi cuenta, y sufrir una eternidad de penas, y de infierno, y de tor-

mentos: no tomeis peso tan grande con las culpas, que despues os oprima, y os castigue, y acabe, sin acabar, con tormentos muy crueles, é intolerables penas. Pero quando yo os llamo, yo os busco, yo os amo, quando seguís lo bueno, y lo santo, quando caminais en luz con luz, y vais buscando la luz, quando mis voces van gobernando vuestros pasos, y á mi orden atienden vuestros oídos; aunque es conveniente, Philotéa, seguir consejo, y preguntar si es mia la vocacion; pero podrèis obtar con muchos menos temores, dilaciones, reparos, rezelos, meditaciones, y congojas.

Si ves que te estoy llamando, qué rezelas, temerosa Philotéa? Si te llevo por la Cruz à asegurar mis preceptos, qué duda esa tu fragilidad? Si te estoy rogando con mis consejos, y mis voces, por qué me respondes con argumentos llenos de dificultades, vacios de amor, y docilidad ? Por ventura llamé à nadie en el reyno de la gracia, que no fuese para coronarle, y que me gozase en el Reyno de la gloria? Tu has de andar midiendo, y pesando, y meditando, y ponderando qual es mejor, el seguirme, ó el dexarme ? Tomar mi Cruz, ó dexarla? Tu cia a la porcion impu-

quando te llamo yo, has de andar buscando otro camino, que aquel que te señala el que es vida, perdad, y camino? (d) Tantas réplicas á una obligacion tan debida? Tantas dudas á una conveniencia tan evidente, y tan clara? Señor, dixo Philotéa, yo no digo esto, ni os propongo estas dudas por no seguiros; sino para seguiros de suerte, que nunca sepa dexaros. Este temor, Senor mio, todo es fineza, y amor. Vos me habeis dicho, que en vuestro camino hay gozo, y alegria, y que es gozo, y alegria la Cruz. De esta suerte podria mi flaqueza tolerar ese cadutin el shino de la mino, y mas si me probais, que en los gustos, y deleytes que ofrece el mundo, hay penas, desabrimientos, y disgustos; y querría yo ponerle tan evidente la conveniencia à mi flaqueza, que no tuviese duda alguna en la eleccion; y esto, Señor mio, todo es para seguiros mejor, y para obrar mas gustosa al elegir el camino de la Cruz, y con eso andar con mas alegria al serviros, y seguiros.

Vengo bien, Philotéa, en alumbrar à tu entendimiento, aunque sea desobligado de tì, y quiero que debas á mi paciencia tu luz. Sabrás, que el ser tan suave, y dulce el camino de la Cruz platicado, que tu imaginas tan terrible imaginado, nace de la misma Cruz: de suerte, que donde tu consideras el horror, y la afliccion, y el tormento, alli mismo consiste el gozo, y alivio. Para que esto entiendas, has de advertir, que la Cruz es la llave que abre el descanso á las almas, y el cuchillo que castiga, corrige, quieta, y pacifica á las almas. Es la lanceta que abre la vena de la propia voluntad, y descarga, y echa fuera con la mala sangre los humores corrompidos, que causan toda su muerte, y con descargarlos prevalece mi gracia á la porcion impura de la culpa, y queda sana, y fuerte, y con salud. Porque la Cruz en sustancia, es corregir, enfrenar, reformar, limpiar con la escoba, y cuchillo de la mortificacion à la propia voluntad, y con eso dár lugar á que entre, y gobierne en ella mi amor, y mi voluntad. Y como la Cruzes la que destierra del alma las pasiones, y entranen ella en su lugar las virtudes; hace que sucedan muchos efectos, que todos causan consuelo, paz, alegria, contento, y serenidad. queda el que ha traído

ust pesadisimo madero

luego que solto la car-

gns asi queda el peca-

don

# CAPITULO XVI.

Pide Philotèa al Señor que la explique algunos efectos de los que causa la Cruz, para que esté alegre el alma, y se los explica.

se guarden mis March Yendo Philotéa, que la Cruz causaba algunos efectos, que introducen alegria, gozo, y contento en las almas, le dixo: Senor, toda mi ansia es seguir la Cruz, y no solo seguirla, sino traerla; pero no será posible esto á mi flaqueza, si sus efectos son penas, desabrimientos, disgustos; y asi explicadme, Bien eterno, esos efectos de gustos, de gozos, y de con-

tentos, para que yo traiga contenta la Cruz. El primero efecto, Philotéa, dixo el Señor, que causa la Cruz en el alma, con hacer que en su virtud, y por medio de la mortificacion se guarden mis Mandamientos, y se sigan mis Consejos, es limpiarla, y purificarla; y en esrando limpia, y pura, claro está que se halla alegre, y contenta, y santamentė satisfecha, y confiada de verse asi en la Divina presencia. on

im No vés el gozo de aquellos que hacen una confesion general con verdadero dolor, contricion, y penitencia No vés la alegria con que queda el mas perdido,

quando desengañado y con luz me busca, y me halla piadoso? No vés la serenidad de aquel que con la penitencia, y confesion se ha descargado, y limpiado del peso grave, y asqueroso de las culpas, y luego con recibirme, echó del alma lo feo, y abominable, y quedó lo limpio, y puro? La pureza, y limpieza, Philotéa, aun en esto natural consuela, alegra, y recrea; y asi, solo el descargar las culpas del alma, alivia, consuela, yaialegra. zng olemenoo

.b. Mira que gustoso queda el que ha traído un pesadisimo madero luego que soltó la carga; asi queda el pecador,

dor, luego que con la Cruz del dolor, y penitencia, arrojó de sí la carga intolerable de las culpas, y las duras prisiones de las pasiones, y el peso gravisimo de andar siempre en mi desgracia. El segundo efecto de la Cruz, es el desapropiar del alma los deseos, que la traían inquieta. Porque como quiera que es imposible, que ella dexe de amar à lo humano, ó á lo Divino, y lo humano no es objeto digno de las almas, ni conforme al fin, para que Yo las crié; no es posible, que halle quietud en lo humano, hasta que llegue a amarme a mi, y lo Divino. De la mane-

ra, que no es posible, que halle quietud la piedra, sino en su centro, y como no es posible, que la haya en todo aquello que no hay conformidad con el fin; ni lo es, que haya quietud, ni sosiego en los medios, sino violencia, pesadumbre, y resistencia, si los medios no tienen proporcion con el intento.

De aqui nace, Philotéa, la inquietud de los mortales en esta vida de culpas. De aqui nace el no saciarse jamás el alma de los deseos mundanos; porque no la crié sino para buscar, y poscer, y promover los Divinos. De aqui nace que el mas

dichoso, feliz, y grande nunca està contento, hasta subir mas, y mas; y yà que ha subido, se cansa de haber subido; y apenas subió, quando, ó le inquietan nuevos, y repetidos deseos, ò le fatiga el tédio, y exercicio de la misma Dignidad à que subió, ó le sobresaltan los temores de perderla, ó le inquietan los cuidados de gozarla.

De aqui resulta tambien, que esta sea una de las grandes penas de los condenados, porque como aquellas almas fueron criadas para gozarme, y servirme, y alabarme, y estan en el infierno en mi desgracia, blasfemando, y ofendiendome, viven en este tormento con intolerable pena.

Pues lo que hace mi Cruz, Philotéa, es desterrar del alma estos deseos, y propiedades de amar, procurar, querer, seguir, y desear lo temporal, sujetando la voluntad à mi santa voluntad; y como el arado desarrayga las malas yervas en la heredad, asi mi Cruz con la mortificacion arranca las pasiones, y deseos, y los pone en su lugar, y los compone, y concierta. De aqui nace su consuelo, y lalegria; porque de la manera que el hueso desencaxado causo dolor, pena, y

buelvan à su lugar, asi el alma con los deseos mundanos anda inquieta, con los santos sosegada. Apartada de mí vive con repetidos tormentos, inquietudes, desasosiegos, desdichas; pero unida à mí, con sumo consuelo, y paz.

El tercero efecto que causa mi Cruz, para que el alma estè alegre, depende de este; porque los deseos mundanos que hay en el alma, son siempre de aquello que no se tiene, pues los deseos andan tras la posesion, y son unos pretendientes inquietos, y albototados, que viven galanteando, y pretendien--SUP

tormento hasta que lo do con sumo desasosiego à la misma posesion; y como estos residen dentro del alma, y son muchos, y tantos, quantos son los objetos de las pasiones del alma, que son casi inumerables; (pues apenas hay alguno apetecible, que no despierte deseos: ) nace de aqui en ella un desasosiego, un tormento, una pesadumbre tan inquieta, y tan pesada, que parece imposible que se pueda tolerar.

Mira: si dentro del corazon habitase un herizo con sus puntas: mira, si estubiese lleno de inumerables abrojos: mira, si lo estuviesen azotando con hortigas: mira, si dentro de una tar las slores, y las yercasa muy estrecha, ó de un aposento obscuro estuviesen muchos locos, y furiosos encerrados, y que à cada uno de ellos le negasen lo que pide: ?qué ruido, qué confusion, qué locuras, qué voces, qué desatinos, y pesadumbres habria en aquella casa? Pues esto, y en algunos mucho mas que esto, obran los deseos desordenados de el alma.sup sible que.am

Lo que hace, pues, mi Cruz con la mortificacion, es echar fuera los locos, arrancar, y desterrar, y arrojar las espinas, los abrojos, las hortigas; y poner en su lugar, y planvas saludables; y lo que es mas dificultoso, dar sanidad à los locos; y con hacer que aquellos abran los ojos, y vean que es locura el pretender lo que està en agena mano: y que es desatino, pudiendo contener los deseos dentro de la posesion de lo santo, y de lo eterno, andar tras la posesion de lo temporal, y malo; yá con la luz, y desengaño los persuade á que sigan lo verdadero; y como en llegando por el medio de la Cruz la luz al alma, se halla en ella, para vér quan conforme es à la razon natural, y à la sobrenatural todo aquello

que

que mira, y experimen- conmigo, y con dolor, dos, y alegres, luego que les sacaba los demonios de los cuerpos.

El quarto efecto de la virtud de mi Cruz, Philotéa, es admirable, y de muy grande consolacion, y alegria, y tambien depende de los pasados, que es vaciarla de deseos, y desarraygarla de propiedades, y con eso pacificarla, y quietarla; porque à mas de que el alma que anda fuera de mí, vive encontrada

ta yà pacifica, y sose- y fatiga, como el huegada, queda con gran- so desencaxado de su de serenidad, gozo, lugar, hasta que se alegria, y consuelo, vuelve à mí; tambien como solian quedar los es preciso que ande con endemoniados à mis muchos encuentros, dispies, quietos, agradeci- gustos, y pendencias en las cosas temporales.

> Lo primero, porque los deseos muchas veces son contrarios entre sí, y cada dia se vé, que el hombre pretende, y teme lo que pretende, y aborrece lo que tiene, y abraza lo que aborrece: yá quiere lo que desea, ya le cansa lo que tiene, apenas lo posee pretendido, quando le embaraza poseido. Y quando el hombre dentro de sì no tenga estas penas, contrariedades, penden-

M2 cias,

cias, y disgustos, los tiene con los demás; porque como los deseos no tienen limitacion, y la tiene su poder, porque no llega à lo que desea, siempre anda dependiente, y en figura de mendigo, y necesitado; y si no consigue lo que pretende, se enoja, se encoloriza, se disgusta, y forma infinitas quejas, pendencias, desabrimientos, disgustos, y es su propia voluntad un perpetuo maniantial, y seminario de penas, y toda esta barahunda de pesadumbres, de guerras, raza poscido. Y quando

no tenga estas penas,

Ma class

de batallas, de pendencias, arroja fuera la Cruz con la mortificacion, y con corregir, y contener los deseos, y traer quieta, y sosegada á la porcion inferior, con que entra mi Divina voluntad á gobernar en el alma á la humana voluntad, y à llenarla de paz, de gozo, de alegria, de contento; y asi vive resignada con todo aquello que le sucede, porque conmigo, y por mì, y en mì lo quiere, y lo tiene todo, pues el que à mi sirve, todo lo tiene conmigo, todo lo goza por mi. carla, y quietarla: por-

### CAPITULO XVII.

Añade el Señor otros tres efectos que causa la Cruz en el alma, para pacificarla, y proponele à Philotéa algunos exemplos.

OTros tres efectos, Philotéa, prosiguió el Señor, obra mi Cruz en el alma. El primero es pacificarla, no solo en la guerra que tienen los deseos humanos entre sí, y con los demás, sino en la que tiene consigo misma, y con la parte superior. Porque como quiera que la razon natural que sellé en ella está acusando sus errores; vive el pecador encontrado con la luz,

y lumbre que tiene en ella, y asi se halla dentro de sí con un perpetuo fiscal de sus errores, y culpas, el qual està siempre voceando, acusando, y pidiendo contra él, y con un gusano roedor que le está afligiendo, y reprendiendo, y un verdugo, que lo està perpetuamente consumiendo, y con suma crueldad atormentando. Finalmente, tiene un tribunal entero dentro de su corazon, acusador, juez, testigo, y proceso, que le están fulminando, sustanciando, y condenando. Y si en este mundo exterior no puede sufrir el hombre las costas, y pesadumbres que le

medio de la Cruz, y la mortificacion, cesa todo aquel justo, y terrible tribunal; porque en su lugar entra la honesta, y humilde satisfaccion, y una moral confianza, y consuelo, de que el alma vive conforme á ley, y razon, y rectitud, y con. ciencia; y reposa dentro de la misma bondad, y virtud, sinceridad, y verdad.

El segundo efecto,

ocasiona un Tribunal, migo. Porque como sea que envian contra él en asi, que los deleytes, una causa, ó delito; ¿lo y culpas la traen auque pesa muchisimo por sente de mi gracia, y afuera, como pesará en mi desgracia; claro alla dentro? Pero en en- esta, que ando encontrando mi gracia por el trado con ella, y no solo tiene dentro de sí aquella alma desdichada, el tribunal que te he dicho, sino el mio; porque estoy en ella como riguroso Juez, y mi Justicia, y sus temores la atormentan, la acongojan, y afligen, perseguida de los recelos, miedos, y horrores de sus culpas, y sus penas: y esto la castiga á cada paso de suerte, que ya piensa, y no sin gran fundamenque causa la Cruz en el to, que está ardiendo alma, es pacificarla con en los Infiernos, y no

-00a-

dá

dá paso dentro de sus mismos gustos, que si por afuera la recrean, no la afligen por adentro. Pero en desterrando mi Cruz por la mortificacion, y penitencia à la culpa, entra mi gracia en el alma, y la cura, la remedia, y consuela; y es esperanza los que antes eran temores; y es gozo el que antes era tristeza; y es quietud, y serenidad, lo que antes era inquietud, desasosiego, y tormento. Has a miviba

Ultimamente, Philotéa, entre otros inumerables efectos de la Cruz, para causar gozo, alegria, y consuelo en el alma, es el principal, el desterrar

de ella las tinicblas, oscuridad, dureza, obstinacion, distraccion, y todos los demás impedimentos, que pone la culpa á mi gracia, y á mi luz, para que sienta, siga, y oiga mis santas inspiraciones, y saludables consejos. Porque todo el tiempo que dura en sus vicios, vive el impio, y pecador con todos los tormentos, desdichas, y miserias, que te he dicho, divertido, adormecido, y desatento á lo bueno, entregado del todo à lo muy perdido, y malo, con que apenas puede oir lo santo, lo bueno, y recto con que le aviso, y le llamo, y lo encamino; pero en quitandolos, y venciendo por el medio de la Cruz, y mi luz, estas tinieblas y obscuridad, comienza á obrar mi Piedad en el alma inumerables efectos suavisimos, dulcisimos, sabrosisimos, porque oye, vè, y atiende; como son claridad, caridad, luz, paz, sosiego, tranquilidad, amor, gozo, alegria, consuelo, y la viste de mis dones, y la llena de mis tesoros, gracias, misericordias, y de inefable suavidad, contento, y serenidad.

Todo esto que te he dicho, Philotéa, puedes mirar, y reconocer en dos Reyes coronados. Mira al primer Padre

en la primera felicidad qual estaba. (a) Templo admirable de Dios, Imagen viva suya en todas sus tres potencias. Mira aquella Republica tan santamente ordenada, y concertada. Mira que de bendiciones, gracias, dones, y misericordias que llovian sobre su alma. Ni el conocia al apetito; ni parte alguna inferior, que resistiese à la superior. Asi como él estaba en el Paraiso, y todos los elementos le servian; tambien estaba el Paraíso de mi gracia y de mis gracias en él; y sino es la de mi Madre, no ha habido alma que tuviese tan pura, ni tan perfecta la premoted to logra-iq gracia. Al fin fueron las gracias de Adán las primicias de la gracia, y de las gracias que he dado à todas las almas.

Miralo luego que pecó, de Rey, esclavo; de alegre, triste, afligido, fugitivo, desterrado, é inquiero: miralo que yà el apetito se rebeló á la razon, y los elementos le perdieron el respeto. (b) Miralo echado del Paraíso à una habitación de espinas, de miserias, de trabajos, necesitado de todo, y con perpetuas lágrimas llorando quanto perdió en un instante pecando. (c)

primera inocencia quan santo era, puro, y inocente, enamorado de mì, y yo de él, lleno de mis dones, haciendome Canticos suavisimos, y alabanzas, que hoy canta toda mi Iglesia: era fuerte, y domaba los leones, y las fieras, y vencia los gigantes, porque sabia domar las pasiones, y deleytes. (d)

Miralo despues de la culpa, y adulterio, y muerte del fiel Urías, deshonrado, aborrecido del pueblo, despreciado, fugitivo de la espada de su hijo, y en la mayor ignominia que Mira à David en su se ha visto Rey de mi

-sm as ha N el mysterio ceto celle

<sup>(</sup>b) Genes. 3. v. 8. & seq. (c) Ibid. v. 24. (d) 1. Reg. 17. à v. 34. usque ad 50.

mano castigado, (e) pues llegaron á deshonrar sus mugeres en la claridad del Sol, pagando en muchisimas afrentas aquella afrenta que causó à Urias alevosa, y cruelmente. (f)

Mira tambien à estos dos Reyes tan grandes, como por las lágrimas, llorando sus culpas, consiguieron mi gracia, y misericordia, y les perdonè, y desterrè de ellos las culpas, y los llene de mi gracia; y no solo restituí sus Reynos, y en ellos á todos sus descendientes, sino que lo fuí yo suyo: tanto pueden, Philotéa, las lágrimas

de la Cruz, que tu tan fuertemente reusas.

# CAPITULO XVIII.

Suplica Philotéa al Señor, que sobre los efectos que le ha explicado del mysterio de la Cruz, la diga su conveniencia, y motivos, y el Señor se -57 la explica. lo ky sup

Eñor, dixo Philotéa, yà estoy persuadida à que la Cruz recrea, alivia, y consuela, y libra de muchisimos cuidados; porque sobre ser inefable vuestra palabra santisima, es de grande luz, é inefable el discurso con que me habeis penitentes, y tantos mi- enseñado; pero Señor, lagros hace el mysterio esto es lo dulce, y suave enes. 3. v. 8. & seq. (c) Ibid. v. z.4. (d) r. Reg. 17.

(e) 2. Reg. 11. v. 4. & cap. 15. per tot. (f) Ibid. 12. v. 13.

99

del camino, querria vér con lo deleytable lo util, y tambien que me enseñaseis con qué fin, y de qué suerte, y para qué he de tomar sobre mis hombros la Cruz.

Este camino, Señor, es nueva region para mi, que nunca la anduve. Nuevo exercicio, nueva doctrina merece. Nuevo empléo de nueva luz necesita: yo os suplico, Señor mio, que me digais cómo me he de gobernar antes que lo comience à seguir, no sea que mis errores os causen nuevos disgustos. Mejor es entrar en este camino enseñada, que ignorante, y à acertar, que no á aprender.

El camino de la Cruz,

-luo

Philotea, dixo el Señor, mejor se aprende seguido, que no enseñado; porque como quiera que es mas práctico que especulativo, y de obras mas que de palabras, ó discursos, es contingente, que hubieras aprendido mas, siguiendome todo el tiempo que has estado preguntandome; y asi rindete yá à tanta luz: vive, Philotèa, en Fé, y dexate de discur-

Señor, dixo Philotéa, mi flaqueza es grandisima; y con ser asi, que el entendimiento está convencido en lo suave, y yà parece que lo veo, y lo toco con las manos; con todo eso mi voluntad ha cobrado

tanto miedo al camino de la Cruz, al padecer, y al penar, que me conozco necesitada de mas luz, y aun esa no bastará, si vos, Señor mio, no calentais, y alentais mi voluntad, porque temo de mi, que este preguntar, es dilatar, y hacer tiempo al traerla sobre mis hombros. Mas con todo eso, Señor, decidme algunos moti-

Los motivos, Philotèa, de traer mi Cruz, son nobilisimos, de grandisima utilidad, y y de gloriosisimas coro-

vos para abrazar vues-

tra Cruz.

mas superiores, y santos que otros, se compadecen muy bien, y no andan encontrados entre sì, ni se oponen, ni embarazan unos à otros. Uno de los motivos, Philotéa, de traer mi Cruz sobre los hombrosel hombre, es executar la sentencia que he dado à todos los hombres, y tomar sobre sí las penas à que la humana generacion ha sido para siempre condenada en esta vida de penas. Porque de la manera que el reo, y condenado sale à cumprovecho en esta vida, plir su destierro; asi los hombres se han de connas, gozos, y conten- formar con las penas de tos en la eterna: y con un destierro merecido ser diferentes, y unos de su culpa, y de sus

culpas. Y con tanta mas que por la benignidad razon, quanto el que es del juez escapó de la condenado de humano horca, y del cuchillo, juez, puede recelar inasi vosotros habeis de justicia en la sentencia; tomar contentos la Cruz mas no el que lo es de de vuestras penas, y trami Divina Justicia.

Antes bien quiero que sepas, Philotéa, que à nadie ha condenado mi piadoso Tribunal, que en la sentencia no haya dado alguna parte à la piedad, y misericordia. Y ni en las mismas sentencias que doy á condenacion eterna, falta esta amorosa atencion; porque esa es mi condicion, castigar menos de aquello que se merece, y premiar mas de aquello que se merece: y asi como và contento à las galeras, el que por la benignidad del juez escapó de la horca, y del cuchillo, asi vosotros habeis de tomar contentos la Cruz de vuestras penas, y trabajos, por ser tanto menores que la culpa de vuestros primeros padres, por la qual pude acabar el linage humano, y reducirlo à terminos de que no hallase remedio culpa de tan grande daño.

El segundo motivo para traer con gozo, y alegria vuestra Cruz, y abrazar las penas, y los trabajos, es tomarlas como satisfacción, y paga de vuestras mismas culpas, y no solo de vuestros Padres: porque siendo vuestros pecados tan

instantes se repite su ale- El tercero motivo, es gria. Asi vosotros de- el de haceros habiles pabeis abrazar la Cruz, y ra servirme, y seguirme, el penar, y el padecer y con servirme gozaren el destierro, pues ca- me. Porque todos los da instante os va llevan- hombres buscan el sin do à la Patria. No hay por los medios; el labra-

grandes, que merecian ve : si apenas llega el eternas penas, (y no es alma à padecer, quando facil hallar quien no las se acaba el padecer, y merezca) debeis dár à este breve padecer se gracias inmensas al Juez sigue eterno gozar, que à delitos que se de- ¿qué hay que rezelar el ben penas eternas, dió padecer vispera breve con tanta benignidad de un eterno dia de goestas breves, faciles, y zar? En este caso, el transitorias. Al que pu- prudente, sabio, y disdiendo cortar la cabeza creto perdonado no poen el cadalso, le dán ne los ojos en la pena seis dias de carcel por que padece, sino en los su delito, està alegre, gozos que espera: no porque vé, que cada en la breve tribulacion, instante lo và llevando y castigo, sino en la à su libertad, y asi por eterna corona.

pena grande, si es bre- dor siembra, y trabaja,

porque sabe que sin cultivar la tierra, es imposible que coja, ni recoja la semilla: el mercader suda en los medios de todas sus grangerias, para llegar à lograr el fin de su esperada ganancia: el caminante se fatiga en el medio del camino, para llegar al fin á que aspira en su jornada. Asi vosotros debeis con alegria, y consuelo sudar, y trabajar en el de la Cruz, para poderme seguir, y seguido conseguir. Porque si como te he dicho, Philotéa, no es posible, que sujetes á la carne, sino tomando mi Cruz; no puedes enfrenar al apetito, sino siguiendo mi Cruz; no puedes vencer esa porcion rebelde inferior, sino por medio de mi Cruz; no se sobrepone, y manda lo superior, sino es conquistando lo inferior con la Cruz: claro está, que el que quiere conquistar, pelea para vencer, y vence para triunfar; claro está, que si este Reyno de la gracia padece fuerza, para alcanzar despues el de la gloria, es menester por el unico camino de la Cruz, aplicar la fuerza en este camino, para que se logre el dichoso fin de este breve, aunque penoso camino.

vencer sin pelear, triunfar sin vencer, es imposible, Philotèa; y asi es menester pelear

para vencer, y vencer para triunfar. Es máxîma muy discreta, que el que ama el fin, abraza, y ama los medios que conducen á aquel fin. El fin ultimo de los hombres es la gloria, los medios para la gloria, son sujetar à la carne con las penas, y la Cruz: no ama el fin, quien no abrazáre los medios; no ama á la gloria quien no abrazare mi Cruz. El quarto motivo es, Philotéa, no solo sujetar la carne, para servirme, y con servirme, gozarme; sino sujetar la carne por no perderse, y perderme. Si el camino de la Cruz, y el padecer solo llevára á gozar por el padecer, era bastante motivo para penar; pero tiene otra calidad notable,
que no hay medio del
gozarme eternamente,
al perderme, y penar
eternamente; porque
aquel que no goza eternamente, eternamente padece.

De suerte, que es menester pasar por uno de estos dos estremos tan distantes: siempre Cielo, ò siempre Infierno; gozar en la eterna gloria, ó padecer en los eternos tormentos. Cada uno elija fortuna, eche la mano à lo que le parezca mejor: mire que camino escoje, porque no hay medio en esta eleccion, ni es posible que haya otro terce-

ro camino. ¿Llevas Philotéa, mi Cruz penando, padeciendo, mereciendo, y sirviendo? Eterna gloria. Padeces, ó gozas sin ella, y te huelgas, y me ofendes con los deleytes pecando? Eterno infierno. De aqui resulta, que yá el camino de la Cruz es tanto mas necesario, quanto os obliga á seguirlo el temor, y la esperanza: el temor de condenaros, si no elegís este seguro camino, y la esperanza de salvaros si elegís este seguro camino. ¿Pues á quien ponen delante pan, y cuchillo, castigo, y premio, gloria eterna, y pena eterna, la corona, y el tormento, que no eche la ma-

no de la corona, y vuelvalas espaldas, y huya de la eterna pena? Y asi el seguir el camino de la Cruz, Philotéa, es echar la mano á la corona: seguir el de los deleytes, recreaciones, y gustos, es elegir eterna pena, y tormento. Y de la manera que el enfermo abraza la medicina, por muy amarga que sea, para huir del mayor mal, que es la muerte, y en esta vida de penas son amables las menores, por huir de las mayores; asi habeis de amar el padecer, y el penar con mi Cruz, por huir del padecer, y penar sin ella; habeis de amar aqui las penas temporales, caducas, y tran-51PEREGRINACION DE PHILOTEA

106

sitorias con mi Cruz, por huir de las eternas sin Cruz.

Propone el Señor à Philoteà otros ilustres motivos, para abrazar la Cruz del Señor, y seguir este seguro camino.

EL quinto motivo, Philotéa, para seguir el camino de mi Cruz, es satisfacer vuestras culpas, y pagar aqui en el camino, y por el camino de la Cruz, lo que si no me satisfaceis, pagareis en los eternos tormentos del infierno, ó en los temporales, ly fuertes del Purgatorio. Porque has de advertir, Philotea, que el pecador en cada una de las

trasgresiones de mi Ley, se hace deudor de mi infinita Justicia, y cada culpa es una deuda contraída, de la qual ha de dár cumplida satisfaccion. Y de la manera que el delinquente contrae deudas, que despues le hace pagar la justicia á cada uno con debida proporcion: al delinquente atroz con horca, y cuchillo, al que no lo es tanto, con moderadas penas; á esa semejanza procede con los pecados mi rectisima Justicia. Mas con esta diferencia, que la ofensa que se causa à la Republica es de menos estimacion que la que se le hace à Dios; porque asi como creco

la

la maldad por la grandeza de la magestad, y poder, à quien se ofende, y se castiga mas duramente à el que ofende, ó resiste á un Consejo, que á un Alguacil, y al que ofende al mismo Rey, que no al Consejo; asi tambien es reo de mayor delito, con infinita distancia, el que ofende á Dios, que no el que ofende à los Principes del mundo, quanto vá de los Señores del mundo á Dios, Señor de los señores del mundo, Criador del mismo munclas gozes que aunob

Supuesto, pues, que son deudas los pecados, que se han de pagar en esta vida, ó en la otra,

HIDID IC. 13. V. IN.

sin remedio, ni perdon, hasta aquello que se debe, y ha de pagarse de una de tres maneras, ó con penas temporales del Purgatorio, si aqui no se satisfizo con bastante dolor, y penitencia, y estas son aunque temporales, acerbisimas; ó con las eternas del Infierno, si sale el alma del cuerpo en la desgracia de Dios: ó en esta vida, yá con penas voluntarias, yá aplicando à Dios las necesarias, para que tenga por bien su Bondad de recibirlas en satisfaccion de los pecados, y culpas: y que este padecer, penar, y pagar en esta vida es el camino de la Cruz: es menester, que cada uno padece por mí, es bien elija en donde quiere pagar, aqui levemente, é allà rigurosamente.

Qué duda hay, Phi lotéa, que en racional eleccion escogerá un hombre el padecer lo menor, y dexará lo mayor? Y al gozar escogerá lo mayor, y dexarà lo menor? Que du da hay, que al padecer, escogerá el padecer temporal, por huir del padecer eterno, y por padecer lo eterno?

El sexto motivo para abrazar mi Cruz, Philotéa, es de mi gloria; porque siendo asi, que conviene entrar en ella por varias tribulaciones, y el que mas

cierto, que me ama mas á mì; y que al que mas dexó por mí, mas le daré, porque obrò mas por mí: y que al que todo lo dexáre, le daré todo aquello que dexáre, y lo que es mas, centuplicado todo aquello que dexáre, y despues la gloria eterna; de aqui nace, que quien padece mi Cruz merece eterna corona, y gloria; y que la mayor no el gozar temporal, grangeria, y la mas crecida usura que puede hacerse en esta vida de penas, es comprar con ellas gozos que nunca se acaban; porque si con barro comprase un hombre oro, y con estiercol diamantes, bien

cierto es, que creceria ni desean, ni quieren, desmedidamente el caudal del que esto hiciese. Asi es, y sucede en este comercio espiritual, en que yo os mandé os ocupaseis, quando dixe: Negotiamini dum venio; (a) porque es certisimo, que no son condignas las penas, y tribulaciones, que en esta vida padeceis, al inmenso peso de gloria, que en la eterna se os espera. (b)

El septimo motivo es vivir con toda quietud, y paz, como ya lo enseñé arriba; porque no hay paz, ni quietud, sino en aquellos que negandose à sì por la Cruz, ni temen,

ni buscan, ni procuran sino à mí: con lo qual el seguirme, y servirme con la Cruz sobre los hombros, es honra, y provecho, es renta, y comodidad, es habito, y encomienda, es dulzura, y utilidad, y con la Cruz, como con una sabiduria del Cielo, le vienen juntos al alma todos los bienes que ella puede desear. Pero aun estos que te he dicho, Philotéa, son motivos interesados, aunque honestos; pero hay otros mas nobles, que siguen todos aquellos que me sirven con fineza, como son los que se siguen. plant amor, voy yo que yo gusto de aque-

## 1 10 PEREGRINACION DE PHILOTEA

El primero: tomar mi Cruz para conseguir mi amor; porque no hay duda, Philotéa, que los deleytes, y vicios, y los gustos propietarios, y sensuales crian olvido de mì, desasosiego, tormentos, y todas aquellas penas que te he dicho; pero el abrazar mi Cruz, y padecer por mí, y seguirme con la Cruz sobre los hombros, cria amor mio, y apenas padece el alma por mí, quando nace en ella, y se enciende en caridad, y amor mio; y yo que la veo padecer, le aumento la caridad, y el amor, y con lo mismo que và aumentando sus penas por mi amor, voy yo

aumentando su amor. obligado de sus penas: y la gloria, Philotéa, de la otra vida, es gozarme; pero la de esta es amarme.

El segundo: padecer por obedecer mi voz, viendo lo que yo con las obras, y palabras acredité el padecer, tomando su Cruz, solo por seguirme, sin mas discurso, que el verme delante à mi, teniendo por conveniencia el seguirme; y siendo toda su gloria traer sobre sus hombros mi Cruz. admis shows of

El tercero: padecer solo por nagradarme mas con las penas, teniendo entendido lo que yo gusto de aquesoll Duc. 19. v. 14. (b) Ad Rone R. v. 18.

llos que por mi penan, y no mirando à interès, ó conveniencia propia, sino solo á darme gusto: de suerte, que quando no diera el Cielo, ni librára del Infierno á los que por mí padecen, es cierto que padecerian contentos los que solo padecen, y penan por agradarme.

El quarto motivo:
es el de padecer por
amor, y ansia, que
pongo en el alma de
padecer por quien padeciò por ella, sin mirar à su conveniencia,
ni al provecho espiritual que se le sigue de
padecer; sino solo porque no puede pasar el

alma sin padecer por su amado, que por ella padeció.

El quinto: es padecer por imitarme; mirando en todo á seguirme, y obrar como yo les ordené, quando dige: Que el que quisiese ser mi discipulo, tomase la Cruz, y me siguiese, (c) mirandome como á exemplar, y dechado de sus obras, tomando mi Cruz, por no apartarse un punto (quanto en sí es) de mi imitacion, sin mas interes, ni otra intencion al seguirme, que la de hacer en todo mi gusto, y mi voluntad con seguirme. Estos modos de seguirme con la Cruz sobre los hombros,

bros, son, Philotéa, mas perfectos, porque no miran estos seguidores mios á si mismos, sino solamente á mí. No miran à su interés, sino à mi gusto. No miran à hacer su voluntaden la Cruz, sino à conformarse en Cruz con mi voluntad : y aquellas obras son mas perfectas Philotéa, en este mundo, y de que yo mas me agrado, en las quales haya menos de su voluntad humana, y mas de la voluntad Divina, minga lancings

la de l'acce en redo mi

dos de seguirme con la

CAPITULO XX.

Aficionase Philotéa à la Cruz, pero pide treguas para recibirla, y la reprende el Señor.

Onfieso, Señor, que con esto que me habeis dicho, me voy aficionando á la Cruz, y yá no me parece tan desapacible, y aspera, y veo que son grandes sus utilidades, y aquel horror que me causaban sus penas, no me aflige con tanto peso, como de antes; pero, Señor, si sois servido, dejadme vivir algunos años sin Cruz que despues la tomaré, la seguiré, y llevaré con grandisimo fervor. Todas esas suavidades, y utilidades, y conveniencias, y dulzuras de la Cruz, yá creo las veré, y conoceré entonces, y os daré gracias inumerables por ellas. Todas esas conveniencias que en sítiene, entonces las lograré, gocemos de lo uno, y de lo otro: Señor compadeceos de mi edad, y permitidme un poco de dilacion al seguir un camino tan penoso.

A veinte y un años quereis cargar con el peso de la Cruz? A una juventud florida quereis antes vér oprimida, que pueda lucir florida? Antes he de conocer las penas, que no el contento? Primero tengo de vér el fin de mi vida,

que goce de los frutos de la vida? Antes me ha de cubrir el obscuro velo de las penas, y la Cruz que me alegre, oy me consuele el empleo tan natural en mi edad de los gozos, y contentos? Antes me han de afligir las penas, que me consuelen los gustos? Yo os daré, Jesus mio, la vejez, dejadme la juventud. Yo os dare a Vos el morir, dejadme Vos el vivir. Que es esto que te oigo, Philotéa, dijo el Señor? Quando yo debia oírte persuadida, y alumbrada, te oigo, y me hablas tan engañada, y perdida? Treguas pides al seguirme, y las pides por seguir el perderte, y perderderme, y perseguirme? Dilaciones al seguirme, prontitud al ofenderme? La vida quieres dár al apetito, que es lo mismo que al demonio, y à mi me ofreces la muerte? A mi me ofreces la muerre, Philotea, no tuya, sino la mia; pues quieres darme la muerte, con ofrecerme tu muerte ordando al demonio tu vida ? Con el vaso muy colmado de tu vida brindas al torpo apetito, y con las heces a mi ? Lo primero, y lo mejor para el, lo postrero, y lo peor pare oigo, y me hihiar

da, para qué, y con qué motivo buscaràs la Cruz entonces? Por amor, ó

por temor? Si es amor, donde hallaras el amor, enamorada tu alma de los deleytes sensuales? Qué amor queda para mi, entregado tu amor á la carne, y corrupcion? Cómo hallarás amor para servirme, y amarme con fineza, entregado tu amor á lo malo con torpezas? Qué disposicion tendrà para hallarla en lo bueno con virtudes, la que ha vivido entregada, y cautiva, y triunfada de los vicios?

Y si por temor servil, y baxo buscas entonces la Cruz, ese es modo de corresponder al amor que yo te tengo? Cómo esclava, y solo por temor de los azores me buscas, quan-

do

do como esposa te está buscando mi amor ? Y aun ese temor me lo prometes al fin de tu vida, quando es incierto entonces ese temor, como es incierta tu vida ? Si has de temer, teme ahora, Philotea. Tal modo de discurrir, y elegir, mas es para morir, que para vivir, y para morir muerte eterna, que no muere, y no para vivir vida eterna, que no conoce la muerte. Darme á mi el temor despues, quando re doy yo mi amor? Tu me das temor futuro, yo te doy amor presente : con ese temor satisfaces à mi amor? O S 60

Y pregunto: la que comienza por temeri-

-- [1]

dad, ingratitud, y desverguenza, quándo hallara riempo para el temor, ni el amor, ni la verguenza? Si ahora menos mala no temes, cómo temeras entonces mucho mas mala y perdida? Si ahora con menos culpas no quieres , como querras con muchisimas ? Si ahora no puedes con mil, cómo podràs con cien mil? Si ahora con fuerzas no puedes, como sin ellas podràs? La ceguedad que ahora tienes a vista de tanta luz, qual serà despues de haber vivido tantos años en tinieblas? Y si has de tomar la Cruz al morir, que tiempo te queda para seguirme con Cruz, si

apenas llega la Cruz, quando se acaba el vivir Què tiempo para darme de tu tiempo, quando se acaba tu nos mala no tenfoqueit

25 Y quien te ha dicho loca, que tendras vejez? Quien te ha dicho, que pasarás de esa vana juventud? Lo incierto me dàs á mí, y lo cierto á mi enemigo? Lo presente à tus deleytes, lo venidero a tu enmienda? Asilo he hecho yo contigo, que tan temprano comence à favorecerte? Antes que fueses te tuve ya prevenido que sueses, y te crié, te llame, te forme, y toudí las inclinaciones que te pusieron en el

ahora tan neciamente rehusas in obnessud

En la vejez, que apenas se puede tener en pie, quieres cargar con la Cruz, quando huyes de ella con los hombros robustos de la fuerte juventud? Desprecias el bien presente, y piensas vanamente confiada lo abrazarás incierto, venidero, y ausente? Dexas ahora esta corona, que te ofrezco con mi Cruz, y huyendo de la Cruz, y la corona, desatinada presumes, que quando quieras, hallaràs á la Cruz, y à la corona? Quién se acerca, huyendo de lo que busca? Quien llega al termino, de donde anda camino de la Cruz que siempre huyendo? Si tu

intento es tomar la Cruz para conseguir la corona, còmo podrás tenerla, ni hallarla al morir, habiendo huido, y alexadote tantas jornadas, fugitiva de la Cruz, por los gustos, y deleytes del vivir.

#### CAPITULO XXI.

Prosigue el Señor en reprender asperamente à Philotéa, porque pone dilaciones al seguir el camino de la Cruz.

NO solo, Philotéa, no podràs, (prosiguiò el Señor) pero no querràs seguirme. No podràs, porque el alma aprisionada del deleyte, cómo podrá sacudirlo para tomar sobre

-50

los hombros la Cruz? Deleyte, y Cruz no caben en unos hombros, como ni en un pecho, Belial, con el Señor. Pues cómo desdichada podràs sacudir de tì el deleyte, para que siga despues à tus deleytes la Cruz? Tu alma fea, abominable, cautiva, aherrojada en las cadenas del vicio, por donde ha de limar sus cadenas? Con qué manos? Con qué limas? Y en qué tiempo? Quando las manos debilitadas, Aacas, é inutiles á todo lo bueno, y santo; torpes con todo lo torpe, apenas podràs moverlas para lo bueno, acostumbradas á trabajar en lo malo, ?què

equé fuerzas has de tener para limar con los clavos de mi Cruz los hierros de tus cadenas?

Si ahorate falta fortaleza para seguirme, cómo podràs entonces postrada, y debilitada? Si ahora te faltan las fuerzas para seguir, y servir, como las tendrás entonces para pelear, para vencer, y triunfar? Si ahora para lo facil, cómo entonces para lo dificultoso? Si ahora habiendolo probado mas sana, y fuerte, no puedes levantar mi Cruz, como entonces sin virtud, fuerzas, y luz, podrás levantar, y poner sobre tus hombros la Cruz?

Si es menester vir-

iquè

tud, y gran virtud para cargar con mi Cruz, seguirme, servirme, y merecer; por ventura la costumbre inveterada, y antigua del pecar, te llevarà à merecer? Si cada instante estuviste estudiando la maldad, cómo saldrás eminente para seguir la virtud, la perfeccion, y el espiritu? Aprendiendo la lengua del pecar toda la vida, cômo sabràs hablar en la lengua del merecer en la muerte? Si ahora herida de tus pasiones, no quieres dexar tus pasiones por mi Cruz, creeré yo que querras quando estés mas llena, colmada, cautiva, y rendida de los vicios, y

pa-

pasiones? Si ahora no puedes negarte á menos pasiones, podrás entonces negarte à mas vicios, y pasiones? Si ahora no puedes con diez enemigos, podràs entonces con mil? Si ahora no puedes levantar por tu flaqueza quatro onzas, cómo podras entonces inumerables arrobas? Quando el peso gravisimo de tus culpas sea mayor, y tu fuerza para lo bueno menor, podràs sacudir, Philotéa, de tus hombros à las culpas? de son sob

Al vivir, quando estás para obrar, y discurrir, te niegas à tu remedio: y al morir, ó ciega! te ofreces al mayor daño? Ahora con

todos tus sentidos muy despierta te niegas á tu remedio, y lo hallaràs al morir, antes muerta que despierra? El relox desconcertado dará entonces muy concertadas las horas? Tus potencias, facultades, y sentidos turbados, y confusos del accidente mortal, qué te han de ofrecer entonces, desdichada, sino muerte? No es un loco el herido, ó enfermo, que aguarda à curarse à tiempo que està mas grave, y desesperada la enfermedad, y la herida? Dexadme, dice, vivir herido, hasta que muera curado. Dexad que se encancere la llaga, y despues la curareis. Deremedad á su punto, y despues aplicareis el remedio. Quando está mas insuperable el daño, mas desesperado el remedio, aplicareis el remedio de mi daño. Què discursos, qué palabras son estas de un desatino mortal?

rás, ni podràs tomar mi Cruz, Philotéa, á la vejèz, ni á la muerte. No podràs; porque la voluntad yá cautiva del vicio, no ha de poder romper las cadenas de las prisiones, y vicios. Y no querràs, porque yá el querer lo has dado á aquel tirano poder, y podrá en tì mas su poder, que tu que-

bax

rer : y aquel libre alvedrio que te dí, lo hiciste cautivo de aquel infame alvedrio : y mi gracia, que es lo que ha de alentar tu alvedrio, para que busques mi gracia, andarà ausente de tí, por haberme tanto tiempo despreciado, y ofendido, con vivir en mi desgracia. Y de la manera que un clavo con muchos golpes se fija ran profundo, que es imposible despues desenclavarlo; asi con repetidos pecados habras hecho en tu alma tan penetrantes las culpas, tan profundas las heridas, tan asida la costumbre, que envejecida à lo malo, no puedan arrancar

del

del alma, lo santo y bueno.

Pero quièn te ha dicho, engañada Philotèa, que quando tu quieras imperfectamente querer y que tu puedas poder, querré yo querer, y podré ponerte en libertad, y en poder? Puedes tu salir de servidumbre sin mi? Puedo yo sacarte de servidumbre sin ti? Si tu no quieres, cómo puedo yo violentar à tu querer, habiendote dado libre la voluntad, y el querer? Si tu resistes, còmo puedo remediarte? Si el enfermo arroja el vaso à la cara de su Medico, y salud, cómo ha de poder curarlo? Si entre mis parientes mismos no podia hacer milagros, porque su incredulidad ataba los efectos à mi misma Omnipotencia, (a) y faltaba la disposicion en ellos; pero no el poder, ni la caridad en mi; cómo podré remediarte, quando tu no te dispongas al remedio? Y no es porque yo no pueda, sino porque tu no quieres.

Finalmente, podrás salir del cautiverio á la dulce libertad, si no te saca mi mano? Podrás salir de tus culpas, sin mi gracia? Podrás decir Jesus, sin Jesus? Podrás ni aun en mi gracia promoverte, y proseguir en la gracia, sin que te ayude, y favo-

Q rez-

rezca Jesus con su socorro, y su gracia? Pues si aun quando estàs en mi gracia, no puedes obrar sin mi, còmo podrás, Philotéa, obrar en mi desgracia sin mi?

Por donde pretendes tenerme entonces favorable, quando te has hecho con repetidas ofensas aborrecible? Es buen modo de obligarme el ofenderme? Es buen modo de obligarme, dexarme, y desampararme? Quando tu me desamparas rogandote; quieres que yo te busque llamandote, y obligandote? Tu me crucificas á mí, y harè yo grandes milagros por tí? Por què virPor qué servicios? Por repetidas ofensas? Será bien que te honre con mi Cruz, porque me has crucificado? Será bien que busque mi misericordia, porque fabrico sobre mis espaldas sus culpas tu maldad, y tu miseria? (b)

## CAPITULO XXII.

Humillase Philotèa à la reprension del Señor, aunque le hace otra instancia, por dilatar el seguir el camino de la Cruz, y el Señor vuel-ve à reprenderla.

SEñor, dixo Philotéa, temblando estoy de oir

vues-

AL SANTO MONTE DE LA CRUZ. 123 vuestras palabras; vuestro discurrir es vencer, y convencer; vuestro hablar es alumbrar, abrasar, y aun confundir. Perdonad mis ignorancias, procedidas de flaqueza. Como yo habia oído, y reconocido vuestra piedad infinita, y vuestra misericordia, y que esta excede en vos à los demàs atributos; (a) me parecia á mí, que no habria tiempo, en el qual no me amparase vuestra piedad, y que bien podia holgarme algunos años sin Cruz, y despues, poco antes de morir, tomar sobre los hombros la flos que salicron suro

Peor es, dixo el Señor

Philotéa, tu disculpa, que tu culpa. Posible es, que en la confianza vana de que te he de perdonar, me quieras crucificar? Por ventura es buen discurso decir: Yo, Señor os quiero abofetear, herir, escupir, afrentar, azotar, crucificar, que vos me perdonareis? Dejad ahora que os crucifique yo à vos, que despues me coronareis, y premiareis vos à mí. El dem onio, ó Philotéa, no se atreviò à discurrir de esta suerte. Aborrecia, y por sus Ministros me crucificaba; pero sabia, que no era posible que su maldad mereciese efectos de mi bondad.

Tu ingrata, y loca, te atreves á aguardar mi Misericordia, irritando á mi Justicia? Acaso hay Misericordia en mí, sin que haya tambien Justicia? Es mì condicion el premiar maldades, é iniquidades? He de premiar, y coronar los delitos ? Sabe miMisericordia ofender à mi Justicia? He de cortar el brazo de mi Justicia con el de mi Piedad, Bondad, y Misericordia? Puede quedar imperfecto el cuerpo inmenso de este Poder? Pueden ofenderse, o encontrarse entre sí mis Atributos?

¿Por ventura con ex-

ceder en la intencion, y en otros inumerables efectos á la Justicia mi Misericordia, no excede en la extension de los castigados mi Justicia? Mira si son mas aquellos que se condenan, que no aquellos que se salvan? Mira quantos son los llamados, quan pocos los escogidos? (b) Mira si es pequeñito mi ganado? (c) Mira si es estrecho el camino de mi gloria y muy ancho el del infierno? (d) Mira si castiguè la dureza de mi Pueblo en el desierto? Seiscientos mil salieron de Egypto, y de aquellos que salieron, solos sob ear es dixo el Señor

(d) Matth. 7. v. 13. & 14.

<sup>(</sup>b) Matth. 20. v. 16. (c) Luc. 12. v. 32.

dos llegaron à la tierra prometida. (e) Si á este computo, y respecto se salvasen en esta vida almas, Philotéa, qué sería? Mira si les salió dulce la transgresion de tus Padres? Mira si aquel bocado mortal lo ha pagado toda su posteridad? Mira como se tragó la tierra à aquellos que despreciaron á Moysen? (f) Mira como hice degollar mas de treinta mil personas, que rebeldes me dexaron, é hicieron Idolos en el Desierto? (g) Mira à mi Pueblo tantas veces castigado? Mira á Judas mi Discipulo ahorcado, y desesperado? (h) Mira como paguè tus pecados en la Coluna, y la Cruz, y qué castigo hizo mi Padre en mì, para perdonarte à tì? Mira una eternidad de penas en el Infierno, sin conocerse en ellas ni el fin del atormentado, ni del tormento, ni el de aquellos que atormentan, ni vér jamàs un adarme de perdon, ni remision.

Finalmente, mira qué pequeño es mi ganado, y las inumerables almas, que arroja mi
Justicia en los Infiernos.
Cabràs tu, Philotéa, ingrata, y dura, en donde han cabido, caben,
y cabrán tantos, que han seguido ese desati-

na-

<sup>(</sup>e) Numer. 14. v. 30. & Deuter. 1. v. 35. & 36. (f) 1bid. 16. v. 32. (g) Exod. 32. v. 28. (h) Matth. 27. v. 5.

## 126 PEREGRINACION DE PHILOTEA

nado discurso con que huyes de mi Cruz? Sobre mi paciencia quieres fabricar tus culpas, y mis ofensas? Con esperanza de que soy piadoso, quieres ser cruel enemigo? Dilaciones ofreces ingrata à mi vocacion, malogrando tantas luces?

Al que me pidiò que le dexase ir à enterrar á su padre, quando lo llamé, le dixe, que dexase á los muertos, que enterrasen à los muertos; (i) porque solo son vivos los que me siguen, y sirven. Al que me pidió que le dexase que fuese á dár aviso à su casa, de que me seguia,

quando yo le pedí que me siguiese, le dixe, que no volviera la cara atràs, ni apartase de la esteva la mano al seguirme con la Cruz. (k) Solo porque la muger de Loth miró à Sodoma, la reduxe à una estatua de escarmientos, que con su sal puede sazonar inumerables discursos. (1) ¿Y tu, Philotéa, me pides, no mirar, sino volverte à Sodoma? Me pides, no ir à enterrar a tu padre, sino enterrarte, y perderte, como lo hace tu padre? No à avisar á tus hermanas Honoria, y Hilaria, sino a perderte con tus hermanas? Asi pagas mis

(1) Genes. 19. v. 26. (1) .85.v. = 1 Box H (2) .55.v. 01

bic(i) Matth. 8. v. 21. & 22. (k) Luc. 9. v. 60.

finezas? Asi te convencen mis razones? Asi te alumbra mi luz? Asi te enciende mi amor? Vuelve, Philotéa, en ti. Vuelvete à mì, Philotéa, antes que te dexe yo, y me busques sin hallarme, por perderte con perderme.

# CAPITULO XXIII.

Rindese Philotèa à tomar la Cruz sobre sus hombros, capitulando con el Señor sobre ello.

V Iendose Philotéa, no solo vencida, y convencida de las razones eficaces, y evidentes del Señor, sino justisimamente reprendida, afligióse, y postrada pidió rendidamente perdon,

y dixo: Señor, bien veo vuestra Justicia, ay de mí! pues asi me habeis dexado que propusiese discursos de tan grande vanidad, y locura, como poner delante al seguiros escusas, y dilaciones: y claro está, que este errar mio, son efectos de esa Divina Justicia, que con mis yerros està castigando mis maldades; porque no hay igual castigo al dejarme caer, y que esta culpa sea azote, y pena de las pasadas. Erré, Señor, pequé, castigadme; pero perdonadme al castigarme; sea el castigo en el cuerpo, sea el perdon en el alma : sea la Justicia la que mortifique esta porcion infe-

rior

## 128 PEREGRINACION DE PHILOTEA

rior, que Vos me habeis enseñado à conocer; sea la Misericordia la que guie, y perdone la superior, que no acaba de seguir lo que yá ha comenzado à entender.

Entonces el Señor la dixo: De fuertes remedios necesitas, Philotéa, y quando yo te quiero llevar à mí por amor, tu no quieres sino venir por rigor: levanta el cuerpo de la tierra, levantando los pensamientos al Cielo. Importa poco que hayas estado humillada, si no te levantas humilde, y desengañada. Bien puedes conocer tu fragilidad, por la tierra en que has estado postrada; y si conoces que

eres polvo, y has de reducirte á polvo, amaràs bienes del Cielo, y no amarás estos caducos, y miserables de tierra.

Entonces, Philotéa, alentada con la Benignidad del Señor, levantandose, le dixo: Piadosisimo Señor, bien veo, que he errado como flaca, y miserable: yà, Redentor mio, tomarè sobre mis hombros la Cruz, yo haré quanto me mandais; y aunque mi flaqueza, y debilidad sentia horror al entrar en este dificultoso camino, Vos, Señor, me habeis animado tanto, y la fuerza de la razon, y verdad ha dado tan grande esfuer-

zo a mi alma para segui- suplico, Señor mio, ros en cruz, que me re- pues es mi intento sesuelvo á serviros de esta guiros con la Cruz sosuerte. Pero Señor per- bre mis hombros, es, mitidme, que os pro- que me la dexeis poner ponga algunas condi- á mi gusto, y no me ciones, y peticiones, las la pongais vos. Yo, Sequales no miran á dejar nor, sé muy bien adonde seguiros con la Cruz, de llegan mis fuerzas, sino al poderla llevar. y la llevaré à mi mo-Bien veis vos, Señor do, con que os podré mio, que es mejor to- mejor seguir qui la zars mar una Cruz posible, y Lo segundo, os sucomportable, que una plico que no sea muy incomportable, y terri- grande esta Cruz, porble. Caminar para caer, que aunque lo es mi deno es buen modo de ca- seo de serviros ; es maminar. Tomar sobre sí yor mi flaqueza, y dela intolerable á las fuer- bilidad, y no es justo tozas, es mas temeridad, mar hoy la Cruz, para que prudencia. Andar dexarla mañana. con peso, y sin propor- Lo tercero, que no cion, no es andar, si- sea la Cruz muy larga,

no caeron in trail ais sino breve; porque se-Lo primero que os rá imposible que yo

pueda con ella, si no la abreviais, Senor.

Lo quarto, que no sea muy pesada juni de plomo ; ni de hierro, ni de cosa deslucida; porque bien sabeis que no llegan mis fuerzas á peso tan desmedido, ni à cosa que mire à afrentas, ni deshonras, ni ignominiasiom -uz Lo quinto seque sea una Cruz muy trasparente, y hermosa, y que se vea de lexos, porque con eso conozcan todos que me precio de seguiros, y tomen exemplo en mi, y tengais infinitos seguidores axab

Ultimamente os su-

la Cruz : pues veis misericordia infinita, quan dificultosamente podre caminar sisin cesar con ella sobre los hombros. Con estas condiciones , Señor mio, yo abrazo con grande gusto la Cruz.

Es posible, Philoréa, dixo aquel eterno Senor que no te quieres siar de mí! Es posible que al seguirme, me propones condiciones 1 Que limitaciones puse yo aru redencion? Tuvo? termihos mi amor? Mi caridad tuvo fin Pues si yo Criador de todas las criaturas me entregué à voplico, Señor mio, que sotros, y por vosotros -sea con calidad de po- sin fin, ni tormento, der dexar algunos dias en medidar, y di à mi

-ouq

-amor, y à vuestro amor llamé: si quando mas tanto mas de aquello me sirvieres, y siguieque fue necesario à res, no has cumplido, vuestro remedio; pues ni llegado à pagar deubastando una gota de das de tantas obligaciomi sangre, di tantas de nes, credito de tantas mi sangre, y mi su- prendas, qué me dás pador, cómo tu me pro- ra que yo te reciba, y pones condiciones, y li- admita con condiciomitaciones al servirme, nes ? Puede haber Cruz

dentor, Esposo, Pa- hombros, que llegue dre, y Dios capitulas? à satisfacer tus culpas? al que debes rendida- No por cierto. Pues si mente servir, seguir, y no puede haberla, sobre obedecer, y con quien qué capitulas, Philola Cruz, es volver son -ovr utorannadog adabi-

y al seguirme? tan grande, tan penosa, Con tu Señor, Re- y desabrida sobre tus

luntad capitulas ? qué Respondió Philotéa: me dàs, que no me Señor, bien conozco debas? qué tienes que i esa verdad; pero estas no te di? Si eres mia, no las tengo yo por porque te crié: si eres condiciones, ni capimia, porque te redimí: tulaciones, ni limitasi eres mia, porque te ciones de mi amor, que ese es grandisimo, y al seguiros. Pero quansin Cruz os quiero mu- do me mormuren, Secho, y me abraso de nor, siguiendoos, es vuestro amor. Pero te- consuelo de esta pena mo, que en sirviendoos el gozo, y el provecon Cruz; y mas sien- cho de serviros, y adodo muy pesada he de raros; pero el mormudexar el camino; y de rarme, dexandoos, es corrida, y avergonza- una pena sin consuelo. da despues, no solo Y pareceme a mi, Sedexaré el camino de la nor, que si yo midiese Cruz, sino que seré la carga, y la pusiese mucho peor que era en estado que la puantes que yo siguiese, diese traer, y propory emprendiese este ca- cionase á mi flaqueza mino. Comenzar, y no vla Cruz, seguiría, y proseguir adelante con conseguiria el seguiros, chas jornadas atras. cos. salinique banul

la Cruz, es volver mu- serviros, y consegui-

me das que no me so crisis se coboTozeo debis a qué tienes que isas, ogistes on is, imas no te di? Si eres mia, -rom lam teobot omoo porque te crié: si eres lA cogis so is auproque mias porque te redimí: -sb lo suproq , ionasbaes cres mia, porque cogiso sos suproque; oxuc CSC

Manifiesta el Señor à amas, que no te atre-Philotéa las falseda- ves à seguirme penandes de sus discursos, y do; cómo te he de creer réplicas, y proponele que tu me sigues aman-. dibersos exemplos pa- do? Si tu pides gloria, lo ra seguir la Cruz. I y gozo para seguirme,

Ué falsa que dis- ria para ti, es fineza pacurres, Philotéa, dixo ra mi? Qué amor vieel Señor; preciso es que ne á ser para mi, el que mi luz desate, y eche es gusto, y deleyte para de ti las tinieblas de to- tí? Quieres prendarme

by Lo primero, has de lyo quede obligado con advertir, que es poco que tu te huelgues mumenos que falso este cho? la à on oup san

amor, que tu dices que si por no penar por me tienes, afirmando mí, no tomas sobre tus que me amas, como no hombros la Cruz, y la sea con Cruz. Pues qué Cruz te mortifica, te amor es aquel que està humilla, y te atribula huyendo del penar, y por mí, y eso no quiepadecer por su amado? res hacer; mas te quie-

CAPITULO XXIV. Si tu estàs diciendo, quando afirmas que me -no anulov im rocen ocomo creeré que la glodos esos discursos. con tus deleytes, y que

res que no à mi. Huyes huirà tu amor propio, de la Cruz que te atri- por no recibir sobre tus bula, y por eso no me hombros la Cruz; siemsigues; luego mas tra- pre que yo mande una tas de amarte, que no cosa, y tu quieras otra, de amarme, y servirme? huirás de mi voluntad, Y asi quanto niegas à por hacer tu voluntad. à mi amor: y quanto hacer mi voluntad conquererte mas á tí, que à ro està, que ha de huir mì: y es querer mas tu tu voluntad de mi vo-

discurso se conoce la to principal del amor falsedad de tu amor, del amante à su amado, porque como quiera es darle la voluntad, y

mi Cruz, tanto niegas Pues siendo asi, que el tomares de Cruz, tanto traria à tu voluntad, sea daràs á miamor; porque mortificar, y poner en el no querer la Cruz es Cruz à tu voluntad; clagusto, que no el mio: tu luntad. Y si huyes; Phiamor propio, que no el lotéa, de la Cruz, y de mio; y si á tì te quieres mí, y mi voluntad, mas que no á mí, cada qué amor es aquel, que instante me has de dejar siendo amante, huye de á mì, o Philotéa, por tì. la voluntad del amante, I y Tambien con otro y del amado? Si el efecque en viendo la Cruz tu me niegas la volun-

res

cruz, y me has de dejar, y negarte á mi siempre que yo mortifique, y ponga en Cruz á tu voluntad; cómo creeré que me sigues, sino que te adoras, y te sigues?

Tambien te engañas en creer, que porque me sigas en Cruz, dejarás mas facilmente el camino de servirme; porque antes te asirás mas firmemente con él. No vés quantos me han seguido en Cruz, que firmes, que seguros me han seguido ? Mira á mi Madre, y á todos los Apostoles, que me seguian en Cruz, y con Cruces grandes, quan firmes, y constantes si-

onb

guieron caminos de vida eterna ; luego el seguirme con Cruz, es firmeza para seguirme, y servirme. Señor, dixo Philotéa, á esos Santos los confirmó vuestra gracia, y confirmados en gracia, no podian no seguiros. Está bien, Philotea, respondió; pero todos sus discipulos? Y tantos inumerables Obispos, y otros á quien guié por el camino glorioso, y valeroso de la Cruz ? Los Ignacios, Policarpos, Marciales, Marcelos, Clementes, Linos, Cletos, Anacletos, Dionysios, Eugenios, Ciprianos, Lorenzos, Vicencios, y otros inumerables seguidores de mi Cruz?

## 136 PEREGRINACION DE PHILOTEA

Y los Ambrosios, Agustinos, Chrysostomos, Hilarios, Martinos, Nicolaos, Gregorios, y otros infinitos Obispos, que me han seguido con la Cruz sobre los hombros, y el pecho? Y los Antonios, Pablos, Benitos, Bernardos, Romualdos, Domingos, Franciscos, y otros sin numero, que han seguido el camino de la Cruz?

Señor, dixo Philotéa, esos eran hombres; pero yo fragilisima muger; y entonces el Senor la respondiò: Y las Aguedas, Ineses, Lucías, Paulas, Leocadias, Engracias, Eustoquias, Claras, Catalinas, Anastasias, las

Getrudes, Ildegardes; Lutgardas, Brigidas, Olimpias, Pulcherias, Teresas, y otras infinitas Esposas mias, de las quales á ninguna he confirmado en mi gracia; qué otro camino siguieron, sino el de Cruz? Y quantos me estàn gozando, sean grandes, o pequeños, qué otro camino tuvieron, sino el de Cruz, desde el menor al mayor, desde el ultimo al primero? Si murieron niños, los salvo mi Cruz; si grandes, la mia, y la suya: pues á estos salvó lo que yo penè por ellos, y ellos penaron seguian on Cruzim roq

Finalmente, quantas almas me gozan,

que

qué otras armas tuvieron en las manos? Què otra señal en los pechos? Qué otra sobre sus hombros, sino la Cruz? Y todos quantos me siguen en obediencia, en pobreza, y castidad, y clausura, con qué otras armas se arman para seguir su camino, sino solo con mi gracia, y con mi Cruz? No vés esos Escapularios que echan sobre sus hombros mis siervos, y mis esposas? No vés esos Pectorales de los Pastores de mi universal ganado? No vés esas Cruces militares, que otra cosa significan, sino la Cruz de que van armados, y con que andan en el alma defendidos?

Pues si á la mas flaca naturaleza, y al mas debil sexô hace fuerte, y valeroso, y constante, y firme la Cruz, como vés en mis esposas; cómo tu te atreves, Philotéa, á decir, que seras mas valerosa sin Cruz, que con ella? Y haces tantos argumentos al reusarla, y me pones condiciones al tomarla, ó recibirla? Ha habido algunas de estas, sino tu, que haya entrado a servirme con esas condiciones, reservas, y limitaciopor mi Cruz, con san

dixo Philotéa, que todos generalmente se salvan por vuestra Cruz, y la suya; pero algunos parece que son tan dichosos, que solo se salvan por la vuestra, y sin padecer con la suya, y ván derechamente á gozaros, habiendo holgadose mucho, y de esos querria ser : como son aquellos que despues de haber vivido entre gustos, murieron con dolor, y contricion, con que se van derechamente à la gloria. No es asi, dixo el Señor; porque no hay nacido, que no padezca su Cruz: y aun el niño bautizado, que muere luego, y se salva por mi Cruz, con ser incapáz de meritos propios, tambien tuvo propia Cruz, al estar en el vientre de su madre en tan congojosa carcel, al nacer con tantas penalidades, al morir con agonia: y los que mas se han holgado, han pasado por estas penalidades.

Y los que tu dices, que salen de esta vida muy contritos, despues de haber vivido con grandes recreaciones, y deleytes, si no lloraron de suerte que la Cruz de su dolor fuese satisfaccion de sus culpas, penan despues en el Purgatorio tan intolerablemente, y padecen en él una Cruz tan terrible, tan prolongada, y sensible, y formidable, que dieran entonces haber padecido la mayor del mundo meritoria, por no padecer aque-

aquella terrible, que no es aun satisfactoria, sino solo purgativa. Y asi ha sucedido permitir yo que volviera una alma à hacer pentiencia en esta vida, tal, que recompensase las penas de tres dias, que padecia en la otra, y hacerla tan rigurosa, que en toda ella jamás conociò la risa, ni el contento, y todo era penar al hielo, y al calor, y andar con una Cruz tan pesada, que parecia intolerable á la vida: (a) y asi Philotéa, nadie se salva sin Cruz mia, y propia; y reusar recibirla, es reusar el gozarme, y escoger mayores penas allà, por no padecer menores penas acá.

### CAPITULO XXV.

Propone Philotéa al Señor algunas razones, para que le admita sus capitulaciones, y el Señor la desengaña.

V Iendose Philotéa convencida con exemplos tan claros, á recibir la Cruz sin limitaciones, respondió: Señor todas esas Cruces que habeis referido, y todos esos Santos, y Santas, que habeis nombrado, son almas, à quien disteis una muy especial gracia para seguiros tan rendidamen-

S<sub>2</sub> te

<sup>(</sup>a) D. Antonin. 4. p. Sum. titul. 14. cap. 10. §. 4. & P. Daurot. Catechis. Histor. part. 4. cap. 8. titul. 20.

PEREGRINACION DE PHILOTFA

raro en el mundo; y yo pecadora, y pobre, y perdida, y flaca, no puedo fiar, ni confiar, que recibiré tan señaladas mercedes.

Por eso, como mi intento es de serviros sin dejaros, y de amaros sin volverme del camino, querria medir la carga, y la Cruz, y ponerla tan tolerable, que pueda seguiros con gran fervor : pues no se puede negar que andarà mucho mejor su camino el que anduviere con mas ligero peso sobre sus hombros, que no aquel que por el grande que le oprime, y leaflige, es preciso ande sudando, y penando; con que es for-

te en Cruz, y eso es muy zoso que, ó caiga con el peso en el camino, ó que deje el peso , y con él deje tambien el cami-The yo que volviers u.on

> O que sin luz discurres, Philotéa! que poco entiendes del camino de la Cruz! Despues de tantos conocimientos, como te he dado discurtes tan ciegamente? No te he dicho que la Cruz no se pesa por su peso, ó por su cuerpo, y su grandeza, sino por el peso, y grandeza de mi gracia? No has percibido, que el que mas me ama le pesa menos un monte, que el que ama menos puede pesarle una paja? No te he dicho, que el peso, y pesadumbre exterior es

mayor, o menor, segun la virtud interior, que anima, ó desanima aquel peso? No vés cada dia alegre al mas penitente, y triste al menos austero? No vés à cada paso correr mas fervoroso, y ligero con su Cruz mas pesada al desnudo, que al vestido? Esto puede tener duda? Si crees à tus ojos paratí; por qué no crees à tus ojos para mí? Si crees á tus ojos al ver sudar al mortificado, para hacer argumentos por la carne; por qué no crees al ver alegre al mas penitente, para hacerlos en favor del espiritu, y mi Cruz, para ceñirla, y domarla? L om oue solloups

Pero si no crees, ni

á tan eficaces exemplos, como te he puesto á la vista, ni á lo que vés, cree à la fuerza del discurso que se sigue. Todo tu argumento, Philotea, es decir, que me seguiràs mejor sin Cruz, que con Cruz; y yá que te convenci, que era imposible seguirme sin Cruz; pues no puedes seguirme, si no guardas mis preceptos, y eso es yá seguirme en Cruz: pásaste á decir, que por lo menos tu proporcionarias la Cruz à tu modo, y que la harias mas tolerable à tus fuerzas, y me seguirias mejor con una Cruz moderada tuya, y con todas las condiciones que dixiste, que no con la que yo te pud Comming to v. rc.

siera, y que otros que la à tus fuerzas, porque han traido, como yo se no querré proporcionar-la fié, ha sido por gra-la; ó porque no sabré cia muy especial.

Dejo á una parte, Philotéa, la justa quexa que debo tener de tí, de no fiarte de mì, y pensar, que no serè yo fiel, para no sobreponer en tus hombros mas carga de la que puedes llevar, quando he repetido en mi Escritura diversas veces, que soy fiel, y que no consentiré, que nadie sea tentado sobre sus fuerzas.

(a)

Dejo lo que me lastima desconfianza tan agena de mi ser. Porque, ó temes, que te he de poner carga intolerable no querré proporcionarla; ó porque no sabré medirla. Si es porque no sabré, ofendes mi sabiduria, siendo mi sabiduria por quien se hizo, y formó, y reformó lo criado. Si es que no querré, desconfias de mi amor, que no es menos sensible à mi amor; pues bien podias conocer, Philotéa, que quien puso sobre sus hombros por tì, al redimirte, una carga sin medida, la pondria sobre los tuyos, para hacerla tolerable, con todo peso, y medida.

Tambien dexo el escusarte con decir, que aquellos que me han

AL SANTO MONTE seguido, fue por gracia muy especial; pues bien podias reconocer, que mi gracia no se ha enflaquecido con el tiempo, ni envejecido con él, ni falta à aquellos que me buscan, y mucho menos à aquellos que busco yo, como à tí; y claro està, que todo quanto hago, y he hecho por tí, es gracia muy especial: y que echar la culpa á mi gracia, es disculpar vuestra flaqueza, haciendo mayor la culpa con la disculpa. Pero todo esto te lo perdono, ó condono, como no te niegues á la luz del discurso que se sigue, que alumbrarà á qualquiera ciego. Di-

DE LA CRUZ. 143 me, Philotéa, si quieres seguirme para no dexarme, cómo estaràs mas cerca de dexarme, con seguirme con tu Cruz, ò con la mia? Claro està que con la tuya; porque si tu Cruz es tu propia voluntad, y el dexarme se hace con tu voluntad, bien cierto es, que estas, y estaras tanto mas cerca de dexarme, quanto al seguirme tuvieres mas de tu propia voluntad.

Por el contrario: si el seguirme se hace con hacer mi voluntad, claro està, que tanto mas segura andarás en el camino de seguirme, quanto mas seguramente hicieres mi vo-

luntad. Si á aquellos que ayunaban, haciendo su voluntad en su ayuno, no les admiti su ayuno, porque lo animaba su asimiento, y voluntad; (b) por qué quieres que yo admita tu Cruz, haciendo tu voluntad en tu Cruz; y mas quando no admites la Cruz, que te ofrece mi amor, y mi voluntad? Si no has de llevar la Cruz, sino quando tu quisieres, y como quisieres, y la que tu quisieres, y hasta aquello que quisieres, y del peso que quisieres, y del modo que quisieres; en este propio querer, que tienes, ó Philotéa, de mente hicieres mi voCruz, si haces tu voluntad en todo al llevar esa tu Cruz, donde está la Cruz que ha de poner en Cruz à tu voluntad? Cómo me sigues en Cruz, quando toda tu Cruz es para seguirte à tí, y tu voluntad, pues la llevas quando quieres, porque quieres, como quieres? Eso no es llevar la Cruz, sino andar sobre la Cruz, y que ella te lleve á tí, ó es andar asida á tu voluntad, poniendo tu voluntad en la figura de Cruz, quando es esa que tu llamas Cruz, la Cruz de mi voluntad. oup or selb lob

Finalmente, con lo

<sup>(</sup>b) Matth. 6. v. 16.

mismo que haces la Cruz, la deshaces: pues con lo mismo que haces una Cruz muy gustosa para tì, la haces desabrida para mí: con lo mismo que te parece que caminas àcia mì, vás caminando àcia tí; y quando te parece que llegas á la corona, caminas, y llegas al precipicio. Y te enganas, Philotéa, en pensar que estaràs mas lexos de dexarme con tu Cruz, que con la mia, por parecerte que yo te la daré mayor de la que puedas traer. Lo primeto, porque como yà te he dicho, no solo no me sigues con tu Cruz, sino que me

crucificas con ese modo de Cruz; pues no me sigues con ella, sino que con ella, como he dicho, me persigues: pues huyendo de mi voluntad, estás sustentando, fomentando, criando, y haciendo mas recia tu voluntad.

Lo segundo, porque yo soy vida, camino, y verdad, (c) y claro està, que si tu no tomas mi Cruz, no caminas por mi camino, con que no puedes llegar al fin del camino, que es la vida, y la verdad.

Lo tercero, porque es grande engaño tuyo pensar que andaràs mas ligeramente con una

ol ov ou T no Cruz

Cruz moderada tuya, que con la pesada mia, que es no siguiendo lo mejor, y lo mayor: la razon de esto es muy llana, pues estaràs entonces mas cerca de lo tando, fomentairosq

Si la mayor Cruz, Philotéa, es la mayor perfeccion, quál estará mas lexos de lo peor, el que está en la mayor perfeccion, ó el que està en moderada virtud? Si el camino de los vicios es contrario al de las virtudes, qual estarà mas cerca de los vicios, sino aquel que sigue con menos fervor, ó perfeccion las virtudes? Si el seguirme con Cruz grande en aquella proporcion que yo le

diere, es hacer mi voluntad; quien estará mas cerca de mi, y de las virtudes, el que hace mi voluntad, ó aquel que por proporcionar su Cruz, no hiciere mi que caminas sbanuloy

Dime, engañada Philotéa, quién está mas cerca del deleyte prohibido, el que està en el permitido, ó el que huye del permitido, por no incurrir en el malo, y prohibido? Quien està mas cerca de lo malo el que por hacer lo que yo quiero, hace siempre lo santo, y bueno, ó el que por hacer lo que él quiere, y apetece, anda huyendo de lo bueno, y acercandose à lo malo?

Quién

cerca de las virtudes, el

que vive entre tribula-

ciones, y penas, en las

quales comunmente se

exercitan, o el que an-

da entre gustos, y de-

leytes, aunque sean per-

mitidos, en los quales

comunmente se fomen-

tan muchos vicios ? Qué Ciudad estarà mas de-

fendida, la que tiene

Quien llegarà antes al fin, el que camina mucho ázia el fin, ó el que anda con tardos pasos al fin ? Quien conseguirà mas seguro la corona , el valeroso, que la busca con esfuerzo, ò el flaco lleno de debilidad? Quien es mas fuerte para pelear, el que pelea muchas veces con valor, que es el perfecto, y está acostumbrado á vencer, ó el que nunca ha peleado , ó raras veces vencido? Quál será mas valeroso en la pelèa, el deligado, o el duro? Aquel que anda huyendo de lo penoso, ò este que se exercita len lo da , Philoréa , asstraut al Quien lestara mas

Cruzy

guarniciones por afuera que defienden las murallas, ó la que por no tenerlas, batidas estas, queda ganada, y saqueda?

No es cierto, que lo que està mas lexos de lo malo, vive mas seguro, constante, y fuerte en lo bueno? No es llano que la ocasion lleva al alma à la caida? No es

claro, que los deleytes, aun quando son permitidos, entorpecen la razon, y fomentan, y aumentan al apetito?

Si Adan vuestro Padre no se pudo tener en el Paraiso entre tantas felicidades, poder, grandeza, gracia, y saber: ni Salomon lleno de sabiduria; y por el contrario, Job se tuvo fuerte en el muladar; quien hay que no tiemble del gozar, y huya del padecer? Pero para que veas Philotea, que discurres ciega en ponerme á mi Cruz limitaciones, ó en hacerte á tila Cruz, por juzgar que con ella me seguiràs facilmente, y mejor que con mi Cruz; quiero com-

padecerme de tì, é irte alumbrando, y concluyendo por cada una de tus condiciones, condescendiendo con tu aspera condicion, manifestandote, que obras contra aquello que deseas, y destruyes con eso mismo que pides, lo que estás pretendiendo en lo que pides.

# Capitulo XXVI.

Vuelve á convencer el Señor à Philotéa, declarandola, quan engañada discurre en querer ponerse ella à sí misma la Cruz à su gusto, y á su modo:

Y A estás convencida, Philotéa, à poner sobre tus hombros la

Cruz,

Cruz, segun me has dicho: tambien lo estàs, á que no es tan aspero este camino como piensas; pero dices, que quieres seguirme en Cruz con limitaciones de que tu misma te hagas la Cruz muy à tu gusto, y à tu modo, y de que no sea grande, sino proporcionada à tus fuerzas, y de que midas, y peses tu misma las fuerzas con el larga, sino muy breve. y desterrar de tu Cruz isa deslucida. La pides bierna tu amor propio, cansada.

Yo te he de dár luz, para que veas, que si tu intento principal es seguirme con la Cruz sobre los hombros, como tu dices, destruyes tu mismo intento, con las condiciones que pones à ru principal intento. Para esto no me valdré del discurso con que te he probado, que el seguir de esta manera mi Cruz, no es seguirme en Cruz, ni con peso de la Cruz. Tam- Cruz; sino hacer tu bien quieres que no sea voluntad en mi Cruz, No la quieres afrentosa, mi Divina Voluntad; ni de hierro, ni de co- pues la Cruz que gomuy trasparente, y que y tu propia voluntad, la vean de lexos, y que no es Cruz mia, sino la puedas dejar algunas tuya: y Cruz animada veces si te hallares muy de la propia voluntad, mas

mas tiene de voluntad, que de Cruz. Dexo este discurso, Philotéa, y por cada una de tus conclusiones convenceré el engaño con que quieres gobernarte en el camino real de la Cruz, haciendo en él á tu modo tu camino, y con eso mismo saliendote del camino, y de mi Cruz. Lo primero, Phi-

guir la pena, y el disgusto por tu modo, y portu gusto? Si el fin de la Cruz es mortificar el gusto, no es cierto, que tu gusto destruye la misma Cruz que anda buscando tu gusto? oup ob

Pondré, dices, sobre mis hombros la Cruz; pero ha de ser à mi gusto. Puede ser proposicion mas agena del camino lotéa, quieres poner à de la Cruz ? A mi gustu gusto la Cruz, y to? esa no es palabra estracrla á tu modo sobre piritual, Philotéa, y mi los hombros, paratraer- Cruz toda ha de ser esla mejor; y todo esto piritual. Sigues camino que te parece medio pa- de Cruz, y andas busra seguir este fin, es me- cando tu gusto? Los perdio de destruir este fin. fectos seguidores de mi b Si el fin es traer la Cruz no tienen gusto, Cruz, y es pena, y pe- solo es su gusto lo justo; malidad la Cruz, como solo es sugusto destercomienzas ipara conse- var de si su gusto 3 solo

es su gusto vivir siempre á su disgusto; solo es su gusto el vivir siempre à mi gusto.

A tu gusto quieres poner sobre tus hombros la Cruz, Philotéa? No has de poner sobre tus hombros la Cruz, sino poner sobre tu gusto la Cruz. Has de crucificar tu gusto con la Cruz, y esto es ponerla à tu gusto. Por ventura me puse yo à mi la Cruz? Por ventura me la puse yo à mi gusto? Por ventura la hice yo? Por ventura no la hicieron mis mayores enemigos? Gusto ageno, gustos agenos, Philotéa, puso sobre mis hombros la Cruz. Mis enemigos me sacudes de sus hombros

fabricaron la Cruz, y lo que es mas la fabricaron, y hicieron sobre mis hombros. (a)Desde el nacer al morir, no hice mi gusto, sino el gusto de mi Padre, y mis penas, y mi Cruz las fabricó, Philotéa, ageno gusto.

De la vida espiritual ha de andar ausente la palabra relajada, que ofrece al alma la propia voluntad, quando dice: Es mi gusto, ò no es mi gusto; son palabras profanas para un templo, y camino tan sagrado; porque no ha de haber mas gusto, ni voluntad que la mia: y el hacer mi voluntad, y el que yo haga en vosotros

gimo la ponga de otra

<sup>(</sup>a) Psalm. 128. v. 3.

mi voluntad, y mi gusto, ese ha de ser vuestro gusto, y voluntad.
Pero yo te concedo Philotéa, que tu te pongas la Cruz muy à tu
gusto; piensas que con
eso la traeràs mas descansada? Pues te engañas, que no la traeràs,
sino mucho mas inquieta.

Si tu gusto, Philotéa, es hijo legitimo de tu propria voluntad, y tu propia voluntad es inconstante, desasosegada, y varia; pregunto, el hijo de madre tan infelíz, qué efectos producirà? Apenas te habrá puesto de una manera la Cruz, quando al instante tu mismo gusto la ponga de otra

manera. Apenas te la pondrá en el un hombro, quando la pasará al otro, y ya aqui, y ya alli, yá asi, yá de la otra suerte, no has de parar tu, y tu gusto, hasta echar de los hombros à la Cruz. Y esto es llano, Philotéa; porque si la Cruz es mi gusto, y lo que es mas, es crucificar tu gusto, y tu quieres que tu gusto sea el gobierno de mi Cruz; no es cierto, que no pararà tu gusto, hasta echar de sus hombros á mi Cruz? Pues si es asi, que tu te has resuelto à seguirme en Cruz, bien cierto es, destruyes lo que has resuelto, y con ponerla à tu gusto, sacudes de tus hombros la Cruz, 8 a mile Cree

Cree, Philotea, que la propia voluntad no cria gustos, sino disgustos, y que solo tienen gustos los que hacen mi voluntad. No hay sosiego, como te he dicho, en la humana voluntad, hasta que se rinde, y sujeta à la Divina: y asi si quieres, Philotéa, lle-'var sobre tus hombros la Cruz, huye lo posible de tu propia voluntad, y de tu gusto, y dejate gobernar de mi gusto, y voluntad. Pues qual es esa otra frase: Quiero llevar à mi modo sobre los hombros la Cruz? A tu modo, Philotéa, y no al modo que yo te diere? Por ventura eso no es destruir la sustancia con el modo? Mi

Cruz, Philotéa, no tiene modo, y su modo es no tener forma, ni modo. Tanto quita el seguidor de la Cruz de mi Cruz, quanto añade de su modo. El verdadero discipulo de mi Cruz, la toma como yo se la doy, y la trae como yo se la pongo, y la recibe, quando se la entrego yo, y no la deja, sino quando yo quiero quitarsela; y en el modo, y la medida, y latitud, profundidad, altitud, y longitud, se gobierna por mi modo: y el querer traer mi Cruz á su modo, ese no es modo de traer sobre los hombros mi Cruz.

Tu piensas, que por-

CAPITULO XXVII.

Enseña el Señor á Philotéa quan grande es su engaño en pedir Cruz pequeña, y no grande.

LA segunda de tus condiciones, Philotéa, es que no sea muy grande esta Cruz, porque la puedas tolerar; y en esto discurres olvidada de lo que tantas veces te he dicho, que las Cruces no se miden, ni se pesan por su proporcion, ni grandeza, sino solo por mis fuerzas, y socorros. Pide gracia á mi gracia, Philotéa, y no minores la Cruz.

Tu piensas, que porque sea pequeña la Cruz, siendo tuya, te serà menos pesada que la grandisima mia? Te engañas, Philotéa, porque mas pesa una Cruz de una arroba de tu mano, que cien mil de la mia. La razon de esto es llanisima, porque á tu Cruz no le asiste mi socorro, y sin él es de plomo la que con él es de paja.

No has visto à cada paso en tì, y en otros, padecer penas muy intolerables, por niñerias muy indignas de sentirse, y dignas de despreciarse? no vès las penas de aquellos que ellos mismos se formaron, y fabricaron las Cruces, tan sin consuelo, tan sin alivio,

AL SANTO MONTE DE LA CRUZ. tan fuertes, é intolerables, que si no se acogen à pedir misericordia, y no les doy mi socorro, se pierden, y desesperan con ellas?

No has visto, que al tiempo que los buenos discipulos de mi Cruz traen sobre sì alegres, y gustosos la Cruz de la Religion, de la clausura, de los votos de pobreza, obediencia, y castidad, que son grandisimas Cruces: andan en el mundo los que en los mismos deleytes se fabrican Cruces de deleytes, y de gustos, penando, y rebentando por esos hospitales generales, por esos patios, Cortes, y Pala-

cios Reales, gimiendo cada uno sin consuelo, desesperados, y oprimidos con el peso de su Cruz? old noy on

Qué otra cosa es esto, Philotéa, sino que à los unos les socorre mi gracia, y si con la una mano los puse sobre sus hombros mi Cruz, con la otra se la ayudo à traer; pero á los otros, que ellos sin mí, ó contra mì se fabricaron la Cruz, los dexo que penen, y giman oprimidos de su Cruz; con que en faltando mi socorro, viene à ser incomportable, lo que con él es muy facil, muy llevadero, y pofabricarás una eldis

#### 156 PEREGRINACION DE PHILOTEA

Pero yo te doy, Philotéa, que tu proporciones la Cruz, y la peses, y la midas, y no yo. No conoces, ciega, y simple, que siempre has de errar en la eleccion de la Cruz, y que nunca has de estar quieta, ni sosegada hasta rendirte à mi Cruz? Porque si tu eres quien menos conoce en ti de tí, y yo quien mas conoce de ti en ti; quanto mejor conoceré yo tus fuerzas que no tu? Y quanto mas erraras en el peso, que pueden tolerar tus fuerzas tu que no yo? Quando discurra tu presuncion al fabricarte la Cruz, te fabricarás una Cruz

tan pesada, y grande, juzgando que la has de de poder traer, que á cada paso dès en el suelo con ella; y quando discurra tu desconfianza, y fragilidad, harás una Cruz tan pequeña, que sea tu juguete, y no Cruz.

Añade á esto, que todo el tiempo que has de ocupar en seguirme con la Cruz, te ocuparás en formarla, y fabricarla: porque como quiera que ha de gobernar la fabrica tu voluntad propia, y esta es vária, no ha de haber Cruz que le venga, yá por grande, yá por chica, yá por corta, yà por larga, y siempre has de estar

AL SANTO MONTE DE LA CRUZ. con el cepillo en las manos, y toda tu ocupacion ha de ser de quitar, de anadir, de anivelar, de trabajar, de sudar, y sin merito alguno estarás siempre fabricandote la Cruz.

Finalmente, has de ocuparte de suerte en probar, y y en ajustar à tus fuerzas la Cruz, que estás fabricando, que toda la vida se te ha de ir en hacer, en deshacer, en probar, en medir, y pesar tu Cruz, sin dár un paso en el camino, que tu dices quieres seguir de mi Cruz.

Tambien es cierto, que como la medida de la Cruz la ha de tomar tu flaqueza, la harà del peso que ella querrà: y asi en probandola, viendo que no puede tolerarla, volverà á acepillar, y quitarle otro pedazo del peso; y en volviendola á probar, como cada dia crece la humana flaqueza, la volverà à aligerar, y ha de quitar cada dia mas, y mas de la Cruz, antes que añadir del valor, de la constancia, y fortaleza al traerla; porque se irá á lo mas facil, que es quitar de lo penoso, y no añadir de lo duro, con que vendrás, à fuerza de minorarla, à deshacerla del todo, y hallarte con eso fuera del camino de la Cruz. Vés,

Phi-

158 PEREGRINACION DE PHILOTEA

Philotéa, como destruyes el fin con los medios que propones?

### CAPITULO XXVIII.

Dale el Señor luz à Philotéa, de que no le conviene, que su Cruz no sea larga, ni ignominiosa, ni de la calidad que la quiere.

L'A tercera de tus condiciones, Philotéa, y muy hija de tu propia condicion, es que esta Cruz no sea larga, sino muy breve; porque querrás darle al padecer lo menos que puede ser, por darle lo mas que puede ser al gozar. Y yo quiero que me digas, si tomas la Cruz sobre tus hombros, para se-

guirme, y salvarte, qué pretendes con que sea esa Cruz breve, y no larga? Por ventura, si ha de ser proporcionada à tu bien, no ha de ser proporcionada á tu vida? O tu quieres que yo acorte de la vida, ó que acorte de la Cruz. Si acorto de la Cruz, es acortar, y cortar la vida eterna, que deseas con mi Cruz: y si de de tu vida corto, acorto la temporal que tanto amas, y por ella rehusas tanto mi Cruz.

Señor, dixo Philotèa, no es mi intento, que acorteis de mi vida, que esa quiero que sea larguisima, sino de la Cruz, y si acortando de la Cruz, habeis de acor-

tar

tar de la vida, mas quiero vida con Cruz, que por acortar de la Cruz, se acorte tambien mi vida. Pues si no quieres que acorte, Philotéa, de tu vida, dixo el Señor, preciso es, que para lograr la Cruz, sea tan larga, quanto lo fuere tu vida. Y si no dime, de qué parte he de cortar de la Gruz? Del principio, ò del medio, ó del fin de ella? Si es del principio: luego no quieres comenzar el camino de la Cruz, ni traerla sobre tus hombros: y quien no comienza este camino, ni prosigue este camino, no es coronado en el fin de este camino. Si he de quitar del medio de la Cruz,

es imposible que llegues al fin que deseas sin el medio, y con eso queda tu vida, y salvacion sin remedio. Si del fin de la Cruz, que es quando la has de lograr, porque es el fin de tu vida, y entonces quieres que corte la Cruz, pides tu ruína, y perdicion; porque quieres que se corte de la Cruz, lo que es mas corona que no Cruz. Porque mi Cruz, Philotéa, que al principio, y al medio parece penalidad, en el fin es premio, gloria, y corona. Mira pues, que ciegamente discurres, quando pretendes corte del fin de la Cruz, siendo tu premio, y corona.

Señor, dixo Philo-

téa, yo lo hago por no arrastrar vuestra Cruz, siendo muy larga. Mi Cruz, Philotéa, dixo el Senor, no se arrastra, quando se arrastra por larga; sino quando vuestra propia voluntad la trae de mala manera, entonces sì que la arrastran. Quando yo traia mi Cruz arrastrada por el suelo, la adoraban en el Cielo; porque entonces la traia haciendo la voluntad de mi Padre, y parecia arrastrada, y no era sino exaltada. Por el contrario, quando tu la traxeres muy corta, y muy leve, ligera, y breve', y exaltada de tu propia vo-

luntad, y vanidad, and da mi Cruz arrastrada. Tambien en las Cruces es cierta aquella proposicion que yo dixe tantas veces, de que el que se humillare, serà exaltado, y humillado el exaltado:(a) porque el que trae la Cruz con humildad, aunque ella vaya arrastrando, será exaltado en el cielo; y el que la traxere con vanidad, y soberbia, aunque la traiga exaltada, y alabada, y levantada, será del todo humillado. Y asi, Philotéa, dexa que yo te mida la Cruz en lo largo, y en lo grande, si quieres traer con utilidad, y con merito mi Cruz. La

<sup>(</sup>a) Quia omnis, qui se exaltat humulabitur: & qui se humulat exaltabitur. Luc. 14. v. 11.

Si mi Cruz es humil- tiere de mí. dad, qué desatino es, Las Cruces formales Philotéa, el pedir que y espirituales, Philotéa, no sea la Cruz de des- que son las que causan lucimiento, sino de merito, no son corpohonra, y vanidad? Aque- reas, ni materiales. De lla Cruz es mas lucida la buena agua decis,

La quarta condicion deslucida para tí. La que me propones, Phi Cruz de hierro se hace lotéa, es que no sca tu de oro con la caridad, Cruz de hierro, ni de la de plomo se hace de plomo, ni de cosa ig- diamantes con la panominiosa; y esto es ciencia. La Cruz que tambien contrarisimo à yo te daré, Philotéa, es mi Cruz, y aun mucho de madera, materia suamas esencialmente con- ve, facil, y en la que yo trario que las otras con- padecí, y la que yo quiediciones. Porque si mi ro, y puedo formar, Cruz significa ignomi- labrar, disponer, y fania, afrenta, deshon- bricar, como mas os ra, oprobrios, cómo conviniere; y aquella quieres traer la Cruz sin Cruz es mejor en vosooprobrios, sin ignomi- tros para mì, que menia, y afrenta? nos al labrarla se resis-

para mí, que es mas que no ha de tener co-

lor, ni olor, ni sabor; ella. Porque si el vi-

asi ha de ser la Cruz en cio principal que se prela vida espiritual: por- tende vencer, y desque ni el que la trae ha truir con mi Cruz, es de buscar en ella el co- la soberbia, que fue lor resplandeciente por- la raiz de vuestro daque se vea de lexos, ni no; y asi como os vino el sabor de la propia este de la transgresion, voluntad, ni el olor que cometieron vuesde la fama, opinion, y tros Padres en el arbol vadidad: solo ha de ser vedado del Paraíso, quicomo el agua clara, se que se curase con el limpia, cristalina, sien- arbol de la Cruz en el do la intencion de quien Calvario: y la fruta de la trae de seguirme, y aquel arbol fue soberde servirme con hu- bia, y vanidad, y la mildad, y con Cruz, de este es humildad. y por mi amor, sin Claro està, que huir tu mezcla alguna de su Philotéa, de la ignomipropia voluntad. nia en la Cruz, es huir Es tambien la con- de la humildad, y que dicion que has propues- huir de la humildad, es to, de que no sea ig- huir de la misma Cruz, nominiosa tu Cruz, y del fruto mas sustandiametralmente contra cial de la Cruz.

Y asi, Philotéa, volver las espaldas, y no darlas á la Cruz ignominiosa, y querer la honrada, y vana, es volverlas á la Cruz, y à la humildad, y huir de aquello que mas enciende en la caridad; finalmente, es huir de aquello que mas amé yo en la Cruz.

Mi Cruz, Philotéa, es ignominia en esta vida, pero corona en la eterna. Mi Cruz es penas aqui, gozos eternos allá. Mi Cruz es afrentas, persecuciones, calumnias en el destierro, gozos sin fin, y sin termino en la patria.

Pero quién eres tu, vanisima Philotéa, para pretender honra, lucimiento, y aplauso dentro de la misma Cruz? Por quélado pides honra? Con qué méritos? De qué progenie esclarecida desciendes, para meiecer las honras? Eres mas que un poco de estiercol vivo? No eres descendiente de la misma suciedad? No eres un terron fragilisimo de polvo?

No eres un vaso de lodo impuro, hija de el asco, y madre fecunda de los gusanos, que han de ararte, y sustentarse de ti? No es un soplo toda tu vida, apenas vista, y yá desaparecida? No eres la misma vanidad, é

X 2 in-

inconsistencia? No excede tu fragilidad al vidrio, y tiene mas vida un momentaneo relampago? Es mas tu vida, que un alimento permitido, que en cesando, dió en el suelo con su vida?

Què honra merece el asco, y la corrupcion? No has comenzado à ser buena, y yà comienzas á ser vana? Honras pides en Cruz? Abrazo yo las deshonras, las afrentas, é ignominias de mi Cruz; ru pides en la Cruz honras, aplausos, y grandezas? A donde aspira, Philotéa, tu soberbia? A dónde esa loca vanidad?

la misma vanidad. e

s X

#### CAPITULO XXIX.

Propone Philotéa la causa
por qué pide que su
Cruz sea honrada, y
el Señor la desengaña,
y le enseña que no le
conviene traer Cruz
trasparente, y lucida.

nalmente, es huir o DEñor, dixo Philotéa, como yo veo lo que estiman en el mundo à los que os siguen en Cruz, y que todos los reverencian, y veneneran, querria yo asegurar este punto; porque me parece, que pues à ellos no hace daño el tener fama, y opinion de Santos, podia yo tambien escoger una Cruz de esa manera, con la qual vivieAL SANTO MONTE DE LA CRUZ. 165

se mas honrada, aplaudida, y alabada, y que me tengan por santa.

Mis Siervos, Philotea, dixo el Señor, no son alabados, buscando ellos las honras, los favores, y alabanzas; antes bien amando las afrentas, è ignominias; y si por servirme les aplauden, desprecian esos aplausos, y honras, y no son tantas las demostraciones de honra que les hacen por afuera, quantas las congojas, y humillaciones que ellos hacen, y padecen por adentro. es oup ob ot

Los gages de la virtud, y del exemplo, Philotèa, en este mundo son las alabanzas de

2100

los buenos à los buenos; y murmuraciones, y detracciones de los buenos á los buenos; pero mis Siervos abrazan las penas que les causan los malos, mas no los aplausos que les procuran los buenos. De todo sacan provecho: si los alaban, se humillan: si los censuran, se alegran. En el aplauso me alaban, y me ofrecen quanto les ofrecen ellos; pero en las ignominias, y afrentas se recrean, viendo que se ven por mì afrentados, como yo me vi por ellos.

No conoces la humildad, ni cosa de lo interior, Philotéa, y por eso mides lo interior

#### 166 PEREGRINACION DE PHILOTEA

por lo exterior, y asi, à cada paso te engañas. Vés, Philotèa, y oyes esas alabanzas, aplausos, y reverencias que hacen los buenos à mis siervos, que ván siguiendome en Cruz; y no ves, ni consideras, que es todo eso las mas veces para ellos otro genero de Cruz. Porque como quiera que se tienen por malos, y por perdidos, sienten las alabanzas de que se juzgan indignos, por perdidos, y por malos. Aman las murmuraciones que los abaten, y humillan; huyen las honras, y favores, que los engradecen, y honran. Abrazan aquellas como remedios; huyen de estas, como de muy

grandes daños. Alabados se pueden desvanecer; pero con ser murmurados, peseguidos, y
afrentados, pueden medrar, y crecer. Y asi,
unos desprecian las alabanzas, otros las reducen al que es causa de
sus alabanzas, que soy
yo: con eso del peligro
hacen virtud, remedio
del daño, y salud de la
ponzoña, y veneno.

A esta loca pretension que pusiste, Philotéa, de que no sea ignominiosa tu Cruz, se parece algo la quinta condicion que has propuesto, de que sea la Cruz que traxeres al seguirme muy lucida, y trasparente, y que se vea de lejos. Qué pretendes

167

con eso Philotéa? Que te honren? Yá has visto, quan vana es tu pretension. Qué pretendes? Yo, Señor, no pretendo, dixo Philotéa, sino solo que me sigan, para que -con eso tengais otros seguidores. Al fin, Philotéa, dixo el Señor, cubres tu vanidad con miCruz, y quieres que sea ella tercera de tu soberbia. No has comenzado á seguirme, y yá quieres que te sigan?No has comenzado à aprender, y yá quieres enseñar? Aun no has puesto la Cruz en los hombros, y yá quieres tener seguidores de tu Cruz ? Aun no eres discipula de mi Cruz, y yá quieres ser maestra con tu Cruz? Antes enseñas que aprendes? No tienes aun las virtudes, y yà pretendes las alabanzas? Conmigo usas falsedades? Por ventura, no miro yo tu intencion, y estoy penetrando tus secretos movimientos? A mì quieres persuadirme, que pretendes darme mas discipulos con hacerte yá Maestra? Antes de entrar (quanto menos profesar en el Discipulado santisimo de mi Cruz) pretendes el Magisterio? Desea tu vanidad no seguirme, ni servirme, Philotéa, sino que te sirvan, y Deseas te sigan. aplauso, mas no honra.

Y qué les has de en-

#### 168 PEREGRINACION DE PHILOTEA

señar tu, vana, y loca Philotéa, sino locuras, y vanidades? Con Cruz de ostentacion quieres enseñarles la humildad? Con una Cruz de diamantes quieres enseñarles la pobreza? Con Cruz de oro quieres enseñarles á despreciar las riquezas? Enseñaràsles á hacer gala de la Cruz no padeciendo por mí, sino ofendiendome á mî. Enseñarásles à que traigan unas Cruces huecas, y vacías por adentro, y llenas de vanidad por adentro, y por afuera. Enseñarásles una viva hypocresia; por afuera santidad, y adentro gusanos, y corrupcion. Enseñarásles à que me pretendan obligar con mis ofensas; y que

quieran que premie sus vanidades. Enseñarásles à que sirva mi Cruz à su hypocresia, y que sea capa à su honra en esta vida, y perdicion á la eterna la afectacion de su Cruz. Enseñarásles á que me hagan cargo de que se huelgan por mi; y de sus Cruces de oro, y de perlas, y diamantes tomaràn el oro, y las perlas, y diamantes para sì, y daránme á mí la Cruz, y me clavarán en ella

La Cruz, Philotéa, que traen mis siervos, no es lucida, sino santa; no es de oro, sino de madera humilde; no es de aplausos, y alabanzas; sino de penas, tribulaciones, la-

grimas, y penitencia; no se buscan en ella á sì, sino solamente a mi. Huyen de que sepan, que la traen quanto es posible; y si por su profesion no la pueden esconder, está oculta su intencion, la qual solo se endereza à mí, y por mí, y para mí; y esta es la perfecta Cruz, y lo demás no estraer mi Cruz, Philotéa, sino vaciar el merito de mi Cruz, y hacer suya la que de otra suerte es guirme : quien re, sim

dicho, que re he de seguir dexado, y te he de amar olvidado, y he de ayudarte ofendido? Por qué meritos, y obligaciones? He de pagar ingratitudes, y ofensas

## CAPITULO XXX.

Enseñale el Señor à Philotéa quan engañada discurre en no llevar cada dia la Cruz.

ULtimamente Philotéa, pides que no sea cada dia el llevar la cruz, sino que algunos dias descanses, y la dexes: y esto se parece harto al querer que sea muy breve, y corta. Dime, engañada, y perdida seguidora de la cruz, si hoy la traes, pero mañana la dejas caer en el suelo, quien de alli la levantará, para volverla à poner sobre tus hombros? Tu no; porque si trayendola la dexaste, cómo

Y ..la i

#### 170 PEREGRINACION DE PHILOTEA

la pondràs dejandola? Quando se trae la cruz, se cobran fuerzas para traerla; quando se dexa se pierden: pues si teniendo fuerzas la dexas, pondrásla sobre tus hombros sin ellas? Lo que dexas hoy, por qué has de seguir mañana? Lo que hoy dexas por pesado, como lo tomarás mañana como ligero? Si en el camino mysterioso de mi cruz, vencer hoy es empeño para vencer con mayor fuerza mañana, y una victoria solicita otra victoria; claro está, que ser hoy vencida, será dexar prendas para ser vencida el dia siguiente, y que si hoy dexas la Cruz no la tomaràs mañana.

Mas diràs, que yo te pondré la Cruz que dexaste. Pero quién te ha dicho, mal confiada Philotéa, que yo te haré esa merced ? Quién te ha dicho, que la tibieza, y floxedad de dexarla, y de dexarme, no castigaré yo con la pena de dexarte? Quién te ha dicho, que he de andar yo siguiendo los movimientos ingratos de tus tibiezas? Si el dexar la Cruz es dexarme; si el traer la Cruz es seguirme: quièn te ha dicho, que te he de seguir dexado, y te he de amar olvidado, y he de ayudarte ofendido? Por qué meritos, y obligaciones? He de pagar ingratitudes, y ofensas

con favores, y finezas?

Y tu ignoras, que quando yo dixe, que quien quisiere seguirme, y ser mi discipulo, tomase su cruz, y me siguiese, añadì, Cada dia: Quotidie: Si quis bult post me venire, tollat Crucem suam, quotidie, & sequatur me. (a) Tome su Cruz, y cada dia en ella me siga. Cada dia quiero yo que la lleven mis discipulos al seguirme; y tu cada dia quieres dexarla al seguirme, y al servirme? Estraña eres, Philotéa. Tu pretendiste, que hiciese un camino nuevo para tì, de servirme, y de seguirme sin cruz. Tu despues has capitulado el

quieres que quiebre otra regla por ti, para que puedas dexarla.

Yo dixe, que cada dia me siga en cruz mi discipulo, y tu, que cada dia puedas sacudir mi cruz. Cada dia quieres seguirme, y dexarme, y cada dia ofenderme, y obligarme. Quien sino tu pudo, Philotèa, imaginar pretension tan agena de discurso, de razon, y discrecion?

Señor, dixo Philotéa, yo pido como ignorante, y flaca, Vos dareis como quien sois. Muy justo es, que os sigamos cada dia; pero esto justo, es bien ha-

#### PEREGRINACION DE PHILOTEA 172

cerlo posible. Cada dia cruz, Señor? Cada dia, y nunca dejar la cruz? Cada dia sobre los hombros la cruz ? Cruz al dormir, cruz al comer, cruz al levantarse, cruz al acostarse, cruz al caminar, cruz al hablar, cruz al vivir, cruz al morir, quién puede con tanta cruz? y , emrob

Quien puede, Philotéa, dixo el Señor, quien puede? Infinitos con mi gracia, y ninguno sin mi gracia, y por su naturaleza. Quien puede ? Infinitos viejos santos, que me sirven en el Clero secular, y regular. Quién puede? Infinitos niños, que me sirven dentro de esas Religiones. Quién

puede ? Infinitas niñas, y ancianas esposas mias, que me sirven con su cruz sobre los hombros, con grande valor, y esfuerzo. Quién puede ? Infinitos seglares, que traen sus Cruces interiores, y exteriores contentisimos por mi. Quien puede? Migracia, que anima á esa flaca, y debil naturaleza. Ahora sabes, que quando yo me puse en cruz, comuniqué à todas las Cruces del mundo, que ha habido, que hay, y que habrà, la virtud admirable de mi cruz? Ahora sabes, que mi fortaleza aquel dia conforto toda flaqueza? Ahora sabes, que aquel dia aligeré el peso à las . ; a .v .e son crucruces, con dar fuerzas á los hombros de aquellos que me siguen con mi cruz? Ni puede ser mas perdido tu discurso que pensar, que siempre es lo mismo cruz que pena: y que el traer la cruz, es penar, porque sin mi cruz hay en la vida muchas penas, que son cruces de la vida, sin gusto; pero mi cruz es gusto, y recreacion. Y otras es una necesaria pena, que aunque no fuera siguiendo mi cruz, se habia de padecer. well sol oy ab

Es gusto mi Cruz para aquellos que la traen con alegria, y consuelo, como te he dicho. Mira el gozo de todos quantos me siguen

alegres, y resignados con su cruz, amantes ternisimos de su cruz, yá sea esta su Religion, profesion, ó vocacion: claro está, que estos tienen su gusto en la cruz, y que tanto mas se huelgan, quanto mas aman su cruz. El Religioso contento con su Religion, hace de la cruz contento. El Sacerdote honesto, devoto, y penitente vive abrazado, y alegre con sus santos exercicios. Mira si podran estos, y otros semejantes cada dia traer la cruz, pues con ella traen cada dia, y promueven su contento.

Es tambien mi cruz conformidad para aquellos que padecen las cruces necesarias de la vida, que es el peso, y pesadumbre cotidiana, que anda con la misma vida: los quales hacen cruz del peso, y de las penas; y lo que otros padecen sin cruz meritoria, y con pena, y afliccion intolerable, padecen mis siervos, y lo hacen cruz, sin tanta penalidad, ni afliccion, con animo muy alegre.

De aqui resulta, que cada dia traen su cruz sobre los hombros mis siervos, unas veces con gusto, quando yo les doy gozo con las mismas cruces; otras con conformidad, quando reciben resignados los trabajos cotidianos,

que andan con la misma vida. Y otras, los perfectos hacen cruz de los gustos permitidos de la vida, penando con lo que gozan: y á los que no loson tanto, les paso por cruz lo que honestamente gozan, con agradarme, y servirme, dandome gracias de lo que tienen, y gozan: y esta atencion cotidiana de agradarme, y no ofenderme, y el deseo de servirme, y el están dispuestos, y resignados á seguirme por donde yo los llevare con el peso de la vida, llena de tantas miserias, es una cotidiana, y muy meritoria cruz. dichor Wina of gozo de

todos quantos me signen

#### CAPITULO XXXI,

Propone algunas dudas Philotéa, sobre el traer su cruz, ó la del Senor, y sobre que no es posible, que los gustos - licitos, y permitidos sean cruz.

קיימושי זאני ; שלום דוסם DEñor, dixo Philotéa, yà mi dureza se rinde à tanta razon, y á tanta luz mis tinieblas. No es posible que me pueda resistir, y asi tomaré la cruz sobre los hombros que me diereis, Bien eterno; pero pues sois luz del mundo, y deseais alumbrar á mi alma, os suplíco humildemente me expliqueis, por qué no yo senalo, aunque paquereis que yo haga mi cruz á mi modo, y sea mia, sino vuestra, quando vos mismo dixisteis, que cada uno tome su cruz, y que os siga, tellat crucem suam. (a) Si ha de tomar su cruz el que os sigue, luego no ha de tomar vuestra cruz, sino su cruz. Si es su cruz, luego no es vuestra? Si es su cruz, luego él se formò la cruz, y por eso fue su cruz? Luego no pedia yo muy mal, Señor, en que me dexaseis hacer mi cruz á mi modo, para que por este santo camino os siguiese con mi cruz.

Lo segundo, cómo es posible hacer de los gustos cruz, y que estisatien tus dudas, patas nuestras acciones comunes, y ordinarias de la vida, las paseis por cruces, como si lo fueran vuestras? Porque si el gozar es cruz, será una cruz muy gustosa; y de esa suerte, y por ese camino tendreis muchos seguidores: y ese es el camino que deseaba mi alma para mi, y para otros como yo, y que vos me habeis negado, y aun reprehendido por haberlo suplimal, Señor, en quobso

No me pesa, Philotéa, dixo el Señor, que resignada preguntes, como resignada recibas, creas, y obres la doctrina, y luces, que yo te comunicáre; y asi satisfaré á tus dudas, para que hallandose con mas luz tu entendimiento, inflame yo, y abrase á tu tibia voluntad.

Es asi, Philotéa, que yo dixe, Que el que quisiese seguirme, tomase su Cruz, y me siguiese: Tollat Crucem suam, & sequatur me; pero no es asi, que se ha de entender su cruz, hecha por su mano, y à su parecer, y à su modo, y por su propia voluntad, y por seguirme à su gusto. Lo que alli se dice, es, que cada uno tome su cruz; esto es, la que yo le diere, y le señalare, porque a mi me toca el señalar, asignar, y repartir cruces à mis seguidores; y aquella que yo señalo, aunque pa-

rezca, que les viene muy acaso, esa es su cruz, y esa han de tomar sobre sus hombros. La cruz, Philotéa, es premio, y à mí me toca el repartir las mercedes, y los premios; y como quiera que hay unos mayores, otros menores, y yo los señalo todos, digo que cada uno tome su cruz, y su premio, y su merced, y su gracia, como se la diere yo, y que uno no tome la cruz del otro, ni sea tan animoso, que sobre su cruz se cargue de agena cruz.

A esto mira el decir: tome cada uno su cruz, como si dixera: Siga cada uno su orden, ocupe cada uno su lugar en la batalla, no se pongan

los unos en lugar de los otros, no el que yo señalo para que pelee en la vanguardia, se pase à la retaguardia, ni al contrario. Porque como quiera que en la Christiana Milicia, y en la Iglesia Militante, no vence mas el que hace mucho por su voluntad, sino el que hace mi voluntad; y no peléa mejor el que mas pelea, porque quiere, sino el que pelea hasta aquello que yo quiero; ni el que pelea muchisimo, haciendo su voluntad, sino el que no excede en cosa alguna de mi voluntad; fue el decirles, que cada uno tomase su cruz, siguiendo mi magisterio, y enseñanza de seguirme, y de servirme, como si dixera: No excedais, soldados mios, de mis ordenes; sea la execucion mi obediencia; no se aparte vuestra mano de mi consejo; no entendais que es cruz ni hazaña meritoria el obrar fuera de orden; no penseis, que venceis quando peleais rendidos à la propia voluntad, antes entonces vais vencidos, y triunfados : y asi haced en todo mi voluntad. Si obrais lo contrario, pareceraos que venceis, y os vencen; pareceraos, que sujetais al enemigo, y sois cautivos del enemigo. De esta guerra espiritual, soldados mios, toda la victoria consiste en guardar mis ordenes, y seguir cada uno aquella que yo le diere; consiste en traer su cruz, como yo se lo ordenáre, obrando como yo os mando, en el modo, y la sustancia. No es lo que importa el traer mayor, ó menor la cruz, sino que sea aquella que le señalo, y traerla con alegria, y solamente por mì. Cruces hay grandes, que no son mias, y no merece con ellas, ni peléa quien las trae : y con cruces muy pequeñas mias, se han conseguido gloriosisimas victorias.

Vès, Philotèa, como en tanto grado aquellas palabras que yo dixe:

Tome su cruz, y me siga: Tollat crucem suam, & sequatur me; no quieren decir lo que tu creías, que es hacerse el seguidor de mi cruz una cruz muy acomodada, y dulce para sì, que la fabrique su propia voluntad, sino todo lo contrario. Yes, que no haya en aquella cruz propia voluntad, ni mas que sola mi voluntad; y por ser mi voluntad, se rinda, y siga la voluntad del que trae la cruz, y obedezca á micruz, y voluntad.

rd. Ours aplico gran-

committee or or harden

rus nonships of us finds

#### CAPITULO XXXII.

Percibe Philotéa la doctrina, en quanto á traer la Cruz del Señor, y no la suya, y le pregunta, por qué con tanta diferencia reparte Cruces á las almas?

A lo he entendido, Señor, dixo Philotéa, lo que decís, es que aquella palabra su Cruz, Crucem suam; quiere decir la que vos señalais, y no la agena, y que no se truequen las cruces: porque muchas veces con la humana presuncion, querrà algun flaco tomar la cruz, que no podrà tolerar, y darà con ella en tierra, y por el mismo caso que él quiere mas de aquello que vos le dais, puede menos, y hace menos, quando él piensa que hace mas; porque quanto hay mas de su voluntad, hay tanto menos de la vuestra, y quanto menos hubiere de la vuestra, hay menos de merito, y de virtud, de poder, de gracia, de cruz, y de santidad.

Pero, Señor, cómo repartis las cruces en la Christiana milicia, y por qué à unos mayores, y à otros menores? Y por qué todos no las traen menores, ó mayores? Por què no todas de una manera? Por qué no los igualais à todos, pues vos no

sois exceptuador de personas?

Las cruces, Philotéa, las reparto con debida proporcion, con alta sabiduria, y profunda providencia, obrando mi gracia sobre la naturaleza, sin atenerse, ni atarse por fueros, ni leyes de naturaleza, sino solo de mi gracia; y asi, esta regla superior no puede medirse con la vuestra, que es muy baxa, é inferior.

Unas veces me acomodo à vuestra naturaleza: y á hombros flacos les aplico cruz ligera. Otras aplico grandisimas à los flacos, y con mi gracia hago estos hombros muy fuer-

tes. Otras, dexo que corran las cosas naturalmente, y en su razon; y quando à mi me parece, á esto natural lo hago sobrenatural, y entra mi mano, y remedia lo perdido, y consolida lo roto, y levanta lo caido; y de lo que fue materia á las culpas hago meritorias cruces. Y asi, estos son secretos de mi amor, de mi providencia, y profunda sabiduría, que á tí no es posible, ni te toca penetrar, ni averiguar, sino reverenciar, y temer, y obedecer, y adorar. De esta suerte, con la variedad, hago hermosisima mi Iglesia.

Pero el repartir las cruces, Philotéa, lo hago de muchas maneras. Unas veces por la vocacion, guiando, y llevando la voluntad à mi servicio, á que tome el camino de la Cruz, dexandola siempre libre, pero cautiva: libre, y dulce, y voluntaria, y amorosa de mi gracia, y voluntad; porque puede dexar de hacer lo que yo quiero; pero hace siempre lo que quiero; pues quando yo quiero que haga ella lo que yo quiero, hace ella libremente aquello mismo que quiero.

De esta suerte llevo à mis siervos, y les pongo sobre los hombros

bros la cruz de la vocacion; yà á los Eclesiasticos Seculares, ya à los Religiosos, yá a los Solitarios, yá á muchos seglares, que en medio del siglo viven sin siglo, y en el mundo viven negados al mundo, y en medio de la vanidad sin vanidad; y como hallaron los mancebos de Israél en el horno de Babilonia refrigerio entre las llamas, (a) los libro yo á estos de los mundanos incendios, los quales traen cruces suyas, y mias; mias, porque se las doy; suyas, porque las admiren.

Otras veces las reparto con la permision al hacer las cruces; pero con la vocacion al ponerlas en los hombros. Como quando el tyrano persigue al martyr, y le atormenta: aquel tormento es permitido de mí en el tyrano, y será por ello crudamente castigado en el infierno; pero la vocacion al martyrio yo la dí, y mi voluntad, y gracia le puso aquella Cruz en sus hombros, dandole con ella fortaleza, y valor, y constancia, para que venza, y triunfe, y sea coronado de mi mano el martyr á quien dí la vocacion al martyrio. El tyrano dá el tormento, yo, y mi siervo hacemos cruz del tor-

mento: él sufriendo, yo ayudando; y à un mismo tiempo andan tres manos allí: una afligiendo, otra penando, otra ayudando, y coronando: una mala, otra buena, otra divina.

Otras veces dexo que se forme uno la cruz, no como cruz, sino como materia de penas, de que se forma, y se fabrica la cruz, y despues la hago yo cruz, como quando un perdido, y pecador, y escandaloso con el fervor de los vicios, y ceguedad de la vida, se fabrica el desengaño, y en el daño abre los ojos al escarmiento, y entra mi gracia, y mi luz, y hace cruz lo que

era daño.

Porque le manifiesto sus errores, y desdichas, y doy gracia para que conozca sus devaneos, y locuras, y vea lo que padece en lo malo, llore sus culpas, y clame à mí, enfermo, y atribulado, y humillado desde la cama, en donde le pusieron sus deleytes, y yo le oigo, y lo curo, y lo remedio; y aquellas penas que ocasionaron sus culpas, se las pongo en forma de Cruz, y las hago meritorias, y él las recibe, y admite, y se conforma, y llora, y clama, y me llama: en este hice yo la cruz, y él la admirió; pero la madera, y leña para

## 184 PEREGRINACION DE PHILOTEA

hacer la cruz la traxo él, y lo que puede mucho mas admirarte, Philotea, para que alabes mi piedad sobre infinita, el traxo la leña, y la madera para hacerme á mi la cruz, y crucificarme en ella; y lo que es mas, padeci en ella, de la manera que puedo padecer las ofensas que me haceis: aquella misma madera la vuelvo cruz para el, y lo premio, lo perdono, y lo corono con ella, haciendole padecer con ella, lo que con culpas terribles me hizo él propio padecer. De suerte, que con deleytes contra mi grangeó sus penas, y con las penas que padece en sì, le quito las culpas, y doy eternos deleytes, y hago que me sirva à mì lo que él hizo contra mí.

Otras veces se forman en mis siervos las cruces, (y con esto respondo á la segunda duda, que acabas de proponer) con la materia que dán los comunes estados permitidos de mi Iglesia; los quales, siendo laboriosos, y llenos de trabajos, y fatigas, yo con mi gracia, y con darsela, para que me los apliquen, las hago cruces muy meritorias, segun el valor que les dà la caridad, y à la proporcion que

m

mi gracia enciende esta caridad.

Claro està, que el Labrador que padece frios, nieves, hielos, sudor, pobreza, necesidades, y trabajos sin medida, si lo padece por mí, es una cruz sumamente meritoria, y padece lo mismo que padeciera sin mí. Pero haciendolo por mí, y aplicandomelo á mí, es cruz, lo que sin la aplicacion fuera solo trabajo; y tanto mayor trabajo, quanto no me obliga á milm shalal

Los Reyes, los Principes, los públicos Magistrados, los nobles, los casados, los continentes, todos tienen, y padecen connaturales

trabajos á sus mismos estados, y profesiones; y estos, si estan en mi gracia, y me ofrecen sus trabajos, y los toleran por mì, y los llevan en mi amor, y tienen paciencia en ellos, é imitan mi paciencia en su paciencia, hacen cruces los necesarios trabajos, y son sumamente meritorias; y lo que es mas, les admito por meritorio, y por santo la honesta recreacion, el descanso, el comer, el dormir, y todo aquello que se dá á una justa buena, y moderada, aunque sea gustosa recreacion, como no sea superflua, ni viciosa, ni de agena regla, de medida, y rectirud. Aa

tud. Todo esto, si me lo ofrecen, y aplican, siendo honesto y recreable, pero hecho por mi amor, y en mi presencia, se lo admito como cruz, y es santo en su grado, como lo es lo penoso de la cruz mas, ó menos meritorio, segun fuere el afecto, è intencion con que lo hace cada uno, en orden á servirme, ó agradarme, y la caridad con que obran al hacer la aplicacion.

De suerte, que es posible, para que te maravilles, Philotéa, que llegue à merecer mas un siervo mio en un honesto entretenimiento, que otro en un penoso exercicio; (si aquel vence à este en los quilates de la caridad, y amor) mas con iguales quilates siempre vence el que ama, y pena el que solamente ama. Por no hacer estas aplicaciones los mortales pierden inumerables tesoros, é inmortales : pues el Christiano, que está en mi gracia, solo con los trabajos necesarios de su estado padecidos por mi amor, se fabrica una excelente corona de una santa, y necesaria cruz; y es inutil para él por faltarle mi memoria caridad, y aplicacion, lo que fuera para él utilisimo con ella.

Tambien reparto otras cruces, permitiendo en mis siervos tribu-

la-

mo son, quando la el santo zelo ) mortifica, y crucifica al que yo quiero que pene. Otras yo mismo la fabrico, con enfermedades, y dolores, y otros regalos, que purifican las almas, en figura de cruces, y de trabajos, que despues vienen à ser gloriosisimas coronas. Tambien reparto otras cruces mas sutiles en los mismos gozos de mis siervos, quando el alma santa siente el gozar en

laciones, persecuciones, esto natural, con el deseo afrentas, aflicciones, de padecer por servircon que pruebo, y exer- me. De suerte que por cito su virtud. Y estas mi amor siente el guscruces, unas veces de- to del comer, del dorxo que las formen otros mir, del descansar; con mi permision, co- porque querria penar, y padecer por mi amor, culpa agena, (y tal vez sin descansar. Tambien hay otras cruces en que padecen mis siervos, que las forma mi amor en los mismos gustos espirituales, quando yo con mis favores les honro, y ellos querrian mas por mi amor penar atribulados, y perseguidos, que no gozar, ni aun de mí favorecidos; y dentro de la resignacion reciben mis favores como penas, aunque yo los ofrezco como gozos.

> Tam-Aa 2

Tambien hay otro genero de cruz mas delgada, y meritoria en mis siervos, quando el fuego de miamor abrasa al alma, y la hace que pene con el amor por miamor, y penallagada, y abrasada de mi amor : y yá la aflige la ausencia de mi presencia; yà la atormenta el peso suave, dulce, y ardiente de mi presencia, y amor, y siempre anda suspirando, y penando; unas veces si me tiene, y me goza con el que no gozar , ni aun

de mi favorecidos; y

dentro de la resignacion

reciben mis fivores ca+

mo penas, aunque yo

les oficzce como go-

gusto de tenerme, que no cabe en sì, ni es bastante à contenerme; y otras, sino me le manifiesto, con el ansia de buscarme, de hallarme, y de gozarme. Finalmente, Philotéa, de inumerables maneras reparto à mis siervos cruces proporcionadas á mi intento, y à su bien, para que pueda seguirme cada uno con su cotidiana cruz; suya, porque me siguen con ella; mia, porque se la doy.

cruces, y de trabajos, que despues vienen à ser gloriosisimas coronas. Tambien repento otras cruces totas suelles en los mismos gozos de mis servos, quando el alma sutra siente el gozar en sutra siente el gozar en

LI-

Tam.

Aaa

# IBRO SEGUNDO.

PERECRIMACION DE PHILOTEA

sorre los horabros

# PRIMERO

obro yo aquello PHILOTEA A TOMAR la cruz del Señor sobre los bombros, pero pretende admitirla, sin despojarse de las galas que traía.



O pudo Philotéa resistirse a tanta

luz: y aunque no sacudidos del todo los temores de su animo repugnante al camino de las penas, se rindió, y arrodillada, dixo à Christo Senor nuestro: Aqui, Señor postrada, me ofrezco à seguir vuestro camino: yá mi dureza es menor, que no vuestra vocacion: ponedme, Señor, la cruz a vuestro modo, de vuestro gusto, y medida. Conozco, que eso es lo que me conviene. No quiero mas voluntad, que la vuestra, mis hombros están aguardando esta utilisima carvado mi discurso, v resg

recingiences Con mu-

que ahora merecias que

Viendo el Señor à Philotéa à sus pies arrodillada, rendida, y convencida, la dixo: Yà

era tiempo que se rindiese tu voluntad à la mia, Philotéa, y aunque ahora merecias que te negase este bien, no obro yo aquello que vosotros mereceis, siempre doy á mi Piedad lo que falta á vuestros merecimientos. Con mucho gusto te honraré con mi cruz, y te ayudaré à traerla, como tu te dispongas á llevarla. Entonces Philotéa, asustada, y afligida, dixo: pues, Schor, qué me falta, si yà desde luego estoy pronta à seguir este camino, y he cautivado mi discurso, y rendido mi voluntad á la vuestra? Es menester, dixo el Señor, que comiences à obrar confor-

me a mi voluntad, antes de tomar la cruz. Cómo quieres traerla sobre los hombros con esos vestidos ricos, y esas galas, y esos tocados vanisimos, y esas rosas que traes sobre la cabeza? Necesario es despojar la vanidad, por vestirte de la humildad. Es menester que haya proporcion de mi cruz à tus vestidos. Mi cruz es, y significa pobreza, humildad, austeridad; tu vàs vestida de vanidad, y riquezas; no es posible que se compadezca cruz, y galas, ostentacion y humildad?

A esto, afligida Philotéa, respondia. Fuertes son vuestros preceptos, Señor, rigurosas

vuestras leyes. No basta traer la cruz sobre los hombros, sino despojarme primero por la cruz para traerla, de lo mismo que podia ser ornamento en el llevarla? Qué impiden, qué dañan las galas para la cruz ? No podré traerla sobre los hombros, vestida con lucimiento, y decoro, y serà mas estimada? Quanto es mas lo que se honra vuestra cruz, quando vean que la traen, y la adoran los ricos, que no los pobres? Quanto es mas justo, que la sirva el poder, y la riqueza, que no la pobreza, y mendiguéz? Quanto mejor parece en el mundo que traiga la Cruz una per-

nol meos

sona lucida, y rica, que no el pobre, el desnudo, y el mendigo? No crece el culto, y la adoracion con la autoridad, opulencia, grandeza, y poder de los que adoran? Que veneren à vuestra cruz los desnudos, y los pobres, justo es; pero no tanto como que la adore lo rico, lo poderoso, y lo grande. Este sì que es credito de vuestra cruz, misterio inefable de su excelente virtud, y propiamente su triunfo.

¿Qué es esto, dixo el Señor, Philotèa ? Pides la cruz, y te niegas á la cruz ? Resistes á lo que pides ? Arrodillada me pides la cruz, y arrodillada te resistes á la cruz? Pides la cruz material, y huyes de la cruz formal? Quieres la cruz en el cuerpo, y reusasla en el alma? Entonces Philotéa dixo : Señor, yo pido la cruz, y deseo, y quiero seguir el camino de la cruz, mas nunca he pedido, ni ofrecido desnudarme de mis galas, para seguir este penoso camino; y asi, con vuestra santa licencia, ni me opongo á lo que pido, ni falto à lo que he ofrecido. Al fin , Philotea , dixo el Señor, nunca has de entrar por camino, y quando yo quiero ponerte la Cruz, vuelves á la misma pretension, de hacer tuya, la que yo te ofrezco mia. Yo

quiero que sea alma de esta cruz mi Voluntad; pero tu no quieres, sino echar de ella á mi Voluntad, y desterrada esta, que la anime tu propia propietaria voluntad.

Señor, dixo Philotéa, mandarme Vos despojar de mis galas, no es ponerme la cruz sobre los hombros, sino sobre el corazon; y no es lo mismo, Dios mio: porque ponerme sobre los hombros la cruz , es añadir a lo que tengo; pero despojarme de mis galas, es quitar de lo que amo: no es todo uno, el quitar, que el anadir, con que se vá el sentimiento adonde llama el do-

lor

nor que lo exterior nunca daña á lo interior, y que puede estár el corazon muy vacio de riquezas, teniendo el cuerpo adornado de ellas, podiais tener por bien de dejarme con mis galas, y adorno de mi persona, y con ellas llevaré, y traeré mas lucida, y adorada vuestra cruz.

#### capinas ay en lo inte-CAPITULO II. fender con tu propialyo-

Reprende el Señor á Philotéa, porque no quiere dejar sus galas para tomar la Cruz sobre sus o chombros. Les sess sup

estan en el cuerpo N IVII cruz, Philotea, dixo el Señor, mas credito cobra adorada de los ricos, que de los

SO-

lor; y asi supuesto, Se- pobres; pero mas facilmente la traen los pobres, que no los ricos; y tu no has de tratar ahora de acreditar á mi cruz, sino de traer con toda humildad mi ra poderla tract?. zuro

> b Finalmente, oda estás, Philotéa, llena de contrariedades. Tu pides cruz, y te niegas á la cruz. Tu dàs á entender, que no tienes en el corazon las galas, y por otra parte no quieres soltar las galas. Tu quieres hacer mi Voluntad, y á cada paso resistes mi Voluntad. Si no tienes en el corazon las galas, dexa que yo te las quite. Si aborreces las riquezas, por qué reusas dexar lo que yà comenzaste à aborrecer?

Bb

Si no las tienes, como quiero es, que salgan te resistes al dexarlas? Y fuera del alma. Si yo si al dexarlas te resistes, viera, que á la primera luego las tienes, y no quieres mi cruz, que ce, de que dexases esas consiste en dexar, y despojarte de todo, para poderla traer?

A quien tengo de creer en ti, Philotéa, a lo que oigo, ó á lo que veo ? Qué modo de aborrecer lo que se riene, es vivir el alma asida à lo que niega que tiene? Que importa que tu digas que aborreces lo que tienes, si quando yo te lo pido, te ases fuertemente à lo que tienes? No so lo tienes esas galas en el cuerpo, sino muy dentro del alma. Y yo, Philotea, no quiero que las dexes por quitartelas del cuerpo, lo que

viera, que à la primera proposicion que te hice, de que dexases esas galas, y vanidad, las dexabas facilmente, me podias persuadir, que no tenias en el corazon las galas, y ornamento de tu cuerpo; y que esas rosas de tur cabeza no tienen en el alma las espinas, y en lo interior las raices; pero defender con tu propia voluntad las galas, que para darte mi Cruz quiere reformar la mia, claramente manifiesta, que esas galas, no solo estàn en el cuerpo, sino en lo mas hondo de tu propia voluntad, que es lo mas interior del alma. Antes bien, no

16

dd

solamente manifiestan, que tienes en el corazon las galas, sino que ellas tienen cautivo á tu corazon. No las tienes tu á ellas, Philotéa, ellas son las que te tienen à tì. Pero al fin, tu pides, que yo te ponga la cruz, y te dexe con tus galas?

Sì Señor, respondió Philotèa, y yo la traeré de esta suerte muy contenta; porque con eso andaré, por una parte aprovechada, y por otra consolada, y podrá tolerar el cuerpo los trabajos del espiritu: este alegre con la cruz, aquel consolado con sus galas. Y de la manera que con los dos pies de naturaleza, y gracia, se anda

huntad ? Ouc

mejor en esta vida, porque con el uno solo no es posible : andare mas fuerte, y seguramente, dandole á la naturaleza su consuelo, y su fomento à la gracia. Mi corazon serà todo de la cruz, Señor mio, pero las galas del cuerpo. Al mundo darélo menos, y lo peor, que es lo caduco, y transitorio; pero lo mas, y mejor, Señor mio, á Vos, à vuestra cruz, a vuestro camino, y gracia. sup enlar

Qué sutilmente, dixo el Señor, discurre tu propio amor, Philotéa, y despues de eso se conoce de muy lexos, que son discursos de propio amor. No solo quieres abrazarte con tus galas,

Bb 2 y

y con eso negarte à mi cruz, por no negarte á cus galas , sino que llegas à pensar, que he de dejar de entender tus delgadas falsedades: Y yo que estoy penetrando tu engañado corazon, juzgas, simple Philotea, que puedo ser engañado? Dices, que quieres darme à mí el alma, pero à tus galas el cuerpo. Si eso es asi, y me concedes el alma, por què no me dás las galas que tienes dentro del alma, y están adornando el cuerpo? Quien dá el alma, Philotéa, todo lo da con el alma: pues si yo te pido las galas que traes en el alma al tenerlas, (aunque en el cuerpo al usar-

las ) por què me niegas las galas, que quiero que dexe el cuerpo, en señal de haberlas dexado el alma? Si tu dices, que me dàs el corazon; y el alma del corazon es la voluntad, y mi Voluntad à quien dàs el corazon, quiere que me dés tu voluntad, que es el alma de tu corazon; por qué con negarme las galas que yo te pido, me niegas tu voluntad, y defiendes de la mia tu engañado corazon? Quieres que yo crea, que me dàs el corazon, y el alma, si me niegas, y resistes con tu propia voluntad à mi Voluntad Divina? O quieres darme el alma, y el corazon vacio de voluntad? Qué

Qué embolismos, qué enredos, qué laberintos son estos, que en tì veo, Philotéa? Tu quieres darme la voluntad; pero quieres quedarte con toda tu voluntad. Tu quieres darme à mi el alma, pero quieres dàr à tu cuerpo, y à tus galas la voluntad y el corazon de aquella alma. Tu quieres darme à mi el alma, y el corazon; pero al mundo, y à la vanidad el cuerpo, y el corazon. Tu quieres echar las galas de tí; pero quedarte con las galas sobre tí. Tu quieres cruz en el cuerpo, y te resistes al recibirla en el alma. Tu por una parte dices, que quieres seguirme, y por otra no quieres obedecerme. Ahora dices, que me dàs el corazon, y ahora me niegas el alma del corazon. Pides la cruz para el cuerpo, no la quieres en el alma, y luego me dàs el alma, mas las galas á tu cuerpo, y por otra parte dices, que estarán solo en el cuerpo las galas, pero la cruz en el alma.

Tu quieres andar con dos pies, de gracia, y naturaleza, por la vida espiritual, que es lo mismo que decir: que quieres andar con dos pies, uno de oro, otro de barro; este fragil, aquel fuerte. Qué monstruosidades son estas, Philotéa? A qué terminos, à qué despe-

#### 198 PEREGRINACION DE PHILOTEA

ñaderos te guia esa propia voluntad?Cômo discurres tan desatinada, y ciega?

CAPITULO III.

Procura Philotéa satisfacer al Señor, persuadida que se compadece amar las galas, y el espiritu, y el Señor la desengaña.

Señor, dixo Philotèa, el andar con los dos pies de naturaleza, y gracia en esta vida, parece que no solo es utilisimo, sino del todo necesario, y aun forzoso, pues cómo puede obrar el alma sino en la caxa del cuerpo? Cómo podemos obrar sin estos sentidos? cómo puede lo espiritual obrar sin lo corpo-

ral? cómo podemos pasar sin vér, sin comer. sin vestir, sin descansar ? cómo puede obrar el espiritu, sin sustentar á la carne ? Ha habido Santo en el mundo, ni vuestra Madre Santisima, ni vos mismo, Senor mio, que sois el origen, y la fuente de toda la santidad (con que lo podeis todo) que haya vivido en carne mortal, sin carne? Pues por qué yo no podré caminar con los dos pies de naturaleza, y gracia? Por què no podrè caminar con el cuerpo, y el espiritu muy unidos, y conformes entre sì? Por qué no podré caminar en el cuerpo con mis galas, y con la cruz en el almazur v , ossug ur

Siempre andas, dixo el Señor, llena de equivocaciones, Philotéa, y
ese propio amor que te
anima, alma de tu propia voluntad, te ciega,
y te desanima, para no
seguir en rodo à mi voluntad.

- No hay duda, que yo, mi Madre, y quantos Santos ha habido, y hay, obramos con el espiritu, y el cuerpo, con la gracia, y con la naturaleza; pero muy diversamente que tu, y no solo diversos, sino diametralmente contrarios. Porque nosotros hicimos que la naturaleza vaya sirviendo à la gracia; pero tu quieres, que la gracia sirva à la

,U

naturaleza, Nosotros tomamos de la vida natural lo preciso, para darle lo precioso á la vida espiritual; pero tu niegas à la espiritual lo precioso, que es tu voluntad, para darla en todo lo temporal. Nosotros dimos al cuerpo lo menos que puede ser, y tu dàs à tu cuerpo la voluntad, que es lo mas que puede ser. Los Santos tienen su corazon en Dios, y en el Cielo, aunque con los exercicios, y el cuerpo viven ocupados en la tierra; pero tu tienes el corazon en tus galas, y en el suelo, y el alma asida à la tierra, muy olvidada del mas con galas, v.olsiD

Finalmente, los San-

tos hacen de gracia al pie de naturaleza; porque si comen, es lo preciso, huyendo de lo superfluo; si viven, si beben, si hablan, si caminan, si duermen, si descansan; es con su regla, y medida, y obrando en todo por Dios, con Dios, para Dios. Pero tu haces de naturaleza, y terreno el pie que llamas de gracia; porque todo lo quieres gobernar por lo terreno, y yá quieres seguirme sin cruz,por no padecer en cruz; sino gozar de deleytes, que se oponen à la cruz; yà quieres cruz, pero con limitaciones; ya quieres cruz, mas con galas, y quieres mas tus deleites, y

tu gusto, y tus galas, que mi cruz.

De aqui resulta, que los dos pies que tu llamas en mis siervos de naturaleza, y gracia, de espiritu, y carne, no son sino de gracia, y espiritu, sin naturaleza entrambos; porque aunque lo material del comer, del dormir, del descansar, del sustentar al cuerpo, parece carne, y naturaleza, y lo es; pero lo formal, y la intencion con que se obra, y la sobriedad, peso, y medida con que se hace, y el fin por que se hace, y la presencia de Dios con que se hace, es del todo espirigracia; perotu qui laut

Por el contrario en

traer mi cruz, preten- cruz. des, que sea, ó parez- Pero porque à ti napropietario, y tempo- Philotéa, si no la misral:porque aunque apli- ma experienc ia, quiero cas los hombros à la compadecido de tí, que cruz, le niegas el cora- véas, y toques con lo zon, y no la traes en el practico, lo que no acaalma, como yo quiero, bas de percibir con la sino debaxo de los pies fuerza del discurso; y de tu propia voluntad, pues tu quieres traer socomo tu quisieres, con bre tus hombros la cruz, que asida siempre á tu yo te darè à escoger propia voluntad, Phi- cruz, sin que tu te deslotéa, parece espiritu lo pojes de las galas, y proque no es sino propia barás, y veras, si de voluntad. Todo es natu- esa suerte podrás seguir raleza, y carne, y mi- el camino de mi cruz. seria en tí, y corrupcion lo que te parece espiritu, y no solo quieres caminar con mi cruz, sino que cojeas del un pie, y con entrambos

tì, aunque el un pie de pies vás huyendo de mi

ça espiritual, no es sino da te ha de convencer, aquel eminence momes

cipulos de le cruz, cuma

dilated a place, capaci-

sime, hermosiciana, y

#### CAPITULO IV.

Dale el Señor á escoger d Philotéa diversas cruces, y se halla sumamente confusa, toma una, anda con ella; pere no por el camino de la cruz.

Iendo el Señor requeriendo aquella bondad divina, que fuese desengaño, y la luz de Philotéa, le abrio los ojos, y vió al pie de aquel eminente monte, por donde subian á la corona los animosos discipulos de la cruz, una dilatada plaza, capacisima, hermosisima, y

toda ella sembrada de inumerables cruces tendidas por aquel suelo, y de diversas medidas, y proporciones, unas grandes, otras pequeñas, unas gruesas, otras delgadas, unas largas, otras cortas, unas redondas, otras quadradas; y era cosa muy notable, suelta à Philotéa à ele- que con ser tantas, apegir cruz á su gusto, y nas habia una, que en todo fuese de la medida de la otra; y de la manela ciencia practica el ra que las caras, y las voces son todas diferentes, conser compuestas de unos mismos miembros, y organos, asi aquellas cruces, conservando todas la forma de cruz, eran siempre en algo tan diferentes, que ningunas concurrian entre sí, sin que las señalase alguna parte, que las hiciese diversas, y diferentes.

Asi como el Señor manifestó à Philotèa este misterioso campo, le dixo:

Ea, Philotéa, yá tienes en que escoger, pues
quieres seguir la suerte
de tu eleccion. Yo compadecido de tí, te la he
dexado; pues desconfiada no te has fiado de
mí; escoge de todas estas cruces, que hay aqui,
la que te venga mejor.

Oyendo esto Philotéa, se puso en gran confusion. Lo primero, porque comenzò á temer á la vista, y en presencia de la cruz, la que antes discurria mas ani-

Quid.

mosa en su ausencia.

Porque antes miraba
el penar como futuro,
ahora lo veía yá presente. Antes todo era
discurrir en el penar;
ahora yá era penar sobre
discurrir; y nuestra naturaleza, que es valerosa al desear, es cobarde,
y temerosa al obrar.

A esta congoja se añadió la de la misma eleccion; porque no era facil escoger entre inumerables cruces, pues la misma multitud, y variedad confundió, y hacia mas dudoso al elegir el juicio en el resolaver.

cstendiendo la vista por todo aquel numero inmenso de cruces, se puso

á dudar, y à pensar, y damente el camino de ponderar, qual de ellas sería mas à proposito. Miraba con grande afecto á las grandes, porque queria, que yá que escogia cruz fuese tal, que con ella luciese, y fuese mas aplaudida, y mirada, y admirada en el camino; pero luego que veía su grandeza, le parecian superiores à sus fuerzas. Por el contrario, las pequeñas le parecian desiguales á sus culpas, y à su honor, y estimacion. Too behold

Las medianas le parecian cruces comunes, y ordinarias, y no decian con el punto en que deseaba poner su vanidad el credito, y estimacion de seguir debila cruz.

Tambien en la eleccion de las cruces, entre las de una misma orden, como habia grandisima diferencia de unas á otras, halló otra nueva confusion; porque comenzó à dudar, si la elegiria quadrada, ó redonda, larga, ò corta, angosta, ó mas dilatada, aunque fuesen de un mismo peso, ó medida.

Al fin, despues de haber dudado grande rato su eleccion, se arrojó Philotéa con grande aliento, incierramente, à tomar una cruz de las medianas. Trabajó por levantarla del suelo, y ponerla sobre sus hom-

bros:

bros: consiguiólo, y volviendose ácia la parte del monte, por donde iban subiendo inumerables seguidores de la cruz, tomò el camino que ella tuvo por mas seguro para él, y fue caminando por su senda. Anduvo muy largo espacio ácia él, con alegria, y consuelo, cada instante con mas fervorosos pasos; pero sucedióle una cosa muy maravillosa, y rara, pero tristisima, y fue, que quanto mas parece que se acercaba, mas se alejaba del Monte Santo que deseaba, y buscaba. De manera, que aquellos que en él estaban, à quien veía muy cerca a los principios, y 1300

al comenzar, y creía que yá los iba alcanzando, yà los veia tan lexos, que apenas los divisaba. Y aun es esto menos, que lo que luego le sucedió; porque habiendo andado mas espacio, vió que habiendo comenzado con la cara, y el cuerpo enfrente del Monte Santo, se halló vueltas á él las espaldas, alejandose por el camino contrario. Con que habiendo comenzado siguiendo, y para seguir el camino de la cruz, se vió en el contrario camino, trabajando con su cruz.

Pero lo que admiraba mas á la triste Philotéa era, que iba perdiendo la luz con el camino, penando siempre en su cruz; porque el Señor, que se quedó al pie del monte, no alumbraba á Philotea, pues quanto mas caminaba con su cruz, tanto se alejaba de Jesus, de su Cruz, de su monte, y de su luz, y tanto mas se acercaba á unos terribles despeñaderos. Pusose con esto en grandisima confusion la afligida Philotèa, y decia: Qué es esto que estoy mirando, Dios mio! O el monte camina huyendo de mì, ó yo me alejo del monte! O aquellos huyen con grande velocidad, ó yo sigo con grande torpeza para alcanzarlos! A los que antes podia ver,

quando no tenia cruz, yá con ella los he perdido de vista! Los pasos que voy dando à entrar por el monte de la cruz, me vàn apartando de él! Al que dì el rostro, voy yà dando las espaldas! Y siendo mi deseo ser uno de sus seguidores, voy huyendo de aquello que yo deseo seguir! Mas siento el peso de esta congoja, que no el de la misma cruz.

Comenzò con esto à afligirse, y suspirar, y pedir socorro à Dios, y á decir: Ay de mí, que elegí la cruz, para seguir el camino de la cruz, y me he quedado con la cruz, pero no con el camino! Por huir de la cruz al pade-

cer, me he quedado con el peso, y sin la cruz, pues no llego con la cruz a merecer! Traigo la cruz, y andan ausentes de mi los merecimientos! En peor estado me hallo que sin Cruz, pues sin ella miraba mas de cerca à aquellos que deseaba seguir, y con ella he perdido yá el camino, y no tengo á quien seguir caminando, porque camino sin cruz, sin luz, ni camino! Mas cómo habia de hallar la luz, la cruz, ni el camino, si dexé el verdadero camino, que es el que me daba el Señor, mi guia, mi camino, y luz? Comenzó con eso á despedir tiernas lagrimas, y ardentisimos suspiros, y soltando de sí la cruz, llamaba con gran ternura al Señor.

Viendo afligida à Philotéa aquel Divino Maestro, no pudiendo su piedad negarse á sus tristes quejas, fuese á ella, y la dixo. Què suspiros son esos, Philotéa? Pues cómo comenzando tan contenta, y fervorosa, te hallas tan triste, y desconsolada? Tu no escogiste la cruz para emprender tu camino? Cómo perdiste el camino, y has arrojado la cruz? Ay, Senor, dixo entonces Philotéa, cómo vuestras permisiones son nuestro mayor castigo! Ay, Señor, que presto el escarmiento me ha enseñado à obedecer! No quiero yá ser hija de mi eleccion, no quiero fabricarme la fortuna; yá
no mas defenderme con
lo vano de lo bueno:
volvedme, ó camino,
guia, y luz, á restituír
á la luz: dadme, Señor
vuestra cruz, ponedme en vuestro camino.

Vés, Philotéa, dixo el Señor, como es recalcitrar contra el aguijón, escoger tu la cruz, y el camino, y que al instante te ha faltado el camino, luz, y cruz? Vés como aquel que parecia fervor para seguirme, eran pasos veloces para dexarme? Señor, dixo Philotéa, cómo ha sido esto? Por qué

caminando ácia el monte, me he alejado tanto de él? Y quando buscaba la luz, me iba entrando en las tinieblas, y buscandoos, bien, y seguridad eterna, iba hallando precipicios?

La razon, Philotéa, por que te perdiste quando creías que acertabas, y por que corrias à turuina, quando tu juzgabas caminar à la corona, es porque no era camino mio, sino tuyo el que seguias; y aunque aquella Cruz era mia antes que tu la tomases, y estaba alliexpuesta para darla á quien yo se la aplicase; pero tu la hiciste tuya con tomarla de tu mano, y

por tu propio, y propietario dictamen, rehusando el tomarla de la mia, ó con mi orden. A que se añade, que esas galas, y el propio amor con que vives, y obras, sin rendirte à cosa alguna de quantas yo te aconsejo, te llevan por tu camino, que es muy contrario del mio; porque el mio, es negarte á tu voluntad, el tuyo es negarte á mi voluntad. Mira, pues, desdichada Philotéa, como negada à mi, y á mi voluntad, y del todo rendida á tu voluntad, puedes seguir mi camino. De aqui ha resultado, que quando tu propio amor caminaba á su parecer àcia mì, iba caminando contra mí: y quando te parecia que andabas derecha al Santo Monte de la Cruz, por donde ván mis discipulos, no solo de èl te alexabas, sino que ibas caminando, y llegando al precipicio.

#### CAPITULO V.

Pidele Philotéa al Señor, que la dexe con algunas galas, pues las traen otros con Cruz, y su Divina Magestad la dà admirable doctrina.

V Iendose Philotéa convencida con la ciencia practica, que suele ser mas eficaz, que no la especulativa, y que el Señor queria despojarla de sus galas para

Dd po-

### 2 10 PEREGRINACION DE PHILOTEA

ponerla la cruz, se resolvió à rendirse á su santa voluntad, aunque deseando quedar con algunas galas; porque no es facil à esta humana propiedad darlo todo de una vez, y asi dixo: Señor, si fuere posible, yo os suplico, que yà que no se compadece con mis galas vuestra cruz, no sea de todas ellas el despojo. Escoged, Señor, aquellas que mas quisiereis. Yà yo me allano en tomar la cruz de vuestra sagrada mano: yá estoy rendida à dexar las galas que mas quisiereis; pero todo, y de una vez, no es muy facil, Señor mio. Pobre, descalza, desnuda, y con

cruz, todo en un dia, cómo podré caminar? Yo, Señor, todo lo doy, pero dexadme con alguna cosa de este todo, que yo os doy.

Entonces, compadecido el Señor de tanta fragilidad, dixo á Philotéa. Està bien, yo vengo en dexarte con algunas galas, y adorno de tu persona, como tu me dés aquellas que yo quisiere. Bien sabes, Philotéa, que no pudo caminar con mi cruz sobre los hombros aquel poderoso Emperador Heraclio con sus ornamentos Reales, hasta que se despojó de ellos, y se puso otros muy pobres, à imagen de mi pobre-

dias conocer, quan dificultosamente podràs caminar con tus galas, y mi Cruz, pues no es posible andar tu con ella al traerlas, quando èl no pudo moverse trayendola, sin dejarlas.

Señor, dixo Philotéa, el Emperador Heraclio traia vuestra cruz original, aquella misma que fue Ara de nuestro remedio; aquella misma en donde vos sacrificasteis vuestra vida, para nuestra redencion, aquella misma que estaba bañada con vuestra preciosa sangre; pero esta que ahora me dais, no es sino imagen de aquella; y yo veo que

za; (a) y asi, bien po- traen en el mundo vuestra cruz inumerables personas, muy llenas de grandeza, de riquezas, de poder, y ostentacion, y no veo otra cosa en esta vida, sino grandeza, y cruz, poder, y cruz, galas, y cruz, riqueza, honra, estimacion, y cruz.

> Asi es, dixo el Señor, que mi cruz es adorada, y venerada de los ricos, grandes, y poderosos de la tierra, y muchos de ellos la traen, y se honran mucho con ella; y ese es uno de los misterios, y milagros de mi cruz, que siendo señal de afrenta, y de suplicio en sus principios, desde que yo la honré, Dd 2 con

<sup>(</sup>a) Baron. tom. 8. ann. 628. lit. E.

#### 212 PEREGRINACION DE PHILOTEA

con que en ella se cele- nos, y estos todos la resbrasen las bodas de vuestro bien, y fuese talamo de mi desposorio con las almas, que yo redimi en la cruz, que dase ornamento, y gloria de todo el mundo en el mundo la que era el desprecio, y la ignominia del mundo.

Pero es menester que sepas, que en esta vida, Philotéa, entre los mismos Christianos que reverencian mi cruz, unos sobre venerarla la traen en el cuerpo, mas no en el alma; otros la traen en el alma, y en el cuerpo; otros en el alma, y no en el cuerpo; otros ni en el cuerpo, ni en el alma. Los que veneran mi cruz son los Christia-

petan, y veneran; mas. hay algunos perdidos discipulos de mi cruz, porque la veneran con el culto exterior, mas no la siguen en lo interior; la adoran, mas no la traen; la estiman, mas no la llevan, son muy finos al adorarla, flaquisimos al traerla. Adoran mi cruz con los labios, pero no siguen con las costumbres mi cruz; son seguidores de mi cruz al venerarla, pero enemigos de mi cruz al platicarla, y seguirla.

De estos hay algunos que no solo veneran mi cruz, sino que la traen en el cuerpo, pero la arrojan por los deleytes de Baron, rom, 8, ann, 6

de el alma. Como son los que por su santa profesion ván adornados, y vestidos de mis cruces en la Iglesia, yà con habitos militares, yá Pectorales, yá escapularios, que significan la cruz, y aunque en su profesion manifiestan que traen la cruz en el cuerpo, para traerla en el el alma; pero como flacos se resisten al traer la cruz en el alma, aunque la traen en el cuerpo, porque huyen de padecer, y penar, y de seguir en lo interior la cruz, que traen exterior. Otros, y muchos hay, que traen mi cruz en el cuerpo, y en el alma, porque viven religiosa, y santamente, y

la que traen adorada en los pechos, la traen en los hombros, y en el alma venerada, y platicada, y con la mortificacion, la penitencia, la austeridad, la caridad, y la paciencia guardando las reglas de su santa profesion, procuran seguir mi cruz, y la adoran, veneran, y reverencian en lo exterior, y la traen en el alma, y en lo interior, y la platican en lo interior, y exterior. Topt y , soften

Otros hay que no la traen en el cuerpo, pero la traen en el alma, como son todos aquellos que se abrazan con mi cruz interiormente, y viven mortificados penitentes, aunque por su

#### 214 PEREGRINACION DE PHILOTEA

particular profesion no traigan la cruz en el cuerpo; pero la adoran con el cuerpo, y la traen dentro del alma, y viven siguiendome con su cruz, padeciendo en el alma, y en el cuerpo.

Otros hay, que ni la traen en el alma, ni en el cuerpo; porque ni ellos tienen profesion de traer la cruz en el cuerpo, ni la traen dentro del alma, sino que viven entre deleytes, gustos, y recreaciones, olvidados de mi cruz en el alma, y en el cuerpo.

Siendo esto asi, Philotea, es bien que sepas, que todos aquellos que adoran mi cruz; pero no siguen mi cruz, y con sus culpas son ene-

-asc

migos de micruz; estos dexan mi cruz por sus culpas, son malos discipulos de mi cruz, y asi son todos los Christianos, que en la creencia adoran mi cruz; pero en las obras huyen de seguir, y de platicar mi cruz.

Los que traen la cruz sobre los cuerpos, pero se niegan à ella en sus almas, huyendo de las penas de la cruz, y no siguiendo como debian su regla, su profesion, ministerio, Dignidad, ó vocacion, aún son mucho mas malos que no los otros; porque en mas obligaciones son peores; y con la cruz representan santidad, y maldad con las

costumbres, y tienen la profesion de perfectos, la vida de relaxados; y à estos se les traen interior, adoraaguarda duro juicio, delgada cuenta, y asperisima sentencia. Pero los que traen la cruz en el cuerpo, y en el alma, y cumplen con las obligaciones de su santa profesion; estos son discipulos interiores, y exteriores de mi escuela, son los Grandes en el Reyno de los Cielos, y à quien yo amo muy tiernamente en la Iglesia Militante, y á estos se les aguarda gloriosisima corona en la Triunfante.

Los que solo la traen en el alma, y se hallan sin profesion particu-

lar de traer mi cruz en el cuerpo, pero con santas costumbres la da, y platicada en el alma, tendran muy grande corona como los otros, aunque por su vocacion serà mayor la de aquellos, por ser mas perfecta profesion, si no es que la caridad de los unos exceda á la de los otros.

De aqui resulta, Philotéa, que los que tu dices, que traen la cruz con las galas, si la traen no imitando, ni siguiendo mi cruz, sino tratando de deleytes, de gustos, recreaciones, vicios, pasatiempos, asimientos, no son buenos seguidores de mi

cruz; y si á estos si- Philotéa, no te hallas

con las galas, porque tomes mi cruz, dexas su profesion pide ga- mi cruz por tus galas, las, y lucimiento ex- y quieres hacer paces terior, pero el alma entre la cruz, y las gaama la cruz, y la si- las, y tener en el alma gue interiormente, y con las galas á mi cruz, con santas costumbres, y dentro de un Temy virtudes, y humilde plo introduces à la Armortificacion, y peni- ca del Testamento, y tencia, oracion, y de- al Idolo de Dagon; y vocion, me sirven en en una Iglesia á Dios, una vida santa interior; y al mismo Belial; y en (que cabe muy bien en una pieza las tinieblas, una lucida, y rica ex- y la luz. terior) estos hacen cruz Y esta propiedad de las galas, y no las que gobierna tus distraen en el alma, an- cursos, se conoce clates las desprecia su al- ramente en la resistenma, y las traen solo en cia grande que haces á

gues, te perderàs co- en ese estado: porque mo ellos. queriendo yo, que de-Pero si traen la cruz xes las galas, para que

el cuerpo. mi vocacion; porque Pero tu, propietaria todos aquellos que de-

fienden à sus galas de mis voces, aunque parece que esté en el cuerpo su lucimiento, y su gala, no está sino muy dentro del alma, pues sale contra mí á defender la voluntad en el alma, lo que está adornando al cuerpo. Pero porque veas, Philotéa, que me acomodo à tu deseo, yo vengo en darme contigo à partido: yo te permitiré las galas que adornan tu cuerpo, como dexes que yo escoja de ellas las que yo juzgáre que mas destruyen á tu alto: cambien lo estoy à

descalzarme , para pi-

### CAPITULO VI.

Escoge el Señor de las galas de Philotéa las que parecian mas al intento de seguirle con la cruz sobre los hombros.

I Educida Philotèa á que el Señor escogiese las galas que mas quisiese, para que mas facilmente pudiese llevar la cruz, le dixo: Senor, aqui estoy sujeta à vuestros preceptos: Señor, á vos os toca el mandar, pero á mi el servir, y obedecer: mis galas son yá adoraros, y mi ornamento seguiros: mi gala solo es la cruz, y quando me desvio de la cruz, es mi ruina, Fe

mi perdicion; y no mi ornamento, ò gala.

Viendo el Señor tan resignada á Philotéa, la dixo: esas son palabras de salud, verdad, y vida, Philotèa: asi tus obras se ajusten à tus palabras. Para que sigas mi cruz, conviene que te despojes de esas rosas que traes sobre la cabeza: dexa caer ese cabello adornado, y adorado de tu loco corazon. Tambien conviene que te descalces; porque el monte que has de pisar es tierra santa, y no puedes andar sino descalza por él. Todo lo demás te lo permito por ahora, hasta que el calor de mi amor, y

de mi luz, te la dén para quitarlo. , 2000 alar

Oyendo Philotéa esta sentencia, no se atrevió à reusar su execucion derechamente, sino que por via de preguntas, y dudas, como que lo hacia para procurar la luz, y obrar con eso resuelta, y determinada, intentó dilatar lo posible su despojo, y asi le dixo al Señor: pronta estoy, ó eterno Bien de las almas, á despojarme de las rosas, y dexar suelto el cabello, que aliñado, y encrespado, era todo mi ornamento: tambien lo estoy à descalzarme, para pisar con debida reverencia ese mysterioso monte.

Pero os suplico me digais antes de hacerlo, ¿por qué, Señor comenzais mi despojo por estos dos tan desiguales estremos? Por ventura, no era mejor quitar las galas de el cuerpo, y despojarlo de tantas superfluidades; que no desnudar los pies, y quitar su ornamento á la cabeza?

Gonozco tu false-dad, Philotèa, dixo el Señor, y que esas du-das son para dar treguas à la execucion; pero quiero que enseñada toleres tu despojo mas resignada, y gustosa.

Esas rosas, y lazadas, Philotéa, que traes

sobre tu cabeza, significan la vanidad, y ligereza con que tu propio amor gobierna á tu corazon; y eso es lo primero que yo he de quitar de tì, para que dexandote á tì, puedas con la cruz sobre los hombros, buscarme, y seguirme à mì: significan los deseos con que andas de ser amada, estimada, y aplau dida; y esos tengo de quitar en tì, para que puedas buscarme, y seguirme à mì: Esas que son flores para tí, son espinas para mì, pues quando habian de salir de tu cabeza propositos, y deseos de seguirme, y de servirme, traes galas para ofenderme.

Señor, dixo, Philotéa, yo creí que comenzarias en mi por el corazon, y que primero despojariais mis deseos, y propiedades de el alma, y hecho esto, fuerais despojando el adorno, y flores de mi cabeza.

No, Philotéa, dixo el Señor, primero quiero curar en tí la cabeza, antes de curar el alma; porque el daño de tu alma depende de tu cabeza.

Todo tu daño, Philotéa, consiste en tener malos dictamenes, y andar el juício muy fuera de su lugar. Consiste en pensar, que el gusto, y el deleyte es el sumo bien á que aspi-

ran tus deseos: con eso todo quanto obras lo enderezas á este fin, y en todo te estàs mirando; y tu amor propio es un espejo en que te registras todas tus resoluciones; y aquello que haces, aunque te parezca que se endereza á los otros, todo lo vienes à hacer por tí.

Si haces gustos à los otros, es por hacerte aplaudida de los otros: si amas, es porque te agrada el objeto que amas, y quieres ser amada, y adorada de los otros; y si à tí no te amáran los otros, luego los aborrecieras: la amistad la mides por tu propia conveniencia, y el que parece

amor

amor à otros, es amarte á tì, y no á los
otros. Con eso necesito de curar este dictamen, y de quitar esos
lazos, y lazadas, y rosas de vanidad que traes
en esa cabeza. Necesito de dar luz, y desnudar á ese ciego entendimiento, para que
abiertos los ojos alumbre tu voluntad.

No conoces, engañada Philotéa, que no
te crié yo á tí para tì,
sino solo para mí? No
conoces, que no hice
yo á las criaturas para
sí, sino solo para mí?
No conoces, que el fin
á que deben aspirar todas las cosas soy yo, asi
como soy el principio,
y el origen de las co-

VILLE

sas? Què tendràs con que te quieran? Qué tendrás con que te amen? Qué tendrás con adornar tu cabello con flores, apenas nacidas, y yà desaparecidas? Que tendrás con esos lazos, sino lazos, y embarazos? Qué tendrás con ser amada, sino desdichas de aborrecida? Por ventura, es mas la hermosura amada, que una flor hoy aplaudida, y mañana yá marchita, yá pisada, ya ajada, y desestimada?

Y qué tendré yo con que te amen á tí, si tu me ofendes á mí? Qué te deberè yo á tí, con que el amor que me debe el alma à mì, lo emplee engañadamente en tí? Dos daños causas, ó perdida Philotèa; quitasme tu amor, que me debes de justicia, y en los otros causas el mismo engaño, y guias al mismo daño, ruina, y perdicion, é injusticia. Dite Yo el entendimiento, y las potencias, y los sentidos, y la hermosura del cuerpo, para que con ellos me ofendieses? Dite el alma, para que con ella fabricases mis penas con mis mismos beneficios, ó para que con ella me sirvieses, y promovieses mi amor, mi honor, y mi servicio? No eres mi criatura, y hechura, y te debes á la mano que te crió, y

te formó? Qué tienes, que no sea de mi mano? Mira en tì, y mirate á tì, y señala una cosa buena, que te la debas à tí. Pues si toda te debes à mí, por què te niegas á mì, y te concedes, y entregas à todos el amor desordenado, que asi te gobierna en tí? Asi se pagan beneficios con ofensas? Asi lastímas, y hieres la mano de tu Hacedor? Asi ofendes à quien humilde, y rendidamente habias de adorar, y amar, y obedecer sin cesar? an olos office in

Y dime, adonde caminas con esas rosas? Qué fruto han de producir en ti esas vanas, y desatinadas flores? Si vás caminando acelerada desde la vida á la muerte, de qué te han de servir en la muerte las flores, lazos, y lazadas, y ornamento, y rosas vanisimas de la vida? Qué harémos de tu amor propio al morir, que fue tu idolo al vivir ? Qué harèmos de esas lazadas, y rosas, que fueron flores al comenzar, y vanidad al andar, y lazos, y espinas, que afligen, y matan al acabar?

No vés, Philotéa, que es desatino, vanidad, ligereza, y locura todo aquello que no dura? No vés, que todo se acaba en un instante, y que apenas comienza el gusto en la

-FIOV

vida, quando se acaba la vida? Qué puede valer aquello, por poderoso, y grande que sea, que está asido á una hebra delgadisima, que cada dia se vá adelgazando mas, hasta, que el tiempo ligero quiebra la hebra, y quebrada, es todo nada quanto está pendiente de ella? Mira diamantes, y perlas, esmeraldas, riquezas, poder, grandeza temporal, Tiaras, Mitras, Coronas, y Dignidades, todo pendiente de una hebra delgadisima, que por instantes se quiebra: esta es la vida. No es humo, viento, polvo, sombra, y nada, deshecho todo, consumi-

#### PEREGRINACION DE PHILOTEA

do, y desaparecido, y triunfado de la muerte? Qué pesa lo que no dura? Qué importa lo que se acaba? Qué vale lo que apenas te alegra poseído, quando te afli-

ge dejado?

No hay gran fortuna, si es breve. Y aun es peor lo que os sucede, engañada Philotéa, pues aquello que aqui es gozo tan ligero, y momentaneo, mal servido, mal tenido, ha de ser allá tormento: aquello que aqui son gustos, serán penas eternas allá: aquello que son deleytes, será Infierno: lo que aqui tan breve dura al gozar, es eterno al padecer. Este camino quieres seguir,

Philotéa? Estos pensamientos te atreves á traer en la cabeza; Estos discursos te agradan? Estas flores te contentan? or namento-y

#### CAPITULO VII.

Ofrece Philotéa al Señor las galas de su cabeza; pero defiende quanto puede seguirle con pies calzados.

racifar, cy vaniday 1 O pudieron las rosas que traia Philotéa en la cabeza dexar de agostarse al calor, y á la luz de estas palabras, ni aquellas lazadas, y ligaduras sutiles, y lucidas, con que aprisionaba el cabello, dexar de hacerse pedazos. Y asi, yà rendida, y convencida, echando de sí las rosas, y las lazadas à los pies de aquel Divino Maestro, soltando el rubio cabello, y dandole al desaliño lo que antes daba al cuidado, como otra penitente Magdalena, dixo:

No hay resistencia, Señor, que baste á tan poderosa fuerza: no hay dureza que no ablande vuestra voz; no hay tinieblas que no ahuyenten los rayos de vuestra luz. Yà, Señor, doy al fruto de vuestros santos consejos las flores de mi loca vanidad. Yà vuestra divina mano ha deshecho mis prisiones, y mis lazos, y puesto en libertad mis deseos. Yá à vuestros sagrados pies he puesto las galas de mi cabeza, y estos ojos serviràn de regar con sus làgrimas, y el cabello yá libre, poco antes aprisionado, se aplicarà à limpiar, y adorar, Señor mio, vuestros pies.

Pero, Senor, pues yo he puesto à vuestros pies mi cabeza, exîmid de reformacion mis pies. Bien puede con pies calzados compadecerse la Cruz. Bien podeis ponerla yá sobre mis hombros, sin despojarme de los pies à la cabeza: mas dura lo moderado. Reformar dos estremos tan distantes, y distintos en un dia, no es facil, ni tolerable. Si apenas he de poder con el peso de la Cruz, cómo podré traerla con los pies, sobre muy flacos, descalzos? Yá me quitais, Señor, las flores, ó espinas de la cabeza, no me pongais las espinas en los pies. Quien siempre ha caminado calzada, cómo (sobre traer delicada la cruz en sus flacos hombros) podrá caminar descalza?

Infinitos seguidores teneis de la cruz calzados, ó Autor amable, y admirable, del camino de la cruz! Yo veo por ese monte subir inumerables calzados con su cruz sobre los hombros, con muy fervorosos pies; antes

veo, que muchos que traen calzados los pies, exceden en espiritu, y fervor a otros, que los traen descalzos. Vos, Señor, calzado anduvisteis en esta vida, pues no dixera el Santo Bautista, que no merecia desataros los lazos de los zapatos, (a) si no anduvieseis calzado. Vuestra Madre, Jesus mio, creíble es que andaría con aquella inefable decencia, que pedia su angelica honestidad. Nadie como Vos, y ella han traido con reverencia la cruz. Todos los santos Obispos, y otros inumerables discipulos de la Cruz, los Agustinos, los Ambrosios,

soid sobrings son Cry- is

<sup>(</sup>a) Cujus ego non sum dignus ut solvam ejus corrigiam calceamenti. Joann. 1. v. 27.

gorios, los Benitos, Bernardos, y los Domingos, la han traido sin descalzarse los pies. Por que, pues, o Maestro Soberano, á la mayor flaqueza proponeis

la mayor dificultad? De esta suerte abogaba Philotèa, para defender sus pies de las manos del Señor, y desviar la aspera reformacion que temia, quando aquel celestial Maestro la interrumpió, diciendo: Justo fuera propietaria Philotèa, que habiendo arrojado de tu cabeza las rosas, y las lazadas, echases de ella esos discursos de vanidad, y que acabases yà de entregarte à

Crysostomos, y Gre- mi, y à mi Voluntad de la cabeza à los pies. Cómo es posible, que puedas traer sobre tus hombros mi cruz estando tu alma tan llena de propiedad? Si à cada paso te resistes à lo que yo quiero obrar en tí, y aquello que yo obro en tì, es yà ponerte la cruz, como has de traer la Cruz, si te resistes de mi?

Lo primero que Yo he deseado quitar de tu cabeza con las rosas, y los lazos, son los discursos superfluos, y vanos con que necia te resistes: lo que deseo desterrar de ti, son esas. razones, al resistirme mas afectadas que halladas. Es posible, Phi-

Ff 2 10que yo te mando? No hallarás razones para seguirme, hallandolas ran fecundas de discurso al perderte, y al perderme ? sorsisor of oard

Tu juzgas, que te han de faltar razones para abogar contra mì, y conservarte perdida, quando yo te deseo reformada? Quándo faltaron al relaxado discursos contra el perfecto? Quando al propio amor le faltó con que oponerse al divino? Esas razones, Philotéa, son razones, no razon: to-

mas afoctadas que ha-

lotéa, que siempre has dos esos discursos son de discurrir contra lo discursos sin discurso; son razones buscadas, pero no halladas.

> Cree que no te salvarás, Philotèa, discurriendo, sino amando. En las escuelas del mundo se aprende con discursos de entendimiento; pero en la mia solo con la voluntad. Los seguidores de mi cruz gastan muy pocos discursos: dan à la obediencia, Philotéa, lo que quitan al discurso: todo su discurso se reduce à obedecer, y este es su modo de discurrir, cabeza las ros rirruo

las lazadas, echases de cla esos discursos de

vanidad, y que acabaser yà de entregatte à

#### CAPITULO VIII.

Pregunta Philotéa al Se
nor, por qué le manda descalzar, habiendo tantos Santos que le
han seguido calzados,
y se lo enseña el Se
nor.

Señor, dixo Philotéa, no permitais que anden encontrados el amor, y los discursos; pues bien parece, que puede el alma amar discurriendo; antes bien se discurre con gran delgadeza amando. Quien promueve discursos sino el amor? Ni cómo se halla el amor, sin preceder los discursos?

Yo, Señor, como os he dicho, no dis-

100

curro para resistir vuestra santa voluntad, sino para que vuestra luz alumbre mi entendimiento, y que esa misma caliente mi voluntad. Veo, Señor, que os siguen calzados infinitos Santos con la cruz sobre los hombros; antes bien, que hay mas Santos calzados, que no descalzos. Veo, que inumerables Obispos, y otros de todos estados, y profesiones, Martyres, Virgenes, y Confesores, Religiosos, Reyes, Principes, Anacoretas, Seglares traxeron con pies calzados su cruz, mandaisme vos descalzar, serà mucho que mis dudas soliciten vuestra luz? No

#### 230 PEREGRINACION DE PHILOTEA

No hay duda, Philotéa, dixo el Señor, que los discursos no andan con el amor encontrados, y que muchas veces aumentan, y promueven al amor, antes bien en mi camino andan muy unidos entre sì el amor, y los discursos. Porque el entendimiento unas veces discurre dando materia á la voluntad para que ame; y otras la voluntad abrasada, y encendida, amando despierta muy amorosos discursos; pero esos discursos, Philotéa, son conforme á mi voluntad; y discursos conforme á mi voluntad, son santisimos discursos. No son asi, Philotéa, los que tu haces, porque con ellos
resistes à tu remedio,
y te opones á mi gusto; y este modo de discurrir, no es discurrir,
sino errar.

No hay duda, que han seguido inumerables discipulos de mi cruz su camino calzados, y no descalzos; pero esos mismos eran descalzos calzados. Traían los pies calzados, y los afectos descalzos. Traian el calzado, no ornamento de sus pies, sino solo decencia de su persona. Acomodabanse al uso de los demás, por ganar á los demás. No buscaban en los pies, ni el abrigo superfluo, ni el ador-

no, sino solo la decencia. Porque aunque no es indecencia seguirme en su vocacion el descalzo con pies desnudos, con todo eso, lo que es decente en su vocacion, no lo fuera en otras muchas, sino estraño, ó indecente. Con que los calzados, y descalzos que me sirven, Philotéa, todos caminan descalzos. Pues no ama cada uno en su vocacion sino aquello que yo quiero; y el hacer lo que yo quiero, viene á ser la alma de su vocacion; y asi el descalzo se calzará, y el calzado se descalzara al instante, en conociendo que era esa mi voluntad.

Aquellos que tu vés, que en ese monte suben con mayores cruces, mas ligeros calzados, que no otros muchos descalzos, es porque aunque andan calzados los pies; pero tienen mas descalzo, y desnudo el corazon que no los otros, y encendido, y abrasado, y desasido el corazon por mi amor, son los calzados descalzos. Porque aunque me es agradable, y muchisimo, que anden desnudos los pies por mi; pero mucho mas me agrada; que ande descalza, y desnuda de propiedades el alma. Bien puede ser andar desnudos los pies, y vestido el CO-

corazon de deseos, asi- porque haces argumeny miserias; y en ese caso no curará la desnudez de los pies las llagas del corazon. Por el contrario, bien pueden estar los pies calzados, y desnudo el corazon, y abrasado en amor mio; y en ese caso, no danarà al corazon el abrigo de los pies. of more comme ton.

La penitencia exterior, Philotéa, toma su valor de la intencion interior, y tanto vale, y pesa lo de afuera, quanto vale, y pesa, y me agrada lo de adentro. De aqui nace, que son vanos tus discursos, y llenos de miseria, y propiedad:

mientos, propiedades, to de lo bueno, para defenderte de lo bueno, y hacer á lo bueno vano. soob lo doo

> Yo, Philotea, con pedirte que tomes mi cruz descalza, no trato solo de que me sigas con pies desnudos, porque padezcas, sino porque te descalces de el afecto desordenado que tienes, y con que tan neciamente te amas. Trato de desnudar tu corazon por los pies, y de que comenzandopor los pies, se desnude la cabeza, el alma, y el corazon.

Y asi, esta diferencia hay de tí á todos aquellos, con cuyo exemplo quieres defender tu

vanidad, que aquellos que me siguen calzados con su cruz, andan Ofrecese Philotéa descalasi, porque saben que es mi voluntad que an- mandala el Señor que den calzados, y si supieran que era otra mi y su divina Magestad voluntad, se descalzáran con gusto, y sienten andar calzados para el abrigo, y andan descalzos con el afecto; pero tu tienes el afecto, y propiedad en el alma, y estás tan asida à tu calzado, tan propietaria à tu abrigo, y tan cautiva á tu adorno, tan pertinaz al seguirte, tan temerosa al padecer por seguirme, que no tienes en los pies, sino en lo interior del alma, lo calzado, y superfluo de tus pies.

# CAPITULO IX.

za à tomar la Cruz; tome la que le señala, la ayuda, y comienza à caminar.

divo el Señer, que m Lustrada Philotéa con rayos de tanta luz, yá descalza, se postró à los pies de aquel Divino Maestro, diciendo: Yá, Señor, rendida se ofrece pronta mi voluntad á obedeceros. En el modo, y la sustancia, os serviré como vos fuereis servido. Mandad, Senor, que aqui os oye rendida, y obediente vuestra esclava: yá mis pies están descalzos, des-Gg

#### PEREGRINACION DE PHILOTEA

descalzad, Señor, des- Cruz, y ponla sobre queza. Cablana h

Piedad es mayor que tu dureza: ahora podrás traer sobre tus hombros mi cruz : ahora podrás seguir mi camino: ahora tus pasos buscarán sendas de verdadera salud. Llevóla entonces el Señor à aquel Santo Campo sembrado de inumerables cruces, y señalando una de ellas, la que pareció á su Saber infinito, la dixo: Toma, Philotéa, esa

nudad de afectos mico- tus hombros, y enderazon. Resistióse mi fla- reza tus pasos à aquel queza, pero no mi vo- monte por donde suluntad; si yà no es mi ben todos aquellos à voluntad la misma mi- quien deseo que imites seria, debilidad, y fla- en el camino, y fervor. Entonces Philotèa res-Levantate Philotéa, pondió: Señor, prondixo el Señor, que mi ta estoy à obedeceros en todo; pero por qué no me dais vos la cruz de vuestra mano santisima? Por què, Señor, pues no quereis que sea la eleccion mia, quereis que sea el levantarla, y ponerla sobre los hombros? No es mejor, que sea toda vuestra, o Eterno Bien de las almas, elegirla, levantarla, ponerla, y solo mio el llevarla ? No conviene, Philorea, el

que

que la levante yo, porque vuestra salvacion, y los medios de seguirme, y conseguirme, se obran entre la gracia, y naturaleza, Yo os ayudo, pero vosotros obrais. Yo señalo la cruz de la vocacion, pero á vosotros os toca el seguir mi vocacion. Yo te señalo la cruz proporcionada à tus fuerzas, y la que elige mi voluntad; pero à tí te toca tomar la cruz á que tellama mi Voluntad. Isrdo orrosos im nis

Está bien, Señor, que obremos nosotros, y que vos señaleis la cruz, y la vocacion; pero qué fuerzas tendrémos para tomar la cruz, y seguir la vocacion,

ni para ponerla schre los hembros, y caminar siguiendoos con ella, si no nos ayudan vuestras fuerzas á levantarla ? Luego mas es menester que señalarla. Podrá esta flaca, y débil naturaleza, si no la ayuda, y favorece la gracia? No podrá, dixo el Señor; pero el dia que yo doy la vocacion, y señalo la cruz, y tu rendida, y humilde me obedeces, te doy una secreta gracia, y fuerzas para levantarla, y ponerla, y traerla sobre los hombros; porque mi gracia señala la vocacion á la cruz, mi gracia señala la cruz en la vocacion, mi gracia os esfuerza para em-

Gg 2 pren-

## PEREGRINACION DE PHILOTEA

gracia os dà fuerzas al traerla, mi gracia os anima al servirla, al seguirla, al adorarla, y Ilevarla.

Oyendo esto Philotéa, levantò su cruz del suelo con grandisimo trabajo, y apenas podia ponerla sobre los hombros, quando gimiendo, y suspirando, dixo al Señor: Socorredme, Bien Eterno, que no puedo con el peso de esta cruz. Dad fuerzas à mi flaqueza, perficione, Señor, vuestro socorro lo que comenzó vuestra santa vocacion. Asi como Philotea dixo esto, se sintió con muchas mayores fuerzas, y con gran

prender el camino, mi facilidad puso la cruz en los hombros; con que volviendose al Senor, le dixo: Qué ha sido esto, Bien Eterno? De donde vino este socorro tan poderoso? Como levantando antes con tanta dificultad la cruz, ahora tan facilmente la puse sobre mis hombros?

> Esto, Philotéa, lo ha hecho la fuerza de la oracion, la qual consigue pidiendo, lo que no puede conseguirse sin mi socorro obrando, ni trabajando. La oracion, Philotéa, y el pedirme socorro, favor, y ayuda, trae consigo infinitos bienes, y entre ellos, el de hacer suaves, faciles, y to-

> > le-

letables, y gustosos los como quien ignora el santos exercicios de la camino del espiritu, y vida espiritual; porque como quien no ha anmi presencia causa aliendado por las sendas misto, mi favor fuerzas, teriosas de la cruz. Auny mi socorro valor, que es asi, Philotéa, constancia, y perseve que doy gracia para que aquel à quien lla-

Pues, Señor, dixo Philotéa: no vá eso con la misma vocacion, y luego que disteis aquella primera gracia, para emprenderla, y para levantar la cruz, y para traerla sobre los hombros, no nos dais el socorro para esto? Para qué es necesario mas oracion, si yá ha llegado el alma á conseguir lo que pretende pedir?

Hablas como principiante, Philotéa, y camino del espiritu, y como quien no ha andado por las sendas misteriosas de la cruz. Aunque es asi, Philotéa, que doy gracia para que aquel à quien llamo, tome su cruz, y siga mi vocacion; pero despues de aquella primera gracia al tomarla, es menester mas gracia para traerla, y no dexarla, y perseverar con ella, y defenderse con ella, y en ella contra los enemigos poderosos que se oponen à mis Siervos, para que dexen la cruz; y asi necesitan de repetidos socorros, y estos se grangean con repetida oracion; y asi como cada paso necesita de mi gracia, cada paso necesita de oracion: porque sin mí,
qué podeis hacer vosotros? Y por qué me habeis de tener à mì, si no
os acordais de mì, y
orais, y pedis, y rogais,
y acudis por gracia à
mì?

Y asi, el principal fiador de la vocacion, y de seguir, alcanzar, y conseguir con valor, y perseverancia la corona que se reserva á los seguidores valerosos de mi cruz, depende de la oracion; porque acudiendo á mì, y convirtiendoos à mí, me convierto yo à vosotros; y si à mì no os convertis, si os olvidais, si no teneis memoria de

mí, si solo tratais del mundo, y de vosotros, tanto os faltarà de mí, quanto os sobra de vosotros; y quanto de mí os faltare, os ha de faltar de fuerza, de gracia, de perseverancia, de valor, de constancia, por ser vosotros la misma ligereza, é inconstancia, y para que vosotros os volvais, y os convirtais á mí, primero me vuelvo, y convierto yo a vosotros; porque la gracia siempre comienza de mí; y asi es cierto, Philotéa, que tanto tendrán de perfeccion las vocaciones en mi Iglesia, y tanto tendrán de perseverancia los seguidores, y discipulos de la Escuela

de mi cruz, quanto repitieren la oracion, y la presencia divina; y tanto iràn descayendo, descaeciendo, y cayendo, quanto de mì se fueren apartando, y olvidando.

# CAPITULO X.

Prosigue su camino Philotéa con alegria, y llega al pie del monte santisimo de la Cruz.

CON este importante aviso, y consejo, comenzó animosa Philotéa su religiosa jornada, enderezando sus pasos al santo monte de la Cruz. Caminaba, no solamente consolada, sino alegre, y aquel hor-

por el camino cesó en comenzando resuelta, y determinada à caminar.

Comenzó à reconocer, quanto mayores son los temores, que los peligros en la vida espiritual; y que todo quanto se pisa, y se emprende, y se desprecia, se vence, si se comienza pisando, venciendo, y atropellando, y que aqui se ajusta excelentemente al sentido espiritual lo que le dixo el Señor á su Pueblo: Quidquid calcaverit pes tuus, tuum erit. (a) Quanto pisare tu pie sera tuyo. Como si dixera, serà tuyo lo que pisas, si lo pisas, y desprecias, porque por mi lo desprecias, y lo pisas.

Asi Philotéa, luego que pisò todas las dificultades, que ofrecia á su temor su flaqueza, se hizo señora de sì, y de ellas, y fueron expedientes los que eran inconvenientes, y victorias sus temores. Quantos pasos iba dando por el suelo, tantas veces volvia la cara al Cielo, caminando con la cruz sobre sus hombros, pero en el alma al que murió en ella crucificado por ella.

Comenzó á tener dulces coloquios con el Señor en lo interior de su espiritu, y quanto mas se acercaba al sagrado monte, tantas mas fuerzas cobraba. Sentia una celestial fragrancia, que no solo recreaba, sino que llamaba à gozarla de mas cerca. Reconocia en sì una notable mudanza; y yá aquellas vanidades, que ocupaban, y llenaban su cabeza, arrojadas con lazadas, y rosas que apartó de sus cabellos, se habian vuelco en santos propositos, pensamientos, y cuidados de seguir con valor el camino de la cruz, y en pedir gracia, favor, y amor para seguir, servir, y adorar al que le era en su camino compañia, guia, y luz; y los afectos que antes tenia á lo tempo-.g.v.si susot ral,

do á lo espiritual, y eterno, y ya el corazon negado á las criaturas, iba cobrando amor à su Criador.

Reconociendo en sí Philotéa esta súbita mudanza, le dixo al Señor: Qué es esto, ó Maestro Soberano? Qué mudanza es esta que siento en mi? Qué luces alumbran mi ceguedad? Y qué oculta fuerza alienta, y dì esfuerzo à mi flaqueza? Qué olor es este, que no solo me recrea, sino me lleva tras sì á buscar el origen de esta suavisima fragrancia?

Esta mudanza, Philotéa, dixo el Señor, son efectos de mi gra-

ral, ya se iban mudan- cia, que obra en ti tanto mas, quanto mas te vás fiando de mí. Yo soy luz del mundo, y en quitando del humano corazon las tinieblas, lo alumbro, lo aliento, lo caliento con mi luz.

> - Ese olor que tanto te recrea, y aficiona, sale del monte que vàs buscando, y es el olor de la virtud, que es amable, y deleytable, y trae consigo esa admirable fragancia. Porque así como los vicios despiden de sí un hedor, y hediondez intolerable, que apesta, y de su misma naturaleza infaman, afrentan, deshonran, y en todos crian aborreci-

Hh mienPEREGRINACION DE PHILOTEA

miento, asco, mal exemplo, corrupcion, y otros infames efectos.

Asi por el contrario, la virtud despide de sì celestial olor, llama, enamora, y atrae las almas, honra, acredita, alegra, y grangea, y lleva à sí cautivas las voluntades, y quanto te vás acercando á este santo monte, en donde mis seguidores todos caminan en cruz , y con cruz, platicando excelentes virtudes, como son la caridad, la castidad, la paz, la modestia, la pobreza, la obediencia, la resignacion, la humildad, tanto vás participando de gozo, de contento, de

-FIGURE

alegria, de consuelo mas que humano. Y asi, Philotéa, animate, camina, esfuerza tu corazon, dilata el animo, fortalecete en espiritu, persevera, y cree, que mis caminos son suaves, mi cruz ligera, y solo dura para aquel que resiste á su bien, mi voz, y su vocacion.

#### CAPITULO XI.

Sube por el monte Philotèa con alegria, y consuelo, y vence no pequeña parte de su aspereza.

CON muy acelerados, y alegres pasos, iba prosiguiendo su jornada, Philotéa, hasta

lle-

llegar al principio de aquel eminente monte, por donde socorrida de la gracia, tomó una senda derecha, é iba venciendo dificultades, para llegar à su cumbre. Asi como entró, y se hallo entre muchos seguidores de la Cruz, una nueva alegria baño su alma, sobre la que yá traía, y la cruz, que parece que subiendo por el monte debia serle pesada, le era mucho mas ligera.

No veía cosa que no le fuese motivo al perseverar, y proseguir su camino. Aquel suelo, que antes le parecia durisimo, yà lo pisaba, y miraba, y hallaba, y hollaba dulcisimo, y sua-

visimo. Las espinas, los peñascos, los riscos le parecian amenidades, alamedas, y jardines admirables. La compañia apacible, amorosa, dulce, suave, y alegre, toda ella manifestando caridad, y cortesia; solo veia la diferencia en los rostros, unidas en todo las voluntades. Oía suavisimas musicas, todas llenas de alabanzas al Señor, y aquello la divertia: otras veces pláticas espirituales, y exhôrtaciones fervorosas la alentaban: otras, jaculatorias abrasadas, y encendidas la animaban. Finalmente, yá la voz, yà el exemplo, yá la compañia, yá el sue-151 3 . 41 . Hh at . 201 lo,

lo, yá el Cielo, yà el viento, yà la templanza del clima, yà la suavidad del ayre: todo, y cada parte del todo la alentaba en su camino.

· Añadianse á esto los nuevos, y raros conocimientos, que iba recibiendo en aquel sagrado Monte; porque de la manera que las sombras, que tienen cubierta de obscuro velo la tierra, huyen de los rayos que vá despidiendo el Sol por la mañana, al tiempo que và formando la Aurora; asi el entendimiento de Philotéa iba cobrando nueva luz con cada paso, y abiertos

con esos mismos ahuyentaba sus engaños, y veía quan gozosos eran al principio sus discursos, y que apenas nacian con el engaño, quando encontraban con su daño. Que no tenian mas dilacion, que un breve, y ligero contentamiento, apenas visto, y yá desaparecido. Ahora su conocimiento habia arrojado por el suelo aquellas murallas de propiedades, y las pasiones que la tenian cautiva; y la que antes, como la encorbada del Evangelio, miraba al suelo, (a) despues que el Señor la enderezó, toda su vista los ojos à la verdad, era al Cielo, todo su ho-sab dulcisimo, ysua- la compania, ya el suedesprecio al suelo, su olvido a lo temporal, sus ojos, sus pensamientos, su alma, su corazon à lo eterno.

Viendose de esta suerte Philotèa, sin parar un punto en seguir en cruz su camino, ni aun para hablar al Senor, reconociendo otro corazon en sí, nuevo nuevas fuerzas, se volvió agradecida á tanto bien, y le dixo: O

recibiendo gracia, y aun gloria, aquellos que se dexan gobernar de vuestros santos consejos, y siguen los movimientos de vuestro Divino Espiritu. Sobre qué merecimientos cae, Señor, tan grande misericordia? Fabricais, Bien Soberano, edificio altisimo de favores sovigór, nueva luz, y bre mis ingratitudes, y volveis beneficios las ofensas? En tan breve tiempo dais, ó Prodi-Maestro Soberano, y gio celestial; lo que no qué torpemente yerra merecen eternidades de quien no se fia de Vos! tiempo? No os conten-Qué cierto es, que so- tais con quitar de las lo en vos está el acier- penas, sino dár de la to, el camino, la luz, alegria, bastando por el y el consuelo en esta vi- alegria, aligerar de la peda! Cada dia, Señor, na? Dais el merito al cavan aumentando, y mino, y quitais la pena que ha de hacer merito- Bien pudieras, Phientrase en el monte? Para que sigas con

rio, con el trabajo al lotéa, conocer de doncamino? La cruz les de nace este bien, diaplicais à los hombros, xo el Señor, y que no y quitais el peso á la viene de tì, sino de mi; cruz que traigo sobre pues en tí solo ha habimis hombros? Del pe- do motivos para dexarso haceis ligereza, y te, y solo en mí se han alas de la misma cruz? sustentado, ofendidos A los pies descalzais pa- los de rogarte, y sufrirra la pena, y el contac- te. Toda te debes á mi, to es todo de gozo, y porque todo quise yo gloria? Unas veces apli- entregarme á tì. Dos cais fuerzas á los flacos causas, Philotéa, son pies; otras les ablandais, las que por favorecerte y suavizais el camino. han concurrido à ale-Ando buscando las pe- grarte, y consolarte en nas, y no encuentro si- el monte, y entrambas no gozo, y alegria. No las debes á mi poderome direis, Maestro So- sa mano: una de naberano, qué es lo que turaleza, otra de graha causado en mi esta cia; pero aquella toda, mudanza, mayor que y del todo se debe tamla que tuve antes que bien à esta.

247

mas gozo, y alegria tu camino en el monte, que en el valle, antes de entrar te ayuda la misma naturaleza, que favorecida, y vestida de la gracia dà mas gozo, viendo que otros siguen este dichoso camino, y que te hallas entre los demás discipulos de mi cruz. Porque no hay duda, que es consuelo la compania, y esta humana naturaleza es sociable, y se alegra siempre con su semejante, y hace gozo, y dá fuerzas, y alegria el comercio de los mismos exercicios; y yá el viejo anima al mozo, yà el niño alienta al viejo; y aquello que es division en las

personas, es union en las voluntades; y estos seguidores mios, unidos, y concordes entre si, se oponen con mas aliento á lo malo, prosiguen con mas constancia en lo bueno, buscan con mas ansia lo mejor. Y esta es la razon, Philotéa, por que la noche de la Cena, en aquella dulce platica que hice á todo el Apostolado, les dexé aquel Mandato excelente, y nuevo, de que se amasen unos á otros mis Discipulos, (a) como quien les dexaba en la union, y amor reciproco, y caridad perfecta del ministerio, fuerza, valor, y perseverancia. Pero todo esto, Philotéa, se debe á mi gracia, que dispone, y alumbra, y guia, y esfuerza, y acompaña, y perficiona à vuestra naturaleza. Y esa union no fuera union, ni fuera paz esa paz, ni concordia esa concordia, si mi gracia no animara, y confortára esa union, esa paz, y esa concordia.

Tambien el fervor que os doy os facilita el servirme, porque con él cubris, y esforzais la imbecilidad, y flaqueza con que obrariais sin él, y la costumbre que haceis en los santos exercicios con mi gracia, y con obrarlos por mí, es por mi muy poderosa

-59

en vosotros; pero muy flaca sin mí.

### CAPITULO XII.

Vá prosiguiendo Philotéa su camino, y la sucede una terrible tormenta, y tribulacion.

signen este dichoso Omun es en esta vida de penas, hasta llegar á la patria, hallar latribulacion prontisima á las espaldas del gusto. Continuaba Philotéa su camino con la Cruz sobre los hombros, tan socorrida de las influencias de la gracia, que ni el peso de la Cruz, ni la aspereza del monte retardaban sus acelerados pasos. No parece que traia ella la Cruz, sino que à ella, y

à

á la Cruz, la llevaba sobre sus hombros la gracia. Quando habiendo llegado à lo alto de un collado, que hacia disposicion en el santo promontorio á otra mayor eminencia, sintió un viento frio, que destemplò su alegria, introduciendo en el alma una tristeza grandisima, y un desaliento notable.

A esto sucedió una obscuridad terrible, como si un velo negro hubiera cubierto su entendimiento, y obscurecido sus potencias, y sentidos. De esta mudanza en lo interior de su alma sucedió debilidad en su cuerpo; y la que antes pisaba determinada, y resuelta las asperezas del monte, yà temia, y tenia à las flores por espinas, la Cruz, que le era antes ligerisima, yà no solo era pesada, sino intolerable, y dura; y asi como antes no hacia otra cosa, sino discursos de virtud, salud, y vida; yà ahora no hallaba especies en su turbada imaginacion, para hacerlas de lo bueno, hallandolas á la mano para lo flaco, y lo mavolviendo los ojos a .ol

Parecióle que era larguisimo este camino, y que habia mucho tiempo que iba subiendo la cuesta. Volvia los ojos atrás, y hallaba facilidad al baxar; volvia-

los

li

los adelante, y hallaba males, era el mayor, el dificultad al subir. Todos aquellos, que poco antes eran su compañia, y su guia, y su consuelo, se le desaparecieron, y como si no hubiera en aquel monte sagrado sino tinieblas, soledad, y obscuridad, asi estaba sola, triste, y afligida. A todos estos cuidados hacia mucho mayores el considerar, que teniendo presente el padecer, no veia el termino del penar; porque volviendo los ojos á todas partes, veia sendas, despeñaderos, asperezas, y montañas; pero no fin alguno, que motivase esperanza, ni consuelo.

Sobre todos estos

habersele ausentado su Soberano Maestro, y no alegrarle su vista, con que sin guia, sin compañia, sin consejo, sin alivio, todo era tormento, y penas. Gomenzó á considerar con grandisima viveza la triste vida, y soledad que pasaba siguiendo un camino sin camino, y una jornada dudosa, que siendo toda penas al andar, no le veia fin, ni termino al parar. Pusole delante su tristeza lo que dexó para emprender esta vida, padre, hermanas, deleytes, hacienda, gustos, comodidades, contentos, todo ello desamparado, por seguir

sendas muertas, y duras, do, y servido en su abrazada, y oprimida de un madero.

Qué es esto, dixo la tentada Philotéa, à donde me ha puesto mi miserable fortuna? A quién busco? A quien sigo? A dónde voy? dexando por las espaldas todo lo dulce, lo suave, lo gustoso, y lo alegre de esta vida? Quien pierde padre, patria, hermanas, hacienda, gozo, y contento, qué puede hallar, que no sea tormento, afliccion, y pena? Ni qué fortuna es aquella que se niega à lo mejor de esto para que nacimos? Gozan mis hermanas regalo, y recreaciones; mi padre es venerado, y respeta-

Ciudad; mis amigas, mis conocidos, mis deudos, todos viven con honra, estimacion, y alegria: yo sola, y triste, y ausente, y desterrada sigo esta vida penosisima, y busco entre dificultosos caminos dudosisimas salidas, gasto la juventud en las penas, que podia ocupar en los deleytes, y en los gustos permitidos, y negada à honestas recreaciones, me abrazo con asperezas.

En què estado no estuviera yo contentisima en el mundo? En donde las riquezas socorren, y los gustos recrean los animos afligidos: en donde al casado

le alegra la compañia, al soltero la libertad de su estado, à los hijos el amparo de sus padres, à los padres el consuelo, y alegria con los hijos? O qué diferente vida pasára yo en la Ciudad, que en el monte! Què diversos pasos daba entre las honras, gozos, contentos, y gustos, que entre desabrimientos, disgustos, espinas, penas, y peñas! O Dios mio! Quien me puso en camino tan duro, y dificultoso? Asi discurría la atribulada seguidora de la Cruz, pero sin dexar la cruz; yà que no volviendo las espaldas al camino, por lo menos detenida en el camino, revolviendo

imaginaciones tristes, y pensamientos de pena.

#### CAPITULO XIII.

Viene el Señor, y à Philotéa la reprehende, y le dice, quanto mas padecen que ella sus hermanas.

JE todos los engaños que padecia el afligido corazon de Philotéa, en mi dictamen era el mayor tener por ausente à su Maestro soberano, por no verlo quando es cierto, que este eterno Bien de las almas tiene la presencia sin ausencia, y nunca se halla mas cerca, que con los atribulados; y asi apenas resolvió en làgrimas sus cuidados

Phi-

Philotéa, y volvió al Un poco de viento bascielo los ojos, dudosa ta, Philotéa, á echar de lo que haría, quanpor el suelo todo aquel do acercandose el Señor que oía, y veia aquellos alentada? Un soplo es tristes discursos, la dimas poderoso, que toda tu fortaleza? Dónde

Qué es esto que oigo Philotéa, ayer fuerte, hoy yá perdida? Ayer resuelta, y determinada, hoy cobarde, y temerosa? Ayer hija de mi gracia, hoy poco menos que sierva vil de la culpa? Ayer los ojos, y pensamientos al Cielo, hoy los deseos, y discursos á la tierra? Ayer apeteciendo lo eterno, y lo celestial, hoy lo temporal transitorio, y caduco? Ayer conmigo, hoy yá discurriendo contra mí?

ta, Philotéa, á echar por el suelo todo aquel fervor que mostrabas alentada? Un soplo es mas poderoso, que toda tu fortaleza? Dónde está aquella constancia con que emprendiste este seguro camino? En donde aquella resolucion, para vencer todas sus dificultades? Al primer golpe te rindes? Al primer peligro te entregas cobarde al daño? No esel camino de cruz? No has de padecer en él? Quieres el merito, y rehusas el trabajo? Quieres el discipulado, y huyes de la doctrina, y práctica que se ensena en esta escuela? Quieres la honra, y resistes

254 PEREGRINACION DE PHILOTEA á la carga? Abrazas la recer una eternidad de utilidad, y te niegas a la pena que causa la utilidad ? Con regalos abrazas este camino, y no con penas, siendo camino de penas, que aborrece los regalos? Forzoso es que yo haga toda la costa? No ha de llegar algun dia, en que trabajes conmigo? Subi yo por el Calvario con regalos, y dulzuras ? Si es dulce el tiempo, me sigues, y si es amargo, me dexas? Y qué discursos son esos que revuelves en tu engaño, y tu daño? Qué dilaciones en el camino, quando comenzaste ayer, y puedes morir mañana? Qué penas has padecido para me-

gloria? Asi se consigue el Cielo? Por gusto se llega allá? Ni con la cruz en los hombros abrazas los efectos naturales de la cruz? En profesion penitente pides gustos, y te niegas á las penas?

Y qué memorias revuelve esa tu loca imaginacion? Qué deleytes imaginas dentro del veneno, y muerte? Què regalos, qué honras, què recreaciones en tu padre, y tus hermanas? Que sabes si le afligen dolores, y enfermedades mortales à tu padre, y deseando la muerte, tiene por pena la vida? Qué sabes si yá acabó, y es todo él gusanos, y AL SANTO MONTE DE LA CRUZ. 255

corrupcion? Qué sabes si una mortaja fue todo premio de sus fatigas? Què sabes si un breve obscuro sepulcro cinó todos sus deseos? Y una losa dura, y fria sepultó calientes, y prolijas esperanzas?

Qué sabes si Honoria, ciega con aquella vanidad, y soberbia, que arrastró su corazon, halló su daño en su engaño? Qué sabes si buscando riquezas, honra, y poder, halló toda su ruina en lo mismo que buscaba, y á pocos dias en el empléo que deseó su locura, y vanidad, dió al traste con la hacienda, y el poder; y en saliendose la hacienda de su casa, se llevó tras sí la honra, y quedó una pobre
aborrecida, deshonrada, y si no humilde,
humillada? Qué sabes
si acabó con vergüenza, y confusion, silvo
del mundo, y risa de la
nobleza, la que entró
en una fortuna tan deseada, llena de vanidad,
ostentacion, y riquezas?

Y tu hermana Hilaria piensas, engañada
Philotéa, que abrazando deleytes, y corrupcion, le aguarda mejor fortuna? Si lo rico,
y poderoso, y honrado se deshace, qué harà
lo que es la misma flaqueza, y debilidad?
Qué recreaciones han
tenido subsistencia?

Qué gustos, que pasatiempos no mueren quando se crian? Quàles no se deshacen quando se hacen? Quando se tienen, se dexan, y son pasatiempos porque vuelan, pasan, y llevan volando con el tiempo á la muerte, à la cuenta, á la sentencia. Qué deleytes no crian gusanos, y corrupcion, y desdichas, y un dolor, y un hedor intolerable?

Apenas nace el deleyte, quando en él, y con él se cria la ponzoña, que estaba aniy acabar un gusto, es comenzar un dolor, y Pues que tales son al contento muerde el los discursos con que

dulzura del gozo, se sigue la amargura de la culpa; y si porfia en su exercicio vuestra humana condicion, con el mismo, y en el mismo pereceis, y acabais, y haceis de los gustos cadahalso, horca, y cuchillo de vuestros mismos deleytes. Mira, Philotéa, que fin, que exercicio, que vida, qué muerte le aguarda á tu hermana Hilaria. Estos son los gustos que tu imaginas; y estos que son lazos en tu engaño, persuasiones en tu dano, son en Hilamando aquel deleyte, ria aflicciones, y tormentos.

arrepentimiento, y á la ciega, y perdida ima-

ginas, y figuras contentos, gustos, deleytes en los comunes estados que podias elegir? Dime, Philotéa, à que mano podràs echar, buscando felicidades, que no sea à una de las dos que escogieron tus hermanas? Quieres honras, y grandezas, poder, y riquezas? Scras como Honoria, y acabaràs como Honoria, y moriràs como Honoria, y serás sentenciada como Honoria. Quieres deleytes, y gustos, recreaciones, pasatiempos, y contentos? Seràs, y pararàs como Hilaria, y acabarás como Hilaria, y morirás como Hilaria, y serás

sentenciada como Hilaria. Qué fruto tienen, ni tendrán, ni tuvieron de lo que ahora se averguenzan tus desdichadas hermanas? El fruto es ignominia, y confusion, tormento, dolor, y muerte, fin muy dudosamente bueno, ó muy ciertamente malo: cuenta delgada, y sentencia rigurosa, y si caen, eterna pena, y tormento; pues donde cayere el leño, Philotéa, perpetuamente arderà. (a)

Dexa yá, pues, ciega Philotéa, mi camino, pues quieres negarte à él. Dexa mi cruz, vuelvete al mundo, busca esos gustos, y recreaciones, sigue

Kk con

con Honoria soberbias, y vanidades, y con Hilaria dulzuras, y pasatiempos, que quando abrazas el gusto, no abrazas sino la culpa, y quando abrazas la culpa, abrazas eterno tormento, y pena.

## CAPITULO XIV.

Vuelve en sí Philotéa, y pide al Señor perdon, y algunos remedios para sus tribulaciones, y se los dà.

Mayores tinieblas, y obscuridad de aquellas que padecia Philotéa, debian huir á tanta, y tan grande luz; y asi, como quien despierta de un pesadisimo sueño, se abrieron los

ojos del alma de Philotéa, y yà alegre, y consolada, sobre desengañada, y confortada, dixo al Señor:

Que dulce que es, ó Maestro Soberano, vuestra voz para el alma atribulada. Bien se conocen, Senor, en vuestra presencia los daños de vuestra ausencia. Claro está, que ausente mi fortaleza, que sois vos, habia de descubrirse mi flaqueza, que soy yo. Cómo ha sido esto, Señor, asi dexais á los que os buscan, y os siguen? Fuese la luz, y vino la obscuridad: fuese el Sol, succedio la noche obscura. Volvió la luz á mi entendimiento,