



# TEATRO CLERICAL. APOSTOLICO, Y SECVLAR,

DE LAS IGLESIAS DE ESPANA,

PARTE PRIMERA.

# LES LAS LICESIAS DE ESTANA. LA RELLA LINEARA DE ESTANA. LA RELLA LINEARA DE ESTANA.

# TEATRO CLERICAL:

APOSTOLICO, Y SECVLAR:

DE LAS IGLESIAS CATEDRALES DE ESPAÑA.

DESDE LA FUNDACION PRIMITIVA,

Y PREDICACION DEL EVANGELIO.

#### POR EL APOSTOL SANTIAGO;

Y SVS DISCIPVLOS, Y PREHEMINENCIA DE EL ESTADO ECLESIASTICO, SECVLAR AL REGVLAR.

## PARTE PRIMERA.

CONTIENE

LA HISTORIA SECVLAR, Y ECLESIASTICA

#### DELACIVDADDE PALENCIA!

Y LAS VINDICIAS DEL PATRON DE ESTA SANTA IGLESIA

# SAN ANTOLINIMARTIR REGIO,

NATURAL DE PAMIA EN LA AQVITANIA, QUE SIEMPRE HA VENERADO.

En que se toca latamente la Historia Secular, y Eclesiastica de Tolosa, desde lulio Cesar, hasta que se hizo Condado.

#### P O R

EL DOCTOR DON PEDRO FERNANDEZ DE PVLGAR Canonigo Penitenciario de la Santa Iglesia de Palencia y Coronista mayor de Indias , por la Magestad Catolica de Carlos Segundo.

CON PRIVILEGIO

En Madrid: Por la Viuda de Francisco Ni eto, año de 1679.

# CLERICO, Y SECVEAR.

DELASIGLESIAS CATEDRALES DE ESPANA.

DESDE LA FVNDA, CION REIMITIVA,

V PREDICACION DEL EVANGELIO.

POR EL APOSTOL SANTIAGO,

Y SVS DISCIPVEOS, Y PREHEMINENDE DE FLEYTADO ECLESIASTICO, SICVEAR AL REGVEAR.

# PARTE PRIMERA.

CONTREME

DELAGISTORIA SHOW ARLY BOLESIASTICA.

DEL PATRON DE ESTA SANTA IGLESIA

#### SAN ANTOLIN MARTIR REGIO.

MATVRAL DE PAMIA EN LA AQVITANIA, QVE SIEMPER HA VEN ERADO.

Enqué le toca latamente la Millonia Segular, y Eclesialica de Tolosa, desde billo Cefar, basta que se hizo Condado.

### H O T

EL DOCTOR, DOM PEDRO FER INANOEZ DE PFLO AN Camenigo Penitenciario de la Santa Iglefia de Palencia y Coronifia mayor de Indias s por la Magefiad Catalica de Carles Segundo.

CON PRIVILEGIO

En Madrid: Por la Viuda de Franclico Ni eto, mo de 1679.

# CENSVRA

DELR. MOP.M. FRAYLVISTINEO

Canonigo del Orden Premostratense, Predicador de su Magestad, Theologo de

la Iunta de la Concepcion, y Abad de San Norberto de

que por la injuria de los idridides Madridados: Delosque

E Comission del senor D. Alonso Rico de Villarroel, Dignidad de la Iglesia Magistral de San Iusto, y Pasa tor de la Villa de Alcalà de Henares, Inquisidor ordinario de Corte, y Vicario de esta Villa de Madrid, y su partido, &c. He visto vna obra, intitulada, Theatro Clerical, Apostelico, y Secular de las Iglesias de España, Primera Parte, dividida en quatro Libros; compuesta por el Doctor Don Pedro Fernandez de Pulgar, Canonigo de la Santa Iglesia de Palencia: y lo primero se le debe dar gracias por averla emprendido, siendo su ocupacion el estudio de la Theologia Escolastica, y Moral, y de la Sagrada Escritura, en que ha tenido selizes progressos, como me consta de los trabajos, que tiene que dar à la luz comun, porque el estudio de la Historia pide mucha aplicacion, y mucho tiempo, como dezia Iuvenal, Satyra 7.

Westerporrolabor facundier, Historiarum, oup of sido

Peroel continuo desvelo le ha dado lugara todo genero de erudicion, y con ella pudo facilitar el trabajo, y aspirat al credito, que esperò consiguisse, y consigue el Estado Eclesiastico, adequando à la esperança el Escrito. Ha logrado tan felizmente el assunto, que sin injuria de alguno, y solo con manifestar lo que es proprio, tione mucho el Estado Secular Eclesiastico de las Iglesias de España de que gloriarse. No solo es Historia esta obra, sino Apologia, que destierra fabulas nuevamente introducidas, que ignoro la antiguedad, y el gust to mas inclinado à novedades las sastidia. Arrimase à las tradiciones de las Iglesias, y à las dipuicas sacadas de los Concidios, para referir los Obispos, que en los tiempos antiguos tuvo

la Santa Iglefia de Palencia, y prueba fer fabulofos, los que en dipticas inauditas perturban mas la Hierarquia Eclesistica, que la acredican. Preciso fue, que quien escrivio Historias verdaderas, impugnasse las fabulas; pues no se contentan los que las publican con el desprecio, ni aun se rinden à la evidence impugnacion. Pero en esta el Autor procede con modestia, siguiendoel consejo de San Ambrosio, lib. 1. officior, cap. 36.que dixoconsistia la virtud, no en hazer injuria, sinoen repelerla: Non in inferenda sed in depelenda iniuria lex virtutis eft. Descubre con monumentos antiguos, la antiguedad de su Iglesia, y con los mismos da con novedad algunos Prelados, que por la injuria de los tiépos estavan olvidados. De los que avia alguna noticia, y florecieron despues de la reparacion de la Ciudad, y Iglefia Cathedral de Palencia, por el Rey Don Sancho, la trae tan copiosa, que se puede dezir renacen de el olvido; y agregando los sucessos Seculares, se haze Historia universal de aquellos tiempos: cogerà copiosa mies de noti. ciasel quela leyere, como dixo luvenal. Il sado any offiva H

and non Veram deprahendere messem si li bet . Holgi and sh valus

Pues son rantas las que se hallan en esta obra, que parece que lu Autor no ha tenido otra ocupacion literaria, finosolo la de la Historia, En las Vindicias del Patronato de San Antolin, que estando en pacifica possession, la han querido perturbar los modernos, procede con felicidad, aviendo haz Îlado monumentos, que lo califican; en que niuestra su dili2 gencia; y con fingular afecto al Santo, deduce conclusiones, que convencen con eficacia. Y finalmente digo de toda la obra lo que dixo vn Critico de otra: Et quamois non ionorem eximia eruditionis viros , laudabilem plane inmultis , que hi (ce libris, comprehenduntur, operam posusse; tamen qui evoluere bac volet, non pauca reperiet, que nullus, quod sciam, bactenus attigit: (t) expressa alijs, diverso hic ab illis dici modo, acrei no vitas, ni si fallor, non neminem ad borum etiam lectionem excitabit. De suerte, que por la verdad de lo que telescrive se puede leer con seguridad, y por lo nuevo excita la curiofidad. Y pocetto, y por no concener cofà contra nuestra Santa Fè Catolica, ni contra las buenas costumbres, soy de parecer, que se puede dar la licencia para que se imprima esta obra. Asi lo siento, salvo, &c. En este Convento de San Norberto à 20. diasdel mes de Octubre dou 678 al avendaly la la besonicio

close Time Time Time Time on lost iempos antiguos tuvo

# LICENCIA DEL ORDINARIO.

OS el Licenciado Don Alonso Rico Villarroel, Dig nidad de la Santa Iglessa Magistral de San Iusto, y Pastor de Alcala de Henares, Inquisidor Ordinario de Corte, y Vicario de la Villa de Madrid, y su Partido, &c. Por la presente, por lo que a Nos toca, damos licencia para que se pueda Imprimir vna obra intitulada, Theatro Clerical, Apostolico y Secular de las Iglesias de España, Parte Primera, en quatro Libros, compuesto por el Doctor Don Pedro Fernandez de Pulgar, Canonigo Penitenciario de la Santa Iglesia de Palencia, y Coronista may or de Indias; atento, que por la Censura que diò el Reverendissimo Padre Maestro Fray Luis Tineo, Predicador de su Magestad, y Theologo de la Iunta de la Concepcion, &c. no contiene cosa contra nuestra Santa Fé Catolica, y buenas costumbres. Dada en Madrid à veinte y quatro del mes de Octubre año de mil seiscientos y senta y ocho. Epana, delde la fundacion Primitiva . v

poffees, y los modernos Elertrores le quieren quiraf. Y verdaderamente cumple con la obligación de buen Hiftoriador; porquesti como diso Agathias el olvido orulea, y traftueca

no intviera la Divina Providencia dado a la naturaleza humanzel beneficio de la Hilforta, Euclia, lo antiguo renaze

fundaciones de las Iglofias Citles frales de España, como por

re el citil a Hilforn o an Apoloi, ci colpensante an plado, que masprocura convenier a vitarisficer al contratio, que con-

Aperhol Santiago: Primera Parce, en que trata de la Hiftoria Ecleria frica, y Secular de la Iglatra, y Ciu 👣 con Rico. D. Olnold. et can de la Iglatra, y Ciu 👣 con Antolin, del Patronaco, que por antique rablis V

things, los verdaderos finestos de las colas, y porque mueren los que fueron testing obsbasm ul 109, un los mas heroicos herhos, (i

explored observations and a state of state of the late of the state of

# emia sy prusba (exfabuiolos, los que APROBACION

QVE DIOEL R.MOP. MAESTRO

Fr. Ioseph Gonçalez, de la Orden de Predicadores, Colegial del infigne de Valladolid, y su Rector, Prior del Convento de N.S.de Atocha, Vicario Provin-

cial de Galicia, y Difinidor Librosseompuello por la inchesa Don Pedro Fernandez de Pulgars Canonigo Penirenciario de la Santa Iglessa de Palena

cia, y Coronilla mayorde Indianaçanto, que por la Cantura que alo el Reverendifsimo l'adre Macifico Fray Luis Tinco.

OR Mandato de V.A.he visto vna obra, que compuso el Doctor Don Pedro Fernandez de Pulgar, Canonigo Penitenciario de la Santa Iglesia de Palencia, intitulada: Theatro Clerical, Apostolico, y Secular de las Iglesias Cathedrales de España, desde la fundacion Primitiva, y Predicacion del Apostol Santiago: Primera Parte, en que trata de la Historia Eclesiastica, y Secular de la Iglesia, y Ciudad de Palécia, y Vin dica à San Antolin, del Patronato, que por antigua tradicion possee, y los modernos Escritores le quieren quitar. Y verdaderamente cumple con la obligacion de buen Historiador; Agath.de res porque, si como dixo Agathias, el olvido ofusca, y trastueca bus Iustinan. los verdaderos sucessos de las cosas; y porque mueren los que fueron testigos de el las, se sepultan los mas heroicos hechos, si no huviera la Divina Providencia dado à la naturaleza humana el beneficio de la Historia. En esta, lo antiguo renaze del olvido; lo moderno se eterniza; y lo trastocado se reduze à la verdad: Y como ha avido algunos escritos, que han procurado introducir algunas novedades, quanto al estado, y fundaciones de las Iglesias Cathedrales de España, tomo por asumpto el impugnarlas, en que sue preciso, convertir en par te el estilo Historico en Apologetico; pero tan templado, que mas procura convencer, y farisfacer al contrario, que conviciarle, y ofenderle. No ay duda, que la Iglesia de Palencia, siempre tuvo insignes Prelados, en santidad, en nobleza, y en erudi-

lib.I.

erudicion; pero muchos eran desconocidos, y otros cortamente alabados; aora por esta Historia se conocen vnos, y otrosse esclarecen, que es lo que dixo Quintiliano: Sunt clari Quintil: lib. hadieque, qui olim nominabantur. Las Vindicias de San Antolin 10. Inflitu. Martyr de la Aquitania, que siempre venero la Iglesia de Pa- orat. lencia, y nos enseñaron nuestros mayores, y quisieron perturbar algunos modernos, deshazen todas las nieblas, que se oponen; y confundamentos tan seguros, que acreditan la diligencia de los mayores, en examinar quien fue el Patron, que eligieron. Buelve el Santo por Posliminio, en quanto al orige à su Patria, y dexa à Francia su nacimiento, Vida, y Martyrio, dando a vno, y otro Reyno la gloria, que le roca, fin invidia, y ambicion. Y convenciendo serfalso, que padeció en España, que parece ofende à los Españoles, probando, que es originario de ella, y aun de Palencia, les quita essa azedia, y pueden dezir con luvenal, il bastom at lloun al omos oc

Iuven. Saty

Gratum est, quod Patrie Ciuem , populoque dedisti. Toca la Historia de Tolosa, Eclesiastica, y Secular, y aclara verdades, que ofusco la injuria de los tiempos, y demuestra, que algunos Escritores peregrinavan en suPatria. Y finalmente està escrita esta Historia con tanta solidez, que si se haze cotejo, con otros escritos de este asumpto, estos parecen poeticas ficciones, porque esta Historia es verdadera, comprobada contestimonios autenticos; y podre dezir desu Aucor, lo que en semejante ocasion dixo vn Poeta.

Gloria nammaior tanto est tibi: fict a Poesis

A vera quanto vincitur Historia.

Macte sed o virtute tua dilecte camænis lamclarus volita doctaper ora virum.

Aviendo, pues, reconocido, que esta obra no tiene cosa que repugne à la verdad Catolica, ni à las buenas costumbres, ni à la Regalia, antes es vtil, y llena de erudicion, en lo Eclesiastico,y Secular: Puede V.A. darlicencia para que se imprima. Salvo,&c.En este Convento de Nuestra Señora de Arocha en 14.de Noviembre de 1678,

El Maestro Fr. loseph Gonçalez.

erudicion; pero muchos eran descenocidos, y otros cortamente alabado Ola Dr Halluvil 1890 ocen vnos, y otros se esclarecensque es lo que dixo Quintissano: Sum clari Quintis I

hadicques of Immovii behante Ins Vindicia de San Ancolin vo. ionii Martyr dela Aquitai a, que se apre venere la lgiefi de Pa-lencia, y nos enfeñajon nuestros mayores, y quisicron percur-OR Quanto por parce do vosel Doctor Don Pedro Ferd nandez del Pulgar, Canonigo de la Santa Iglesia de la Ciu dad de Palencia, se nos hizorelacion aviades compuesto vn Libro intitulado, Theatro Clerical Apostolicory Secular de las Iglesias de Españas divididoien dos Tomos: y porque paraque lo pudiessedes imprimir fe os avia concedido licencia por el Ordinario Eclesiastico que era la que presentavades; y para que lo pudieledes hazer nos pedilteis, y suplicasteis nos fra viessemos de concederos licencias y Privilegio nuestro, por and novel diez años, o como la nuestra merced fuesse y wisto por los del nuestro Consejo, y como por nuestro mandado se hizieron las diligencias, que por la Pragmatica por Nos vitimamente hecha sobre laimpression de les Librosse dispone: Pue acordado, que debiamos mandar dar esta nuestra Cedula, para vos en la dicharazon, y Noslo hemostenido por bien. Por la qual os damos licencia, y facultad para que por tiempo de diez años primeros figuientes que corrensy se quentan desde el dia de la data de el la en adelate, vos, ò la persona que vuestr tropoder tuviere, y no otta alguna, podaisimprimit, y vender el dicholibro, de que de susose haze mencion por el original, que và rubricado de Diego de V rueña Navamuel, nuel tro Secretario de Camara, vno de los que residen en el Consejo, en estos Reynos de Castilla, con que antes que se venda los traigais ante los del, juntamente con el original, para que fe vea fi la dicha impression està conforme al original, ò trais: gais fee en publica forma de como por el Corretor nombra, dose viò, y corrigiò dicha impressió por el original. Y mana damos al Impressor que assi imprimiere el dicho libro no imprima el principio, ni primer pliego, ni entregue, mas que vafolo, con lu original, al Autor, ò persona à cuya costa se imprimiere, y para efecto de la dicha correccion, hasta que antes, y primero el dicho libro estè corregido, y tassado por los del nuestro Consejo; y estandolo, y no en otra manera, puedan imprimir el dicho principio, y primer pliego, y segundo, donde se ponga esta nuestra Cedula, y la aprobacion que cerca de ellose hizo por nuestro mandado, y la tassa, y herratas,

pena

pena de caer, è incurrir en las penas contenidas en las leyes, y Pragmaticas de estos nuestros Reynos, que sobre ello dispo-nen. Y mandamos, que ninguna persona, sin vuestra licencia, pueda imprimirel dicholibro, y fi lohiziero ayaperdido todos, y qualefquier libros, moldes, y apare jos que ede ciloscur viere, y mas incurra en pena decinquenta mil maravedis, la tercia parte para la nuestra Camara, y la otra torgia, parte parael que lo fentenciare; y la otra tereia parce paraiel denuis ciador. Y mandamosa los del nueltro Confeje: Presidente, y Oydores de las nuestras Audiencias, Alcaldes, Alguaziles de la nueffra Cafa, y Corte, y Chanciplerias, y à todos los Cou rregidores, Alsistentes, Governadores, Alcaldes Mayores, y Ordinarios, y otros luezos, y lufticias y qualefquier sde todas las Ciudades, Villas, y Lugares de estos nuestros Reynos, y Senorios, y à cada vno en lu jurisdicion, que os guarden, y cumplan esta nuestra Cedula, y contra lo en ella contenido no vayan ni pallen ni confientan it ni pallar en inamera alguna pena de la nucltra merced, y de diez mil marayedis par ra la nuestra Camara. Dada en Madrida veinte dias del mes de Noviembre de mil y l'elicientos y letenta y ocho. 11.5.3.17 tes, pag. 308.c. 1.lin. 3. juntan, lee juagan, pag. 343. col. 1. lin 5. feparo. lec reparo, pag. 345.c.a.lin.4.fanctiones, lectuariones, p. sep.col. r. lin. 44. ano de 98. lee \$9 8. p. 3 \$6. c. z. lin. s 8. y caff, lee y alsi, p. 35 7. c. a. lin. a, compuefic, lec computo, Y & Scol HinO Yvno, lec fi vino , p. 3 97. eul. a.lin. 37. Religiones, lee Regionesp. 432. c. J. iin. 17. luslino, lee luf. ring, p. 491.c., lin. vir. debile, lee de vile, pag. 510. col. 1. lin. a4. (avoreciendole, lee favorecieronle, Ibid, lin. 50, faço era, lee faliò de efta, p. 51 a. e.i .lin, o. Regla, lee reja, pag. 1 17 .col. o. refunante, lee refutante, pag. 534 c.a.lin. e.lina, lechina, pag. 534, c. t. lin, 34. an de, lec ames de: pag. 67.c.t.lin. 28. eleritos, lee Elettores: Pag. 627.c.t.lin. 2, Lacatlen, lee la facallen: Ibid.lin. 29, quieren, lee quifierop. Pag. 619. cel. 3. lin. 7, conforma, les confirmairezo, y borra el y. P. 627, col. r. lin 51. fin derecho, lec Sinderedo, Pag. 83 3. col. r.lin. 22. Guffenio, lo Goffenio, P. 633. cell. a. Por mandado del Rey nuestro Señor, deficto. P. 706, col. z.lin. 1, que omitio a Maximo, lee que omitio Maximo.Pag.714.col.a.lin.aq.cntondicron,anademal.Pag.734.cia.lin.30. indigenss, dizelo el Cronicon Henfe, Pag. 747, col. 3, lin. 45, de querer juffamenre, lee de que injuffamente, P. 2 27 c. 3, l. 25, oftuar, lee a jum, nig Tool, rigoriiq I. e. nii. bidl: idoos | D. luan Teran y Monfara. in Religion.

# ERRATAS DEL TOMOSEGVNDO, TELBRO

c. los estados figuras de la color de la c

#### ERRATAS DELTOMO PRIMERO, TLIBRO

Primero.

Agin. s.col. r.lin. 33:252. años, añade antes de la fundacion de Roma,y \$235.pag. 8.col. 2.lin. 29.lucro, lee lucio. Pag. 1 \$.col. 2. lin. 11. Regun, lee Region. Pag. 14.col. 2. lin. 37. citacion, lee fituacion, Pag. 22.col. 2 lin. 29. Brifa, lee Briga, Pag. 24.col. 1. lin. 41. fe vicran, lee debieran. Pag. 26.col. 1. lin. 45. Petrarcha, lee Tetrarcha. Pag. 31. colizilin.vitim.peniection, lee perfecucion. Pag. 53.col. 1.lin. s. copiaci lee copiare, Pag. 54 col. 2, lin. 18. Eftro, lee Ettio. Pag. 60. col. r. lin. 9 Iudaria, lec Iudaica. Pag. 61 .col, 2.lin. 39.efcanum, lee efcarum, y lin 42 media, lee inedia. Pag. 62. col. 2. lin. 15. Epiphano, lee Epihanio. Pag. 67 col. s.lin.visim.faugalidad, lee frugalidad. Pag. 76.col. z.lin. 15. Pa chamio, lee Pachomio, ibid.lin. 27. concessiones, lee confessiones. Pag. 77. col. 1.lin. 25. Turocenie, lee Turonenie, Pag. 78.col. 2.lin. 16. S. luan, lee San Pedro. P. 79. c. 2. lin. 8. que ay , lee que no ay . P. 103. C. 2. lin. 51 . Agre. gio, lee Egregio. Pag. 107. C.1. lin. 4. por Santiago en lee por Santiago. P. 123.c.1.lin.16.en las, lee en la. Ibid.c.2.lin.26.amitad, lee amistad. Pag. 127.c. 2. lin 26. Cordeayo, lee Corderio. P. 140.c. 2. lin. 35. pius, & popule, lee pius, est populus. P.140. c.a. lin. 46. epiatorio, lee expiatorio, P. 140.c.1.lin.12. Disformes, lee Deiformes. P. 146 col. 2.lin. 22. elefecio. lee Clifeccio. Pag. 68, c. 1. lin. 4. calidad, lee castidad. P. 1 46. c. 2. lin. 32. Balentino, lee Palentino, P. 197. c. I. lin. 11. posiuo, lee positivo. pag. 212. 5.24 lin. 3. de Elpana le administration, lee de España administration, pag. 271.c.2.lin. 36.firiero, lee Sirizio, pag. 278.c.1.li.1. Nector, lee Neltor, pag 289.c. 2.lin. 15. prefidis, lee præfidio. Ibid.lin. 19. infontes, lee infontes,pag. 303.c. I.lin. 3. juntan, lee juzgan,pag. 343. col. I. lin. 5. separd. lee reparo, pag. 345.c.a.lin.4.fanctiones, lee funtiones, p. 349.col. I. lin. 44.año de 98.lee 598.p.356.c.2.lin.28.y cafi, lee y afsi,p. 357. c. 2. lin. 2. compuesto, lee computo, p. 383, col. 2. lin, 4 si vno, lee si vino , p. 397. col. 2.lin. 37. Religiones, lee Regiones, p. 432. c. 1.lin. 17. Iudino, lee Iuftino, p.491.c.1.lin.vlr, debile, lee de vile, pag. 510.col. 2. lin. 24. favoreciendole, lee favorecieronle-Ibid.lin. 50. faco eta, lee faliò de effa, p. 51 2, c.1.lin. 6. Regla, lee reja, pag. 5 17. col. 6. refunanse, lee refutanse, pag. 524. C.2. lin. 6. luna, lee lima, pag. 534. c. I. lin, 34. an de, lee antes de: pag. 167.c.1.lin.28.escritos,lee Escritores. Pag. 627.c.1.lin.2.sacassen,lee se facallen: Ibrd.lin. 29. quieren, lee quifieron. Pag. 629. col. 3. lin. 7. conforma, lee confirma; rezo, y borra el y. P. 627. col. I. lin. 31. fin derecho, lee Sinderedo, Pag. 633.col. 1.lin. 22. Guffenio, le Geffenio. P. 635. col. 2, lin.2. despues de la palabra gracia, añade del Sacerdocio de la ley antigua. Pag. 637.c.1.lin.23.à la.lee de la. Pag. 644.col.1.lin.39.refiero, lee defiero. P. 706. col. 2. lin. 1. que omitiò a Maximo, lee que omitiò Maxi. mo. Pag.714.col.a.lin.a4.entendieron, añade mal, Pag. 734.c.2. lin.36, indigenas, dizelo el Cronicon Irienfe. Pag. 747, col. 2. lin. 45. de querer justamente, lee de que injustamente, P.757, c.2.1.23. ofitum, lee oftium, Pag.760.c. 1.lin.10.Sancti, anade Iacobi: Ibid.lin.9. Episcopis, lee Epitcopus. En la Prolution 5.3, lin. 33 ini en la que dize es Religion, lee ni en fu Religion.

# ERRATAS DEL TOMOS EGVNDO, Y LIBRO Segundo.

N la Prolution 5.4. num: 6. succession, lee sugecion. Pag. 15. col. 2; lin 39. refiere, lee referité. P. 16. col. 1. lin. 26. Plalencia, lee Placocia: P. 17. col. 1. lin. 4. Palencia, lee Platencia. P. 23. col. 2. lin. 1: state-

flateret, lee flaret. P. 27.col. 2.lin. 5.mifferio, lee minifecio Pizo. col. zi lin. 47. Balcabo, lee Balcabado Pag. 31.col. i.lin. 22, el and corpero illes 1035.P.32.col.1.lin.12.era; lec'hara Posacol. 1.din, & formando, dec firmando. P. 53. col. I.lin. 11. Maxara, lee Naxara. P. 57. col. I.lin. 9. Bermudo, lee Bernardo. P. 67 lin. Pfactus, lee fatus, Pag. 73, col. 1. 116. 31: Elvira, lce Vrraca, P. 80.lin. 23. vineret, lee vinceret. P. 81.lin. 2. regimis ne, anade fine. P. 104. col.2. lin. 16 an hecho, lee aun hecho! P. 106. cof 2. lin.vlr.vienen, lee viven. P. 108 col. i.lin. 18, menos, lee monos. P. 1182 col, t.lin.lin. penult.viveo, lee vivo. P. 15, col. t. lin. 3. Iunco, le Iunco. P.1 20.col. 2.lin. 21. veinte y dos, lee vente y tres P 1340 lin. 210 lipep ruis, lee superius. P. 1 3.2. col. 2. lin. 20. Parrochia lee Parrocho. P. 1337 col. 1.lin. 43.de, lee Don. P. 152. col. 2 lin 46 Monasterio, lee Monachato.P. 167.col.r. lin. 54. Arco, lee Alcor. P. 170. col. 2. lin. ante penale. este, lee à este P.179.col. i.lin.48.no paren, lee no parecen. P. 180.c.16 lin. 6. de, lee el. P. 239 col. 2 lin. 23 legun, lee legundo, lin. 33 impedido, lee impelido. P.240.c. d.lin. 19 antoridad, lee caridad. P.232 e. 2 lin. 237 fucessos, lee sucestor. P. 262.c. 1. lin. 40. criada, lee errada. P 268.c. 1. lin. 46.cafarfe, lee cafarle. P.3 20.c. 2. lin. 16.el, lee al.

# ERRATAS DEL LIBRO TERCERO.

Ag. 58. col. 2. lin. 3.1559. lee 1359. Pag. 69. c 2. lin. 34. que tuvieren, lee tuvieron. P. 107. lin 12. & in, lee & ne in. P. 160. col. 2. lin: 31, embiado. lee embidiado. P. 257. col. 1. lin. 2. Fernandez, lee Rodriguez.

#### ERRATAS DEL LIBRO QVARTO.

Ag. 22.col. 1.lit. G.lin 3.fino à San Celeberrimo, lee à Santo Celeberrimo. P. 40. col. I. lit. B. lin. II. Maximiano, lee Maximo. P. 80. col. I.lit. P.lin. 6. que la fingieron, lee que no la fingieron. P. 81. c. 2.lit.S.lin.12.la luz, lee à luz. P.90.col.1.lit.F. y assi quanto contra. lee assi quanto contra esto dixere Salazar, no es contra. P. 12.col. 1.lin. 2.que Tidiculo, lee que es ridiculo, ibid.lin. 27. conjecturas, lee congeturar. Pag. 227.col. 2.lin. 29.à ercalar, lee à calar. Pag. 237. col. 2. lin. 49. que tomasse, lee que no tomasse, Pag. 249. col. 2. lin. 19. conturben, lee conturban. P.256.col. I. lin. 4. calx, lee cala. P.258.col. I. lin. 43. muncion, lee municion. P. 261. col. 2, lin. 33. exercitus, lee exercitu. P. 262. col. I. lin. 20. referido, lee recibido. P. 264. col. 1. lin. 45. terraus, lee terras. P. 265. col.2.lin.3.celtibaris, lee celtiberis. P.267.col.1.lin.34.depertaturum. lee deportaturum. P. 271. col. 2. lin 9. succssion, lee sujeccion. P. 271. c. I.lin.33.escula, lee esaula. P.300.col. I.lin.5.depascera, lee depasceret. P.322.col. 1.lin. 7. jures, lee juris. P.333.col. 1.lin. 14. Antonino, añade ò por lo menos tio, que es lo mas cierto, pues quien hizo à San Antonino. Pag. 3 35.col. I. lin. 2. que, lee por. P. 396.col. I. lin. 2. Marsiras, lee Marsias. P.416.col.2.lin.1.regulatum, lee relegatum. P 609.col.1. §.4. lin. 5. Gentilis, lee Gentiles. P. 677. col. I, lin. 15. alra, lee acta. P. 678. col. 2.lin.27.tenuerum, lee tenuerunt. P. 680. col. 2. lin. 4. Aquitaneam, lee Aquitaniam, P. 185.lin. 11. aquibus, lee aliquibus, P. 689.col. r.lin. 1.aec. lee hæc: Ibid.col.2.lin.23. Caftello, lee Caftelio, P. 690.c 1. li.5. Autho. rum, lee Authorem, P. 702. col. 2. lin. vltima, habuet, lee habuit, P. 703. col.r.lin.10. Vasconum, lee Vasconiam, Pag. 700. lee 704.col.1. lin.22. confugiunt fuerunt, confugiunt fecerunt. P.710.col.2.lin.31. & contenionam, lee & contentio nam: Ibid.lin. 38. vern, lee veto, Pag, 715. col 22 lin. lin. 10. edifico, lee eclipso, P.72 f. col. 2 lin. 2. elcins, tee sciens: ibid, lin. 14 huiusque, lee hucusque, P.725, col. relin. 21. plenum, lee plenam, P. 730. col. 1 lin 135. gentilitates, lee gentilitatis. 21. ml. 1. loo. 21. q. 201. col. 1 lin 135. gentilitates, lee gentilitatis. 21. ml. 1. loo. 21. q. 201. col. 1 lin 135. gentilitates, lee gentilitatis. 21. ml. 1. loo. 22. q. anno 1. ml. 21. loo. 22. q. anno 21. 21. loo. 22. q.

Este Teatro Eclesiastico, y Secular de las Iglesias de España, Parte Primera, en dos Tomos, y el Patronato de San Antolin de la Santa Iglesia de Palencia en vn Tomo, que son todos quatro Libros, escritos por el Doctor Don Pedro Fernandez de Pulgar, Canonigo Penitenciario de la dicha Iglesia de Palencia, y Cronista mayor de las Indias: advirtiendo estas erratas, concuerda con su original, y lo sirmè. En Madridà 6. de Octubre de 1686.

46. calaric, lee cafarle. P. 3 20. c 2. lig. 16. cd, lee al. , set of see asl air

#### Don Martin de Ascarça; Corrector general por su Magestad.

#### ERRATAS DEL LIBRO OFARTO.

Ar 22, col, viic C, lin 3 fing \$5an Celeberring, lee à Santo Cele-Berrymo. P. 40, col. r. ifc. B. lin. 11. Maximiano, ke Maximo. P. 80, e col, MitePalin, o cos la finejeron, lecque no la finejeron, P. 81 . e.-2. lit.S. lin. 1 2, la luz, feen luz, P. concol. t. lis. F. y atsi quanto contra a leeafsi quanto contra ed o di vero sa lazar, no es contra P. 1 2. col. t. lin. 3. que ridiculo, lec que es ridiculo, ibidalio. Azaconicciarda, leccongement. Paga a zy col, z.lin. : s.a ercalar, ice a catar. Pag. Lay. col, z. lin. a or quetow made, lee queno consile. Pag. 249, colo dississe consurbett, lee consurban, P. 256, col. 1, lines, cale, loc cala, P. 258, Rol. 1, line 43, amencion, lecmunicion. P. 201, col. 2, lin. 27, exercisus les exercita. P. 282. col. 1, lin. 20. referido les recibido. P. 25 4, cola) dinas dei caus les terras, Paros. col a din. s. celcibaris, lee ceiriberis, de 201 a.lin. 14.depercariteum. les deportatueum, P. 171 col. a, lip o ducefeiou, les fujeccion, P. 274. C. I, lings a cloula, lec claula, P. 300, col, r. lines, depaterra, lec-depaterra. P. sectool, t. linez. jures, to juris. P. s scook r. lim to Antonino, ando è por lo menos tio que es lo apreciente, pues quien irizo à San Autonino ? Pages 25 col r lines, que tre per Peso col r in re Marbras, les Marfias, P. 416, dolla lin, v. regulatum, lee ve legatum. P 609, col. t. 5. 44 lin. s Centilis, lee Gentiles, P. 67 7, col. 1, hours alta, lee acta, P. 678, col. silinisy according decreme control . e.c. col. s. dia 47 Aquicancam , ica Aquitamam, P. 185, Im. rt , aquibut, by a squibut, P. 639, col. r, line 1 acc. lec hacallad.col.z. lin 23. Caffellad.col. and ic. V. 6vo.c 1. 4r.s. Authostum, lee Authorem, Proceed, at line vilma, habnet, lee habuit, P.703. col, telin. 10. Valcenam, lec Valcenam, lec Valcenam, lea, yea, lec gad.col. 1. fiz. 187 nejunt tu crunt, confuziunt federunt, Panto, cula lin, 31, & conten, ZAT ice & contentio nam: Ibid.lin.; swern, lee veto, Pag. 715. cel s. still

# TASSA

lego de Vrueña Navamuel, Secretario del Rey nuestro Señor, y su Escrivano de Camara mas antiguo de los que residen en el Consejo, certifico, que por decreto de los Señores del, de oy dia de la fecha de este, se tasso el Libro, Primera Parte, intitulado el Theatro Apostolico, Secular, Eclesiastico de las Iglesias de España, que contine quatro Libros, compuesto por el Doctor Don Pedro Fernandez del Pulgar, à seis maravedis cada pliego: y à este precio se ha de poder vender, poniendose al principio de el esta Tassa, y las erratas, y los pliegos que tiene. Y para que conste, de pedimiento del sus odichos y mandato de los dichos Señores del Consejo doy esta certificación. En Madrid à ocho dias del mes de Octubre de mil y seiseientos y ochema y seis años.

Diego de Vruena Navamuel.

AGA

# AGATIAS SCHOLASTICVS

DRÆCLAR A quædam, & beata possessio censeri potest, victoriæ bellorum, & trophea, vrbes conditæ, atque instauratæ;omnes denique magnæ, admiradæque res gestæ. Arquehæcquidem; aliaque eiuscemodi, vt maximègloriam aliquam, voluptatemque suis possessoribus adferunt ; ægrè ramen eos è vivis excedentes comitantur: sed & oblivio interveniens offuscat, atque subuertit veros rerum gestarum eventus; & cum ijipfi, qui eos norunt, vivere defierunt, emoritut etiam atque evanescit vnà cum ipsis hominibus carum rerum notitia. Quò fit yt nuda memoria fluxum quiddam, parùmque sirmum sit, neque temporis diuturnitatem ferat. Neque verò putarim quosdam, aut pericula pro patrià adituros, aut alios labores suscepturos fuisse; cum scirent, quantumuis maximas resgessissent, perituram vnà cum ipsis, atque emorituram omnemearum gloriam, solà ipsorum vità circumscriptam; nisi quædam, vei apparet, divina providentia naturæ humanæ fluxibilitatem fulciens, Historiæ bonum, quæque ex eà affulget, spem esset elargita.

# DEAN'Y CABILDO

DE LA SANTA IGLESIA DE PALENCIA.

# Epistola Dedicatoria.

LA Censura de V.S.llega la Historia de Palencia; especialmente la Eclesiastica, que contiene los suces sos, desde que la amaneció la luz. Evangelica, con la Serie continuada de sus Obispos, y la memoria de los Varones, que Florecieron en Santidad, y Letras: Tassimismo las Vindicias del Patronato de San

a Sapta Iglefia de Pelecia

Antonino, Martyr Regio, de Apamia en la Aquitania, cerca de Tolosa, al qual des de la reedificacion de Ciudad, y Iglesia, por el Rey D. Sancho el Mayor, siempre V. S. ha venerado. Obra es mas hija de la obediencia de V. S. que de mi suficiencia: Porque quando me retraya con humildad del empeño, me impelia a la execució el mandato. Desseandocumplir con el, y instimulado de mi obligacion, di principio à reconocer los monumentos, que podian servir à este assumpto, y solo hallèen las Tablas desta Santa Iglesia, cinco Obispos, antes de la entrada de los Arabes, que son Murila (dende se ha de leer Mauulanes, como en su lugar dire) Conancio, Ascario, Concordio, Beroaldo; pero sin noticias de la fundacion desta Iglesia, que es la Bassa principal de sugloria. Mas continuada està la Serie de sus Obispos, despues de la ree dificacion por el Rey Don Sanche, porque el Arcediano Don Alonso Fernandez de Madrid, la sigue en su Memorial delos Tiempos, agregando, por adiciones, sucessos varios de todas Naciones. La misma ballo en un Libro, que se intitula Cosuetudinario, que atribuyen al Doctor Juan de Arce, Canonigo desta Santa Iglesia; Varon Docto, aunque yo juz goes del mismo Arcediano: à estos siguen las Tablas desta Iglesia; pero aun no està persectamente cumplida la Serie de sus Obispos. En la Historia manuscrita del Convento de Sahagun por el Padre Guardiola, se resiere, como el Canonigo Tomàs Paz, escrivio un Libro de las cosas dignas de memoria de la Ciudad de Palencia. Conservaesta Historia del P. Guardiola el Exc. señor Marques de Modejar, entre otros monumentos dignos de estimació:

pe-

beining Towns Towns or ording de la Santa Iglesia de Palecia, entre las demas de España, pero lo mas querefiere, es (acado del Arcediano del Alcor. Don loseph Pellicer de Osfau y Tobar, bien conocido en toda Europa por sus escritos, que manifiestan la Biblioteca, que publico de ellos, me participo una obra manuscrita del P. Fr. Tomas de Herrera, que escriuto el Alphabeto Augustiniano; esta es, Theatro de las Iglesias de España, en que và glossando el de Gil Gonçalez, signe à Dextro, y consortes; pero trae otras memorias que ayudaran mucho, y otras, que impugnaremos. El Padre Fray Gregorio Argaiz publico el año de 1673. una obra, quese intitula Soledad Laureada por San Benito, y sus hijos, en las Iglesias de España, y Theatro Monasticoen la Provincia Cartaginense, y desde la pagina 3 1 1 pone el Theatro Monastico de la Santa Iglesia de Palencia, y en lo que escriue de los primeros Siglos, se vale de Dextro, Maximo, y Hauberto, Autores supuestos, y todo lo que dize es fabuloso, à que anade sus imaginaciones que servir àn de ocupar el tiempo en su impugnacion y hazer Apologia la Historia: lo demases compendio de Gil Gonçalez, y mas es Catalogo, que Theatro Historico. Estos son los materiales que existenpara escrivir la Historia Eclesiastica de Palencia; que los vnos ayudan poco, y los otros embarazan mucho. Pero Especulando las Historias de España, y otras Naciones, y los Privilegios, que esta Iglesia, y otras confervans he hallado noticias, que asseguran la antiguedad de su principio, hasta aora no conocido, y destierran el fabuloso, que con Autores suprestos la han dado. Pongo los honores que siempre tuuo, y deve conferuar; los Prelados, que dignamente la governaron de [de San Fronton. Difcipulo de San Pedro, hasta el Ilustrissimo fenor Doctor Fray luan de el Molino, que al presente preside la Sede Palentina, que denemos ve-Don Alonso Fernandez de Madred la Steolostitologia por muchostitulos de la desde de la contrata del contrata de la contrata de la contrata del contrata de la contrata del contrata de la contrata de la contrata de la contrata del contrata de la contrata del contrata del contrata de la contrata de la contrata del contrata del contrata de la contrata del cont

Enquatro libros he dividido esta obra; el Primero trata de la erección desta Iglesia, por S. Fronton; del Clero Apostolico, en ella residio, excluyendo el Monachato Carmelitano, Basiliano, y Benedictino, en procura introducir el Autor de la Soledad Laure ada; como sue sugeta al principio esta Santa Iglesia, inmediatamente à la Sede Apostolica, de pues se sugetò à la de Toledo; y en tiempo de los Godos sue segunda à la de Toledo, cuya Dignidad explico: Prosigo hasta los años de 714 que entraron los Arabes en Palencia, resutando los sucessos fabulosos, y confirmando los verdaderos, y pruebo la dessolación por los años 739 de Ciudad, y Templo, y que 300, años estuvo sin Pastor

Eclesiastico.

tauracion de la Sede por los años 1030. la qual se oca sionò de el milagro, que sucediò al Rey D. Sancho el Mayor, en la Cueba, ò Iglesia subterranea de S. Antolin. Excluyo la regularidad Benedictina, que el P. Argaiz, buelve a introducir, y pruebo, q siempre sue secular nuestra Iglesia: continuo la Serie de los Prelados hasta el año 1321. que dur ò el Templo de el Rey Don Sancho el Mayor.

En el Tercero Libro, doy principio, a la renovacion de el Templo, que oy goz, amos, en que puso la primera piedra, en compania de otros Obispos, Guillelmo Cardenal de Santa Sabina, Legado Pontificio quino a esta Ciudad a celebrar Concilio, y se congrego en Valladolid, por ser lugar que pertenece a este Obispado. Y continuo la Serie de los Obispos, hasta el señor D. Fr. Ivan del Molino Navarrete, que la corona, y pongo por Apendice los privilegios de la Ciudad de Palencia.

El Quarto Libro, contiene la segunda parte de el mandato de V.S. que son las Vinaicias de el Patronato de S. Antonino Francès, aprue boenel principio de el Libro Segundo y Tercero; y defiendo de las impugnaciones en este Quarto. Aquise tocan muchas historias, necessarias para ocurrir a multitud deimaginaciones, que nueftros contrarios ban procur ado introducir por verdades, de que duy razon en el Prologo aestas Vindicias, y por esso aora lo omito. Pondre un Apendice en que doy noticia de los Varones Ilustres de Palencia, como efecto de la doctrina de sus insignes Prelados, y corona, que hermosea a esta Santa Iglesia, bijos desu Religion, y Observancia, y Padres de la q oy se conserva. L'assimismo, otro, en que de fiendo los derechos, que tiene en la competencia de prehemmencia, con la Santa Iglesia de Oviedo donde se ponen bien singulares noticias, parala verdad de las historias y credito de España. Era la historia Eclesia Rica de Palencia; onaluz, o centella escondida, y solose divisava en van certos monumentos, como los referidos, pues de los mas Prelados no se fabian los nombres, y y à se ban descubierto sus beroicos bechos, que pueden ilustrarel Orbe, y lucen como estrellas en perpetuas eternidades. Ignoravanse de la iglesia de Palencia los principios, juz gauanse, o presumia se grandes por los aumentos: pero es cierta su fundacion, y no menos debe llamarfe Apostolica, que otras, q pretenden este titulo y le merecen: pues si se les debe, porque las instituyeron los Discipulos de Santiago, q embio el Apostol S. Pedro a fundar la Gerarquia Eclesiastica en Es pañaspoco despues fundo S. Fronton, Discipulo de el Apostol S. Pedro la nuestra. Siempre ha estado unida a la Iglesia Romana, y algutiepo inmediatamete subdita; y ademas de esto, quado Toledo ascedio à Priseo semanisieste. En manos, pues, de V.S. pongo esta obra, para que con su grande, y acertado juizio reconozca, si puede exponerse ala luz comun, q hasta que tenga essa aprobacion, bastame por premio la manisestacion de el deseo de cumplir con su mandato. No pido perdon de los yerros, sinoenmienda, pues ay tan doctos Prebendados, que puedan servir de lima, y perficionar, lo que comence a escriuir. Expectandum (dezia Synesio libro de providencia) donec prodeundi signum concedatur. Con la licencia de V.S.y su aprobacion, tengo seguro Patrono, y sin el , no me atreviera a exponerla a otra censura, por el consejo de el mismo Synesio. Minime tutum est, sine alicuius auxilio permanere e si non sit, qui issdem velut corybantum lacris in saniat. Tsi todos necessitan de patrocinio, quanto mas quien ha tenido precisa necessidad de convertir en estilo apologetico el historico, y impugnar à quien n imiamente credulo ò con sinceridad persuadido, con zelo de propriagloria, se introduce en las casas agenas, sin noticia de sus noticias antiguas, y de los privilegios, en que se sundan? Si bie he templado el estilo, no solo por la obligacion, que professo, sino por auer de llegar primero amanos de tan modesto Censor, como es V.S. cuyos elogios, aunque aora los callo por interessado: los publico en la continuada Serie de esta historia: Pues los hechos escusan colores retoricos, y los proclaman mejor que las lineas de mi pluma. Nuestro Señor guarde à V.S.en su grandeza, como este mas rendido Capellan se lo suplica, travel Orie, y lucen como efrellas en perpetass eternidades. Igagra-

Appealianameir faculting ademas de esto, quado Tokolous festo à Pri-

\* 0.171

#### pondiò para que le probaffe, que ne Cefraudaua à otro Ancolin la culto, y que tra a verdad de lattron de la liglefia de

# EXCELENTISSIMO SEÑOR Duque de Medina-Celi,&c.

put's como de sia Seneca fon los poder ofos los bra

mino de conseguir la verdad, ò por la eminencia, donde luze, ò por la profundidad, donde se esconde. Interponense se escollos, por los que procuran ocultar la; y esparcen nieblas, los que incapazes

emprehenden descubrirla. Tan perjudicial es la malicia, como la insuficiencia. No es menos arduo el manifestar la verdad conseguidas porque las tinieblas, que la rodearon, à por malicia, ò por insuficiencia, son de grande estorvo: pues es dificil vencerlas, y conuencer sus Autores, à aunque lo esten no se dan por conuencidos; y es necessario, por su resistencia, reciprocar contien das, y empeñarse en la peligrosa frequencia de Apologias. Son el assumpto de esta obra las vindicias del Parron de la Santa Iglesia, San Antolin, Martyr Regio de Apamia, en la Galia Aquitanica. Procuraron algunos obscurecer esta verdad, que seiscientos años residió en el solio de la Iglesia de Palencia porque les pareciò, que no auia elaridad en las Historias antiguas de Francia; y con pretex to de gloria de la Nacion, le intentaron atribuir a España. Què sombras no han interpuesto las plumas modernas? Què nieblas no han esparcido? Què dicterios no han pronunciado contra el prudente silencio del Cabildo de la Santa Iglesia de Palencia? La modestia ofendida procurò dar satisfacion justa: Impusome precepto de este assumpto: no pudo faltar mi obediencia. Para conseguir la verdad inuoquè por Patron al mismo San Antolin. Acudiò felizmente à mis deseos: diò suerças para tan inmenso trabajo; guiò la pluma, y perficionò (à lo que se verà ) la obra; y agradecido al frequente, y deuoto culto de la Iglesia Palentina, corres-

44

pondid, para que se probasse, que no defraudaua à otro Antolin su culto, y que era el verdadero Patron de la Iglesia de Palencia, como siempre le ha venerado. Pero aora necessito de l'atron, para publicar la verdad, que he conseguido. Comun es eligir persona grande para el patrocinio de los escritos, que se publican. Suficiente es, la grandeza si haze empeño; pues como dezia Seneca son los poderosos los braços de qualquiera feliz fortuna. Pero si para obligar al empeño concurren la obligacion, y el interès, es un funiculo triplicado, dificil de romper. Reconoce esto la Santa Iglesia de Palencia en V. Excelencia: y ademàs, cumple co su obligacion, desempeña lu corredad, y consigue grande interès. La grandeza de V. Excelencia se compone de tantas grandeças, que no solo excede el corto espacio, en que ha de correr mipluma en vna epistola dedicatoria, sino los dilatados, por donde pueden volar muchas. Mas no se puede dexar de tocar lo grande de la varonia de V. Exc. que conduce a nuestro assumpto, pues por ella està V. Exc. obligado, y aun interessado, a tomar por su cuenta el Patrocinio de las Vindicias del Patronato del Regio Marryr Antonino, Francès Aquitanico. Es la Varonia de V. Exc. continuada por linea recta, de Rogerio, Conde de Carcasona. Yà en esto se ocuparon otros Escritores, y me escusan de repetirlo. Este excelso, y deuotissimo Conde, sue, quien el año 887. se hallò en la primera translacion de las Reliquias de S. Antolin, de que trato en el cap. 4. à quien se le apareció el inclito Martyr, y le dixo: concediesse à los Canonigos, q le venerauan, toda la heredad, que està entre las riberas del Rio Aregia, y Dextrico, à Dercio, que es otro Rio: y el Bosque, que se llama Bolbona: y que à su costa hiziesse vna Iglesia, donde se colocas. sensus Reliquias. Cumpliòlo el Conde de Carcasona Rogerio con magnificencia, y deuocion: y quedò no solo . como Protector de Pamia, que yà lo era: sino por Patron especial del Templo de San Antolin, que auia edificado, y de sus Canonigos; y singularmente deuoto del Santo, como lo testisicala dotacion magnificentissima, que alli refiero. Avn tiempo se reconoce la grandeza de la Varonia de V. Exc. anne

por

por el Conde de Carcasona, Rogerio; y la obligacion de su deuocion: pues es congenita en sus venas, y tan antigua; cotinuada por espacio de 800.años; no es possible, que llegando à su noticia de V. Exc se atrasse à la de sus may ores; antes por su deuoto animo deue ser mas intensa. No solo Rogo. rio, Conde de Carcasona, sue devoto de nuestro Patron. Raymundo Rogerio, hijo de Raymundo Rogerio, quarto Conde de Fox, y progenitor de V. Exc. fue Canonigo en el Monasterio de Bolvona, por devocion de su padre, à nuestro Santo. Abrace V. Exc. como descendiente de los Condes de Fox, estas Vindicias del Santo en su patrocinio, Parece se intermitiò esta devocion, ò denigrò, segun refiere Pedro V val. sernario en la Historia de los Alvigenses, con San Antolin, por vn Conde de Fox. No sè que sea ascendiente de V. Exc. antes me parece intruso, por las guerras del año 1220. y no sinfundamento: pues el mismo año hallò a Raymundo Rogerio tan deuoto, como he referido; pero como quiera que sea, en la restitucion, aunq sea por solo el nombre, es V. Exc. interessado, y dà satisfacion adequada, con este Patrocinio. Tambien tiene V. Exc. en sus venas sangre del Conde de Comenge, por Doña Leonor, hija de Bernardo Conde de Comenge, muger de Don Gaston Segundo, padre de Don Gaston Phebo, y abuela de Don Bernardo de Fox, Duque de Medina Celi. Fue nuestro Patron San Antolin, Vascon Vaceyo, de los Conuenas, à Comenge. Y yà que en cofa tan antigua, no esfacil ajustar una sangre, es cierto se ajusta una Patria. Y si como pruebo en el Interregno de los Vascones en Tolosa; estos, y los Conuenas, fueron originarios de España, y aun probablemente de la Ciudad de Palencia por Posliminio, San Antolin, y V. Exc. por parte de su Varonia, buel ven à I spaña, y à la Ciudad de Palencia. Y assi, por el origen de vna Patria, tambien entran la obligacion, y el interès del Patrocinio de San Antolin, agregados à la grandeza. No es menor interès conseguir el Patrocinio de San Antolin, que corresponderà agradecido, quanto suere patrocinado: porque sabe en los negocios ardues aplicar el ombro (son las Reliquias, que possemos, el ombro, y brazo derecho de este

este Santo.) Ha puesto la Magestad del señor Rey Carlos Segundo, nueltro señor, el graue peso de su Monarquia, sobre ·los ombros de V. Exc. no es mal atlante S. Antolin. Reedificòle el Rey Don Sancho el Mayor, Templo restituyò la Catedral antigua de Palencia. Què progressos no tuuo con su ayuda? Què conquistas no consiguiò el Rey Don Fernando el Magno con su Patrocinio? Los privilegios, que hizo, lo testifican. Y esta mutua correspondencia se experimen tò en todos los Reyes de Castilla. Esta Regia sangre, esmalta con mas preciosa purpura à la de Fox. Como puede dexar de imitar V. Exc. à sus mayores? Con esta confiança acude la Iglesia de Palencia al Patrocinio de V. Exc. A sus pies pone estas Vindicias. Suelen las Apologias temer el rigor de las respuestas; pero sin temor pueden salir à luz estas Vindiciassque aunquo dificulta su Autor ser conuencido, no duda serà impugnado; porque los que toman por su cuenta hazer empeño en la defensa de lo que juzgan es honor de la Patria, (aunque entre los estraños es vilipendio) se alientan con el aura popular, à proseguirle. Pero con el Patrocinio de V. Exc. en quien se vnen la justicia, y la verdad, estarà el Autor muy seguro. Guarde Dios la Excelentissima persona de V. Exc. como la Iglesia de Palencia en sus sacrificios, y continuas oraciones suplica à la Magestad Diuina, para bien de esta Monarquia. Later of the annual control of the second of

Por el Dean, y Cabildo de la Santa Iglesia de Palençia.

gregio is requiste to rimple! obtained als garden dense.

menor interesconte pir el Pacrocinio de San Agrolio En

eng tolknisomer

Prise I december of the contract of the Valority of the Valority

El Doct, D. Pedro Fernandez.

de Pulgar.

#### ALLECTOR:

MADRO W ESPVES De la laboriosa carrera de dilatados Siglos, que pertenecen a la Historia de Palencia, desde la poblacion de España, hasta el tiempo presente; entramos en vna contienda, que fe ha mouido, y continuado en este Siglo, por algunos anos, y no pocos Autores; que es, sobre si San Antolin, ò Antonino. Patron de la Iglefia de Palencia, es Español, ò Francès Apamiente, en la Aquitania. Empressa es digna de

la mayor erudició Eclesiastica, y del credito, no solo de la Iglesia de Palencia, sino de la Vniversal; pues la toca el examen de los Santos, que se exponen a publico culto, y la conferuacion de los que le han tenido, y quitar qualquiera, que indevidamente se huniesse introducido, pues es de igual credito de lu acierto, y infalibilidad, la confernacion del culto de los Santos, que su primera exposicion. Y fuera grande inconueniente se tributassen veneraciones, no solo aquien no se deuen, fino que goze vno la que es denida a otro. Concurren en San Antonino de Apamia de Francia, a quien veneramos por Patron, todas las calidades que se requie ren para publico culto: Pero no fuera razon conferuade, el que tiene en la Santa Iglesia de Palencia, si las Reliquias, que possee, fueran de otro Antonino; y el Templo le huniera reedificado a deuoción de otro, y por incuria se huniesse variado la aduocación. Es tan celebre Martyr San Antonino de Apamia en Francia, a quienen España llaman San Antolin, que resplandece entre muchos Santos Martyres de este nombre, que referiremos en estas Vindicias como la Luna entre las Ettrellas. Sol es, que ilustra a Francia, Italia, y España. Y en la America es Patron de la Iglesia Catedral del Cuzco; y le dan solemne rezo, en Mexico, y todo el - Nueuo Mundo. Y en Inglaterra, segun el Monasticon Anglicano, pagina nucue tuno celebre culto en tiempo de Enrico Segundo. Con fer elte Regio Martyr, por tantos titulos gloriofo, y en tan dilatados Reynos yenerado; en ninguno, como en España, ha sido aplaudido; pues casi todas las Iglesias de este Reyno, tienen en los Breviarios proprios, su rezo. Pero el mayor timbre es, el de la Iglesia de Palécia, q se gloria vnicamete entre todas las del Orbe, de podeer sus Reliquias, porque la impiedad Calvinistica, entrego al fuego todas las que posseia Francia. En esta tradicioninconcusa, conseruada con testimonios autenticos, por mas de sciscientos años, ha estado la Santa Iglesia de Palencia. A postession tan calificada le han opuelto desde el año mil terscientos y veinte y seis, algunos Escritores de España, queriendo sea el Patron vn Antonino Español, que hallaron introducido en el que llaman fragmento de Lucio Flavio Dextro, y despues le han aparecido vnos testimonios, con nombre de Hauberto Hispalenie, y San Gregorio Iliberitano, y vn Hymno de Iuliano, Contra todos eferiuo citas Vindicias, y campo a campo contra ran numeroso exercito, yo tolo he de dar la batalla. Reconozco la dificultad de la empressa, pero entro con tanta confiança, que espero confeguir con felicidad la victoria. Serà mas gloriofo el triunfo, quanto fuere mas peligroso el conflicto. Es oficio de la prudencia, que quien ha de entrar en una guerra piente primero, fi tiene fuerças, para confumarla. Y. he medido las Armas, y me hallo superior a todos los contrarios; porque aunque por mi folo, me halle inferior a tantos, como fon los que patrocinan al Antonino Español, que están acreditados de buenos Capitanea en la campaña literaria, y los que oyen lu nombre, tendrán por fuya ls victoria; es devil el Exercito, conque entran en esta contienda; pues solo fon los quatro Autores referidos, y todos los que agregan son violentos, y han de fer de nuestra parte, que se fortalece con Martyrologios ciertos, con Historias verdaderas, y recibidas de todos, con tradiciones de Iglesias, con Regias donaciones, con Bulas Apostolicas, y con repetidos milagros. Que iupondran con estos testimonios, los de quatro Autores, que la mejor erudicion tiene por supuestos, y reconoce los Autores, que los fraguaron, y aun los intentos, conque se fingieron? Mucho han escrito graues plumas de España sobre este punto. Mucho tengo tambien, que publicar de el mismo assumpto. Pero conduce mucho para su debilidad, el que les vayan reconociendo los mas afectos. Vea el lector al Padre Maestro Fray Iuan Roig y Ialpi en su verdad triunfante. que sobre lo que dixo en las antiguedades de Girona, que puse en la prolufion al Libro Primero de esta Historia, aora se ha declarado, confessando son supuestos Dextro, y consortes, que patrocinaua; y reconoce, y prueba ion ficciones de Don Antonio de Zapata, Hauber o, y el Iliberirano, y lo mitimo el Liberato, que dispusieron parasse en sus manos. porque estàn consospecha, las del Padre Arguiz, que le publico, y mudò lo que le pareciò conuenia, para sus voluntarios assumptos. Por lo qual, aunque en la carra al Padre Fray Hermenegildo, donde pufe las claufu las añadidas, y omitidas en el Hauberto, que publico el Padre Argaiz, dixe: To nunca be de dar por Autor de effas clas fulas anadidas, y emitidas al Padre Maestro Fray Gregorio de Argaiz, porque ademas ae su fiaclidad, y legalidad, que supongo, no ballo causa para ello. Ne hallo con el testimonio de el Padre Roig, ob igado a mudar fentencia, pues està vehementemente indiciado, y aun confello, de semejante hecho. Pero como quiera que sea, se reconoce son deviles y ridiculos teltimonios, para introducir Santos inauditos: antes fon dignos de cenfura superior, para que no caygan en verros los incautos. En otra parte imprimiré estos testimonios del Padre Roig, y dire de otros, que tambien han leguido este exemplo, y cantado la Palinodia. Admirame no lo hiziesse Don Antonio de Zapara de sus ficciones; pero quien puso en su testamento clausulas de la misma linea. como refiere Don loieph Pellicer en fu Hauberto, fin mafcara, incapaz estana de recantar la Palinodia. Al Padre Argaiz se le prenino, y dixo estaua en esto. No hemos visto el efecto. Son rantas las fabulas, quimeras, y cosas ridiculas, que se hallan estos libros, que dezia co buen juizio yn hombre docto, que eltos nueuos Cromeones, le aujan compuesto, de las erratas de los libros, de las vozes vagas de los Pueblos, y de las deposiciones de los Sacristanes. Y si le considera bien todo el Cronicon de el Pfeudo Hauberto Hispalense, aunque tiene mucho de esto, aun tiene mas de temeridad de su Autor, y suchos de su fantasia, sobre las especies que tenia de los Gronicones de Dextro, Maximo, Iuliano, y Luitprando. Y se conoce claramente de la clausula, que es vno de los fundamentos, para introducir por Patron de la Santa Iglesia de Palencia, el imaginario San Antolin Palentino, que hallo en Dextro, teproduciendole en sus codices imaginarios, de Hauberto Hispalente, y Martyrologio manuscrito, Gregorio Iliberitano, porque sobre esta fantasia, echa el contrapunto desconcertado, introduciendo a Leto, y Frodisclo, hermanos de San Antolin,y Martyres en Palencia, de quien ni ay memoria, en Martyrologio, ni Historia, ni en parte conocida Reliquia alguna; pero dize, conque se haze testigo instrumental Hauberto, que en su tiempo fueron trasladados los cuerpos de estos dos al Monasterio Exiliente, que es Santo Domingo de Silos, por Orduario Conde de Castilla, y Occa.

Quien creyera, que clausula de tanta individualidad, no suera irrefragable sundamento para la credibilidad de este Cronicon ? Pero es al contrario, pues solo por ella se convence claramente la siccion, y salsedad. Sobre esta clausula, dixe mucho, que la convence de salsa, desde la pagina quinientos y doze; pero no puedo dexar de advertir lo que despues de impresso he descubierto. Alli admiti la existencia de Orduario,

Conde de Castilla, y Oca ; porque parecia se hallaua en Sampiro, en la Historia de los cinco Obispos, fol. 59. dize, que se hallo al tiempo de cebrarie Concilio en Oviedo, y confagrarfe la Iglefia, Orduario, Conde de Castilla, y Ausa, de cuyas palabras, el Pseudo Hauberto formo la claufula:y por Aufa pulo Auca; y era tolerab le la correccion, porque Sandoval despues en las notas le haze Conde de Oca, que es Auca, porque Aufa, ò los Aufines estàn en el territorio de Oca; pero reconociendo algunos Codices antiguos, de Sampiro, hallo vno en poder del Marques de Mondejar, que es el de que vso Ambrofio de Morales, como consta de algunas notas marginaies de su letra, que es bien conocida, y yo tengo en mi poder algunas cartas suyas: y dize claramente, que Orduario eraConde de Castil la, y Visco. Lo milmo tiene otra copia, que tengo en mi poder, y fegun la letra, que es como la del C odice Emilianenfe, que tuvo el Eminentissimo Cardenal Quiroga, y esta en la libreria de el Excelentissimo señor Marques del Carpio, esbien autorizada; y alsi se pulo por yerro en la impression de Sandoval, Aula, en lugar de Visei. Y el motiuo para este yerrofue, que refiere Sampiro, que Orduario era Conde de Castilla; y no parece venia bien ser tambien Conde de Viseo, por la grande diffancia, pues el fer Conde era oficio que fe exercia, y no dignidad, que se heredaua. Y como, por otra parte, en Cakilla ay va territorio, que llaman los Aufines, le pareciò a Sandoval, se auia de leer Aufa, y no pulo Visco. Y Zapata, Autor del Pseudo Hauberto, por estar mas conocida Oca, pufo, que era Conde de Castilla, y Oca. Pero en sabiendo, que ay Castilla, cerca de Viseo, deue subsistir la leccion del Codice antiguo referido, que no falta quien diga; que no folo le reconoció Ambrofio de Morales, fino que es el que copió sandouale o por lo menos estudo en su poder, y pudo advertir la variedad de lecciones, si en algun Codice hallo Aufe, en lugar de Visei.

Que se halla Castilla, en el trato de tierra de Visco, se prueba claramente, porque la pone la Cronica General, entre los terminos, que pertenecen al Obispado de Lugo, que no llego a Castilla, suera de que

alli esnombre de lugar, y no nombre de Provincia.

Y lo que prueba mas cuidentemente, que es falfa esta claufula es, que en tiempo de Hauberto era Conde de Castilla (porque Hauberto llego con su Cronicon hasta el año 919, y ay vn prinilegio, donde firma) el Conde Don Gonçalo, padre de el Conde Fernan Gonçalez, y el mitmo Fernan Gonçalez, y lu muger Doña Sancha concedido al Monasterio de Santo Domingo de Silos este mismo año, que trae Yepes en el Apendice del tom.4 fol.457.pag.2 y aun le parece a Sandoval començò a fer Con de de Castilla Fernan Gonçalez, el año 904 por lo qual dixo el Obispo Sandoval, en los cinco Obispos, pag. 297, tratando de el Conde Fernan Gonçalez, podemos poner por principio del gouierno del Conde Fernan Gonçalez en Castilla el año 904, poco mas, o menos. Llamasse, como se verà por las escrituras, que tratan del, Conde, Duque, Contul, debaxo dei señorio del Rey Fueron las tierras de su jurisdicion, y mando, Castilla, Vieja, Montes de Oca, Alava, hasta Miranda de Ebro, &c. Luego no era Conde de Castilla, y Oca, Orduario, como dize Hauberto, y mas que era en tiempo, quando eran Condes proprietarios, y aísi no auia muchos.

Dirànos el defensor de Hauberto, que con el mismo Sandoval, com quien autorizamos nuestro argumento, se da facilmente la respuesta, pues dize, pag. 296. En el Concilio, que el Rey Don Alonso el Magno celebro en Oviedo, hallandose presente Reynaldo, Legado de el Papa Iuan Octavo, año 887, quandose hizo la Silla Obispal Metropolitana, firman los Caualleros Titulos del Reyno; vno es, Adaricus Castella, & Auca Comes, Conde de Castilla, y de Montes de Occa. En este mismo tiempo era Conde de Castilla Don Diego, como parece por las esta mo tiempo era Conde de Castilla Don Diego, como parece por las esta en esta esta en es

C489

escrituras, que cité de San Millan, fol. 43. año 863. y 871. y llega su memoria, hasa los años 884. en el qual le mandò el Rey Don Alonso poblar a Burgos, como dixe en el Monasterio de Cardeña, &c. Luego entra Don Rodrigo, luego Fernan Gonçalez, como vimos. Y concluye: Lo cierto es, que los Condes de Castilla eran muchos, como al principio dixe, hasta que el Conde Fernan Gonçalez se alçò con todo.

No dudo, que la clausula de Hauberto, tocante al Conde Orduario se sundo, y fraguo, de lo que aqui dize Sandoval, pero erro Sandoval, por que leyò mal el manuscrito, que haze memoria en el Concilio referido de Adarico, o Oduardo, porque como vimos era Conde de Castilla, y de Visco, y no de Castilla, y Oca. Y assi no admito, que huviesse entonces muches Condes en nuestra Castilla, ni las consequencias, que de ay saca, porque era Orduario era Conde de Castilla, la que estaua en terminos de Visco. Y assi de esta mala inteligencia, procedió el error, de que ania muchos Condes en Castilla, y excluidos, y assignada la sucession de vino despues de otro, consta la fassedad de la clausula de Hauberto, que

fingiò Zapata, por lo que leyò en Sandoval,

Confirmaliemas, que este Orduario, no era Conde de Castilla, y Oca, o como leyò Sandoval, de Ausa; porque segun el contexto de Sampiro se reconoce, que habla de el territorio de Portugal. Son su palabras: Igitur auxiliante Domino venit Rex ad statutum diem, cum vxore sua, & filis. & cum pradictis Episcopus , & cum wniver sis potestatibus, sue, W cum subseriptis Camicibus , prenominatis. Albarus Egunensis Comes. Veremundus Legtonenfis Comes. Sarracinus aftorica, & Berizo Comes. Veremundus Torrensis Comes. Ermegildus Tude, (t) Portugalle Comes. Arias Filius eius in Minio Comes. Ordarius Castella 2 W Ausea Comesi Silus Prucij Comes. Erus in Lugo Comes. Que todos eran en el territorio de Leon arriba, y no de Castilla; especialmente lo que entonces se llamana Castilla, que andana con Oca, era la Bardulia, que oy llaman en aquella tierra Castilla la Vieja, que es àzia Villa Arcayos, donde ay memoria de los Iuezes de Cattilla, y en su hijo de Nuño Nuñez Rasura tuvieron principio los Condes, que se llamò Gonçalo Nunez, que esta Dignidad era para la guerra, como los Iuezes, para la paz, y assi concurrio con su padre, de que se vea Sandoval en la pag. 288. y 239. del libro citado. Y advirtio el mismo Sandoval, pag. 291. La difificultad, que auia, para poder concurrir con los Reyes de Asturias, aunque estuviessen sugeros a ellos. Y assi aquel Conde Orduario, no lo fue de Castilla, y Oca, sino de Castilla, y Visco, en tierra de Galicia, y Portugal.

Siendo esto assi, a que proposito venia a Paleneia, a trasladar los cuerpos de Leto, y Frodiselo, al Monasterio Exiliense, donde ay tanta distancia, y ni Palencia, ni Silos cran de su territorio, ni se desembre motivo, para estar en estos lugares este Conde, ni hazer esta translacion. Y assi

es ficticia, y descubre ser supuesto el Cronicon de Hauberto.

Añadeste a esto, que aunque Orduario suera Conde de Castilla, y Oca, y concurriesten dos Condes en Castilla, el año o 1 9. en que haze el Conde Fernan Gonçalez la donacion al Monasterio de Santo Domingo de Silos, restriendo las reliquias del Convento, no resiere los cuerpos de los Martires Leto, y Frodiselo; y siendo tan reciente la translacion, que resiere Hauberto, no era possible la passaste en silencio, solo dize. Dominio Sanctis, inuictis simis pac trium phatoribus Martyribus, glorios sa atque venerandis, nobis que post Dominum fortis simis Patrous, SS.

Schistiani, Petri, & Pauli, & Sancti Emiliani, fidelissmit estis Christique.
rum reliquia condita requiescunt, & c. Yno vale el esugio del argumeto nevo, aqui no ha lugar, porque no autendo motivo para omitir estos Santos, arguye el silencio no auer tal translacion; argumento, de que le vale San Geronimo, y otros muchos Doctores, en semejantes casos.

Esta materia de los Condes de Castilla, no està muy clara en las historias. Don Fray Prudencio de Sandoval, en el lugar citado, por la efcritura del Monasterio de San Pedro de Arlança de la Era 862, y año 824. refiere los antecesfores, abuelos, y visabuelos del Code Fernan Goncalez de parte de su madre, y pone a Don Gonçalo, que poblo la Ciudad de Lara, año 766. A Don Nuño Gonçalez su hijo, a Don Nuño Nuñez, y lu muger Doña Argilona, año 8 4. a Fernan Nuñez, padre de Don Gonçalo Fernandez, y de Nuño Fernandez, y de la Condeta Doña Munio Fernandez. Este Conde fue abuelo de Doña Nuña, Reyna de Leon, y del Conde Fernan Gonçalez, pues dize el tal prinilegio: Ego Sancio Garseaniæ Comes vidi carram scripturæ de mios visabios de Munio Nuñez, & Argilo, & de meosavios Gundilalvo Fernandiz, & de Ferdinando Gundifalvis, & cognosco ila carta de mios avios, & confirmani, & roborani ad omnes de Villa de Brania Offaria, in Era 1030. 6. die, Feria 3. nono Kal. Jun. &c. Paffa luego a los abuelos paternos, y dize : El Conde Don Rodrigo, primero de este nombre, año 772. De este Conde al Conde Don Diego, ò no huvo Condes en Castilla, o fueron los tiempos tales, que ni se diò lugara escriuir de ellos, ni hizieron escrituras, donde se nombraffen, ò si se hizieron, no se ballan. Don Diego Conde de Casti-Ila, casò su hija Doña Sulla Billa, con Nuño Belchides, ò Bellides, que ambos nombres, Nuño, y Bellides, ò Bellido, fon Godos, ò Españoles antiguos, y no Franceles. Naciò de estos señores Nuño Nuñez Rasura, Juez de Castilla, padre de el Conde Don Gonçalo Nuñez, que casò con Doña Nuña Fernandez, y hermana del Conde Don Nuño Fernandez. padre de la Reyna Doña Nuña, muger de Don Garcia de Leon, hijo de Don Alonfoel Magno. Fue hermano del Conde Fernan Gonçalez, Don Rodrigo Fernandez, que sucedió a su padre en el Condado de Castilla, y fue segundo Conde de este nombre, y se halla Conde de Castilla, añod e 903 murio fin quedar quien le lucedieffe en el Condudo Sucediò Fernan Gonçalez, Conde ilustrissimo de Castilla, de quien escrivimos esta breve historia, començarse ha su Condado desde el año 904, en que deviò de morir su hermano. En el Concilio, que el Rey Don Alonso el Magno celebrò en Oviedo, hallandofe prefer re Reynaldo, Legado del Papa Iuan VIII. and 877, quando se hizo la filla Obispal Metropolitana, firman los Caualleros de tirulo del Reyno, vno es Adaricus Castella, & Aucca Comes, Conde de Castilla, y de Montes de Occa. En este mismo tiempo era Conde de Castilla Don Diego, como parece por las escrituras de San Milan, fol. 43. año 863.871. y llega su memoria hasta los años 889. en el qual le mandò el Rey Don Alonfo poblar a Burgos, como dixe en el Monasterio de Cardeña; y es cierto, que Don Diego era muy viejo quando el Rey le encomendò la poblacion de Burgos, como dizen los Anales. Compostelanos, Año 884. hasta el de 903. parece por los pareles de San Millan en su historia referidos, que era Conde de Castilla, Don Rodrigo, fegundo deste nombre, y conforme a lo que dizeFr. Goncalo, parece que elle Conde fue bermano de el Conde Bernan Gonçalez; y porque muriò moço, y fin herederos, los Castellanos alçaron, ò eligieron por su Conde a Fernan Gonçalez. Hame costado harto trabajo la averiguación de la genealogia del Conde, con todo no queda con la claridad, que yo quiliera. He dicho lo que he podido descubrir, diga quien supiere mas. Hasta aqui Sandoval, que escriuia el año 1615.

El Padre Yepes, que escruia el año 1613, aquien parece no viò Sandonal, fundado en el princilegio referido de la dotación del Monasterio de Santo Domingo de Silos , dize: El Rey de quien se haze mencien en estaescritura (para que la començemos a desembelver ) es Den Crdoño el fegundo, hijo del Rey Don Alonfo el Magno, de quien poco ha diximos, que auja hecho en sus Palacios la Iglesia mayor de Leen, Rey muy valerofo, y esforçado; pero mas grato a los Gallegos, a quien auiagovernado en tiempo del Rey Don Alonfo el Magno, y a los Leonetes, a quien auia obligado con muchos beneficios, haziendo cabeça del Reyno a Leon, que no a los Castellanos, a cuyos Condes, y personas principales, que les gouernauan, auia al principio mandado prender, y despues diò orden, como murie fien en Leon ( con que nue fros historiadores dizen, que manchò su fama.) Por lo qual los Castellanos scuantaren por este tiempo la obediencia, que tenian dada al Rey de Leon; y assi no dize, que Reynaua Don Ordoño en Leon, y Castilla, sino que Reynaua en Leon, y que el Conde de Castilla era Don Gonçalo, y aun en otros privilegios de adelante se lee a cada passo, que Reynaua el Conde Fernan Gonçalez en Castilla; y si bien al principio los Castellanos estauan sugetos a los Leoneses, y al Rey de aquella Ciudad , pero como en Roma antiguamente no admitian de buena gana el título de Rey, tambien muchos años en Castilla aborrecieron ede nombre, y se contenta uan con tener Iuezes, que les gouernassen. Mas deipues no pudieron sufrir que fueisen tantos los que mandauan; y assi se resolvieron el que el Principe no fuesse mas que vno, y esse lo era aora el Conde Don Gonçale, padre del Conde Fernan Gonçalez ; ni es mi intento introducir nouedades en la historia, sino dezir lisamente lo que conforme a este Prinilegio se colige, y muestra claramente, que antes del Conde Fernan Gonçalez, ya fu padre auia tenido esta dignidad, y titulo; y assi en el remate del privilegio, auiendo dicho, que el Rcy Don Ordoño reynaua en Leon: añade luego, Comite Gundisalvo in Gastella, y lo que es mucho de penderar (como se puede ver en el prinilegio alegado) que ni en el principio, ni en las firmas, ni Fernan Gonçal ez, ni la Condela Doña Sancha, se llaman Condes, por que conforme a este discurso realmente no lo eran, sino Don Gonçalo, que aun viuia. Hasta aqui el Padre Y cpes.

Mas ajustado parece que và este discurso del Padre Yepes, y pues el año 919, aun no era Conde Fernan Gonçalez, tampoco lo fue Don Rodrigo su hermano, y assi no entrò Fernan Gonçalez a ser Conde el año 904. por muerte de su hermano Rodrigo el año 903. y aujendo entrado por Conde proprietario Don Gonçalo su padre, por la violencia, que auia hecho Don Ordoño a los Condes de Castilla, que mato; a què proposito auian de hazer tambien Conde a D. Rodrigo su hijospero toda la conjetura de Sandoval nació, de que aquel Oderico, que era Conde de Visco, le tral a Oca, y assi se halla en las angustias, de que se quiere euadir con conjeturas: tampoco le podemos a este Oderico poner por antecessor del Conde Don Gonçalo, porque los Condes antecessores a èl, que matò el Rey Don Ordono, nos los refiere Sampiro, por estas palabras: Et quidem Rex Ordonius, ot erat promiaus, & perfectus, direxit Burgis pro Comitibus, qui tunc eamdem terram regere videbanturst erant eirebelles. Hi funt Nunius Fredenandis Albor Mondar Albus, & eins filius Didacus, & Fredenandus Ansueri filius. Venerunt ad Palatium Regis in riunlo, qui dicitur Carrion , loco dicto Teliare, & vet air Agrographus : cor Regums et) cursus aquarum in manu domini, nullo sentiente, exceptis con-(iliarijs proprijs, capiteos, et) winctos, et) catenatos, ad sedem Regiam Legionensem secum adduxic , & Ergastulo carceris trudi, et ibi cos necare sussit. Conque no hallamos, quando aya

de entrar este Conde Orderico en Castilla, para que pueda dezir, que cufus tiempos hizo la translacion de los cuerpos de Leto, y Frodicelo, hermanos de San Antonino; pero como no huvo estos Santos, y on imaginarios, tambien lo es elle Conde de Castilla ,y Oca ; pues es cierto,que se errò Sandoval, de donde la tomo Zapara, y lo sue de Castilla, y Visco, como dizen los Codices mas antiguos, y correctos de Sampiro, meerin, que no admite, duda, lino espue

que he citado.

Fnerade que en el milmo Sandoval fe lee en el textoLatino, Ordarius, y despues en el comento le llama Adaricus, sin traer exemplar, en que se lea assispero en los Codices, que he citado se lee Odarius, de que se concluye, que de las erratas de los libros, se fabricaron historias en estos Cronicones, y de las vozes vagas, que suelen llamar readiciones. Vease Yepesen el sugar cirado, y corejeste con las clausulas de Hauber. to, tocante al Monasterio de Santo Domingo de Silos. Pudiera probar con muchos exemplos este mi imo assumpto, que para el tengo observados, pero no quiero omitir vno, que totalmente le convence. Ay en Sigisberto Gemblacenfe al año 723. vna claufula, en que dize : Que San Eucherio, Obispo de Orliens, porque no obedeció a Carlos, le desterró a España, en un barrio llamado Sarcinio, y murio Santo en el Convento de San Trudonspor estas palabras: Eucherius quoque Aurieianen fis Episcopus pro similicausa Episcopatu prinatus, & apud Sarcinium wicum Hispania epulatussin Canobio Sanctis Trudonis in Sanctitate consummatus est. Assi fe halla en el manuscrito, que Don Antonio Zapata enseñaua por de Haubertó, y en el impresso de Francfort de 1613, y otrosantiguos. De aqui se formaron en Luitprando las clausulas signientes en los adversarios apud Ramirez, num. 283. y en Tamayo, num. 249. interponiendo otra clausula: Sarcinum visus est apud Cantabros in Hispania prope fontes Iberi. 161 iussiu Caroli Martelli exulat Sanctus Encherius Episcopus Aurelianensis, in vita eius corrupte legicur Hasbania. Fust in Cantabria Monasterium Sanctis Trudonis Benidictini ficut in Germania. In Hispania habebat Carolus Martellus multos amicos, ot apud Captabros, ft) modo Sarcinum apud Cantabros, vel Sarcenulum apud Aftures, dicitur Barcena, vel Salçedumei enobilia quadam oppidula. Don Antonio de Zapata en el Codice manuscrito referido puso de su letra; Monges Benitos en España en Santander, o San Trudon, y puso Hauberto en su Cronicon, en mi manuescrito, año 563. y no està en el imprello: Larabeti in Hispania in margine maris Occeani iterum constructum est Monasterium Benedictinum in honorem Santta Maria, 4) Sancti Salvatoris, boc Monasterium meo tempore dicebatur Sanctus Trudonius (idest Santander) qui floruit in Germania.

Todo es vna quimera, porque la verdadera leccion de Sigisberto, como se vè en la edición de Hauberto Mireo, año 723. dize: Eucherius quoque Aurelianensis Episcopus pro simili causa Episcopatu prinatus. & apud Sarchinium Hasbaniæ vicum Exfiliatus in Coenobio Sanctis Trudonis in Sanctitate confumatus est. Es Hasbania en el Pais de Lieja. Ay elarissimos testimonios de que alli muriò el Santo, y se conservan sus reliquias. Y la correccion que el Pseudo Luitprando quiso hazer en la vida de San Eucherio, es contra la fee de todas las Historias. Trato esto largamente en la exautoracion de estos Autores supuestos; ni Carlos Martello tenia en aquel tiempo muchos amigos en España, ni la turbukencia de los tiempos dana lugar a semejante destierro de Orlien s. Estas noticias comunique a Don Ioseph Pellizer, y las puso en sus Anales de España, que parte estànimpressos, y aujendo puesto en eleprigraphe, que tenia yà impresso, San Eucherio vino a España, porque tambien vinua del Codice errado de Sigisberto; en la historia dize lo contrario, porque con los testimonios claros, que le mostre, se hallò conuencido; y es materia, que no admite duda, sino esque quieran cegarse en la luz del mediodia, los que han admitido por verdaderos estos singidos Cronicopes.

Y bolviendo al punto, porque se han traido estas clausulas, que es probar la debilidad de estos Cronicones, y la consança que tengo de la vitoria. Me parece puedo dezir con l'ertuliano, de præscriptionibus, cap. 9. Interim ex siducia probationis prauento. Y de la probança de los contrarios, con el mismo, en el cap. 41. Quam sutilis, quam terrena, quam humana sitasine granitate, sine authoritate, sine disciplina.

Elpaña, en en barrio llamido sercipio, y murio samo en el Convento de Sen I cudon por effet palabras: buther on a convey unterquents Enfeatureto limit caula Enfeatate maria, Es apud Saremum The um fit pante epolo waster Concara Santer I radonism Santisrate con faminarias eff. Alsi to halla en chinamula iton que Don Antonio Zapata enfeñaua por de Flanberto, y en el fimpre To de France. foir de . co., y orres actiques. De aqui le formated en Luitprende les a claufulas figuientes en los adverlarios agad Ramarez , mum 185. y en Tamiyo, nam. 249, interpolicado octa clasicale : Seremen telas eff apun Contabios in to pama proposocias took. 18 10/16 Check Addres li evalue Sand at Eachwern's Coffeepus Amedianie fis in de ira surcorruptelegener B. Pontes, trace in Contrabilla Atomoliethen Sandly Tendon's Zendalton have in Germania In Piffranta habebase Carolus Marcel winneless articos us apad Lagradios Co mudo Sarci num apud Cantabres, and Sarce albai apud Alberes, dieren Burena, Del Sale dame regillaguedam oppidala. Den Antenio de Zapata en el Codice manufeiro referido pulo de fu lerra. Mouges Scritosen Elphan en Santander, o San Trudon, y pule Hag berro cafu Crentega, ca cul manueferiro, pao 5/8, y no chaen ciliare 1 : Landlect in following in our one may a December irreum Mrs.: Lanabers in surprising in constitution in historian Suntra clariant Swell Sa that ons, but Manafterier en enco tempore dice.

Favor Seaffur T) nateria (ratif Santander) qui fin airin Cermania.

Todoes vna quimera, porque la veidadera leccion de Sigisferio,
com o le và en la edicion de Hanberro Misco, año 713 edire: Bucherias
quo generalmennis Epiteopus pro finalicaula Epiteopatu prinaras, de
apud Sarchinium Hasbanic vieum Exfiliarus to Cenobio Sanclis Trudomisin Sanclirare confinmentos eft. Es Hasbania es el Pais de Lieja. Ay
elaritsimos refilmentos de que alli muriò elsanto, y le confervantus for
liquis. Y la corrección que el Pfeudo Lu sprando qui fo herer co la
vida de San Bucherio, es contra la fee de rados los lindorias. Trato eño
largamente cula caranteraciondo eftes distores la sunta estanto en Carlos
largamente cula caranteraciondo eftes distores la sunta estanto.

Alargamente cula caranteraciondo muchos san gos en España, ni Carlos



# remote Palencia e cha prolufton de que no lizgaffe alorno fe ira Ricia de Cuerpo de Disforma Pero es proluta de Comprobarlas. A un dizesque las prueba con Historias, A rehivos.

gorde discordita pues ca la concion que hago, se del vanecen

oceas. Por elto parece baltava poner codas las claufe

## PROLVSION ISAGOGICA

VY Valida està en estos tiempos la leccion de la Historia, y es ocupacion, que sirve a la diversion, y a la vtilidad, como enseña la experiencia. No es nez cessario repetir lo que tantos han escrito de este assumpto, sino ministrar materia para el empleo. En esta Historia Secular, y Eclesiastica de la Ciudad

de Palencia hallarà el lector bien vtiles noticias. Y aunque parece particular, y folo para los interessados, tiene vniversalidad, que pue de aprovechar a muchos. Brevemente dixe lo que contenia en la epistola precedente. Aora advierto el modo con que se escrive. Examino contoda exaccion los sucessos, porque es la verdad el alma de la Historia, y refuto todo lo que parece fabuloso, aunque en la apariencia podia traer alguna gloria a esta Ciudad, y Iglesia. Diferente consejo, que el que tuvo Luvio: puesse contentò con no afirmar, ni refutar, lo que antes de la fundacion de Roma por Romulo, y Remo, se hermoseava mas confabulas, que con incorruptos manumentos de los hechos. Esto han seguido en estos tiempos muchos, y aun los mas de nuestros Escritores: pero la gloria aparente, ha sido ludibrio universal de las Naciones. Y aunque he reconocido, que reconocen la verdad, algunos, quieren mas la apariencia, que el vulgo aplaude, que la realidad, que saben, llevados del aplauso popular, que conduce para sus fines. Nunca deve admitirse el engaño:pero comola Historia Eclesiastica toca en lo sagrado, siempre es perjudicialissimo qualquier pretexto.

Notoria es la controversia, que ay en estos tiempos, sobre la fidelidad de los escritos, que satieron con nombre de Dextro, Ma-

ximo, Luitprando, Iuliano, Hauberto, Liberato, y sus adiciona? dores. Tratolo en la Gerarchia Eclesiastica de España, libro segundo, y en la Biblioteca Historial, que serà Dios servido vean la luz comun. Manifielto claramente, que son libros supuestos: pruebo la falsedad de sus clausulas, y ellas se manificstan con su concorde discordia, pues en la colacion que hago, se desvanecen vnas a otras. Por esto parece bastava poner todas las clausulas que pertenecian a Palencia en esta prolusion, porque no juzgasse alguno se ignoravan, y omitirlas en el cuerpo de la Historia, pero es preciso examinarlas, porque el Autor de la Soledad Laureada intenta comprobarlas. Aun dize, que las prueba con Historias, Archivos, y Concilios, quedandose solo en dezirlo. Pido, que se atienda con acrimonia al examen, que hago, y solo quiero para la Ciudad, y Iglesia de Palencia la gloria, que resulta de los Autores, que estan libres de calumnia.y sontestigos fieles de la verdad. Destos saco ilaciones, y congeturas: que la parte de la sciencia racional, cabe en el estudio de la Historia:no el admitir sin crisi todo lo que se halla a la viri dad como colena la experiencia,

Escriviò Gil Gonçalez en el Teatro Eclesiastico, el desta santa Iglesia, hizo algunas adiciones el Maestro Fray Tomàs de Herrera, que estan manuscritas y en la carta precedente, referi los demas que en este punto escrivieron: pero en lo que escrivo hallarà el lector lo que dezia Tertuliano en el libro de las prescripciones, que siendo vna la materia, està tan diferentemente tratada, que parece otra. Muchos instrumentos, que no vieron, o no ponderaron, y muchos Obispos Palentinos, que omitieron, y resutados los que supositiciamente se han introducido en el Teatro Monastico, y Soledad Laureada.

Intitulo esta obra Teatro Eclesiastico. Secular, y Apostolico de las Iglesias de España, porque demuestro, que ni en sus principios, ni despues que se intituyeron las Reglas Monasticas, entraron en las Iglesias Catedrales de España, hasta la entrada de los Arabes: y que siempre observaron el Clericato Secular Apostolico. Parece pedia el titulo, que començasse este assumpto, ó por la Iglesia Primada, ò por las mas antiguas. Pero la obligacion, y la obediencia me permite dar principio por la propria. Si bien se trata esta materia co tata vniuersalidad, que para todas. Si el tiepo diere lugar, proseguire con la santa Iglesia Primada de Toledo, y cotinuare co las demas, q es bien necessario, para restituir todas las Historias de las Iglesias de España a su cador antiguo: En el interin goza desta Historia Secular, y Eclesiastica de Palencia, q ademas

de las noticias vniversales, no solo de España, sino de Francia, toca

materias veiles de erudicion Eclesiastica.

Y antes de entrar en ella, prevente de todo lo fabuloso, que en los nuevos Cronicones se ha introducido, para que con mayor-gusto entres a reconocer, como se han impugnado, y que ha sido necessario el estilo Apologetico, que sirve de disculpa, para auer-me dilatado, y auer escrito tres volumenes de vna Historia particular, para apartar lo fabuloso de lo veridico, aunque aqui breue-mente se haze juizio.

## 6. PRIMERO.

NOTICIAS FABVLOSAS; QVE EL FRAGE mento del Cronicon de Lucio Flavio Dextro pone de la Santa Iglesia de Palencia.

Laño 37. de Christo, dize, que Santiago, entre otros Obispos, que criò en España, puso en Palencia a san Nestor

Esta noticia, dixo Gil Gonzalez, que por ser testigo singular Dextro, no se devia admitir: y despues salieron Hauberto Hispalense, y Liberato a comprobarla: pero solo por ella, aunque no huviera otro fundamento, se prueba la falsedad destos Autores; pues constarà por testimonios autenticos, que san Nestor no sue Obispo de Palencia, y que los demas compañeros, sueron por los años de 300, en adelante, y assi no pudieron ser por los años de 37, vease els cap. 2, del lib. 1, desta Historia.

Al año 300 dize Dextro, en Pamia en la España Tarraconen se, en vn lugar de los Vacceos, al Rio Arlançon, la passion de san

Antonino Martyr.

Iuzga el Padre Vivar, que Pamia es Palencia. Nueltro Don Francisco de Sandoval, cerca de Palencia. Esta clausula diò motivo para que este Autor: y despues otros sintroduxessen, que este san Antonino era el Patron de la santa Iglesia de Palencia, contra la tradicion, que ha conserva do inconcusa, desde la reedificación del Rey Don Sancho el Mayor, que sue por los años de 1030 quieren autorizarla, con Hauberto, y san Gregorio Iliberitano, que se hallo en el mismo Hauberto. Pero todo el Libro Quarto prueba nuestro Patronato del santo Francès, y se satisface a todos los sundamentos, que hasta aora se han propuesto.

\* 2

# NOTICIAS, QVETIENE MARCO MAXIMO, continuador de Dextro, tocantes à la Ciudad de Pazlencia, de la milma Classe, que las precedentes.

A No quatrocientos y ochenta y vno, la Iglesia Telense, en España, se traslada a la Sede de Palencia, adonde perma-

nece por muchos años.

Nota Esta Sede no la ha auido en España, como se reconoce, en quo ay tal memoria en los monumetos, que hablan deste punto, y se puso en Dextro, por vn yerro, que ay en la edicion de los Concilios de Surio, que auiendo de dezir Concilio Teleptense, que sue en Africa, dize Concilio Telense, como ya en las demas ediciones se ha reconocido. Examinasse esto en el cap. 10. del Libro primero.

Ano 534. Toribio Monge, a quien escriviò Montano, Pontifice Toletano, passa de Monge Benedictino a ser Obispo Telen-

fe, o Palentino. All no mile appende

Año 540. Toribio Obispo de Palencia, maldice a los Here-

ges Palentinos, Olan Indiana

Año 612. De santo Toribio. Obispo de la Sede Palétina, que auia sido Monge Benedictino, cuyo dia aniversario es a primero de Noviembre, se tiene celebre memoria en el Monte de Liebana, a donde yazen los cuerpos del santissimo Monge Obispo, y del

on Pamineala Efpana L. oqlidO

SH S

Nota. Todas estas noticias de santo Toribio, se coadjuvan con Iuliano, y Hauberto, como luego referire. Y de la misma diversidad se hazen inverismiles, y el Padre Higuera, en la Historia de Toledo, no obstante, que vsa de Maximo frequentemente, reconoce, que santo Toribio sue Monge, antes que huviera Benedictinos en España, y que seria de la Orden de san Agustin, en que se reconoce, que no estauan singidas las clausulas de Marco Maximo. Vease el cap. 11. del libro primero.

mos, juchalla sora k han propuello- o

mall while, Pero todo el Libro Querra prueba

content to Frances, y le latisface a todos los fun-

## NOTICIAS DEL CRONICON DE IVLIANO tocantes à Palencia, que son de la misma clase, que Dexiro, y Maximo. and omost believel

en el libroprimero de la Historia espisado o cava El-Padre III.

No quinientos y quarenta y cinco, numero ducientos y fetenta y ocho. Toribio Monge, a quien el año de quinientos y treinta y seis del Señor auia dado el hablito san Benito, viniendo a España funda Monasterios, despues electo Obispo de Palencia.

Año quinientos y ochenta y ocho. Este año maldice a los Pa-Ientinos, infectos de la heregia de los Priscilianistas, y el Rio Nebis,llamado comunmente Cadrion, saliendo de su madre, inundo

la Ciudad.

Numero ducientos y ochenta y tres. Lucrecio, por amor de la amable soledad, dexa la Sede Bracarense, y se retira (ad Emenum, Tamayo Salazar lee ad montem, yo leo ad Eremum, al yermo de Liebana, co algunos compañeros, que fueron, el Arcediano de Braga, y Toribio, Obispo Tolentino (lee Tamayo Salazar Pa-Modela Crescion del Mando es son Murio II.onitnel

Año 503 numero 309 fanto Toribio, Obispo de Palencia,

20 orditing

muere este año, a 11. de Noviembre.

Numero trecientos y diez. Tolobeo, alàs Tobeo, en el yermo de Liebana a tres de Iulio, el qual auia sido primero Obispo de Braga: babuid lal , lole of the proposition of A

Nota. Cotejense estas noticias de Iuliano, con las de M. Maximo, y se hallaran poco conformes en el computo: y assimismo se deve notar, que Iuliano tuuo mas noticias, que Maximo, contemporaneo de santo Toribio, que fue, como quieren estos Autores de su Religion. Pero todo saliò por mano del Padre Higuera, y procurò corregir, y añadir en Juliano, lo que le pareciò, no estava bien, o faltava en Marco Maximo: pero con poca felicidad, pues sino lo puso peor todo lo puso mal, como se verà en el cap. 11.citado. Y notese, q santo Toribio Palentino no se halla en Tabla alguna Eclesiastica, ni se supo el dia de su muerre, hasta q saliò Maxi mo, ni en su Conveto, ni en la q dize es Religio, se rezava del , hasta que el P. Silva, que oy es Obiispo de Astorga, le puso pero ya se ha quitado, y restituido a santo Toribio Asturicense, como se vera

en el libroprimero desta Historia, capitulo octavo. El Padre Higuera, porque entrasse con todos los Santos, le puso a primero de Noviembre, pero no se hallarà con que comprobar a Marco Mavimo; ademas, que estas noticias tampoco concuerdan con Hauberto, que quilo, quien le fraguo, corregir à Maximo, y Iuliano, como se verà en el parrafo siguiente: Pero con infesicidad, y contra la verdad, como se vera en el capitulo citado.

No quinientos y quarenta y cinco,numero ducientos y fetente y ocho. ToribiVI lon 6) a quien el ano de quiniencos y treinta y feis del Señor, auta dado el hablito fan Be-

nico, viniendo a Elpaña funda Monasterios del pues electro Obligo

NOTICIAAS; QUE TRAE HAVBERTO Hispalense de Palencia, assien el Cronicon, y Adversarios, como enla Serie de los Obispos de España, y San Gregorio Iliberitano, que estavaincluso en el Cronicon de Hauberto, de inferior classe, que las precedentes, aun La amable (aledad, d. tofauqu) confertodos (upueftos. b. babele) aldama al

num Tamayo Salazar lee ad montemayo lee ad Eremum ak verconsider A leco De la primera parte del Croniconio anadei I ob ori

de Besgay Toribio, Colfoo Tolentino (lee Tamayo Salazat Pas No de la Creacion del Mundo 2620. Muriò Romulos fucedieron a Romulo sus hijos, Palatuo, y su hermano Erithreo. mucre este ano, a 11. de Noviembre.

El Rey Palatuo edifica a Palencia en los Vacceos, a Paterniana de Liebana a tres de fulio, el qual auta fido primero caval A ins

Anotres mil nouecientos y sesenta y seis, la Ciudad de Pas lencia se re parò en la margen del Rio Carrion. Inspiro D. Eto M.

Ano 3973 en Palencia entre los Vacceos, murio el Poeta Floro, oo e mixeM supersistion exmoust on till supersione yell

## poranco de fanto Toribio, que fue, como quieren estos Ausores DE LA SEGVNDA PARTE DEL procuro corregit, y anadir conicono que le parecio, no eltara

bien, of altava en Marco Meximo pero con poca felicidad, pues

han lepulo peor todo lo pulo mal, como le verà ca el cap. II. ci-NEl Cronicon, ano treinta y siete, Jacobo, hijo del Zebedeo, llega al Puerto de Cartagena de España, predica en Cartagena,&c.y en Palencia pil us in ostavno Onlas in om

Criò tambien otros Obispos Sec. Nestor Palenti-

En las Series de los Obispos: Los Obispos Palentinos comença? ron desde la predicacion de Santiago, el primero Enclosing out fue Neltor, ano 37.5 sut our affernosino? 1 03 En el Cronicon: Padecen por defensa de la Fè, &c. En Palencia Marino fu Difeipulosy M. 538, oi quede en el Obil Año 62. En Palencia fueron muertos muchos, por defensa de la Fè de Christo. En la Serie: Sucede a San Nestor Leto, al año 100. de el Señor I En el Cronicon: En Palencia San Policarpophoro, Obispo de la milma Ciudad, el qual predicò a los Vaceos. En la Serie: Ano 166. Andres Obispo. Año 197. Iacobo. TIME ANA En el Cronicon: Este ano en Palencia florece la memoria de Seves ro, Obispo de la misma Ciudad. En la Serie: Año 207. Arino Obispo. En el Cronicon: Año 208. en Tela, entre los Vaceos, se congrego Synodo de 27. Obispos. Preside Pedro, Obispo de no sinter al Palencia. Año 241. Paulo, Obispo de Osma, muriò en Palen es sgno Mordicia, congregado en Synodo. on A En la Series Año 242. Siervo de Dios Obispos al Monalter Año 277. Ceciliano Obispo. Ciudad a ho-Año 299. Senebundo Obispo -sbuid Veril Ano 300. Marcello Obispo. 100 El mismo año: Philipo Obispo Martir. En el Cronicon: Año 300 en Palencia entre los Vaceos, cerca de el Rio Arlançon, el fortissimo Martir Antonino, padece a 3. de Março al qual dieron sepulcro los si odos , ocid Christianos honorificamente, en el lugar a donde ey al inflance avia padecido y fiempre venerado. En el mesmo lugar: Los Santos Martires de Chrisfoo Palentinos to, Leto, y Frodifello, Ciudadanos, y hermanos de nonor de lan San Antonino, a 17. de Março. Los cuerpos de esq io Arlancon. tos dos, en mi tiempo fueron trasladados al Monafe los Morosa terio Exiliense, por Orduario, Conde de Castilla, y la Rediguida Sino 8 3 4. y fus V ingines , y again En la Serie: Ano 342. Lunario Obilpo! 10001 En el Cronicon: Año 35 1. en Palencia, o Palatua , murio Rufinia? no, Obispo de la misma Ciudad. Sucediole Pedro. - A Pedro Stephano

En la serie: Año 369. Delio Obispo? Colob soin & and na

creming lang Año 388 Saulo Obispo. ablah nor

En el Cronicon: este año, san Eliodoro Abad Basiliano, muriò en el Monasterio Palentino.

Marino su Discipulo, y Monge, sucede en el Obis

En la serie: Año 402. Futuro Obispo. horos

En los fragmentos: Palatua se bolvio à poblar ano 435

Enel Cronicon: Año 456. en Palatua, ò Palencia se frequentò la devocion de san Antonino Martir, que padeciò conotros en la misma Ciudad, por la Fè de Christo.

En la serie: Año 463. Martino Obispo.

En el Cronicon: San Germano, Palentino en la patria, muriò en

Año 5 10.en Valencia muere Rufiniano, Obispo

Palentino
En la serie: Año 53 2 santo Toribio Moge Sublagense Obispo.
En el Cronicon: Año 53 santo Toribio Palentino en la patria, en

Roma se haze Discipulo de san Benico.

Año 534. en Palencia santo Toribio Monge es hecho Obispo Palentino. Trasladò el cuerpo de san Antonino, que avia padecido allì, al Monasterio, que avia edificado en la misma Ciudad, à sonor de el mismo san Antonino Martir, y Ciudadano de la misma Ciudad.

En los Adversatios: Año 53 2 en Palencia murio Curadorio, Diaen onicona A cono de la misma Ciudad, hermano de santo Tozolo de la misma Ciudad, hermano de santo To-

Enel Cronicon Año 545. Toribio, Obispo Palentino, echo la maldicion a los Hereges Palentinos, y al instante fueron sufogados.

En los Adversarios: Año 535 santo Toribio, Obispo Palentino, edifico el Monasterio de Monjas en honor de san Salvador, en los Vaceos, cerca de el Rio Arlançon.

Este Monasterio sue destroçado por los Moros, año 834. y sus Virgines, y la Abadesa Rediguda se coronaron con el martirio a 7. de Agosto.

Enel Cronicon: Año 548. Toribio, Obispo Palentino, edifico cerca de Fromista vn Monasterio Benedictino en honor de la Virgen Maria.

Ano 565 en Palencia murio, lleno de dudas, fa-

hi

iup di ciculo Diacono, fue Romano. Año 586. San Celestio, Abad Benedictino, murio en Palencia, en las nonas de Agosto. El mismo año murio en Palecia Sebastiano Abade

erra d efectivi al R. P. Fr. Hermenegil da de S. Pablory ella im Año 593. Sindeberto, Arcediano palentino, es heold you al sup cho Ooifpo Talabritano

En la serie: Año 597. Silvestro Monge, Obispo. Año 630. Maurilano Monge, Obispo. Ano 639. Conancio Monge Obispo. Ano 64. Celeriano Monge, Obispo. Año 646. Eulogio, Obispo.

En el Cronicon: Ano 650. Ascanio, Monge de Bribiesca, es hecho diparia de Hanberto, que este co.oninte oquido inste ap, 2062

En la serie: Ano 656. Ascanio Monge, Obispo. Año 689. Droganio, Obispo. hope alle programme Ano 713. Fulgencio, o Fulgo, Obilpo! alegabed of Ano 727. Antonino Obilpo. H sup ofsiolocalina Año 803.a largo tiempo V valabonio.

Ano 836. luan Obilpo. by hellst per o mosmois ano 856. Manila Obispo, en el qual ano fue der rotada por los Moros la Sede Palentina, v todos opproprie los Ciudadanos de la misma Ciudad, se coronaron con el martirio a 7. de Agosto.

## San Gregorio Illiberitano.

Pero dexando lo generalir defeendion y alasmodicias particul.

Carro Mondico de ella Cheladaque el Arguiz elerive. Lo le En el Catalogo de los Martires de el tiempo de Diocleciano; que està incluso en el Cronicon de Hauberto, y se imprimiò separado, dize al año 300 de Christoten Palencia san Antonino.

#### dud w nother de el tal Hant VI on & que l'en do leiento , q coolide engiseo de los dollo lavo los elaco Obilpero

## ADVERTENCIA SOBRE ESTAS NOTICIAS:

STAS son las noticias, que he recogido de Hauberto Hispalense, puestas por su orden, sino es que se aya, por descuido,omitido alguna. No eran despreciables, si fueran verdaderas, y assi de ellas, y de los demas, que referi, de Dextro, Maximo, luliano, y Luitprando compuso su Teatro el P. Argaiz, anadie do imaginariamente el Monacato a los Obispos, y a las Iglesias, segun la ocurrencia de los tiépos, que conducia a su inteto de hazer

a todos Monges, para echarlos despues la cogulla Benedictina, qui tarlos el Habito Carmelitano, y Basiliano, pero en este Teatro, todos estos personages, que salen a hazer papel, ò a borrarle, son fingidos porque los Autores son sospechosos. De Hauberto lo probe en vna carta q escrivi al R. P. Fr. Hermenegildo de S. Pablo, y està im pressa en la defensa de la antiguedad de la Religió deS. Geronimo. Viola el P. Argaiz, y responde apologeticamente, a que le doy ple na sasisfacion, y en el interin, oyga el Lector lo que dize, para per-Suadir a los incautos: Que importas que Hauberto sea supuesto, o not Si todo lo que dize es verdaderos y lo prueba con Autores , con Archivos , y con Conciliossy que se le pruebesque es falso lo que dize Hauberto. Confiesso, que quando lei semejantes razones, auiendo leido los Cométarios de Hauberto, me admirespues no se hallarà clausula extraor dinaria de Hauberto, que este comprobada, por su ajuste ay 2662. clausulas, excepto 62. todas, dize, que las prueba con Autores, Archiwosy Concilios. Si los Autores, son Dextro, Maximo, Luitprando, Juliano, y Liberato, es lo mismo que no traer Autor, por q está en el mismojuizio, que Hauberto, Y assi probar a Dextro, y los demas, con Hauberto, y a Hauberto con Dextro, &c. Es resolver la question, con otra question, y dexàrla indecisa. Lo que debia traer el P. Argaiz, era Autores, que fuellen fin la fospecha q estos tienen: pues wihil facit ad litem, litem quod lite resolvit. No es resolver el pleyto, mover otro nuevo, ò querer resolverle con pleyto antiguo, que està irresoluto. .offera allera

Pero dexando lo general y descendiendo a las noticias particulares de Palencia. Veanse los Comentarios de Hauberto, v todo el Teatro Monastico de esta Ciudad, que el P. Argaiz escrive. No se hallara comprobacion alguna de la existencia de codos estos Obispos, y Martires, de estos Cocilios, y Monasterios. Pues como se atre ve a dezir, quiene comprobadas las Clausulas con Concilios, Au tores, y Archivos Antes, de los Concilios se prueba la poca fidelidad, y noticia de el tal Hauberto, porque siendo cierto, que de los Concilios consta, q entiepo de los Godos huvo los cinco Obispos, Murila, o Mavulanes, Conancio, Alcario, Cócordio, y Beroaldo; omitiò a Concordio, y Beroaldo, y en la Cronologia està errado. Pareceme, que a qualquiera se le ofrecen dos dificultades cotra este Catalogo de los Obispos Palentinos, y es preguntar, de donde saco esta Serie Hauberto: No de las Dipticas Palentinas, porque Palencia quedò desierta, y sin Archivos, no de Archivos, ni Concilios, ni Autores, porque despues de el año 900 no se han perdido, y no ay noticia de estos Obispos, en Concilios, ni Archivos. Luego sacolos Don Antonio de Zapata, que publicó a Haube.

La segunda dificultades, com en la Serie omitió tantos Obispos, que puso en el Cronicon, y estàn de modo, que manisiestan alguna impossibilidad, y repugnancia? Respose el P. Argaiz, que escrivió despues el Cronicon, y assi suplió lo que en las Series falta. No dezia mal, si lo probara, pero en las Series se halla, que al mismo tiem po se escrivia, vno, y otro. Porque en las Series se hallan Obispos de el año 919. como se vee en la de Viseo, y otras ay el año 918. como en Vigel, Dumio, Lamego. Y assi este es sugio està cerrado, y es necessario buscar otra salida. La que yo hallo, es, que Don Antonio de Zapata se olvidaua, quando escrivia el Cronicon, de las Series, y en estas, de el Cronicon: y con esso, puso contrariedades, y inconsequencias, como demuestro palmariamente, respondiendo a la apo-

Esto, con lo demas, que en la carta referida dixe, haze sos pecho. so el tal Hauberto, que es lo que intentava probar, y que por solo Hauberto no se debia estar a su deposicion. Y con esso queria, como he dicho omitir todo lo referido, por ir corriente en la historia.

verdadera.

Pero dize el P. Argaiz, se le pruebe, que es falso lo que dize Hauber ro. Parecele, que pide vn impossible, porque claro està, que de las ficciones, que a su arbitrio finge vn Escritor, en materias antiguas, no esfacil probar con evidecia la falsedad de ellas, como dixo el Maes tro Cano de el Beroso de Annio. Yo digo, que al que afirma le toca probar la verdad, quando el Autor, en que se funda, es inaudito, y no conocido, como Hauberto. Pero con todo esso he de intentar probar son falsas todas estas noticias de Hauberto, como se verà en todo el Libro Primero, en que largamente discurro con principios ciertos. Aunque remito el examé particular de las noticias, q Hau bertotrae de Palencia a sus lugares, no puedo dexar de prevenir al Lector de vna cosa, que facilmente convence era obra de Lupian Zapata la Serie de los Obispos, de España, porque en el Catalogo de Palencia, ay alguna diferécia en el q està impresso el año 1667? al que embio Lupian a D. Francisco Xuarez, Canonigo de esta San ta Iglesia, año 1654, y yo le tengo de letra de el mismo Lupian. Tambien tengo otro Catalogo de letra de el mismo Zapata, que desde Madrid, a 1, de Setiembre de 1665, embio a Don Andres Tello,por peticion miasalgo diterente de los dos, pondrelos todos tres, y harà el Lector juizio de la fee, que merece Lupian, reconociendo, como siempre variaua en las clausulas, que escrivia,

## CATALOGO CATALOGO

Primeroimpreso.

Segundo ma- Terceromanus-1
nuscrito, crito. impolsibilidadsy repugnancia

Lætus anno Dñi. 100 Andreas anno Dal, 146 Iacobus anno Dhi. 197 Arinus anno Dni. 207 Servus Dei an. Dni. 242 Cecilianus an. Dñi. 277 Senebūdus an. Dni. 299 Marcelus ann, Dni. 300 Eodem anno Philipus Martyr? V (250 abona Lunarius ann. Dni 342 Delius anno Dni. 369 Saulus anno Dni. 388 Ruthrus anno Doi. 402 Martinusanno Dni. 463 Sanctus Turibius Monachus Sublagentis anno Domini SilvesterMonachusanno Domini-595 Maurilianus Monachus anno Domini ... 630 Conantius Monachus Celerianus Monachus anno Domini. 647 Eulogius an. Dni. 640 Afcarins Monachus an. Domini. Droganius an. Dr. 689 Fulgentius, vel Fulgus anno Domini. 713 Antoninus an, Dñi, 717 Longo tempore Vvalabonfus anno Dni. 803 Joannes anno Dni. 836 Manita anno Dñi. 856 Quo anno diruta est Sedes Palentina a Manris, & omnes Cives eiufdem Civitatis martirio coronati funt, septima die Augusti.

Latus anno Dni. 100 Iacobusanno Dni. 197 Marinus anno Dhi. 207 Servus Dei an. Dni. 242 Cicilianus an. Dni.277 Senebūdus an. Dni. 299 Marcelus ann. Dñi. 300 Eodem anno Philipus Martyr Jacobs nove Lunarius ann. Dñi.342 Delius anno Dui. 369 Saulus anno Dni. 388 Futurus anno Dni. 402 Martinus anno Dni, 466 Logo tepore Sactus Tu ribius Monacus Sublagensis anno Dni. 530 Silvester Monachus anno 569 Domini. Sanctifsimus Tonancius Monachus an. Dni, 610 Santus Celerianus anno anno Domini. 639 Domini. 617 Maurilanus anno Domini. Enlogius an. Dni. 540 Escarius Monachus an. Domini. Droganius an Dhi.689 Fulgentius, vel Fulgus anno Domini. Antoninus an. Dni. 713 Longo tempore Vvalabonfus anno Dni. 803 Ioannes anno Dñi. 836 Manila anno Dni. 856 Quo anno diruta est

Latus anno Dui. roo Andreas anno Dni. 166 Andreas anno Dni. 166 Iacobus anno Dni. 197 Arinus anno Dni. 207 Servus Dei an. Dni. 242 Cicilianusan, Dni 277 Senebūdus an, Dni. 200 Marcelus ann Dni. 300 Eodem anno Philipus Martyr. Lunorius ann. Dñi. 342 Delius anno Dni. 300 Saulus anno Dni. 388 Futurus anno Dni. 402 Martinus anno Dni. 463 Longo repore Sactus Ta ribius Monachus Sublagensis anno Dni. 530 Silveller Monachus anno Domini. Sanctifsimus Tonancius Monachus an. Dni. 610 Sanctus Celerinus Monachus anno Domini. Maurilanus Monachus

> Eulogius an. Dñi. 640 Escarius Monachus an-Domini. Droganius an. Dni. 689 Fulgentius, vel Fulgus anno Domini. Antoninus an. Dni. 717 Longo tempore. Vvalabonius anno Dni. 803 Ioannes anno Dni. 836 Manila anno Dñi. 856

Quo anno diruta est Sedes Palentina a Mauris, & omnes Cives eiufdem Civitatis martirio coronati funt. Die feptima Augusti.

Aqui lo primero se halla Andreas Obispo al año 146.en el im presso, y en el manuscrito, año 166. Martino en el impresso, año 463 en el manuscrito, año 466, en la clausula de Santo Toribio. impressa:quiere Argaiz, que este el año 53.....con sus puntillos, pa ra poder anadir anossy en el manuscrito està 530, y anade, las pala-

Sedes Palentina a Mau-

ris, & omnes Cives ciuf-

dem Civitatis martirio

coronati funt, feptima

die Augulti.

bras longo tempore, que no esta en el impresso. Luego se invierte el orden en el impresso, que dize: Silvestro, Maurilano, Conancio, Celeriano: en el manuscrito, Silvestro, Tonancio, Celeriano, Maurilano. De mas de esto, en el manuscrito, añade a Tonancio Sanctifsimus, y a Celeriano Sanctus, que no esta en el impresso: En el imprello esta Conancio, ano 639, y en el manuscrito Tonancio, año 6 10. En el impresso está Eulogio, año de 64..con puntillos, y en el manuscrito 640. sin ellos. En el impresso Antonino, año 717. y en el manuscrito, año 713. todas estas diferencias fon claras. A quien se deben atribuir? O a quien se podrà creer ? Parece indicio claro de la poca fidelidad de el Codice de Hauberto. Los manuscritos puedo manifestar de letra de Zapata. Denos el Padre Argaiz, otro original, que concuerde con lo que imprimio. Passemos hazer coferecia de otras noticias, quy minuscritas de el milmo D. Antonio Zapata, en el milmo Codice có las impressas.

> NOTICIAS IMPRES las en el tomo primero de la poblacion Eclesiasticas que imprimio el Padre Fray Gregorio

> > Argaiz.

Obijt Romulus succederunt Romulo filij, eius Palatuus, & frater eins Erictreus. Palatuus Rexædificat Palentiam in Vaccais. Paternianam in Alaua.

Palantia Civitas inlibello 3966 fluvij Arlançonis reparata

Palantiæ inter Vaccaos 3973 obijt florus Poeta.

Iacobus Zebedei filius Annoa Natiui portum Cartaginensem His tate Do paniæ pertingit , prædicat Carthagine, & Palenmini. 37

Creavit etiam,&c,

latata tant. a Ordnario Cumits Calcille , & Anc-

elenyra Cremanio, Obit.

po de Granada , que re-here Hauberro, dize , en

NOTICIAS MANUScricas, y textos (acados de Hauber to Hispalense parala Ciudad de Palencia.

Obijt Romulus, succede runt Romulofilij eiusPala - Anno a tuus, & frater eius Erictreus. Palatuus Rex ædifi- ne M. cat Palentiam in Vaccais Paternianam in Alaua.

Palantia Civitas inlibello fluvij Carrionenlis reparatacit.

Palentiæ inter Vaccaos obijt florus Poeta.

Creavit etiam alios Epif-' copos Sanctus Iacobus (icilicet ) Eugemus Valetinus. Eulidius Segobiensis. Elpidius Toleranus, Basilius Car thaginensis Pius. Caurienfis. Agathodorus Tarraconensis. Etherius Barchinonensis. Capitus Lucensis. Ar cadius Iuliobrigensis. Nestor Palentinus, Cucius Can tabrigensis. Ephrem Alluricensis: qui in persecutione Neronis necati funt pro fianaly one combine offer descongregati in Concilio Cherronelitano.

creatio

3956 C.M.

3973 C.M. Anno a Natiui. tate Do mini.

37

Sapanoin A automotis. Hoc

Hoc

| tiuntur pro fide; Barcianone Theodolus; securæ Fælix, Cæsaraugustæ Leontius, Secobiæ Agathodorus, Palantiæ Pius, Toleti Alanda Virgo, & so                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     | 0           |
|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|-------------|
| colleged le no str on sup let Alanda Virgo , & fo-                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             | 2           |
| or of the man of the state of t | iii<br>T    |
| An. 62 Palantiz multi pro fi- Palantiz multi pro fi- An. de Christi necati sunt. de necati sunt.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               | ou.         |
| Palantiæ Sanctus Po- licarpophorus, eiusdem licarpophorus, eiusdem Civitatis Episcopus, qui Civitatis Episcopus, qui Vaccæis prædicauit.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       | Hand I      |
| Palantiæ floret me- Palentiæ floret me- 19 moria Seueri, eius dem vrbis moria Seueri eius dem Vrbis Episcopi. Episcopus.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       | n la        |
| Telæ in Vaccæis Sy- nodus contracta est 23.  Episcoporum, præsidet Petrus Episcopus Palenti- nus.  Telæ in Vaccæis Sy- nodus contracta est 23.  Episcoporum, præsidet Pe- trus Episcopus Palenti- nus.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         | S           |
| Paulus Episcopus Oxo Paulus Episcopus Oxo mensis, obijt Patentiæ mensis, obijt Patentiæ congregatus in Synodo, congregatus in Synodo,                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          | 18          |
| Palentiæ inter Vac- eæos, prope fluvium Ar- lançonem, fortissimus Christ ti Martyr Antoninus, qui ti Martyr Antoninus, qui                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     |             |
| a Christianis, vbi passus a Christianis, vbi passus honorifice sepultus est, & est, honorofice sepultus est, semper veneratus: pati-                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           |             |
| dem sunt Christi Marty- dem sunt Christi Marty-<br>res Lætus, & Frodise- res, Lætus, & Frodis-                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 | a g<br>Mari |
| ti Antonini 17. die Mar- Sancti Antonini 17. die<br>tij: horum duorum cor- Martij: horum duorum<br>pora meo tempore ad Mo- corpora meo tempore ad                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              | nin<br>min  |
| nasterium Exiliense trans-<br>lata sunt ab Orduario Co-<br>mite Castellæ, & Auc-<br>cæ.  Monasterium Exiliese trans-<br>latata sunt a Orduario Co-<br>mitæ Castellæ, & Auc-<br>cæ.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             |             |

En el Cathalogo de San Gregorio Ilhberitano, dize, en este mismo po de Granada, que reno: Palentiæ Sanctus Antoninus.

En el Cathalogo, que escriviò Gregorio, Obispo de Granada, que refiere Hauberto, dize, en este mismo año: Palentiæ Sanctus Antoninus.

Pan

Pa-

| 128<br>Eodena | palatuæ, vet Palan-<br>tiæ, obijt Ruffianus Epif-<br>copus ciuídem vrbis fuc-<br>ceditei Petrus: Petro Ste-<br>phanus.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         | lentiz obijt Rufianus Epil-<br>copus ciuldem vrbis, inc-<br>ceditei Petrus: Petro Ste-<br>phanus. |
|---------------|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|---------------------------------------------------------------------------------------------------|
|               | CONTRACTOR AND ADMINISTRATION OF THE PROPERTY OF THE PARTY OF THE PART | Candon Pickfood conne                                                                             |
| 388           | Sanctus Eliodorus Ab-<br>bas Basilianus in Monas-                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              | Abbas Basiliensis in Mo-                                                                          |
| Eodena .      | early Dalenting objit Ma-                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      | nasterio Palentino obijt.                                                                         |
| anno.         | rinus Discipulus eius, &                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       | Marinus Discipulus cius,                                                                          |
| park.         | Monachus, succedit in Epif-                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    | & Monachus succedit in                                                                            |
|               | copatu Palentino,                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              | Episcopatu Palentino.                                                                             |
| 425           | Tele coactumeftCon-                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            | Telz coadum eft Con                                                                               |
|               | cilium multorum Episco-                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        | cilium multorum Episco- 425                                                                       |
|               | porum , præsidet ei Do-                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        | porum, præsidet, in co Do-                                                                        |
|               | mitianus einsdem vrbis                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         | mitianus, eiusdem vrbis                                                                           |
|               | Episcopus : hæc Civitas<br>Vastata est a Suevis, & se-                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         | Epiteopus : hæc Civitas<br>Vasta est a Suevis , & se-                                             |
| cabi          | deseius translata est Palen-                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   | des eius translatata est ad                                                                       |
|               | tiam.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          | Palantiam.                                                                                        |
|               | ania sancari V Statutura                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       | direction As Varginda cina                                                                        |
| 456           | Palatuz, vel Palan-                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            | Palantiz , vel Pa- 456                                                                            |
| . 周季中         | tiæ frequentata est Devo-                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      | lantiæ frequentata est de-<br>votio Sancti Antonini Mar-                                          |
|               | tio Sancti Antonini Marty-<br>ris, qui in ipfa vrbe cum                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        | tyris, qui in ipia vrbe                                                                           |
| A President   | alijs passus est pro Chris-                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    | passus est cum aliis pro                                                                          |
| Hodens        | tiana fide                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     | Christiana fide. Dinis spir .ongs                                                                 |
|               | Palatuæ translata eft                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          | Palatuæ translata eft                                                                             |
| 430           |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | fedesTelensis, quæ sedes 480                                                                      |
|               | sedes Telensis, quæ se-<br>des erat in vrbe dicta Te-                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          | erat in vrbe dicta Tela Au-                                                                       |
| de Zas        | la Augusta prope Pisor-                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        | gusta propePisorgium flu-                                                                         |
| eoliodi       | gium Angina                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    | osta de las colas percenecie muiy                                                                 |
| The state of  | THE ALL OF THE PARTY OF THE ACTION                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             | e el Contraminación Par                                                                           |
| 499           | Sanctus Germanus pa-                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           | Santus Germanus, pa- 499<br>tria Palentinus, ictifo-                                              |
| 4,074,075     | ohiit                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          | he moritor.                                                                                       |
| 1831          | Turibus patria Pa-                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             | Sanctus Turibius pa - 531                                                                         |
|               | lentinus Roma Sancti Be-                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       | triar alentinus Romæ Sanca                                                                        |
| ntonio        | nedicti fit Discipulus.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        | ti Benedicti fit Discipu-                                                                         |
| -10g to       | Sanctus Turibius Mo-                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           | Sandus Turibius Mo-1534                                                                           |
| 534           | nachus , fit Episcopus Pa-                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     | nachus a fic Epiicopus il                                                                         |
| Hidie         | lentinus : transfulit cor-                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     | Palentinus: transtulit cor-                                                                       |
| ru i d        | pus Sancti Antonini ibi-                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       | pus Janeti Antonini ibi-                                                                          |
| ELSTON.       | dem palsi , ad Monaite-                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        | dem passi, ad Monaste-                                                                            |
| 377343.0      | rium, quod ædificaverat                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        | ipía Civitate sub honore                                                                          |
| \$0000s       | nore eiuldem Sancti Anto-                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      | einidem Sandi Antonini,                                                                           |
| Pilet         | nini Martyris, & eiuldem                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       | Martyris , & ciuldem vr+                                                                          |
| -am la        | vrbis Cives allusia million                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    | nbis Civis Toolido odand sacon                                                                    |
| VisiTen       |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |                                                                                                   |
| Macl          | Turibius Palentinus<br>Episcopus hæretieis Pa-                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 | Episcopus hareticis Palen-                                                                        |
|               | lantinia mania ii ca oa o                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      | tinis prædicat, & itatim fuf                                                                      |
| #NITISD       | tim luffogati funt.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            | fozati funt.                                                                                      |
| v3.13         | Pa-                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            | **2 Pa                                                                                            |

Palentia oblit plenus dierum, Feciculus Diaconus fuit natione Romanus.

Palentiæ obijt Schaftianus Eodem anno.

Abbas Bafilicons in Monamento l'atentino obije. Madnus Datopulus eius, & Monachus fuccedit in

En les Adversaries Palatua repopulata est. Monasterium Monia-

lium in honore Sancti Salvatoris , in Vaccais , prope Arlançonem fluvium, construxit Sanctus Turibius Palentinus Episcopus, hoc Monasterium anno Do mini 834. fuit a Mauris dirutum, & Virgines eius cum Abbatisfa Indigunda, pro fide martyrio coronaræ limt, septima die Augufti.

Palentiæ obijt Carado-Fodem rius eiusdem vrbis Diacoanno. nus , Frater Sancti Turibij Episcopi.

Palentiæ obijt plenus dierū, & sanctitatis, Feciculus Diaconus, fuit natione Ro-

Sanctus Coelestius Abbas Eodem Benedictinus Palentiæ obijt anno. nonas Augulti.

Palentiæ obijt Sebastia Eodem nus Abbas.

Monachus, inceedir in Epit -En los Adversarios.

Palantia repopulata est. Monasterium Monialium in honorem Sancti Salvatoris, in Vaccais prope Arlançonem fluvium, construxit sanctus Turibius Palentinus Episcopus, hoc Monasterium anno Do mini 834, fuit a Mauris dirutum, & Virgines eius cum Abbatissa Redigunda martyrio coronatæ funt, septima diæ Augusti.

Palantiz obijt Carado - Eodem rus eiusdem vrbis Diaco- anno. nus, Frater Sancti Turibij Epilcopi.

En poco diferencia la relacion que dio. Don Antonio de Zapata de las cosas pertenecientes a Palencia, que dize trae Hauberto, de el Codice, que imprimidel Padre Argaiz, pero con todo esso ay algunas de reparo. En especial, que Don Antonio de Zapata pone al año 586.a San Celestino Abad Benedictino, que muriò en Palencia en las nonas de Agolto, que esta noticia no està en el Impresso aunque està en el Cronicon manuscrito de letra de Don Antonio de Zapataspudo ser descuido, pero tambien pudo ser cuidado: porque el milmo ano, muere en Palencia Sebastiano Abad, y no avia peste en Palencia para morir tantos Abades:no niego la possibilidad, advierto el descuido, è cuidado de el Padre Argaiz. Tambien se le olvido de copiar la claufula que està en el año 5 93 en el Codice impresso del Padre Argaiz, que dize: Sindivereus Archidiaconus Palentinus fit Episcopus Talabritanus. Sindiverto, Accediano Palé; tino, es hecho Obispo Talabritano. Esta clausula no la trae el manuscrito de Hauberto de letra de Zapata, ni el Padre Maestro Fray Gregorio Argaiz la comprueba debe darnos Codice el Padr Mael tro Fray Gregorio Argaiz, de donde la copio, para que le demos 表示水

Cre-

credito, que esde Hauberto y no de su cabeça. Omito otras discres pancias leves, que avrà reconocido el Lector, pero ayudan a comprobar, que todo el Hauberto es obra de Lupian Zapata, que escritivia con poca memoria, lo que se venia a la imaginativa, y que no ter

mia Codice, y copiava. start seluso el a desibuiaro olollivarian

De estos Codices de Zapata, y sus Comentos podemos dezit con Iosepho contra Gracos. Ali propter verbosam nouis atem memeria se dignos fieri Iudicantes , & apud stultos quidem nequaquam hac spe fraudantur. Pero haze juizio losepho de los tales diziendo : qui non salubre noscuntur habere ludicium. Imitaron a los Egipcios, que por querer enfalçar su nacion, como dize losepho, corrompieron la verdad, y por donde pensaron conseguir gloria, solo hallaron en les necios cumplida su esperança, pero en los cuerdos, y sabios la reprehension. Vese esto claramente en las antiguedades, y Cronicones, que fingieron los Egipcios. y Caldeos, que trae y refuta Georgio Syncello, de Beroso, y Manethon, no los supuestos que saco Annio, sino los verdaderos, que subsistian en su tiempo: y en el Cronicon antiguo de los fabulosos Dioses. Y lo milmo se vee en estos Cronicones. Dixeron bien de ellos los continuadores de Bollando, à ocho de Abril, pagina setecientos y ochenta y dos. Non est facile erudito huic saculo, quo omnia ad fundum ex cutiuntur plumbum pro auro supponere , sic, cot diu fraus lateati Plaussum fortassis initio referunt aliquem , dum fulgent magni nominis (pecie ob ducta : sed cobi intimius considerantur, et) oriticum examen talia subcunt : in risum vertitur admiratio : et cause cui fulcienda fuerunt fabricata, mirum inmodum ista praiudicant: ita seriptis illis accidit, qua sub nominibus Dextri, Maximi, Luitprandi, Iuliani ( adde Hauberti , Gregorij Illiberitani , Vvalabonsi Merij, Liberati) initio saculi huius (adde Ioannis Monachi, t) postea) prodierunt, excepta cum gratulatione ab Hispanis sunt, gaudentibus tantam ex inspirato historijs suis lucem affundi , tot Sance, torum decora, sua regioni asseri, patriasque traditiones quasdam rantis textibus fulciri. Imposturam primum exteri, deinde, & Hispani Sagaitores agnoscere ( imo antequam exteri, suspectos, imo omnino supposititios viri magni nominis credidere adbuc antequam typis enderentur ) & facile agnoscerent Carmelita, wel ex sola librorum nostrorum lectione, nist nomen suum etiam mistis figmentis invenirent. Bolvamos estas palabras en Castellano. No esfacil suponer en este siglo erudito, en que a todas las cosas se buscas el fondo, suponer plomo, por oro, de modo que el engaño se

le oculte mucho tiempo. Al principio acalo reciben algun aplaus so, mientras resplandecen cubiertos con especie de gran nombre : pero quando mas intimamente se consideran , y reciben examen juiziolo, se buelve en risa la admiracion, y con modo maravilloso prejudican a la causa, para cuyo patrocinio fueron fabricados. Assi les sucediò a los escritos, que con los nombres de Dextro, Maximo, Luitprando, Iuliano (añade Hauberto, Gregorio Illiberitano, V valabonfo Merio, Iuan Monacho, Liberato) falieron a luz al principio de este siglo ( añade , y despues) fueron recibidos con aplauso de los Espanoles, que se gozavan, de que se huviesse dado, sin esperarlo, tanta luz a sus historias; honores tantos Santos se traxessen a su Region; que algunas tradiciones patreas, se fortaleciessen con tan grandes testigos. La impostura conocieron primero los Estrangeros ( antes que los Estrangeros los tuvieron por fospechosos, y por totalmente supositicios Varones de gran nombre , aun antes de estar impressos, como pruebo en su lugar) despues los conocieron los Españoles mas sagazes. Y facilmente lo reconocieran los Carmelitas, aun folo con leer nuestros libros, fino hallaran su nombre tambien en estos figmentos. Esto los conrinuadores de Bollando, en quien interpulimos dos parentelis, de los libros que saco el Padre Maestro Fray Gregorio Argaiz, y que desde que se començaron a divulgar, se tuvieron por sospechosos, y supositicios en España, por los hombres mas doctos.

Y lo que dizen, que en lugar de aprovechar al fin, para que se su pusieron estos libros, antes le dana, se reconocerà en el discurso de mi obra: l'ues con intento de introducir con tanta antiguedad el Monachato Benedictino en España; y ponerle en todas las Iglesias Catedrales de ella, se ha descubierto la posterioridad de el Monachato Benedictino en ella ; y otras muchas colas que tenian apariencia de verdad en sus historias, se han restituido a quien les tocaba. Lo mismo reconoceran los Padres Carmelitanos, pues con pretexto de antiguedad en España, les dan Santos en los primeros siglos, y les introducen en las Iglesias Catedrales, para despojarles de ellas, luego que entrò la Regla Benedictina; que no pueden dexar de conocer es fabuloso quando ni su nombre, ni su Religion, sue conocida en Europa, hasta Honorio III.como testifican las lecciones de su Rezo, que han puesto en el Breviario Romano. Y assi, no solo digo, que reconoceran, sino que reconocen, que todos estos Cronicones son fingidos: y van contra

su proprio hecho, quando con estas slores ilustran ei Carme-

Y porque no andan tan vulgares eltos Autores, como los efcritos del Padre Argaiz, que son mas para el vulgo, pondre tambien lo que dizen a 24. de Abril, pag. 27 1. tratando de San Gregorio Iliberitano, num. 7. Prodijt anno 1668. in Hispania duobus tomis nouum quodam monstruum ( his enim verbis vtitur, nunc ad nos scribens, antiquitatis veræ experientissimus, Gaspar Ibanez de Segovia Peralta, Agripolitanus Marchio) sub nomine Hau berti Hispalensis, cum notis Fr. Gegorij de Argaiz, qui in finitas novi figmeti in eptias tam securo transilit pede, quasi non repugnarent toti Historia Ecclesiastica : Et principio operis proponit quoddam Martyrologium sub nomine Gregorij Batici consarcinatum. In co suis nominibus exprimuntur circiter centum octoginta passi, vt præfert titulus, in Hispania, præter alios anonymos alias certo, alias nullo numero definitos, qui sub cruenta Dioclecianis& Maximiani persecutione suo sanguine illustraverint plura quam centum triginta loca diverta, suis itidem nominibus exprælla, in quorum locorum nominibus illustrandis totam fere operam ponens commentator, ipsosmet de quibus præcipua qualtio est, gnoscit omnes, paucis exceptis, ignotos prorsus esse civibus suis, & ad omnium veritatem comprobandam satis esse putat, quod bona eorum pars, in Dexteri, vel Hauberti prætensis Chronicis nominetur. Sed factum bene, quod novi istius Martyrologijfigulus, non curauerit nisi paucisimis diem addere, quo credi volvit martyrio coronatos: Per hoc exemit nobis folicitudinem de suis fabulis convincendis, que nullo certo loco operis nostri deberent atingi. Neque tamen alia convinctione opus est, qua quod, pro maiori parte nullum habeant fulcimentum, nisi paris aut etiam evidentioris impostra scripta: De quibus tanto minor nobis cura est, quanto acriores vindices, etiam in ipsa Hispania, veritas reperit. The last and telestines not vocificated

Etenim Ecclesialica Historia confusio ingens, & Sanctorum Hispanicorum cultus, per Dextrinorum sigmentorum asser i toris mendacij in tolerandis deturpatus, non potuit non movere ipsos etiam Hispanos, vt ad patria sua, fabulosis laudibus nequaquam egentis, desensionem, calamos stirgerent, & nostrum de Pseu do. Dextro sequacibusque iudicium singulis fassitatis enucleatius persequendo, comprobarent. Quare nihil movemur censura Argaici sic denobis scribentis: Quia non dant vllam essicacem rationem, qua illos cogant Dexterum resicere, declarant non Histori-

tos, non Chronologos fele elle, fed meros Collectores Vicarum; quales invenerint (criptas, ipsisque sub miserunt ex Hispania Hispanisex Italia Itali: Ideoque cos non admitimus in corum numero, dequibus refutandis debeamus elle soliciti. Quippe alind studium non habentes, propter pufillanimitatem suam, quam laborare in expurgandis accidentalibus mendis, quibus dictas Vitas inquinavicexigua diligentia librariorum, ipsas ex Gothica littera transcribentiumshoc folum pratendunt contra Dextrum, quod fideliter copiatus non sit. Ita ille, cuius Hispanicam dictionem, copiados lubuit aptare lingua latina, quo appareret, nec hanc quidem linguam satis nota ei fuille, vt noltros libros intelligeret i na qualiter alias frote aufus fuillet verba nostra latina suis Hispanicis ad miscere. Necea fide effe scriptum, wt eius authoritate state cogamur? Videat ipfe, vtrum qui iam quinque grandia volumina, lingua His panica vulgavit, indignum se iudicet seriptoris gradu, malitque detrudi ad subsellia copistarum. Dicosolæcismo Hispano, copistarum, nesi latine iterum loquar, & cum Cicerone dicam librariorum, ipfe Hispanica lingua , poene foli asuetus, inqua Librero, notat Bibliopola, sursum male intelligat. Nos, quibus non vacabat in prafatione ad Februarium aliter quam summatim proponere, cur Chronica, recens producta, asbitraremur falso adscripta Dextro, aliffque magnis Autoribus: De priori diximus, Dexterum filium Paciani, vivi eloquentia castigata, & sermone clari ( ve Hieronymi de co vrbis vtar) Ciceroniana autem lectioni, vfque ad co deditum, vt ad eum dicat Hicronymus, Cicero tuus, diximus inquam, hunc talent Dextrum tam barbare scripturum numquam fuisse. Deinde diximus virum gravem qualemcumque non fuisse Hispanie adscripturum quotquot, vel levissimo judicio arripere poslet, inque Sanctonim classem redacturum dequibus ambigi posset an fuerint Christiani ( hoc autem in pratenfo Dextri Chronico fieri, suis voique demonstratur locis)neque pro Consulibus Romanis, aut era Hispanica numeraturum fuille annos abortu Christi, & quidem inscite. His porro dictis permissimus, Hispani haberene Chronicon istud quo vel-Jene loco, nobis neque Dextri omnimodam Historiam videri(cuius folius meminit Hieronymus, & proqua insula ista farrago obtruditur) neque seriptum ea fide, id est, ea iudicij maturitate, Authorum delectu, examinanda veritaris diligentia, fabularum, - &z rumus colorum cautela (hæc enim omnia fidem feriptori conci-Jiant, longealiam, quam que a librario (eu copilta exigitur) vteius autoritati stare cogeremur. Sed dimittamus hominem pugnantem

dem, cu larvis quales sibi iple fin xit, cum titulum operis nostri, & nomina primum legit apud adverfarium fuum, fola illa, que dixi verba nostra allegantem : quia scilicet non hocagebatsant ijs qua alios movebant argumentis transcribendis: impleret discursums quem cupieb t elle brebem: fed, vt oftederet plures ellesqui fecum sentiunt pratensum Dextri Chronicon, neque Dextri este, neque omnino vilius fidedigni scriptoris, alijs vero relinquens cura n les gendi Autores vulgo notos, & perse discendi, que voumquemque corum moverint rationes. Legatur noster, non dico Martius , aut hic Aprilis, in quibus liberio i manu integra mendaciorum plauftra subuertimus ad singulos fere dies sed velille ipse Februarius; in quo remifius egiffe videmur, & inveniet, cenfuram nottram, non vno loco, evidenti figmentorum obiectorum convictione, probatam. V trum autem inter Historicos, aut Cronologos nomem aliquod mercamur, & an fimus meri Collectores vitarum, certius poterit dijudicare, cum dignabitur opera nostra per se ipsum cognoscere, & explorate proprius. Nos certe cauimus,ne prius eius censura responderemus, aliquid, quam opera ex Hispania accepis femus. Quedele en latin. A appas castilarina Cheorisano Ma

Y pondremos otro Texto de los milmos Autores a ocho de Abril, pagina ochocientos y vao, que habla de los defenfores de Doroteo, Juan Hie ololimitano, Dextro, y confortes, porque se hallan interessados en lo que en sus Cronicones introduxeron. Sed quamvis Pleudo Docotheum, qualem dixi, fecutus Pleudo Ioan nes Carmekticus, suz suppositionis przferat iudicia pluri ma, vine dicem tamen reperit, & etian nuac habet propugnatores , omnes qui existimant vix quidquam optari posse certius ad noticiam Hiltorica Carmelitana, quam fit iste liber, eique succenturiata Cyrili Epitola. Ote infelicem loannes Anni Viterbienlis, quod commencitio tuo Berolo, eique amilibus Manethoni, atque Megastheninen ad miscueris aliquid de Eliz Prophete Discipulis, in Alsyriam translatis sub Salmanaffare, vel in Babylonem sub Nabuchodonofore, & Elianum institutum inter istas gentes retinentibus arque propagantibus quam multi pro te furrexissent vindices, qui nunc fub pedibus iaces Goropi Beecani( aut aliorum multorum quidquid scioli eruere conentur) lib. 4. originum Antuer pienfium fupra ruinas tuas extruentis fua nihilo faniora commenta. Te quoque infelicem ! Quisquis es Hunibalde , qui Clodovei, primi inter Reges Christiani, attatem tibi arrogans, Trithemio compendium Annalium scripturo supedidasti feriem, & Histotiam Francorum Regum quadraginta duorum, ante Pharamun-

dum

dum eorum genus a Troianis repetens, in eoque confentiens Pleus do Manethoni Annij, Francum Hectoris filium, in Theatrum adducenti. Pro histo labore te , tuumque abubratorem Trithemiu ingrata ex fibilat Francia:quisfi eadem fide dediffet feriem Carmeliticorum Patrum, ab Elia, víque ad Regnum Clodovei, & hanc idem Trithemius, nihil tibi non crediturus, potuisset inserere libelo delaudibus ordinis Carmelitani, quam fores author indubitabilist Quantis in Colum vique attollere præconijs ! Erroren hunc vestrum viderunt, & viderant Annio, & Plendo Annivaldo, simillimi impostores illi, qui Dextri Chronicon, Luitprandi fragmenta, Iuliani Petri commenta, Gregorij Bætui Martyrologium, & similia plura procuderunt: crediderumque non defuturos sibi Patronos, si ruinosis quorumdam populorum, atque ordinum traditionibus fulciendis, tam magna commodarent nomina. Ergo tum alia multa commenti sunt, pluribus placitura, quia opinationibus eorum vacillantibus conformia: Tum Carmelitas nominatim conciliare fibi studuerunt, singendo S. Elpidium, sociosque Episcopos (quos Romanum Martyrologium chersonz tribuit 4. Martij) fuisse Monachos Carmelitas, atque Apostolorum prædicatione conversos, & a S. Iacobo consecratos Episcopos, Christianam fidem intulisse Hispanis, & post fundatas diecesses decem, Martyres ibidem obijile. Non fuit irritus placendi connatus, nec sua medaces scriptores spes fefellit, defenduntur enim a multis corums quorum interest vera credi,quæ scriplere. Ex ordine auten Carmelitico primus Luitpradi causam suscepit Lezana ad annu Christi 40. (addere poterat, quod vocat, in columna inmobili. Dextrum Maximum, Luitprandum, & Iulianum, quafi quatuor Evangelistas, cum Nebulo quidam quatuor caliginoso, & nebulis pleno capite rinulos effuderit fallitatis) Lezanam vero feguti funt quotquot posteum manus applicuere Carmelitanz antiquitati. Ettamen corumaliqui, quos nequeo exculare, legerant in primo tomo Martij nostri S. Elpidium, & alios cum co nominatos Episcopos, Diocletiani zuo, in Scythiam successue directos ab Hermonio, Hierosolimitano Episcopo, fidema se prædicatam Chersone, in Taurica, non in Hispanica Cherconeso, morte sua obsignasse: post quos missus eode Capito, sub magno Costantino, fructus collegit, Martyrum languine irrigatos, & confessor gloriosus colligitur a Græcis, voa cum cæteris, 7. Martij, infigni totius dici officio. Si nesciuit fabulator ille, fore, vt aliquando falsitas sua ex originarijs fontibus Gracorum patesceret , iam patesactam non potuerunt ignorare Luitprandi affertores vitimi: quando legerunt Martium nostrum, mab

maiore eos cura vrgente, vr nisi in dicto mense invenirent probatas opinationes suas, invenirent saltem denobis querelarum argumentum, negare non poterunt lectama se fuisse præsationem ad acta Februarij, vbi satis diximus, vr sciret vnusquisque Luitprandi fragmenta esse sigmentis annumeranda.

Aora pongamos otro elogio de Hauberto, y de estos Autores, con el P.M. Quintanilla, in tabernaculo fœderis, lib. 2. fect. 5.n. 203.aft vellem, vt cu nouum, & exoticum quid authores, vel exhibent, vel parturiunt, hoc, è firmis antiquitatis scrinijs eruderarent. Nouus Author Luitprandus, nouus Aubertus, nouus Julianus. Et finon novi, recenter tamen lumen viderunt, intenebris scriniorum Sublattis hucusque delitescentes, Quin. & si corum purissima fortiremur authographia, semper inquirerem, quomodo hominibus media atatis, & in faculo minus erudito, tot faculorum arcana patuerunt, nulli vique ad ea tempora, nec forte, vique ad nostra, referata: Vtinam omnia in his authoribus feripta, ea pollerent authoritate, que cordatos, doctosque viros ad assensum cogerent. Nunc autem-quia horum, & aliorum authorum (qui plura noua propalant innostra Hispania decorem, in Religiosorum catuum gloriam)eru deratores, interpretes, & illustratores nimium creduli censentur a multisacris supercilij eruditis, & qui iudicium habent non publici saporis, sufficiat id semel atigiste, ne cum facile credentibus inuo vamur, & ne itidem omnia cum nimis austeris inficiemur, veritatem semper in Equilibri trutina relinquen-

Y en la seccion segunda, numero ciento y setenta y cinco, reconociendo la falsedad, que dize Hauberto, de que Abrahan predicò
en España, y que el Padre Argaiz muy credulo, quiere desenderla,
dize. Nunquam tamen, & si Abraham legis natura Pradicatorem
eximium censeam, assentiar Hautberto Hispalensi, nec eius illustratori, & propagatori, M. Fr. Gregorio Argaiz, qui ipsum faciunt nostra Hispania Apostolum. Nam anno Mundi 2060, Hac
habet Haubertus: Abraham per Hispaniam pradicat. Gauderet
vique Hispania nostra tali Patrono, tali Apostolo, Coronam,
quam a side Catholica, ex sirmissimis Gemmis, suo capite impossitam gloriatur, hoc pratiosissimo Adamante sutidissimam,
omnes inuiderent nationes, si aut Haubertus, aut Argaiz, solidum
aliquod, sixumque indigetarent minerale, ex quo pratiosissima
haccine excissa mostraretur gemma. Ansolus Haubertus introivit
absconditos antiquitatis the sauros. Nulli vsquam huius Heroi,

bertus notitiam. Ex Iamone asserto, que veluti quanda larua, puerorumque terriculamentum, etemebrosis oblibionis specubus eruderat. Sir, sit Iamon Rabbi Maimon, vel Maiemon, ve somniatura
Quis tamen est iste Rabinus, cui occulta suculorum expansa. Non
indicant sacra littera talem Abraha pradicationem, nullus Prophetarum, vel infinuat, nec proceres sudaorum, sos phus, & Philo
talem comminiscuntur Apostolatum & credemus incognito Iamonitimo, & iam cognito Maiemoni. Tot sabulis Rabi Salomonis, & aliorum Rabinorum, non assentiuntur cordati interprates,
huic novitati sidem ad hibebimus creduli, saciles, simplices. Apage merum surgentium somnium, cuius imaginem veritas ad nihilum rediget. Quedese en su proprio idioma este lugar.

Pero cierre los elogios de Hauberto el milmo Maestro Quintanilla. Certe eius indolis gratz suspexi semper illum Hautbertum, vt cum de illo inter amicos iocarer, dicerem sapius (videns quomodo Hispaniz Ecclesias, dignitates, Monasteria infulas, Diuos, inter Religiones, divideret, vt ab omnibus sorte gratiam iniret) Hautbertus iste mihi quantisper videtur Mahometem in suo Alcorano imitari (parcite similitudini magis cavilis, quam serijs aptz) nam ille, vt ab omnibus legibus gratiam iniret, omnes laudat sudaicam celebrat, Gentilicam non vellicat, Christiana non offen-

dit:Sic Hautbertus noster, &c. 1 3 10 Mail 2 10 9 1 10 11 due non mod

No gustò mucho el Padre Argaiz deste elogio: Pero yo le tengo por verdadero, y se puede aplicar a Dextro, y sus compañe-

ros. Quedese tambien en su idioma proprio.

De Don Antonio Zapata, que publico a Hauberto, dize el Padre Fray Juan Gaspar Roig y Jalpi, en el resumen Historial de Girona, en el indice: Dizesse, pag. 489 quien fue Don Antonio de Lupian Zapata, que fue hijo de vn Cirujano de Tuy, Villa muy buena del Condado de Rosellon, llama do Nobis. Passo Don Antonio a Flandes en servicio de Don layme de Lupian, y de aqui le vino el hazerse llamar, quando bolviò a España, Don Antonio de Lupian, siendo assi, que se llamava Antonio Nobis. Era muy diestro en componer Organos, y hazerlos muy buenos. Despues se diò en rebolver papeles, y adquirir noticias de cosas passadas, de que vsò muy mal escriviendo muchos fingimientos, componiendo de su cabeça privilegios Reales, è Imperiales, y aun Bulas Apos tolicas, no con fin de hazer dano, sino de engañar a muchos Nobles en materia de lucimiento de sus casas (siendo assi que algunas de ellas tienen mucho mayor lustre de nobleza, que la que le dan Dec

equellas ficciones, aunque no lo fuellen porque la mas prestance, li nea por linea, sea la que fuere, es la de la misma tierra, porque està mas conocida. Del Cronicon de Hauberto, no digo que fue obra fuya, ni por cal la tengo; sino que la llenó de imposturas desatinadas, como consta de algunas de sus clausulas. Los Caralogos de los Obispos estan llenos de falsedades, como lo auemos mostrado en las observaciones, que auemos hecho al Episcopologio de Girona. Advertimos estos porque nos ha parecido necessario. le mus so ajis

En la pag. 489. dize: De los Catalogos de Hauberto hago poca estima, por lo que a todas las obras de aquel Monge han hecho sospechosas las entremezclas de impolturas desatinadas, que ha puesto en ellas Antonio Nobis, natural de la Villa de Tuy, en Rosellon, el qual, siendo como era, hijo de vn Cirujano, se hizo lla-

mar Don Antonio de Lupian Zapara. on suproque lud les forts

Esto este Padre, y vea el lector el Hauberto sin mascara, de

Don Ioseph Pellizer.

La autoridad deste testigo Nobis, ò Zapata, infiere el credito de Hauberto, y mas siendo telligo singular, pues no ay deste Autor fi aui i concebido cantos Obi(pos como dize binomillatorto

Estos fon elogios destos Cronicones, en el interin, que le dan à luz las Apologias, que claramente demueltran su ficcion. He puesto en los parrafos precedentes las noticias que en ellos ay de la Santa Iglefia de Palencia y aora el credito que merecent alled

Entre el Lector, co esta precaució a leer nuestra Historia.y no estranara, que estos Autores dizen, aunque sea en gloria de nuestra Iglesia. Fue zebo, que comen çò en el Padre Higuera, para empenar a todos en la defensa de sus Cronicones fingidos:pero la dulzura del se ha convertido en azibar; pues fuera de lo amargo de la falsedad, que contienen, han traido consequencias perjudiciales. Imitole Don Antonio Zapata speroni vno, ni otro me han atraido, con todo quanto en gloria. de la Santa Iglesia de Palencia nos han lisongeado. Prevalezca la verdad, y folo sea su gloria deducida de los nombres, que con verdad possee. Esta procuro escrivir, lo q huviere errado, serà por mi insuficiencia, no con intencion. Y todo lo que dixere sujeto a la correccion de la Santa Iglesia Romana, y a la mayor erudicion, protestando corregir todo lo que se convenciere, que se deve enment dar. Solo deseo el acierto, y no por engrandecer la nacion, caer en la reprehension, que puso Carlos Escrivanio en la institucion Politici co Christiana, lib. 1. cap. 14. que harà juizio el lector, si conviene, a los que fraguaron los Escritores contenidos en este parrafo, y sus comentadores. O qui temporis noltri legat Historicos non rideats Se fimul indigneture Vbi nunc vetheres fargrie Vbi meriti calamor rum dentes ? Et illorum quisquam Historici merchtur nomen? Quanta mixta veris fabula, nec sua seivere, necaliena. Quid, quodram dense infriis, quam mentianter in alienis, quos non Historicos, fed perpetuos rerum fuarum laudatores reperies : tamplenos adulationis, quam verborum tam confertos mendatijs, quam fententijs,& cum aliena damnant,omnia fua probant, & quoqunque capillotrahur, in id quod volunt, non quod fuit: Deleo la gloria de la Ciudad de Palencia, y de su Iglesia, sin embidia de las demas Ciudades, y Iglesias: porq la tengo al presente por propria patria, pero no traigo por los cabellos los fundametos para perfundirla: digo lo que probablemente infiero, que fue no lo quiero que fuelle. Defecho las fabulas, porque no eferivo con dictamen de adular, y lo que hallo, que fue, lo procuro (aunque hasta aora estava olvidado) persuadir. Esta es mi intencion: por lo que se leyere se harà el juy-La aucoridad delle teltigo Nobisso Lallendo oldeno il ois

Y concluyo esta Prolusion Isagogica, advirtiendo al lector; que si auia concebido tantos Obispos, como dize Hauberto, la sun dación Apostolica por Santiago, como introduxo Dextro, votras cosas, que avran causado admiració, y con especie de verdad se auia deleviado con las sabulas, que destos Autores he referido; aora hallara menores noticias, pero verdaderas, o co probables cojeturas, y si tantos han passado co estos sigmetos; ya son mas sabios los posteriores siglos, porque se han descubierto mejores monumentor, y aun los mismos originales, en que se fraguaron los Cronicoj nes singidos: Y assi dire con Pindaro en su Hymno primero.

tra do coolegaco emprese muistron emprese e contenen han tra do coolegaco emprese muistron emprese e elevace e en elevace e elevace elevace

## no, en fu Biblioreca a libro DE LOS CAPITVLOS DEL Primer Libro de la Historia Secular, y

## Eclefiastica de la Ciudad de

## 

#### deraciones felectas ... pagina PRIMERO.

card, dillinto cilincial, y expeci-

DE La antiguedad de Palencia, y los sucessos, que precedieron ala publicacion del Evangelio, distin uiendo lo verdadero de lo fabulcio.

5.1. Palencia fundada por Tubal, ò Tharsis: La Etymologia de su nombre, su situacion, y distincion de otras Ciudades , y ficios, defic nombre, pag. 2.

3.II. Noticias de Palencia antes de la predicacion de la Fe de Christo en ella,pag. 5. 419b bebirous

5.III. De la Religion de los Palentinos, y fitio de la Ciudad, pagina No quarro, cipitalo legan

#### undo , cu que trata , en que tich H. y. AAD teron lla-

mades les Regulares al Ciero,

Examinasse, si el Apostol Santiago predicò la Fe en Palencia, y puto en ella por su primer Obispo a san Nestor. Y si este introduxo en la Iglesia de Palencia el Monachato Carmelitano? Explicate el Clericato Apostolico, que huvo en las Iglesias Cathedrales de Espa na, en la primitiva Iglelia.

S.I. Ponese la opinion del Padre Argaiz, fundada en Dextro, y Hauberto, por mayor, y el estado delta controversia, pag. 16.

5.II. San Nestor no fundò la Santa Iglesia de Palencia; prnebaste; que no predico en esta Ciudad-Santiago, pag, 19.

9.III. Examinate el modo, conque pone el Padre Argaiz los terminos del Obilpado de Palencia, del de san Nestor, pag 27.

\$AV. Examinante los Martyres, que pone Hauberto, y por su autoria

autoridad del Huftrifsimo Caradad el Padre Argaiz como fruca ob to de la predicación de san Nes-- cor, y prueballe, que fon supuestos pag. 29.

Examinade la propoficion

§.V.San Neftor no introduxo en Paa clencia el Monachato Carmelita no,ni fan Elpidio en Toledo. Y configuientemente no le huvo en - las demas Izlesias de España, que all suponen fundaron (legun Dextro y Hauberto) fus cocraneos, ni fue conocido el Monachato Cara ob melitano en Elpaña, haita Hono. ecro;pag.36.de ob

8.VI. Ponepie las ciaufulas de Luira prando, en que funda el Padre Argaizel Monachato de los Padres Carmelitanos en las Iglesias de Espana, y convencese su false. - o dad, y la dei Monachato en ellas, nio Caraciolo co 1,24:gaquali

5 VII. Admitiendo, que san Elpidio - fuelle Obilpo de Toledo , y lan Neltor de Palencia, &c. y que - so fuellen Monges Carmelicanos; no prueba el Padre Argaiz, que introduxeron el Monachato Car melitano en lus Iglenas de Espana y examinante todas fus claufulas. Dizele la probabilidad, de que los Clerigos Apoltolicos no eran Religiolos, o Monges, en la primitiva Iglelia, pag. 50.

s. VIII. Profiguelle el examen de las claufulas del Padre Argaiz, y prueballe, que aunque los Clerigos Apoitolicos faellen Monges, o Religiolos, con votos folemnes, no lo fueron del Monacha-

to Carmelitano, pag. 58. S.IX. Profiguelle et examen de las clausulas del Pad re Argaiz, 9 pruebase de ellas mismas, que no fe introduxo en Toiedo, ni en las demas Iglesias de España, el Monachato Carmelitano.pag. 63, \*\*\*\*

5. X. Examinasse la proposicion del Padre Argaiz, que supone, para probar, que la primera regularidad, que huvo en Toledo, se deve en parce al Orden del Carmelo. Y confirmase mas, que en las Iglesias Catedrales no huvo Monachato Carmelitano en lo primitivo.pag.70.

S.XI. Pruebase rodo ló dicho con autoridad del Hustrissimo Caramuel, y hazense algunas ilaciones a nuestro favor, deducidas de sa sudoctrina, y de la del Padre Yepes, pag. 76.

S.XII Ponese de la prefacion a berto Mireo en la prefacion a las Reglas Clericales de la impression de Amberes, año 1638.

Pupal Nobilissimolordes de los Capal Nobilissimolordes de la diffinación de la diffinaci

de Gabriel Penoto, la contignade Gabriel Penoto, la contignaallicion, de que en las Iglefias Gatedrales fenobfervo el Clericato Apostolico, distinto del Monagria de Elpana, y convences (1,08 lic-

nio Caraciolo en las notas al proemio de las conflituciones de las conflituciones de las Cherigos Regulares, por donpuede confla la diffincion del Cleriacorcato Apoltolico, y el Monachapue to Y configuientemente, que no
la huvo Monachato en las Iglefia s

ciales, y fuerfen Regulares, pag.

publicas de Fray Geronimo Roman, en que trata de la Orden de los Canonigos Catedrales, y de la antigua manera de vivir suya, y quando començaron a relaxarfe, y a vivir , como oy viven en mas dilatacion. Y assimismo lo que trae en el defensorio de la Orden de san Agustin, pagina

5.XVI. Confirmate todo lo dicho con autoridad de Antonio Po-

fevino, en su Biblioteca, libro quinto, capitulo cinquenta y nueve adonde pone la antiguedad, el sin, y los oficios de los oradenes Religioses, Monasticos, y Presbyteral, y quando se vnieron, y otras noticias concernientes a a este punto, admitiendo votos essenciales en el Clero, aque se anaden otros lugares, y ponderaciones selectas, pagina 120, 344

5.XVII. Ponese el estado del Clericaro, distinto estencial, y expeciisicamente del Monachato, en la primitiva Iglesia, segun mestro sentir, deducido de los Autores antiguos mas autorizados, pag. 126.

S.XVIII. Confirmate la doctrina precedente, con autoridad de otros Doctores modernos, pag.

5.XIX. Confirmate la distincion de b el Monachato, y la inferioridad of a rodo el Estado Eclefiastico, con autoridad del Padre Azor, pag.

\$.XX. Ponese la doctrina de Francisco Hallier, en las vindicias, libro quarto, capitulo segundo, parraso segundo, en que trata, en que tiempo, y como sueron llamados los Regulares al Clero,

Clericato Apostolico, y primitiyo de las Iglesias de España, y toda la Iglesia Latina, parraso

§.XXII. De la preheminencia de el Clericato Sagrado al Monachato, pag. 168.

to,pag.168.

Punto primero. Comparanse los
Sacerdotes, y Diaconos con el
Estado Religioso, en quanto Religioso, ibidem.

punto legundo. Comparase el Clericato con el Monachato, despuesque el Clericato se vniò al Monachato, ibi.

Punto tercero. El Estado del Sagrado Clericaro, siempre espreheminente al Monacharo, aunque este tenga el Orden Sagrado,

-nuqv. Examinante los 7,81. gaq, que pone Haubertu, y por la autori-

nacharo Carmelitano.pag.61.

punto IV. Comparate el Religio-10 sacerdore, que no tiene Cutira de almasi, con el Secular, que la tiene, y pruebante las preheminencias de este, pagina lup 188 (2011) ou mon A o missa de

Punto V. Hazefe comparacion de los Religiolos, Paftores, y Curas de salmas y a los Pafto-

S. XXIII. Respondese a vna doccontrina de Gabriel Pennoto, en el libro 2 capitulo 6 vnumero 4. y remiteste la respuesta a Ludovico

Cellotio, pag. 208. Il salbang A s. XXIV. Procbafe, que aunque en las Iglefias de España se admiriesten Monges, para que assisticsla sen a cantar los Oficios Divinos, siempre cran inferiores al la Clero, y parte secundaria, y

completiva de aquella Comupoidad, al modo, que oy ay Capellanes en ellas, que entran ocen el Coro, y no son de el cuerpo de el Cabildon, pagina

de el Clericato Secular Apoftolico de las Iglesias Catedrales, a todos los Monges, y Religioso, y Canonigos Reglares; y como se introduxeron las dignidades en ellas, pagina

## talos elliningADy quartas

and a count in de relimonios auten

De los Obifoos de 174 Escial

luz Evangelica en Palencia, Prue base, que el primero, que convirtieron a la Fè los Discipudos del Apostol Santiago, quando traxeron a enterrar su sa grado cuerpo à Iria Flavia, por otro nombre, el Padron; sue Ciudadano de Palencia, llamado Cayo Carpo, Presecto de el Annona, pag. 238, paga agrado.

## lecano file buy quas 5 2 2. Apendie Val'ite cal A. Pruebale, que la Regla de san Frincolo no

De la ereccion de la Santa De la Episcopal, de Palencia,

te de conancio, à Venancio To-

por San Frontin, Discipulo de el Apostol San Pedro, pagina 245.

Vida de San Fronton, primer Obifpo de Palencia, 252.

Apendice a este Capitulo. Prnebase, que huvo Iglesias Caredrales en la Primitiva Iglesia, y vna de ellas suc Palencia, pagina 262,

#### CAP. V.

entraron en Palencia, pag. 339.

De la dignidad de la Santa Igle
fia de Palencia, que ruvo en lus
principios. Ponese su estado secular en tiempo de los Romanos,
pag. 270.

#### nominado, cartismpo de Celfo. Arçob**ity** de T**GAO** Confutaise el Ostipado Telency la tran-

No consta de otro Obispo de la Iglesia de Palencia, despues de San Fronton, en los siglos primeros. Y todos los que refieren hasta el año 402. Hauberto, y su Comentador, son sabulosos, pag. 279.

## to hull Voitpa And Science en

Poñense las noticias, que trae el Padre Fray Gregorio Argaiz, deducidas de Hauberto, y otros Autores, desde el año de 405 has ta el año de quatrocientos y sesen ta y tres, y examinanse, y distingues el o verdadero de lo fabulo10, pagina 288,

## TELDANTILLA CHE CAP COLLET

nos, y examinade, il ia lglelia Ca-

Ponense los sucessos verdades ros de Palencia, desde el año quatrocientos y seis, hasta el año quatrocientos y cinquenta y seis, y la assistencia de Santo Toribio Asturicense en Palencia, y su vi-

ol da, y heehos, pag. 200. III Laicarta de San Leon, a santo Tola aribiospag. 30037 A oire 2010

El oficionuevamente aprobado por la Santa Congregación de Ri-

tos,

tos i para la Congregacion Benedictina de España , pagina 126, min nomo de ababat

#### po de Palenciayas 2. Apendice, XI ne (PAD) o. Prnebaie, que nuvo Igleilas Care-

De San Pastor Obispo; y los succisos de el año quatrocientos y cinquenta y seis, que los Godos entraron en Palencia, pag. 329,

#### CAP. X.

De los fucessos desde el año quarrocientos y cinquenta y seis, hasta el de quinientos y treinta. Y de el Obitpo Pedro, y otro innominado, en tiempo de Celso, Arçobitpo de Toledo. Consutas sei Obitpado Telense, y su transsito a Palencia, y ponese la carta de Montano, Arçobitpo de Toledo, a los de el territorio Palentino, pag. 335.

Apendice a este capitulo. Examinasse vna clausula de Marco Maximo, en que habla de el Obispado Telense, y de ella se recónoce la falsedad de el Codice, y que
no huvo Obispado Telense en
los Vacceos; ni Menas, Obis-

po Telenfe, pag. 349.

## CAP. XI.

Autores, deldeel and de 40 valiat

De los sucessos de Palencia, desde el año quinientos y treinta en tiempo de Santo Toribio Palentino, su Obispo, segun algunos, y examinasse, si la Iglesia Catedral de Palencia, y las demás de España, desde este tiempo observaron la Regla Benedictina, pag.

5. I.La carta de Montano a Toribio, y lo que de ella se deduce,

5. II. De el Monacato de Santo To-

5 III. Profiguese el examen de lo que dixo el Padre Maestro Fray Gregorio Argaiz. Vindicase el Cabildo Palentino de la injuria, que le impone ; y excluyesse el

- Monacato, que Introduce en las

Apendice a elle capitulo. Examinaminale el año de la muerte de San
Benito. Pruebale conforme al
Breviario Romano, fue el año qui
nientos y veinte y cinco, con que
toda la fabrica de los Cronicones
modernos se deshaze, y el Monacato Benedictino de Santo Toribio. Y la mission de el año de qui
nientos y treinta y cinco, ò quinientos y quarenta, ò quinientos
y quarenta y quatro, queda desvanecida, pag. 419.

Apendice II.

5.IV. Elogio Historico de Lucas de Archeri, a cerca de Santo Toribio de Palencia, y otras noticias de cerca de la entrada de la Regla Benedictina en España; y de la muerte de San Benito, y hazese juizio de ellas, pag. 472.

Apendice III. Examinante vnas clau fulas, que trae Hauberto, pertenecientes a Palencia, desde el año quinientos y treinta y siete, hasta quinientos y noventa y tres, y algunas imaginaciones de el Padre Maestro Fray Gregorio Argaiz, pag. 509.

## CAP. XII.

es y a godos 10s byengers

les dignidades en chas, gogina

De los Obispos de Palencia; que constan de testimonios auten ticos, en tiempo de los Godos, has ta los años seiscientos y quareta, que son Tonancio, Mavulanes, y Conancio, Examinase, si observana la Iglesia de Palencia la Regla de San Bentto. Resutanse los Obispos fabulosos, que pone Argaiz con Hanberto. Hispalense, pag. 3 17.00 6 no 2000.

Tonancio, Mavulanes, y San Co-

obs nancio, ibid. la . sb combab

5. II. San Conancio Obispo, no fue Monge Benedictino. Distinguelse de Conancio, à Venancio Toletano, si le huvo, pag. 522.

Apendice a ette capitulo. Prucbafe, que la Regla de san Frutuoso no es teholio de la Regla de San Bennito: ni vitra de la Regla co-

mun

la icomun de los Monges , fon adul wartenciasa ella fustreze capituul los pag. 5340 la fiscome acit

Apendice II. Vida, y translacion de San Fructuoso, Discipulos de San Conancio, Obispo de Palencia.

Notas sobre la vida de San Fructuo-

10,pag. 560.

Numero I. El Clericato Apostolico de San Isidoro, Arçobispo de Sevilla, ibi.

Numero II. El Monacato Basiliano de San Fructuoso, Discipulo de San Conancio, Obispo

de Palencia, pag. 567.

Numero III. Ponese vna Revelacion de Santa Hildegardis, de la gioria de la Religion de San Benito. Y confirmate, que no estana en las Iglesias de España, ni este, ni otro Monacato; y que no avia tantos Obispos Monges, como introduce el Padre Maestro Fray Gregorio Argaia, con Hauberto, pag. 571.

Numero IV. San Fructuolo profelsò el Monacaro en manos de San Conancio, Obispo de Palen-

cia,pag.583.

Numero V. San Fructuoso no fue dignidad en la Santa Iglesia de Braga; y dizese, quan dudeso es el privilegio, que traen del Rey Cin dasuncto, pag. 585.

Numero VI. San Fructuoso sue Obispo de Dumio, y Governador de el Arçobispado de Braga, pag.

591.

Numero VII. Examinase vna claufula de Marco Maximo, que habla de San Fructuoso, y si pertenece a nuestro Santo, cuya vida hemos puesto, pag. 595.

Numero VIII. Spicilegio a cerca de la Regla de San Fructuoio, pa-

gina 602.

Reglaprimera de San Fructuoso,

pag. 607.

Numero IX. Ponense dos advertencias especiales, pag. 617,

### CAP. XIII.

De los Obispos verdaderos,

ange havo; en Palencia de de los años leilcientos y quarenta, en que murio, san Conancio. Y excluyente los fabulalos de la Sericide Hauberto, y el Padre Mach tro Fray Gregorio Argaiz. Y exa minaste una clausula de Vualabonso, en que el Padre! Machro Fr. Gregorio Argaiz funda el pri vilegio de los Monges (por el Rey Don Ramiro) que sin su licencia no se pudiesten ordenar Clerigos Seculares, pag. 619.

Apendice a este capitulo. Examinase el imaginario privilegio de el Rey Don Ramiro, que introduce el Pse do Vvalabonso, y defiende el Padre Maestro Fray Gregorio As

gaiz,pag.625.

## CAP. XIV.

De la dignidad, que consiguiò la Sanra Iglesia de Palencia en tiempo de los Godos, que sue ser la segunda, despues de la Santa Iglesia de Toledo, ò secunda post Toletanam. Explicose esta dignidad, pag. 657,

#### CAP. XV.

De la dessolacion de Palencia; por la entrada de los Arabes. Exa minase, si huvo mas Obispos, que los referidos, antes de la reparacion de la Sede, por el Rey Don Sancho el Mayor, a que assistió el Obispo de Oviedo Don Poncio, pag. 669.

 I. Examinante los Obispos, que introduce el Pseudo Hauberto en sus Series, y sigue el Padre Maestro Fray Gregorio Argaiz, ibi-

dem,

s, il. Examinafe, si huvo en Palencia Obispo, que se llamasse Abundancio: y las consequencias, que de aqui se siguen: remitese al apendice de esta historia, pag. 675.

5. III. Examinafe, si huvo Obispo de Palencia, llamado Iuliano, pa

gina 678.

dice de esta historia trataro de el dice de esta historia de el dice de palencia, le historia su occidente de esta de consulta de la consulta

Noras fobre la vida de San Fruduofo, pag. 3 60.

Mumero I. El Clericato Apoltolico de San Hidoro , Arçobilpo de Sevillajbi.

Numero II. El Monacato Bafiliano de San Fructuolo , Difeipulo de San Conançio , Obilpo de Palencia, pag, 5 6 7,1

Numero III. Ponefe vna Reres Jacion de Santa Hildegardis, de Jacon de Santa Hildegardis, de Jacon Jacon de Per Santa Reference en Cara Iglefia

que no avia

Namero V. San Iraduolo 508 dignidad en la Santa Iglena de Braga; y dizele quan duoelo es el printeglo, que traen del Rey Ciadalucto, pag. 585.

Numero VI. San Frudueso fue Obisee de Dumio, y Governador de el Argobispado de Braga, pag.

Numero VII. Examinafe vus claus shade Maxeo Maximo, que hablade San Fruchuoto, y fi perremece a metho Santo, cuya vida hemos puetho, pag. 525.

Numero VIII. Spicilegio a terca de la Regla de San Fructuojo, pacina 6 ...a

Reglaptimera de San Frudhoofo,

Numero IX. Ponenfedos advertencias e peciales, pag, 617.

## II CAP. XIII.

Dr los Obifpos verdaderos.

s. IV. De el estado de la Ciudad de Palencia, despues de la entrada de los Arabesen España.

V. Concluyeste este capitulo, y libro primero, y remiteste al Apen

tro fray Gregorio Argazifexa minaffe vna ciaufula de Vvala-bonfo, en que el Padrel MacGro Fr. Gregorio Argaiz funda el pri vilegio de los Monges (por el Rey Don Ramiro) que fin in heencia no fe pucieffen ordenar Clergos

Seculares, pag. 619.

Apendice a cile capitulo, Examinate, climaginario privilegio de el Rey Don Ramiro, que introduce el Piesdo V valabonio, y defiende el Padre Macliro Eray Gregorio Ac

#### CAP YV

diguidad, pog. 537.

De la defiolación dePalencia; por la currada de los Arabes. I xa unitale, fi huyo mas Obilpos, que los referidos, antes de la reparacion de la Sede, por el Rey Don Sareho el Mayor, a que alsulió el Onifpo de Oviedo Don Poncio, pag. 669.

5. 1. Examinante los Obifpos, que introduce el Pfendo Haubeiro en tas Sertes, v. figue el Padre Maefa tro Fray Gregorio Argaiz, ibia

5. il. Examinate, fi havo en Pa-

lencia Obnpo, que le llamade Abundancio: y las confequencias, que de aqui le figuen: remirele ai apendice de ella hiltoria,

pag. 675. 5. ill. Examinate, fithuvo Obifpo de Palencia, llamado Iuliano, pa-

guna 678,



## I IBRO PRIMERO DE LA HISTROJA SECVLAR; Y ECLESIASTICA DE LA CIVDAD DE

## PALENCIA

CONTIENE,

LA FUNDACION DE ESTACIUDADA La predicacion de la Fè, y ereccion en Iglesia Catedral. Y los fuceffos Seculares, y Eclefiafticos, hafta la entrada de los Arabes, su desolacion, y que sucediò, hasta el año mil y Long se y Annahilla son treinta, que se reedifico, a laq

PRVEBASE EL CLERICATO SECVLAR, APOSTOLICO, de las Iglesias de España, desde el principio de la Hierarquia Eclesiastica, y la preeminencia à todo Estado Regular, por su institucion, continuado, especialmente en esta Santa Iglesia, hasta el tiempo propuesto.

## PROEMIO.



ics referire intenditor Pa

ON Dificultad puede correr la pluma en la materia deste primer libro, pues (como de Roma dezia Livio al principio dellibro fexto ) lo que de Palencia fucediò, desde su fun-

dacion, hasta que la desolaron los Arabes, fon materias obscuras, por el largo tiempo que ha sucedieron; y con dificultad se alcançan de vilta; no folo por faltar la luz de Escritores, que en aquellos tiempos eran raros; sino porque perecieron las memorias de los sucessos, de quien eran fiel custodia las tradiciones de padres à hi jos. Si se conservavan algunas noticias

en los Archivos, den publicos, d particus lares monumentos; defolada la Ciudad; perecieron todos. Pocas pudieron permanecer en los pueblos erreunyezinos, pues los mas de los que perdono la Barba ria, porque no fuessen refugio à su persidia, los deribaron los Catolicos Reyes, como testifican nuestras Historias, hablado de los campos de los Godos. Anrigua costumbre sue segun Livio en su presacion)que los Escuitores modernos, escriuiessen con mayor certeza, en parte; por poder examinar mas los puntos, que los que producieron, uo apuraron; pero yo escrivo en materias que no han examinado otros. No pongo cuydado en vencer, con el Arte de escrivir, la rudeza de la

antiguedad, sino en averiguar la verdad, que es la que intento escrivir. Los Teatros que se han publicado de la Iglesia de Palencia, el vno escorto, y el otro sabullos conque es preciso que lo mas deste libro sea apologetico. Pide la historia que la locución sea grave, madura, seria, variada de sentencias prudentes, que enseña de huir, como dize Scribanio en su institució Politico Christiana, lib. 1. c. 24. pero en esta historia se hade dissimular

la falta deste estilo, porque no es mera narracion, y se entra à disputa, en que es necessaria alguna acrimonia, segun los sugetos con quien se trata. Con esta precaucionentrare en los sucessos que prometo en el titulo, en que se hallaran algunos dignos de memoria; y verdades que no estavan bien apuradas sus noticias por los que hasta aora han escrito desta materia. Pruebo q todas las Iglesias de Esta paña fueron seculares, y su preeminencia à la regularidad latamente, y co essecia;

#### CAPITVLO 1.

De la antiguedad de Palencia, y los sucessos que precedieron à la publicacion del Evangelio, distinguiendo lo verdadero de lo fabuloso.

## S. Tr.

Palencia fundada por TubalsoTharsis.La Etimologia de su nombre, su situacion y distincion de otras Ciudades, y sizios del.

CENTIRes de algimos Escritores de DEspaña, q Palatuo, Rey della, fue fundador de Palencia, y si buscamos el principio desta noticia, para en Iuan Annio enel libro de los Reyes de España; pero los mas ajustados criticos, tienen por fabulota esta fundación, pues carece de escritor antiguo que la acredite, y se funda 10lo en la finonomia del nombre, ademas de ser el Autor sospechoso, como tantos han demostrado. Es testigo desta sospecha el que el mismo annio en el c. 24. dize, que porque cerca de Valencia ay vnos pueblos, que se llamaron Palatuos, se infiere, que habitò alli Palatuo, y su padre Romo, de que passa à inferir, que eltos fundaron à Palencia 25 2. años, antes del Nacimiento de nuestro Redemptor; pero bien se reconoce, que esta es fundacion imaginaria, pues no se califica con otra noticia cierta, mas que esta ilacion Iuperficial del nombre, y carece de prueba de testimonio antiguo, excepto el del imulado Beroio, cuya ficcion en otra parte pruebo. Aora se procurava acreditar esta fundación con Hauberto, como le viò en la prolusion, §.4. pero està pues ta por la pauta deBeroso, supuesto, la clau. Iula de Hauberto, y assi se queda en esta linea, y no necessita de mas impugnació, la de convecer à Berofo de Amio. La fuposicion de Hauberto manifesté en carta que escrivi al R.P.Fr. Hermenegildo de San Pablo, que està impressa en la defensa de su Religion, à que infilsamente responde el Padre Argaiz en su instrucción Historica; pero desto latamente tratò en la Bibliotheca Historial, y se conocera en el discurso desta obra. Lucio Marineo Siculo, dize, que Pallas fundò à esta Ciudad en vnos versos, que escriviò à D. Iuan de Fonseca, Obispo della, que pondrèmos en la vida deste Prelado. Pero ta bien esta es licencia Poetica, sundada en la semejança del nombre, y destituida de testimonio veridico, como la de Iuan Annio.

En los Autores Griegos, y Romanos, que despues referiremos, se introduce Pa lencia, antes del Nacimiento de Christo, como gran Ciudad, y cabeça de los pueblos Vacceos, donde està sica; de aqui se puede inferir, que fue població antiquissima, y congeturo su origen, desde el tiepo de Tubal, o Tarfis, que hasta aora esta encontroversia, qual de los dos sue funda dor de España; porque buscando la memoria deitos pueblos, mas antigua, la hallo en el Chronicon Alexandrino, cuya autoridad defiendeel P. Matheo Radero, y yo la fundo en mis notas à el, que prefto veran la luz comun. Dize, pues, que los Pueblos, que descienden de Iaphet, que se dilataron, desde la Media hasta el Occeano Hesperio, Alboreas, y al Aquilon, son los Medos, &c. Y en 18. lugar pone los Vacceos. Reconozco, q esta voz es Griega, como

prue

pruebo adelante en el lib.4.c.7.5.3. pero no se infiere, q fuesten los Griegos fus fundadores. Es nombre, q les pufieron, quando estuvieron en Elbana, no porq fuessen Seneres de los campos Vacceos, y en especial de Palencia, sino porque el año antes del Nacimiento ac Christo 2, 9. dizen q entraron los Gallo Grecos en parte de los pueblos Vacceos, adonde poblaron, como adelante dirè con autoridad de Floria de Ocampo, lib. 3: c.41. y por esta razon los llamaron Vacceos, reconocida la fincèridad de fus costumbres, y de aqui se fue perdiendo el nombre primitivo, y introduciendo el Griego; y quado no entrassen en España los Griegos los lla maron assi en sus escritos, y pudiero tener esse nombre despues q entraro Ios Romanos, q viaron de lo q hallaron en las historias Griegas. Tuviero pues el nobre de Vacceos, como defpueste llamiro capos de los Godos; posleyedolos esta nacion, yotras muchas poblaciones, q no fueron de los Griegos, fino de Tubal, o Tarfis, y fus descendientes, se hallan con nombres Griegos, como se puede ver en el mis mo Chronicon Alexandrino. La mif. ma noticia, q he referido, fe halla en el Chronicon q publicò Scaligero.Y en GeorgioSyncello, en la division de las gentes: Mas fundada parece q està esta opinion que las de Annio, y Marineo Siculo.Dixo Livio del Pueblo Romano, q fi algun Pueblo se le podra permitir confagrar fit origen,y referirla à los Dioses, como Autores, era este ; porque la gloria que tenia Roma en la guerra, dezia, que Marte era padre de Romulo su fundador. A este medo la verdad ; y sincèridad de los pueblos Vaeceos, que se experimentò antes de la Luz Evangelica; como referiremos de Paulo Orono, cstà testificando que eran gente, como dixo nuestro Lyrico Cordobès del primero figlo, y del candor prime ro. Tanto monta la voz Vacceos, como fencillos, y inculpables, fegun Orosio, de que dire en el lib.4. citado. Y esta sincèridad, que conservaron en los vltimos figlos, procedio de los primeros, y desde ellos se puede deduzir su poblacion, sin mucha violencia, y probable conjetura.

La comun opiniones, que Tubal

vino à poblar à España. Bien se puede congeturar, que no ignoravan la geografia, y que para fas fandaciones, pues no tenian quien los embarazas fen los paffos, especularian, y eligerian los mas acomodados fitios; y pues el de los Vacceos estan apropo tito para la vida humanajque la abudancia de sus frutos, redunda en socorro de los estraños: la teplança del clima les favorece, y los cristalinos rios les hermolean, y fecundan; no ay repugnācia, para q Tubal Tartis fundaten en ellos desde los principios. No es mi intento quitar la gloria de primeras, à otras Ciudades; ni entrar en disputa, co los q pretenden la anti. guedad de primeras fundaciones, cotentome,con q̃ sea Palencia fundacio de su tiepo, aunq no sea la primera. El ta conjetura saco de los Autores refe ridos. A quien le pareciere orra cosa, abunde en su sentido, y dexeme la libertad de permanecer en elmio, pues puedo perseverar con fundamento, y

à ninguno perjudico.

Antes de entrar à referir los sugetos antiguos memorables de Palencia, para que no aya equibocacion en los Autores que los tefieren, es necestario saber que Tolomeo haze men. cion de vnrio llamado Palencia, que legun Diago, lib. 20. de sus annales, c. o. es el rio de la Antigua Sagunto, en cuyas ruinas està fita Mombiedro: y fu origen es en termino del Toro: corre solas once leguas, y baña la Edetania, y parte de la Celtiberia; en Vivel, Xerica, y Segorbe, y fe buelve à la Edetania. Iuzga este Autor, que Pa-Ilancia es nombre Griego, y que los Griegos Iazintos, que legun lu computo, vinieron à Sagunto el año 1337. antes del Nacimiento de Christo, le dieron el nombre, derivado del de Palas, que dan à Minerva por el hafta conque la pintan : que el Verbo de donde se deduce, significa vibrar alguna lança, y al modo, que legun Plinio, lib.5.c.4.la laguna Tritonia, que febebe al rio Triton, se llama Palancia, legun Calimacho, porque le apareciò alli esta Diosa, del mismo modo, fundada Sagunto, pusiero los Griegos al rio el nombre de Pallancia, como fignificando que estava alli la Diosapara defender aquella Ciudad, como fe apareciò en la laguna Tritona: ò acato en las riberas deste rio edificaron al gu taplo à Palas, como indica algunas ruinas, y de al tomo el nobre el rio.

Controvierten los Annalistas de Vallencia, si huvo alli lugar que se llamasse Palencia? Niega Escolano. Afirma Diago, sib 5.c.30. No meroca la refolucion delta question Geografica.

Elija el Letor

En Arcadia, dizen, huvo vna Ciudad dad llamada Pallancio, ò Palanteo: Veanse Abrahan, Ortelio, Filipo Ferrario, y Brandad en sus Tetoros Geograticos; no se puede equibocar con la naestra: como ni Palancia, Ciudad de la Insubria, ò Ducado de Milan, que fundò Pallante, Liberto del Emperador Claudio, segun testifican los mismos Autores.

La mas celebre, es Pallancia, à Palencia, que aunque San Isidoro, lib. 14: de las Etimologias, c.vlt. la pone en los Celtibérios, acaso por la cercania. Y Don Iuan Tamayo Salaçar 3 en el tom. 1: a 18. de Mayo la pone en los Pelendones sin fundamento: el mismo en el tomis, a 2, de Setiembre la pone en los Vacceos. Por lo qual lo comun de los Geografos, es ponerla en los Pueblos Vacceos, de quien siempre fue cabeca. Plinio en el lib.3. c.3. dize: Que en los quatro Pueblos de los Geltib. rios , furion esclarecidos los Namantinos; como en las osbo Ciúdades de los Vacreos, los Intercacientes, los Pallantinos, os Lacobricenses, y los Gaucenses. Reconoció tambien ella Ciudad Ponponio Mela, y dize: Fuz clarifsima Ciu iad como Numinera. Livro la nombro, y Iulio Frotino de limitibus agrorum, pone en la España Ziterior los Pueblos Palatinos; pero reconocele està errado el texto, y deve leerse los Pueblos Pallentinos, como ya advirtio Hieronymo Zurita, y dize, que estava assien los codices antiguos: y elta correcció, y lugar de Iulio Frontino, es conforme à lo que sucedió en Roma del Palancio, ò Palanteo, que despuesse llamò Palatino; por lo qual fuelen vnibocarfe en los Escritores Palentino, y Palatino: como se veen Paulo Orofio, que en algunos codices, los campos Vaccos se llaman Palatinos, y en los mas Palentinos, como deven llamarfe. Punto, de que trataremos adelante latamente en el·lib.4.&c. 19bn

Haze tambien mencion de Palencia

Strabon, y aunque la coloca en los Puè blos Arevacos, o Aruactos, fue por la poca distancia que ay de los Vacceos a ellos, pues estan por alguna parte con terminos. Desto se origino esta confusion, o yerro, como advirtio Geronimo Zurita, de que tratamos latamente en el libita desta Historia, c.7. \$13. Y por esto San Isidoro la puso en los Celtiberos:

C

Hoal

C

C

r

1

I

Si el nombre de Pallencia esGriego. y noprimitivo, de sus primeros Pobla= dores; pues damos fu fundacion provablemente por Tubal, ò Tarlis, y por lo menos es cierto; que fublilla entes que los Griegos viniellen a España, se= gan dizen, como adelante se verà mas claro; en este caso dezimos lo que se dixo de la nominación de los Pueblos Vacceos;que es nobre Griego, que de= nota finceridad; y que por aver posse)= do los Griegos parte de Elpaña, y aver estado cerca de Palencia, la dieron esse nombrejy perdio el antiguo; y porque fue Crudad; como vimos, donde siem= pre florecieron las ciencias; pues el Cronico Alexandrino llama a los Vac ceos, Pueblos Literatos; y la Citidad que era cabeça dellos, devia de fer la Vniversidad, y como Ciudad Literata la llamaron Pallantea, ò Pallancia; esto es scientifica, y donde storecian las letras, de donde lucio Marinio Siculo. ya citado, tomo ocalion para dezir poeticamente, que Pallas la avia fundado, siendo assi, que es mas antigua su fundacion, y que no ay testimonio de que Pallas estuviesse en Patencia. En estas materias antiguas todo es viar de congeturas, y adivinar, elto parece lo mas verofimil. No falta quien diga; que Palencia se dixo, quasi Balantia, de los validos de las ovejas. Pero todo es vo= luntario, como de ordinario fucede en muchas E tymologias, fino esque digamos, que elfos nombres Griegos (aunque esta nacion no estuviesse en Esparia) dimanan de los Escritores desta nacion, q bolvieron a lu propia lens gua los nombres primitivos; y de fus Historias passarona las nuestras, y se perdier on los primitivos: como del= pues que entraron los Godos, los cam pos Vacceos fe Ilamaron campos de los Godos, que ya arriba apante.

Los succisos memorables, que huvo en Palencia de los Vacceos; no se pueden equivocar con los de Palencia

LIE

COLUMNICA CICA MICLIOTA MISTOR

de Arcadia, ni de la Infubria, ò Galia Traspadana, o Ducado de Milan; por fer tanta la distancia. Algo pudieran equivocarse con los de Palencia, de la Eretania, sela huvo, o eo el rio Palecia q fe halla en el mismo territorio, y aŭ algunos los han querido referir à esta situacion, y no fuera mucho que los atribuyessen à ella los Valentinos, si hablaran los Eleritores absolutamente, y no haviera circunstancias que determinaran el sitio; pero ella ques. tion se resuelve con la relacion de las circunstancias, que ponen sus Historiadores, y no dexaran al Lector en duda, de que hablan de Palencia de los Vacceos, de quien era cabeça, pues por las circunstancias se individualiza, y se quita la duda. No ay Escritor que diga como se conservo Pa Iencia en quanto à la Religion, desde su primera fundacion ; y serà preciso facarlo por consequencias, y assipondrèmos las noticias de que se pueda inferir, sin pensar voluntariamente.

§. II.

Noticias de Palencia antes de la predicación dela Fè de Christo enella.

A Mas antigua noticia q̃ hallo de Palencia, y de los campos Vacceos, es por los años 536. antes de el Nacimiento de Christo, traela L. Flo roenel libro 2. cap. 17. Nuncafue, dize, intencion de España moverse toda contra el pueblo Romano. Nun ca gusto de vnir todas sus fuerças, ni queria experimentar el Imperio de los Romanos, ni defender publicamente ju libertad; porq si se huviera vnido, de tal suerre està cercada con el mar, y los Pirincos; que sin mas ingenio, q el que la naturaleza dispuso con el 11tio; no pudiera ser entrada de otra nacion. Primero estuvo rodeada de los Romanos, que le conociesse à si milma:y fola, entre todas las Provincias, reconoció sus fuerças, quando se ha-Ilò vencida. Casidocientos anos pelearon en ella los Romanos, deíde los primeros Scipiones, hasta Augusto, y no continuamente, sino como las oca fiones te ofrecian. Ni fue al principio la guerra con los Romanos; sino con los Carthagineses. De aqui començò el contagio, y ferie de las guerras el año 536, antes del Nacimiento de Christo. Con esté conocimiento que los Romanos tenian de los Esta panoles, dexavan en paz; y quietud à los que no les eran opuestos; y no ayu davan contra ellos à los Carthaginetes, con quien especialmente peleava; y por esto tenian à los Vacceos por gente inculpable; y les dexavan en su quietud, sin tratar de sugetarles à su Imperio, y obediencia; nasta que L. Luculo, por el año 602, de Roma, y 149, antes de la muerte de Christo les inquierò, como adelante dirèmos:

De aqui se insiere claramente, que los Vacceos, y consiguientemente Palencia, que era su cabeça, no estava por este tiempo sugera à los Carthagines; porque si los Vacceos estuvieran en el dominio desta nacion, no pudieran dexar de assistir la contra el pue blo Romano, pues era preciso seguir el desinio, de quie la governava. Confervose, pues, Palencia libre del dominio de los Cartagineses, y consiguientemente de los Phenices, que parece sucreon los primeros que vinieron à España despues de su primera poblacion, segun sienten los mas eruditos.

Florian de Ocampo al año 276. antes del Nacimiento de Christo en cllib.3.cap.41.dize: que quando los Gallos, y los Griegos de Galicia, llegaronà la Region de ftos Vacceos, derramaronse por ella con intencion de conocer el estilo de sus costambres, y la manera que debian tener para conservarie entre ellos. Y despues de todo bien considerado; hallaron diferente parecer, y voluntad en sa recibimieto; porque todos los vezinos defde Duero adelante contra la Region de medio dia, ya declarada, siempre les defendiero la passada del rio, quatas vezes la tentaron; con tal ferocididad, y cuidado, que jamas Gallo, ni Griego pudo quedar en aquella par te. Lo qualno hizieron los de el otro lado por la buelta del Setentrion; no porque los de este lado fuessen menos arrifcados, ni ferocesque los otros, ino por ser aquella partida mas ancha, no ta poblada: y a la verdad essos que la moravan tener algo mejores costubres, ymas inocecia. Por esta cau 11 fue necessario, glos Gallos, y los Grie gos, nuevamente vencidos, quedifen alli, sin cuidar de los otros Vacceos,

A 3

que

g. e le les moltravan enemigos, y començaro à poblar lugares, y moradas, bien convenientes, aonde fintieron, q r ecibirian menos chojo sus vezinos, y comarcanos: y como quiera que todas Tus Vallas effuviellen elparcidas entre las otras de los Vaceos, dentro de lus limites, y jurildiccion, siempre se cite renciaron dellos, en lengua, y en trages, y en manera de vîvir. Y muchos de los Colmographos pallados atribuyen, ò ponen toda lu generacion entre los Gailo-Grecos, o Gallegos de Espa na, lo que (como digo) no cuetan a los Vacceossentre quien moravani y detal sucree se multiplicaron alli, que pocos anos despues nadie valio mas en la Pro nincia, ni posleyo mayor Senorio, ni tuvo tal autoridad; ò reputacion en ella. Hasta aqui Florian de Ocampo. Y aunque estos no fuessen Griegos, para mi allumpto importa poco; pero va con lo que dize Iustino en et lib. 44. que dize, que los Griegos poblaron en Galicia.

De aqui tambien le infieren tres cosas. La primera, que tampoco Palencia, y la mayor parte de los Vaccecs, (cuya descripcion pondrèmos adelate) entrò en poder de los Gallo-Grecos; y la legunda, que delta cercania, los campos desta situacion tuvieron el nombreGriegojde Vaceos, como ya ad uerti: La tercera, que la finceridad de los Vacceos Palentinos, era en las cof tumbresino en la inteligencia; como la parte de los Vacceos, adonde poblaron los Gallos y Griegos de Galla cia, que viene con lo que referi 3 que los Vacceos eran literatos. Púes no se opone la finceridad à la fabiduria, afites no entra en la alma malevola.

Tampoco hallamos noticia, de que los Hebreos viniessen à Palencia, por que omitiendo aora la venida desta na cion à España en tiempo de Nabuco-donosor, que es tan controvertida, no ay vestigio alguno, de antes de la venida de Christo, que lo testisque; y assi es muy verismil, que se conservo Palecia, y la mayor parte de los pueblos, excepto los que estan al Septemerion, en la gente de su primera fundacion, sin que la posseves en Phenices, ni Grie gos, ni Hebreos, ni otras naciones estañas de las que vinieron à España.

Pero por el año 602, de Roma, y

to, vino à España L. Lucullo, que co: mo era pobre, y codicic fo, legun dis ze Appiano Alexandrino, deleava en riquecerle con los delpojos de lagues rra. Y assi cometio à los Vacceos, sin aver fido enemigos del Pueblo Romano, y fin su orden; como ya advirtio Ambrosio de Morales, en el lib. 7, eap, 40. profiguio en lu guerra, y se da a entender in hostilidad, con la crueldad que vsò en Cauca, que parece es Coca. Llegò à fitiar a Intercacia, que estuvo entre Astorgajy Telaj como re fiere ch su I tiherario Antonino, y cofiguientemente pertenecia à los Vaca ceos, pues Tela estuvo seis leguas de Pincia, que es Valladolid. El sucesso desta guerra refiere Ambrosio de Morales, cap. 41; y en el c. 42; profigue: lo que especialmente pertencee à Pas lencia por estas palabras. Quedado ya en paz à Intercacia, Lucullo passo à l'a lencia; llamada entonces Pallancia, y era la misma que es aorago juto à ella. lino que en fama, y poderio, y fortaleza de lu litio, era entonces mucho mas famosa, y assi se avian recogido à ella gran muchedumbre de gente de lus comarcas: por esto tambien le aco sejavanà Lucullo muchos de los suyos, que no la acometielle Mas el mo uido con lacodicia de las grandesriquezas, que segun le afirmavan otros, avia dentro no escucho este Consejo. Perfeverando, pues, en el cerco, y embiando parte de lu Exercito por la tietra à coger mantenimientos, hallò fiepre muy a punto los cavallos de Palencia, que no solomente les estorvauan la escolta, sino que los destrozaton; y hizieron bolver mal paradosi Fue luego forçado el Confulscon ham brejà levantar de alli su Real. Llevauanjal retirarle, su gente en orden,y concierto!; porque los de Palencia nunca dexavan de seguirle, hasta que llegò a l rio, que Appiano Alexandrino llama Orio (No explica Morales que rio es este, parece es el Duero) alli le dexaron; y se bolvieron denoche, vel pallado el rio, le fue à invernar en la tierra, y Lugares firmes delos Turdetanos. Haita aqui Morales, que advier! tees folo Appiano el que esto refiere; porque el Sumario de Titoliviololamente dize qel ConfulL Lucullosha llando que Claudio Marcello dexava muy pacificados todos los Celtiberos

# De la Ciudad de Palencia. L.I.

èl se passò à hazer guerra à los Vacceos; y llego hasta los Cantabros; y sujeto otras Naciones; que haita entonces los Romanos no conocian. Y Lucio Floro, dize, que fujeto el Conful L. Luculo los Vacceos, &c. De los quales Scipion cogio despojos opimos; aviendo sido probocado del Rey à singular certamen. Pero esto lo reprehéde Iuan Stadio, en las notas que puede ver el curiolo, que à mi allumpto baita faber que el fingular certamen fue tolo en Intercacia; y alsi todo elto le entiende; de que sujetò, no todos los Vacceos, fino parte dellos, como fueron Intercacia, y Cauca, y los convezinos: pero de Palencia no se apodero, antes le hizieron gran reliltencia, como le viò en Appiano Alexandrino, que nos ha referido la riquezajy valor

de Palencia por este tiempo.

Quedo Palencia, con los Vacceds co terminos vitoriosa, y no experime taron invasion de los Romanos, que fintieron malde lo obrado por L. Lu cullo, a qui en reprehediò el Senado. Si bien no le fabe lo que le fucedió a effe Conful, en refulta desta accion, por que está falto Appiano Alexandrino. Pero clano 141 antes del Nacimieto de Christo, vino à la Citerior Espana el Constil Metello Mazedonico; segun refiere el milino Appiano Alexadrino: esti corto este Autor en la narracion de lo que obrò en ella: solo dize, que sujeto à los Vacceosen Castilla la Vieja; y assi lo refiere Morales al fin del c:49. Plimo en el lib. de los Varones Ilustres, dize, que Metello venció en España à los Areyacos. Y agrale tome vita Nacion, o Poblacion por otra, como fuelen hazer eltos Escritores, ò yavenciesse a entrabasilos Vacceos vencidos, no pueden fer todos, fino folo alguna parte de los Finitimos à los Arevacos, porque es materia llana que no venciò Metèllo à los Paletinos, por el fucesso quego dirè al año 136, antes del Nacimieto de Christo; y fe haze muy creible; porque legan el aliento, y valor conque le resitieron à L. Lucullo, no aviedole debilitado (us fuerças, y estando ya con prevencion de lo que hazian al zunos Consules en España; quanto mas se procurarian desender del Conful Metello? Y se verà por lo que se sigue, aunque son varios los sucellos de la guerra,

Estavan, pues , los Pallentinos en gran paz al año 136. antes del Nacimiento de Christo; quando les sobrefalto el Conful Emilio, poniendo sitio à Palencia (argumento claro) de que no la avia vencido el Conful Metello: Digamoslo con las palabras de Ambrofio de Morales, lib. 8. c.4. Entretanto, dize, que passava en Roma la question de la concordia de los Numãtinos; y Mancino; el Conful Emilio; lu companero, por no eltar ociofo aca con el Exercito, busco como menear alguna guerra, fegun cuenta Appiano. Y con mucha failedad les levantò à los Vacceos, que en las guerras passadas avian embiado mantenimientos à los Numantinos. Con esta falsa querella les entro la tierra, falandosela toda,hafta llegar à Palencia, la mayor, y mas principal Ciudad de aquella Provincia:la qual hasta entonces avia estado bienrecatada en guardar fielmente la amiltad que tenia con los Romanos. Tambien embio à Bruto, que era su yerno, para que el por su parte hiziesse muchas guerras en muchas partes de España, que luego tengo de contar; porque en este tiempo à los Capitanes, que acà venian, como dize Appiano, no les traia otra cola, mas que ambicion de gloria, y fama, deseo del triunfo, ò codicia de riquezas, sin tener ningun rcipeto al acrecentamiento, y autoridad de su Republica. Pareciò todo este movimiento de Lepido tan mal en Ro ma, que luego le embiaron dos Embaxadores, llamados, elvno Cino, y el otro Cecilio, que le dixeron, como el Senado no podia entender, que tras tantos daños, como la Republica Ro-. mana avia recibido en España, el andava moviendo nuevas guerras, y delpertando mas enemigos, que de suyo ie avia. Tambien les mandaron dixesfen al Conful de parte del Senado, que dexasse de todo punto la guerra con los Vacceos. Emilio no quifo hazer na da de lo que se le mandava, y despidio à los Embaxadores, que tenia por cierto no se le mandara aquello; sienkoma se entendiera, con quan justa causa avia movido aquella guerra. Y que el tenia muy enteras fuerças para acabarla, con el ayuda de Bruto, in yerno. Y que si en tal sazon dexaste las anmas, toda España junta las comaria contra el ; que mas valla mostrar aora constancia, que no despues cobardia. Profiguio, pues, el Conful su cerco de Palencia, y con mucha presteza mandò aparejar todo lo que para el convenia. Embio tambien à Flaco (que devia de fer legado para recoger trigo de la tierra. Este cayo en una embescada de los enemigos y porque era lexos de la Ciudad començo à dar vozes con aftucia: TOMADA ES Pa-LENCIA: EMILIO LA HA TO-MADO. Y lo mismo gritaron los suyos, con muestras de grande alegria. Creyeronlo los Elpanoles, con fu buena simplicidad; y atonitos con la novedad del cafo le pufieron todos en huida: y afsi escapô Flaco los iuyos del peligro, y los mantenimientos que llevava del robo. Conocia ya los Romarios esta simplicidad de nucitros Espanoles, y valianse muchas vezes della para engañarlos. Iba muy a la larga el cerco de Palencia, y començavales a faltar mantenimiento à los Romanos, Hegando à tanto estrecho; que muera tas ya las bestias de hambre, començavan à perecer tambien los hombres. Emilio sufrio quanto fue possible, mas forçado con la neceisidad, mando, al fin, levantar el cerco. La partida fue de noche, y tanarrebatada, que se dexaron los Romanos mucha hazienda en los Reales; dexandose tambien los enfermos, y los heridos, que tritemête le lamentavan, por verse alsi desamparar. Los de la Ciudad falieron en deguimiento de los Romanos, y todo aquel dia; hasta la noche les hizieron mucho dano. Tan mai fincomo este tuvo la injulta guerra que Emilio avia movido a los Vacceos; y afsi por efto, como por no aver obedecido al Senado, se le mando que bolviesse luego à Roma, fin cargo ninguno, fino como vn hombre particular. Alla le acufafon defpues, y le condenaron: mas no dize Appiano la pena que le dieron. Y todos los Historiadores afean mucho la finj usticia de Lepido, en mover esta guerra; y dizen los grandes daños, que recibio en ella. Paulo Orono, dize, que contra la voluntad del Senado acometiò à los Vacceos, que ninguna Culpa tenian; y demas deito pedian humilmente la paz. Mas aviendo recibido Lepido va grande estrago en el Exercito, pago luego la pena de su porfiado delatino. Mataronle 64. Ro-

manos, y los demas huyeron, perdien do las armas, aviendo perdido tambien antes los Reales. Y el Sumario de Titolivio, dize: El Proconful M. Lepido padeció en la guerra contra los Vacceos yn destrozo temejate al que poco antes te avia recibido en Numa eia, y en llamar alli Proconsul à Emilio Titolivio, muettra ciaro, como se le prorogò su cargo por el ano siguio te. Yassi muchas destas cosas sucedieron en èl. Hasta aqui Morales.

Garibay en el lib. 6. cap. 12 pone este sucesso en el año 134. antes de el Nacimiento de Christo, diziendo: Tambien Marco Emilio Lepido, que era Proconsul, tento la conquista de los Vacceos, contra el parecer de el Senado. Y siendo los Vacceos gente inocente, y sin bullicio, vencieron à Marco Emilio Lepido, con muerte de seis mil Romanos, y huida vergonçosa de los demas, como lo refieren Paulo Orosso en el cap. 4. del lib. 5. y.

Floro Hafta aqui Garibay.

Siempre ay que facar de las fuentes de la histo,ia, que son los Eseritores antiguos; y aunque Floro en el hbro 56 de el Epitome de Lucro, dize pocas palabras, dan à entender, que los Palentinos, no se estuvieron fin pelear con los Romanos, que les sitiavan, pues les compara su vitoria à la que tuvieron los Numantinos de Mancino. Dezimo Iunio Bruto en la España Viterior, dize, peleo felizmete contra los Gallecios. Con difimil lucello cumplio su ocupacionel Pro conful M:Emilio, Lepido contra los Vacceos, y padeciò destruició semejante à la de Numancia. Y assi refirio Morales, que avia dexado Lepido en los Reales los heridos. Yauną Paulo Orofio, como luego veremos, la lla ma gente fin culpa, y que pedia humildemente la paz; no me parece le la pidieron a Lepido, sino al Senado, que fue la causa, porque le embiaron à Lepido los dos Embaxadores, para que no peles se contra los Vacceos Y es muy contingete fuelse la suplica de los que en Intercacia avian recibido grave daño, por engano. Y como estavan experimentados actidian rendidos al pueblo Romano à pedir mandase detener el furor de Lepido. Pero los Palentinos, contra quien venta, que como vemos,

hi.

hizieron tanta resistencia à L'. Luculo porque no aora à Emilio Lepido? Y entiendo fue cierto, lo que dezia Lepido, que avian socorrido a los Numantinos, y que fueron causa para que configuiellen la vitoria de Mãcino. Por lo qual dixo bien el P.Mariana, lib. 3. cap. 8. que avian los Vac ceos ayudado à los Numantinos con armas, y bastimentos; y despues de averles talado los campos, y hecho dest ozos Bellicos, intento litiar à Pa lencia. Y assi los Vacceos, que hizieron suplica al Senadofueron los que fueron arruinados por Lepido, que se avian purgado ante el Senado; no los de Palencia, q se sabian detender. Bien se ajusta la relacion de Paulo Orosio con la de L. Floro, pues casi vsan de vnas mitmas palabras: Sintiendo, que la rota que padeció en esta ocasion el Pueblo Romano, governando las armis el Proconful Lepido, no fue menos torpe, que la que padeció gouernandolas Mancino, que es la Numantina, cuya injuria no pudieron fufrir los Romanos:

Muy gloriofa quedò Palencia en esta ocasion, pues se acreditò de piadosa, con socorrer à los Numanti nos, euyo valor merecia el favor de los conterminos; y de esforçada en resistir à los Romanos. Y si procura-ron escusar la guerra; de cuerdos se acreditaron que la prudencia en huir escusadas contiendas, no desacredita el valor, especialmente, quando en otras ocasiones se ha mostrado; como hemos visto, que los Palentinos le tuvieron.

Pero no se pueden dexar de poner las palabras de Paulo Orofio, por lo que conducen a la gloria de España, y de Palencia, y referir con todo acierto, y verdad esta guerra, en lib. 5. cap. 5. por estas palabras. Lepido Proconsul en la Citerior España, intentò con pertinacia expugnar la ge te inculpable de los Vacceos, que luplicava la paz; pero persevero Lepido en su intento, aunque con repugnancia del Senado. Mas luego pago la pena de su improba pertinacia, recibiendo vna gravissima rota; porque justissimamente fueron muertos seis mil Romanos en esta injusta gue rra·Los demas, despojados de sus rea les, se escaparon, perdiendo las ar-

mas. No fue menos torpe esta rota de Lepido,que la que (en Numancia) padeciò Mancino. Y assi tenalaton los Romanos estos tiempos entre sus infelicidades. Desirerte, q no dire q los Espanoles no fueron moleitados, y fatigados con tantas guerras; pero por lo menos, aun los milmos Roma nos fueron lujetos a continuas rotas, y tantas vezes vencidos, por no continuarlos; quantos Pretores; quantos Legados; quantos Confules; quantas Legiones; quantos Exercitos fueron confumidos? Eito folo les traigo a la memoria, quan grande fue el pasmo del temor. De tal juerte se entorpecieron los Soldados Romanos; que ya,ni podian tener el passo para experimentar la guerra, ni afirmar el animo, fino que al instante que veian al enemigo, y especi lmente, si era Espanol, huian; creyendo; que antes ferian vencidos que vistos. Con lo qual se infiere claramete, que vnos, y otros tuvieron por calamitolos aque llos tiempos; quando los Españoles, aunque podian vencer; se hallavan obligados a defamparar su dulce quie tud, y padecer guerras de los estranos y los Romanos, quanto mas le introducian fin empacho a interrumpir la quietud agena, tanto mas torpemente eran vencidos. Hasta aqui Orofio.

De cuyas palabras, no folo tenemos la verdad del fiiceflo, que tuvo Emilio Lepido en Palencia, finotami bien dos grandes virtudes de los Palentinos, sobre las demas de ser gente inculpable; como les llama Oroio. Fueron estas el deseo de la paz, y el valor en la guerra, y fobre todo el ser gente prudente: pues reconocien do fu esfuerço para vencer, eligieron primero luplicar a Emilio Lepido, le contuviesse en lo mismo que le ordenava el Senado. A todos los Vacceos estiende Orosio estas alabanças, pero del hecho milmo se deduce eran los principales los Palentinos, que fueron los que derrotaron a Lepido.

Llegò el año 620 de la Ciudad de Roma, que es el 132 antes del Nacimiento de Christo, y con consejo de todos (profigue Orosso, 62) fue electo por Consul, Scipson Africano vino a España a expugnar a Numancia, mas en esta empresta no le sue

bien

bieà los principios. Profigue Ambro sio deMorales, cap. 8. Alço su capo, y retirose con el, Duero abaxo, a los Vacceos, donde entendia, que los Nu mantinos andavan juntando mucha provisso. Llegando, pues, Scipio haita cerca de Palencia, que era tambien por este tiempo muy guerreada de Romanos, destruyò toda aquella tierra por donde paísò. Y naziendo la provisson necessaria para su Exercito, mandò quemar en grandes montones todo lo demas: Aqui fue ya forçado a pelear, porque los de Palencia puueron mucha gente emboscada en vnos collados, y de alli falian de vn provifo, à vn gran llano que Appiano Hama complanio j y davan fobre los Romanos, que andavan talando. Scipion embio contra eltos, con quatro vandas de cavallos a Rutilio Bruto. que entences era su Tribuno en vna Legion, y despues escriviò todo lo q paísò en esta guerra: Y appiano, que dize esto, parece que tomo del, todo lo que escrive della. Pues como Ruti lio se metiesse mucho en los enemigos, que à su parecer se retiravan, los siguiò hasta vn collado alto, donde ya fe descubriò la emboscada, y por esso mando detener fus cavallos, y esperar muy en orden lo que sucediesse. El Conful que viò mas adelantado, que èl quissera, à Rutilio, y le avia ordenado; siguiò con todo su Exercito, y Ilegando yasà donde los nuestros todos querian dar lobre los Romanos; mandò partirse todasu gente de acavallo, yentrar por dos partes àzia los enemigos. Mandòlos tambien, que fo lamente trabassen la escaramuza, sin romper la batalla, retirandole siempre àzia el cuerpo del Exercito, con que el estava à sus espaldas. Con estas dos vandas de cavallos ie juntaron los de Rutilio, y assi por el buen concierto de la escaramuza, y con la segaridad que todo su capo les hazia, te recogieron todos en salvo. Queriendo despues Scipionsalir de aque-Ila tierra, y siendo necessario passar vn rio muy peligroso por su hondura, y malos vados, que parece podia ser Pisuerga, pues se avia de atravesar por fuerça bolviendo de Palencia; entendiò tambien, que los nuestros se avianemboscado por sus riberas, paraesperar los Romanos al passo. Dissimulò Scipion que lo sabia, y asseguròlos, prosiguiendo su camino, hasta que tuvo oportunidad de torcer denoche por otro muy diverso, donde los Españoles no lo pudieron estorbar. Hasta aqui Morales.

Reconocese por este sucesso el valor de los Palentinos, pues no solo hi zieron resistencia à Scipion Africano; pero descaecieron, y disminuyeron su valor, pues no se atreviò Scipion à entrar con ellos en batalla, campo à campo; y con astucia se escapo dellos en la retirada, valiendose de la obscuridad de la noche, que de otra suerre huviera, perceido su Exercito, como

el de Emilio Lepido.

Conduce tambien à gloria de los Palentines otro fucesse de vna Ciudad de los Vacceos, que les hizo tan celebres, como à los Numantinos, pues siestos por no rendirse à Scipion Africano, viendose (como dize Oro-110, lib. 5. cap. 5.) ya delesperados de vencer; encendier on la Ciudad, y perecieron tedos, ò à cuchillo, ò à incediosò con veneno, por no ser veneidos: Lo milmo hallamos en otra Ciudad de los Vacceos; pues como refiere Morales, teniendola cercada Scipion, y viendose todos sin remedio los de dentro, se mataron todos à si mismos, hijos, y mugeres, para que los Romanos no pudiessen dezir, que los avian vencido. Segun el Breviario de Livio, que con su brevedad, ra dize, q Ciudad fue, ni pone gircunstancia para congeturarlo. No se quien imitò à quien en elte succsio, vno, y otro es barbaro, pero indizede valor, aunque el prudente juzgarà, que es furor ma tarse por no morir.

Despues de tanta resistencia, como Palencia hizo à los Romanos, reconozco en tiempo de Pompeyo el año 673. de la Ciudad de Roma, que Palencia està en el poder dellos. Porque segun dize Paulo Orosio en el lib. 5, cap. 23. Pompeyo congregò en esta Ciudad Exercito para ir à socorrer la Ciudad de Lauron, que sertorio expugnaya: y no tuviera esta facilidad Pompeyo de Congregar Exercito en l'alencia, sino estuviera por los Roma nos. Y procurando especul ir, quando pudo ser esta sucession, no he hallado

to elementen , perdando las ar-

otra

otra ocasión mas à proposito, que el fucesso de Dio Nepos, que fue el año de 659. de la Ciudad de Roma, y le pondrè con las palabras de Andres Hoyo en sa Chronicon, dize, puest Didio, Consul, desbaratados los Zim bros, juzgo por conveniente venir a tener guerra contra los Celtiberos. Vino a España, y mato 204. Arevacos, cogio la Ciudad de los Termesti nos, y derribò lus muros. Cogiò tambien a Colenda, delpues de nueve meles de sitio, y reduxo a su potestad ottos pueblos. Y por sentencia de los Legados los entrego à los Soldados, para que matassen de diez vno. Y des. pues que en vna acerrima guerra cefsò la contienda, porque la dirimio la noche con su obscuridad, cuydo de enterrar muchos cuerpos de los fuyos. Los Españoles estotro dia exercieron el milmo oficio; y reconociendo que avia mas numero de muertos de los suyos, que de los Romanos; infirieron, que eran vencidos. Y alsi vinieron en las condiciones que el Emperador les propuio.

En esta ocasion insiero que se sugetò Palencia à los Romanos; porque vencidos los Arevacos, y otros pueblos, no parece quedavan otros que pudiessen tener tan cruda guerra en la España Citerior, sino los Palentinos, y Vacceos. Estos eran los que restitian, como se ha visto, y estos están ya el año de 673 en poder de Pompeyo, sin que se lea otra ocasion, sino la reserida de dicho Nepos el año 659. de Roma, y 93 antes del Nacimiento de

Christo. No es menor gloria de Palencia la lugecion à los Romanos, que su resisté cia; porque scessa fue indicio de valor, aquella de fidelidad; y vna, y otra indicio de animo generolo; que fien el Principe es generofidad perdonar à los rendidos, y rendir à los fobervios; en los particulares, es generolidad huir la sujecion, y conservarla en el rendimiento. Esto tuvo Palencia, y as. si lo refiere Paulo Orcho en lugar citado: Pompeyo el Magno, quando vino contra Sertorio, congregò su Exercito en Palencia, y despues de muchas contiendas con èl, el ano 74. antes del Nacimiento de Christo, estando Sertorio en Calahorra, despues de varios fucestos, se vino a invernar Pompeyo enlos Vacceos, fegun refie re Plutarco. Y foy de opinion, que en esta ocasson Pompeyo no entrò en Palencia, no obstante, que aqui avi a congregado su Exercito. Porque los Palentinos estavan à devocion de Sertorio, pues quando se entregaron al pueblo Romano, como conjeturo en tiempo del Consul Didio, era Sertorio Tribuno de los foldados, como refiere el milmo Andres Hoyo. Y no ie puede prefumir, que en esta ocasion obraflen contra el. Y assi en la primera venida de Pompeyo, como era em biado por los Romanos, y los Capitanes grandes no manifieltan lus definios, no hizieron reintencia, à que cogregasse el Exercito, que fue de toda elta tierra, como refiere San Geronimo contra Vigilancio, cuyo testimonio examinare latamente en el lib. 4. cap.7. Yaun adelantò, que no solo no invernò Pompeyo en Palencia; pero que le impidieron la entrada. Porque como refiere Morales, y mas latamête Appiano Alexandrino en el lib. r. de las guerras civiles Romanas. Pom peyo pulo sitio à Palencia, no la que dizen se llama Valencia la Vieja à la ribera delrio Turta, como quiere Ga ribay lib. 6. c. 17. imo la de gvamos hablando: no folo perque abfolutamente la llama Palencia Appiano Ale xandrino, y el Analogo debe estar por el primer fignifiaado que es Palencia de los Vacceos; sino por las milmas circunstancias del sucesto. Sitiò, pues, Pempeyo à nuestra Palencia, y colgò troncos de arboles por rodas las murallas. Pero Sertorio que avia buelto de los Pirineos, mostrò, que aun en las adversidades no avia perdido el va lor, ni le faltava el agradecimiento, y acometiò à Pompeyo para que levan tasse elsitio. Previnose Pompeyo, y puso fuego à las murallas, y se retiro à donde estava Metèlo. Sertorio resti tuyò lo que de las murallas se avia des baratado, y se bolviò à Calahorra, donde tenia el Exercito Pompeyo.

Venciò Afriano à Calahorra en efta ocasion despues de los lastimosos sucessos, indices de su valor, que resie ren las Historias: Fundò Pompeyo à Pamplona, como comunmente se dize, y quedò por su ya toda la España

Ci-

Citerior, como trae Morales, lib. 8. c.22.por lo qual en Roma toda esta Provinciale tenia por Patron, y hazia todo lo que queria. Palencia que estana à devocion de los Romanos, ya era preciso que estuviesse tambien à la de Pompeyo: y auaque no estava obligado, debia aver reconocido quanto convenia hazer estimacion de los Palentinos, pues sempre tuvieron grande estimación del Pueblo Romano; por lo qual, aunque no puferon en Palencia Prefecto del Pretorio; pero pulieron Prefecto del Annona, como ieverà en el cap.3. à que me remito, no obstante que pertenecia à este lugar; pero por fer alli necessario, y no repetirlo, disculpara el lector el mecreito, quefue d'obot

El año 63. antes del Nacimiento de Christo vino a la Citerior España Cn. Calpuino, Pilon, y los nuestros le mataron alguna gente deacavallo que llevava en su Exercito. Refiere efra Historia Salkustio en la conjuracion contra Catilina, de quien la tomò Morales, y dize, que vnos dezian, que como Piton era hombre muy viciofo, todo lu govierno era malo, yno pudieron sufrir ser mandados con tata lobervia, y crueldad. Otros dizen, que sendo, como era Pison, enemigo de Pompeyo, aquella gente de acava llo era de la mas aficionada à èl; y pe sando hazerle servicio mataron à su grande enemigo. Esta causa le parece mas verifimila Sallutio. Avia venido este Pison con cargo extraordinario à España; porque en Roma delearon echar muy lexos de la Ciudad vn tan mal hombre, cuya maldad avia llegado a intentar alçarse con la Republica. Y tambien por otra parte los enemigos de Pompeyo deseavan ver à Pilon mas poderofo, paraque les ayu dasse à resittirle, lo qualhaze mas verdadera la legunda caufa de fu muerte, de que le puede ver a Suetonio en la vida de Iulio Cefar, c.9. No es inve risimil juzgar, que assistieron à esta funcion los Palentinos, pues estavan ya en gracia de Pompeyo; pero quando no lo estuvieran, eran la parte mas principal de la España Citerior, y repugnarian con fos demas el govierno de Piton, que era fobervio, y cruel. Por los años 52 antes de el Nacimiento de Christo, segun refiere Dion Calio en el lib.39. Vino por Proconful à la España Citerior Quinto Cecilio Metelo, por lobrenombre Nepos; que avia sido Consul. Revelaronie algunos Españoles, tomaron por cabeça de su levantamieto à los Vacceos de Castilla la Vieja, y configuie, temente à los Palentinos, que eran su cabeça. Pero Metèlo dio fobre ellos de repente; y antes que pudicilen eftar bienapercibidos, y juntarie à la guerra; y aísi los desbarato; y vencio. en yna batalia. Malograron esta inten cion los Palentinos, acafo no era just. tificada la causa. Passo luego Metèlo à poner cerco à la Ciudad do Clunia, Ciudad Magnifica, y populola, cuy as ruinas, dize Morales, le parecen aora muy cerca de el lugar, que llaman Coruña, no muy lexos de la Ciudad de Ofmi, pero yo juzgo que estava no lexos de Medina de Rioseco, donde oy liaman Valle de Coruneles, como probare en otra parte, y le colige, de que los Vacceos vinieron luego en socorro de Clunia, y vencierona Meteto, y quedo la Ciudad librede aquel cerco, y no estan facil fuellen los Vacceosa Olma, como al ingar, que digo, por la menor diltancia, y estar en su tracto, y territo rio, y tenian obligacion à acudir à la detenía, pues era su proprio suelo. Venciò despues Metèlo à los Vacecos; pero no balto esta vitoria para ajultarlos; porque teniendo mayor campo, y mas poderolo que los Romanos, continuavan lu levantamiento, y inobediencia, fin que pudiesse estorbarla Metelo, chando contento con defenderse, y passar sin recibir da noen lu Exercito, y persona. Por esto determino el Senado, que Pompeyo tuviesse el cargo de toda España, por espacio de cinco años, como dize Dion; pero no vino a esta Legacia, y govierno, porque le detuvo el amor de fu muger Iulia, hija del Cefar. Pom peyo embiò a Fetrico, Afranio, y à Marco Varron que avian militado en su Exercito, y eran grandes Capitanes. Afranio governava la España Citerior con tres Legiones. En este tiempo se pacificaron los Vacceos, pa ra ayudar à los tres Capitanes, que le prevenian contra Cefar, De

]

-

1

1

De aqui se infière, que la oposicion que los Vacceos, y Palentinos hizieron à Metèle, no era por hazer opoficion al Pueblo Romano, pues les hallamos pacificos, luego que vino Afranio por orden de Pompeyo,yno he hallado de aqui adelante halta el tie po de la predicacion del Evangelio, cofa especial perteneciente a Palencia, en Autores veridicos. Solo que refiere L. Floro, que los Cantabros, y Aftures fatigavan con incursiones à los Vacceos, y configurentemente à los Palentinos, que eran la cabeça de ellos, porque estavan en paz con Augusto Cesar. So sus palabras: al ocaso estava quieta toda España, sino la que bañava el Occeano, por la parte que està pegada a los escollos, que terminan el Pyrinco. Aqui dos gentes validissimas, que son los Cantabros, y Astures, estavan libres del Imperio Romano. El animo de los Cantabros fue primero mas alto, y mas pertinaz en revelarle; porque no contentos con defender fü libertad, fatigavan con continuas incursiones à los Vacceos, Curgonios, y Austrigones. Contra ef tos, porque llegavan nuevas, que iban en aumento fus acciones, no encomen do la expedicion Augusto, que el mis mo la tomo. El milmo vino a Seguilama (parece es Salamon) planto los Reales, y desde alli partiò el Exercito, y abrazò toda la Cantabria. Y debelava aquella fiera gente, bulcandola como li fueran fieras. Ni por la par te del Occeano avia quietud, supuelto que con vna Armada danola se he rian las espaldas de los enemigos. Pe-Ico lo primero contra los Cantabros debaxo de las murallas de Velica (quieren sea Espinosa de los Monteros). De aqui huyeron al eminentif fimo monte Vindio (pareceser lo que llaman aora los Montes de Pas) de quien creian, que antes subierana su cumbre los Mares del Occeano, que los Romanos. Lo tercero repugnava con gran fuerça el lugar de Arrazillo pero finalmente se cogiò. Pusofe fitio al Monte Edulio, echando vn cordon de 1 5 y. Romanos, que le cenian por todas partes. Los Barbaros, como veian el fin que les aguardava, à contienda con fuego, hierro, y veneno, que alli comunmête le saca de los

arboles tejos que mezclaro en las comidas, recibiero la muerte, por librarse de la captividad q tenian à la vista. Todas estas cosas supo Augusto Cesar que invernava en lo intimo de Tarra gona, por sus Legados Antistio, Furnio, y Agripa. Pero èl mismo baxò à estos montes: el les obligò à que diessen obsides, y rehenes; el les vendiò. fenalandoles con coronas, conforme al derecho de la guerra. Pareciòle al Senado, gera cofà digna de laurel, y aun de trinnfo. Pero ya el Cesar era tan grande, q podia despreciar los triú fos. Los Astures por el mismo tiempo avian descendido de los Montes co grande Exercito, y no detuvieron los luyes, deliguales, como barbaros: antes pusieron sus Reales junto al rioAs tura, y dividiendose en tres partes, se apercibian à acometer los tres Reales de los Romanos. Y huviera sido dudo-10, y langriento, y vltimo el certame, con destrozo de vna, y otra parte, vinie do gentes tan ferozes, tan fubitamen + te, y con cantejo; si los Brigetinos no lo huvieran manifeitado.Avilarõ e 😜 . tos à Carisso, este acudiò con su Exer cito; y oprimiò los colejos de los Aftures. Con todo esto la Ciudad de Lãcia recibiò con certamen no incruento las reliquias del Exercito derrama. do. A donde huvo tan gran pelea, que pidiendo las faces para la Ciudad, que avian cogido, aunque con dificultad alcançaron perdon, para que subsistie. do, fuelle monumento de la vitoria Rom na, mejor que encendida. Este fue el fin que tuvo Augusto de sus certamenes belicos: este fue el fin, que tu uo España de sus rebeliones. Despues su fee fue segura, y la paz eterna, assi por fer iu ingenio mas prompto para la paz, como por el Consejo del Cesar, q teniendo la confiança de los Mõ tes,à donde se recogian, mando q sus Reales, q estavan en lo plano, habitafen, y fuessen moradores de los Montes. Pareciòle gran consejo, y comen çò a observarle. La naturaleza de la Regun en su circuito es aurifera, y tert il de bermello, ò minio, y de criso colla,ò açogue.Mandò pue sAugusto que le exercitalle, y cultivalle el luelo. Aisi los Aftures començaron à conocer, las riquezas, y abundancias de bienes, que tenian escondidas

enlo profemdo de su suelo, quando las buscaron para otros. Hasta aqui L. Floro, cuya narración puede persición rse con lo que dizen Dion, y Pau lo Orosio, à que remito al Lector.

No se puede dudar, que los Palentinos cooperaron en estavitoria de Augusto, con que se pacificò España: no folo porque no cooperaron à los Astures, y Cantabros, sino porque debian ayudar à AugunoCetar, tupuefto, que vna de las caulas porque vino à España fue para librarles de las mo lestias, que los Astures hazian a los Palentinos, porque citavan en paz con el Imperio. A que ayuda, el q la principal causa de vencer los Romanos, fue el avilo, que dieron los Brigecios à Carino, y estos tambien pertenecian à los Vacceos, y obraron, o debieron obrar, con conlejo de los Palentinos, que eran su cabeça. de nas reomandos.

Por tan grandes hechos, como logrò Augusto, dize L. Floro, que sue
constituido por dictador perpetuo, y
llamado Padre de la Patria, y se tratò
en el Senado, si le darian el nombre de
Augusto, por aver establecido el Imperio; pero pareciòles, que era mas
santo, y mas reverente el nombre de
Augusto: para que aun viviendo en la
tierra, estuviesse consagrado el nom-

bre, y titulo.

Pacifica ya toda España, y en el Imperio de Augusto; todo el Orbe le quedo sugero: porque le viniero Legados que sugeraren a su obediccia, los q no estavan en su dominio. Alsi se iba disponiendo todo el Orbe, para la venida de Christo. Era esto por los años 734. de Roma, y 18. antes del Nacimiento de Christo. Y segun Orosio, año 724. de Roma, y 28. antes del Nacimiento de Christo. Dion pone esta expedicion el año 79. de la Ciudad de Roma. Elija el Lector la Chronologica que le pareciere.

Pero quando Augusto vino à España, ya estava constituido en la suma del Imperio, à que precediò aquella celebre oracion que hizo en el Senado, y resiere el mismo Dion Casso. Tambien se avian dividido las Provin cias, assignado vnas al Senado, y otras al Cesar, el qual eligiò para si las que necessitavan de armas, de que trato en el lib.4.c.7. De aquise insere, que pues faltavan de conquistar los Cantabros, y Attures; no estavan afsignados, ni al Senado, ni al Cesar, lo mismo parece de Palencia, y los Vacceos que poco antes se avian sugetado al Pueblo Romano. Pero aora, que ya fe pacificò toda España, siendo los Vacceos gente tan pacifica, elte territorio parece quedò à la di ipolicion del Se nado. Lo que parece cierto es, que el Cefar, y el Senado, honraron a Palencia con la dignidad de la Prefetura de la Annona, de q hablarèmos en el c.3.y 5.à donde traerèmos à Carlos Sigonio de Antiquo Iure Provinciarum, c. 10. donde pone la forma de las Preferuras; que eran Ciudades, do de se hazian juizios, y ferias, y eran comovna Republica. El primer Prefero que hallamos fue Athenodoro. de quie tratarèmos en el dicho capitulo, y como ilustrò à Palencia con lus obras.

Enesta ocasion dio facultad Augusto, segun Dion, à los Soldados Emeri tos, para que fundafien à Emerita Au gusta, que es Merida. Y Iuan Stadio en los Commentarios à Luzio Floro, dize; que le fundaron muchas Ciudades en España, que tomaren el nombre de Augustas, en honor de Augusto para que los Cantabros, y Aftures que avia sacado de los montes, las habitasien En los Altures, Asturica Auguita; que es Aitorga. En los Pelendo nes Augusto Briga, que es lo mismo, que Ciudad de Augusto. Qual fue su ci tacion, y què lugar corresponde, no es facil de averiguar. Tengo por verifimil, que en esta ocasion se fundo tam bien Tela Augusta, Ciudad, que segun el Itinerario de Antonio estuvo seis leguas de Pincia, o Valladolid, y corresponde al litio, que oy se llama Valle de Cruneses, vna legua de Rioseco, y que antes estuvo alli la Clunia, ò Coruña, diversa de la que fue Convento juridico, de quien haze mencio Plinio. Y el fundamento, q para esto tego es el yerro, q hallo en Ambroilo Calepino, quando dize, que Emerita Augusta, q se fundo por los soldados Emeritos de Augusto, se llama vulgarmente Medina de Rioseco, y no le hallara en Autor alguno, que Merida, ò Augusta Emerita aya tenido el nombre de Medina de Rioleco. A

P ti ci

T

13

fe

do

de

CI

m

P

0

Z

de

V

0

fa

C

le

TO

le a r I n q li d li a fi

Téla, si fe la da el nombre de August d ta, con que venia la ser Tela Augusta, l y Emerita. Y esta es Medina de Rio-la seco, por estar una legua de distancia de la poblacion, que oy ay 3 y dentro l de su termino.

rambien se fandò en este tiempo en los Vacceos la Villa de Torquemada, à quien los Antiguos llamaron Portæ Augustæ, sive value Augustæ. Omito la fundacion, ò ampliacion de Zaragoca; pero no quise omitir estas dos fundaciones de Tela Augustæ, y Valuæ Augustæ, por pertenecer al Obispado de Palencia, y à la insigne faccion, que obrò Augusto en España, con el auxilio de los Vacceos, y Palentinos, y ceder en gloria de la Ciu-

dad de Palencia.

Aunque son pocas las noticias referidas, son cierras, y sin valernos de luan Annio, y Hauberto, y bastan para el credito de la autoridad de esta Ciudad, en la antiguedad, y Poli-

#### pines antiqued II Congride, v Kemo,

De la Religion de los Palentinos, y siero de la Ciudad.

N Quanto à la Religion que obfervaronlos Pallentinos, y Vaca ceos, de quien Palencia era Cabeça, ay alto silencio en los Escritores. Pero fiendo fu fundación por Tubal, ò Tarlis, Poblador de Elpaña, que comencassenà vivir con la Ley natural, que el observava, es legitima Sequela. Si la conservaron hasta la venida de Christo, no me atrevo à assegurarlo, pues el mismo Senor Dixo, que apenas hallò fee en la tierra. Mucho ie puede confirmar esta observancia, por la poca mezcla, que nuvo en los Vacceos , de naciones agenas. No consta, que entrasten en ellos los Griegos, Phenices, ò Cartagineles, antes lo contrario es mas verifimil, como le colige de lo que arriba diximos. En vna punta de los Vacceos dizen, entraron los Griegos, y quisieron passar adelante à experimentar sus costumbres ; pero no les dieron lugar. A lo vitimo entraron los Romanos, pero no refieren los Autores,

que tratassen de introducir la Idolatria en Palencia, ni en fus lugares con terminos. Y eltiempo que hano hasta la predicación de el Evangelio, mas tratarian de aflentar do politico, que demudar la Religio na Pues exasperarlos con introducir ritos contra lo que de tan antiguo tenian observado, no era conforme aletilo de los Rominos. Algo pudo viciar el mal exemplo: Pero con todo llama Orofio à los Vacceos de aquel tiempo, gente ineulpable, que va con la etymologia de el nombre; y no folo se debe entender, respectode los Romanos, fino absolutamente, pues dize era propriedad de esta gente. Gran felizidad seria de Palencia el aver conservado la Fe,y Ley Natural, entre los pocos, que hallò Christo en su observancia; y buena disposicion era, para recibir la Ley Evangelica. No tenian los Palentinos, y Vacceos, noticia de la Ley Escrita; porque segun la mas verdadera opinion, no avian entrado los Hebreosen España, ni vinieron a ella en tiempo de Nabucodonolor, o Pyrro, hasta la destruicion de Hierusalen por Tito, que aora supongo.

Tocava aqui la descripcion de la Ciudad de Palencia, y de los Vacceos; de quien era Cabeça El litio que estos ocuparon pondremos en el capitulo quinto, donde los defcribire con palabras de Florian de Ocampo, definiendo los terminos primitivos de el Obispado. La descripcion de la Ciudad remitimos al libro tercero, en que se trata de su reparancion por el Rey Don Sanchon el Mayor, despues de trecientos años, que por la entrada de los Arabes fue desolada. Porque de la situacion primitiva, ni las ruinas pueden ser tessigo. solo ay memoria, que estava de vna, y otra parte de cirl rio Carrion, que bana la amena Ilanura de la mejor parte de los Vac-

A esterio, dize Poza en sus antigue dades, que los Antiguos le llamaron Nubis, aunque no hallo su memoria en los Geografos, ni es facil dar la razon deste nombre. Y por algunos vestigios, que tal vez se descubren Sub-

B 2

do se han profundado para echar a saremos a los sucessos de Palencia en cimientos à edificios; se reconoce fue tiempo de la Ley de Gracia, cuya luz dilatadissima poblacion, con que le la amaneció, muy à los principios de affança; todo lo que en este capitulo a la predicación del Evangelio.

terraneos, en diferentes ficios, quan- hemostocado de su grandeza, y pas-

## CAPITVL. II.

Examinafe, si el Apostol Santiago predicò la Fè en Palencia, y puso en ella, por su primer Obispo à San Nestor, y si este introduxo en la Iglesia de Palencia el 

Explicale el Clericato Apostolico que huvo en las Iglesias Cathedrales de España en la los colos primitiva Iglesia.

edajdis 16m sierras ky fia vakerdos**ž** hisló Chroter es G as bije skieticky klasberses y baktar**ž** bižna cijeolicien e

Refierese la opinion del Padre Argaiz, fundada en Dextro, y Hauberto por mayor; y el estado desta controuersia.

N ElCapitulo precedete puse las noticias pertenecientes à la Ciudad de Palencia, antes de la venida. de Christo al Mundo. Deduxelas de Autores veridicos. Congeture otras comprobables illaciones. Siguele, fegun buen orden de historia , exami-) nar las que ay de Palencia, despues que apareció al mundo la luz Evangelica, y especialmente las que pertenecen a la publicación de la Fe. Pequeña gloria es la que tienen las Ciu dades por la antiguedad de lus fundaciones. Por los heroycos hechos de lus Ciudadanos, en paz, y en guerra, no fuben à tanto grado, q no fea mayor con muchos quilates, el que prouiene de la antiguedad de aver recibido la luz del Evangelio; porque toda gloria humana es fombra, respecto de la gloria que se recibe por ser hijos de la luz, que difundieron Christo, y los Apostoles, que predicaron fu Evangelio. Ponderacion es: esta que la hizo San Leon, en el Serso mon primero del Natal de los Apostoles San Pedro, y San Pablo, hablando de Roma; pues fue mas feliz, y go za mayores timbres, por aver fundado los Principes de la Iglefia la Iglefia Romana, que por aver puesto con

tanta antiguedad Romulo, y Remo, sus piedras. Mas glorioso es el edificio mystico, que el material. Reconociendo esto algunos demastradamente zelosos de ensalçar à España, no se contentaron, con que el Apos. tol Santiago predicasse en ella, que en estos tiempos es verdad inconcusa: y han querido realçar el frnto de su predicación, con ficciones; pareciendoles se acrecentava gloria, à los discipulos, como al Maestro, porque fuesse mayor el numero de los que convirtio; siendo assi, que al labrador no le toca, mas que la buena disposicion de la sementera; que el fruto copioso depende de la altissima providencia. Ponen muchas Iglesias Catedrales, erigidas por Santiago, y entre cllas la Iglesia de Palencia; y que su primer Obispofue San Nestor, que se coronò conotros con la gloria de el Martyrio, en Cherfoneso, è Penilco la de España en el Reyno de Valencia; como se puede ver en la Prolusion à esta Historia. Trato este punto con la Hierarchia Eclefiastica de Elpaña: Pero aqui no puedo dexar de advertir, que fueron muy pocos los que convirtio en Fspaña Santiago, como se reconoce de todas las Historias antiguns , y de todos los Breviarios Apostolicos. Y consta por las Epistolas de Innocencio I. y Gregorio V 11. que los primeros Obilpos de España fueron los que el Apostol San Pedro embio desde Roma, que eran Difeipulos de Santiago, conque le afrança la predicación de Santiago en España; pero no la fundacion de la Hierarchia Eclofiastica por el Santo Apostol, sino es iniciativamente, y en la raiz de la Fè. Y en este capitua lo feverà muy claro, por lo que toca à la Iglesia de Palencia, que es vna de las que introducen fundada por Sanra mayor claudad. Aqui halluraogeit

No se contento, con que la Iglesia de Palencia fuelle fundada por San Nestor, el Comentador de Hauberto, que sigue à Dextro : à mas lle ga su imaginacion, ocafionada del mismo Dextro, y de Luitprando: dize, que S. Nestor introduxo por Canonigos, è Clerigos, Monges de la Religion Carmelitana, y lo milmo en todas las Iglesias de España, y que todas las Iglesias Cathedrales observaron el Monacato Carmelitano. Noticia es cha hasta aora inaudita; porque aun+ que esta Sagrada Religion, tenga la antiguedad continuada, que pretend de(punto, de que aora abstraigo)independentemente de esto se puede tratar mi asiumpto, y en esse presu. puesto correrà la disputa.

Confiesta con lu rezo, que no fue lu Religion hasta Innocencio III.conocida en Europa, ni ha pretendido que este Monacato le huviesse en España desde entonces, ni Luitprando le atreviò à tanto, porque solo introduce el Monacato en España, no en las Iglefias Carhedrales. Solo quien tenga audacia para despreciar los mo numentos antiguos, pudo alargarse à semejantes devaneos, y quien con six nes particulares no busca la verdad, fino estas introduciones, en causas age nas, para dar principio à otras, en las proprias, como ie verà en el discurso desta Historia.

Procura el Padre Maestro Argaiz, que es el Commentador de Hauberto, esforçar en su Teatro Monastico este Monacato Carmelitano en las Iglesias Cathedrales; porque su designio es, que toda la gloria provenga de

el Monacato à los demas grados Ecle fiafticos. Y como no pudo deduzirlo de lu Religio, bulco otra, à quie con decorar, para privarla despues de esse honor, y passarlo al Monacato Benedictino, que no tiene otro fin, pues co mo se verà en el discurso de su obra, los Canonigos, que vistió de Monges, Carmelitanos; fin caufa, ni fucesto, les viste de Basilios: y en introduciendo el Monacato Benedictino, fin fundamento, en Palencia, por Santo Tori+ bio Palentino; de repente viste à los Canonigos la Cogulla Benedictina. Como fifuera facil el que los Padres Carmelitanos, y Balilios, admitieslen estas transformaciones repentinas de el Teatro Monastico. Estoy entendiendo, que las Sagradas Religiones. del Carmelo, y de San Basilio, han tenido por fabulofa esta noticia, que cautelosamente se les ha ofrecido; porque si la tuviera por cierta, era fa cil defnudar de la Cogulla Benedictina, los que vistieron primero el Habito Carmelitano, y Basiliano: Pues no hallaran en el Teatro Monastico, mas fundamento, que vna imaginacion. No ha reconocido el Commentador los inconvenientes de algunas cosas. que introduce el Pícudo Hauberto, y procura confirmarlas para gloria de España, y de las Religiones; como le parece, que con otras crece la gloria Benedictina; pero despues caeràn tobre fi cabeça. Quifo Hauberto con+ tentar à todos, segun dixo el Padre Maestro Quintanilla, como el Alcoran; pero fue paradeltruir atodos.

Bien se que algunas Iglesias de España han reconocido por lus Fundadores, y primeros Obispos, los companeros de S. Nestor, que pone Dextro, y confirma Hauberto; porque le recibierona Dexero( por cuya pau ta se fingio Hauberto ) con buena Fe: pero viendo manifielto el desengaño, se han de hallar obligadas a deponer lu dictamen; que annque no se aya cometido yerro en el culto, por estar calificada la Santidad destos Obispos, como contta del Marryrologio Romano; fue muy posterior el tiempo, en que vivieron, para poder ser erectores de las Iglesias de España, en la primera predicación de Santingo; m eltavieron en España estos Obisposs

153

ni pade ieron en Penileola de Valencia. Conocido el yerro le deve enme dar, legun se estila en estos puntos historiales en la Iglesia Romana, que no es razon le vitupere nueltro minif terio ; y por qualquier medio es razon estè la Hierarquia Eciclialtica, sin macula, ni ruga. La Iglefia de Palencia, por los motivos, que adelante le veran, admitiò por in primer Obispo a San Neftor, y le venerò, rezando el Oficio de comun Contellor Pontifice, por la Bula de Gregorio XIII, fegunesta practicada en España, Cediò fu dictamen a la verdad de la Historia; luego que viò testimonios claros, de que floreció San Neitor en el tercero figlo, y que no fue en España su Obiso pado. Es digna de fuma alabança la Santa Iglesia Primada de Toledo, que aunque estos Chronicones modernos ponen por su primer Obispo a S. Elpi? dio, contemporanco de S. Neitor, y al gunos han esforçado este sentir, pareciendoles, que se defendia con mas eficacia el Primado, no lo han admitido. Y aora este año de 1678, ha publicado el quaderno del Rezo de los Santos de su Arçobilbado, y no quito admitir por Santo de ela San Elpidio; aunque precedieron mitancias de per ionas Religiotas, bien autorizadas, como me lo testifico el Doctor Don Melenor Garcia Coltilla, Canonigo Magistral, que cuydo de la edicción destos rezos. A mi me tenia cuidadoto efte exemplar, y meha motivado gran veneración; y mas aliento para elerivir este capitulo, su exemplo, vie do, que la Santa Iglesia de Toledo, no ha admitido por lu Obilpo a San Eldores, y primeros Obilpos, 19

Hasta aora, aunque muchas Igleasias, como dixe, han admitido estos Obispos, no se que aya alguna, que admita el Monacato Carmelitano, y en gloria del Clericato Apostolico, que observaron, dire quanto he halla do en savor de su antiguedad en las Iglesias Catedrales, en Autores veridicos, y de la mayor autoridad en la Historia Eclesiastica. Y probare la verdad, deduciendola de la misma diferencia estencial del Clericato, y Monacato, y del estilo de la Primitiva Iglesia, guardando a cada grado su decoro, sin que nadre se pueda dar por

ofenuido; con razon; pues lo es sque cada qual defienda lo que es proprio; y le perienece de derecho.

Parece, que el examinar despacio este punto pertenecia mas à la Hierarquia Eclefialtica, que à esta Historia,y fsilo reconozco, pero como efta noticia la pulo el P. Argaiz en el Teatro Monastico de Toledo, y la repite en el Palentino, es precito facar lascofas de su proprio lugar, y colocarlas, donde lo pide la ocasion, y no viar de remitiones en materia tan neceffaria. Sera precifo dilatarme y afsi dividire en algunos \$5. este punto para mayor claridad. Aqui hallaran to das las Igletias de España el grado de tu Hierarquia, distinguido de el Mohacato; y todas las del Orbe, reconoceran el Clericato Apoltolico, en todasu perfecciono Aquise verà tambien la perfeccion de el Monacato primitiuo, comoie practico en tiempo de los Apostoles, y continuo en los íglos primeros, y quando se vnio el Clericato, y Monacato. Verafle lo que fue proprio, y distintivo de vno, y otro Estado, sin defraudar à cada vno iu gloria. Como lefue continuan do el Clericato Apostolico en las Igle sias de España, y si huvo alguna relaxacion le repard por los Concilios, en tiempo de San Hidoro, Arçobispo de Sevilla. Verasse, que despues que San Baillio, y San Benito elerivieron lus Reglas, y tomò forma distinta el Monacato de lo que tuvo al principio; ni se introduxo en las Iglesias de España la forma del Oriente, ni su reglas ni tampoco la de el Occidente. Tampoco fueron las Iglesias de Espana jantes de la entrada de los Arabes de Canonigos Reglares, en la forma que oy lo son algunas, porque esta fue nueva institucion, aunque en lata fignificación pudieron llamarie Canonigos Reglares. Pero no es la queltion sobre el nombre, fino de la ralidad de los institutos. Y no ay duda que son essencialmente diversos, como veremos.

Y porque del principio de la funda ción de las Iglesias Iglesias de España, especialmente de la de Toledo, y Palencia, deduce el P. Argaiz, la regularidad Carmelitana, porque dize las fundaron San Elpidio, y San Nestor,

que

que fueron Monges Carmelitanos; examinare primero este punto, y conuencido de falfo este fundamento, calrà todo el edificio; aunque despues por si misma se impugnara esta Regu laridad Carmelitana, nuevamente introducida en las ligiesias Cathedrales de España, en los §§. figuientes, con principios tan claros, y tan feguros, q ni el P. Argaiz, ni los Padres Carmelitas puedan dudar de su autoridad. Y que si estuvieran tan antorizados, qua doe icriviò el Padre Argaiz, no le huuiera atrevido à poner el tal Monacato en in Teatro Monaffico. Pues expresimente dize el Rezo de Nuestra Señora del Carmen, que no fue su Religio conocida en Europa, hasta Hono rio III. Mire si-huviera estado en las Iglefias Cathedrales de España desde fu principio, fipudiera fer ignorado? Pero reconocida la verdad pudo retra tar lo que avia dicho, si tuviera ingenuidad, y deseo del acierto: mas no quifo, aunque fue prevenido, quedara convicto, aunque no confello:

#### del bimiasci. II, 6 . 2 que tadas al-

San Neflor no fundo la Santa Ìgle fia de Palencia: Pruebafe : que no Predico en está Ciudad Sanriago.

Ran gloria fuera para Palencia; Ique Santiago huviesse predicado en ella la Fè; conducia para lo mismo, si San Nestor, à quien hazen su Discipulo, huviera sido su primer Obispo. Pero vestirse de glorias supuestas, es disponerse para desnudarse dellas, des cubierta la falsedad. Yassi examinarè mos, si es verdad lo que nos ofrecen, y constarà, que no lo debemos admitir, por ser contra toda verdad historica:

Gil Gonçalez en su Teatro Ecle siasticos dize: Fl. Dextros y otro nos assima, que Nestorios sue Discipulo de Santiagos y que se hallò en vn Concilio, que se celebrò en el Chersone so cerca de Valencia, en el ano de 60. del Nacimiento de Christo, que es el primero que dà principio a las wida de los Obis pos de Palencia. Pero todo esto, como no tenemos mas que un Autor solos à quien dar credito, no es facil de adiumar. Y el testimonio de la verdad ha de constar de dossò tres, que lo assirmen.

Bien pudiera ser tal el testimonio de vno; que bastara para confirmar el ta predicación de San Nestor en Palencia; y su Marryrio en Chersoneso. Pero no es delta calidad el testimonio de Dextro, aunque no fuera Iupuesto, por que como en otra parte digo, no fehallarà, que jamas aya víado la Igle faide su testimonio, ni ay Autor, que se aya valido delen los tiempos de antes del ano de 1594. para comprobar alguna noticia. Iuzgole Gil Gonçalez como otro qualquiera testigo, aun sin nota de Autor supuesto. Que dixera, si supiera Gil Gonçalez que era Autor inpuesto, como tengo demostra-

Para ocurrir a la fingularidad deste testigo: han falido Hauberto, y Liberato. De Hauberto, el milmo tellisia ca, que figuio à Dextro, y se conoce, que figuio a este Codice de Dextro, que le ha publicado, y aun el que primerodio noticia del, dize, que falio por los milnios arcaduces; que Dextro; conque no haze numero este testi go, y esta en la autoridad en el mismo Paralelo. Liberato es cafilo mismo, y hasta aorano ha hecho mucho papel enel Teatro Montitico, que especialmente examinò. Pero sale à la defenfa el Padre Argaiz en su Teatro Mo= nastico, o Soledad Laureada, y dize:

No menos claros, y senalados tiene Palencia los principios en lo Eclesiasticos porque le vienen de se de la primera luz del Evangelio, debiendo esta honra al Apostol Santiagos que atendiendo à su Nollezas y grande Poblacions! a hizo des pues que entrò en España. Ciudad Episcopal s señalando por primer Obispo à su Discipulo Nestor. Escribelo Dextrosque le cuenta entre los Discipulos del Apostol; con ti-

eulo de Palencia; Nestor Palentinusodize el año 37. de Christo. Siguenle Hauberto, Liberato, y otros, al mesmo año. Aunque dos, o tres mo dernos de capa, y el pada, en letras, y la historia, lo recusan. Anno Dni. 3.7. Creauit etiam alios Episcopos, Sanct lacobus, Seilicet Neftor Paz lentiuus. (1) c. Y haziendo Hauberto el Cathalago de los Obij pos de Palenciascomiença por el mismo Santo. Palentini Episcopi incipier unt à pradicatione S. Iacobi Apostolis primus eoru sedit Nester Martyr. Del mismo sentir es Liberato, que bablando de los Obispos de las Ciudades, dize: Palentina Nestor Tan grande piedra fue la primera que se puso en el Templo de Palencia, por basa, y fundamento. Pudo hazer el Santo grande fruto en esta Ciudad, por estar en ella, y todos los Pueblos Vacceos llenos de gente Hebrea, que entre las tinieblas de los Gentiles gozavan de la verdaderaluz del Sol de Iusticia Christo, sirviendoles las Proficias y la Ley Escrita de Auroraino de otra suerte, que lo estauan sus Padres en Egipto, quando las repetidas plagassque em jio Dios à Aron , segun lo canto Moy [es, Exod. 10. y predicò el Sabioscap. 17. y 18. Dello dan testimoniolas antiguas Synagogas. que auia en Palencia, Fromista, y Amuscosy en otras poblaciones muy calificadas de la Provincia. Conque ayudado de los Hebreos, que se conuircieron planto en Palencia, no solamente la Fe, sino el primer edificio de su Iolesia, y Cabildo, en que imitando las acciones de San Elpi-

dio , Argobispo de Toledo , Monge Carmelitanosy compañero suyo, lo dispondria con el mismo numero de Ministros , Reglas Apostolicas; y del Carmelo, que se dixo en la Iglesia de Tuledo, cap. 2. pues tambien era Monge San Nestor, y vn mesmo Orden, y disposicion econo. mica, siguio en todas las Iglesias el Apostol, como escriben Liberato, y Luitprando. Lome (mo digo, quanto a los terminos del Obispado, auna que à la predicacion del Euangelio, no senalo al guno, sino a los Obispados. No son conocidos los que primerotuuo per las diversas alteracio. nessque han tenidoscomo nos lo diz zen las dinisiones que hizo San Mar cello Eugenio los años de 91.0 100 Las de Constantinosel de 330. Las deV bambasel de 675. que todos alteraron, y mudar on also: Pero cosa todo esso, quanto a la substancia, y mayor parte no se puede negar s que desde San Nestor, ruvo Palencia Jus terminos, dispuestos por Santiagospues declara Dextro , que San Marcello Eugeniolos perficionos distinguio con mas claridad las Me tropolis, que el Apostol Santiago ama ordenado y dividido. Hallo tambien dispuestos y sazonados los naturales de Palencia Santiaço en Su predicacion sy cultinolos S. Neftor con tal cuydado como lo mostraron los efectos, pues al rebato prime rosque dieron a la Iglesia de España los edictos del Imperio Romanosque fue por los años de 43, entre otras que salieron à la defensa, y oposicion de la Idolatria s sue la de Palencia. Damelo el Chronicon del

Hipalenje al dicho ano, Anno Domini 43 · patiuntur pro fide et Palentia Pius, 9) alij multiin alijs wrbibm. Y tambien en la Villa de Astadilio fueron muertos grande numero de Fieles, en la misma per-Secucion. Escrivelo Vbalabonso en su Continuacion al ano 942 de cuyos cuerpos trasladados al Monasterio de Santa Eulalia, que oy es runa de las Iglesias parroquiales; debaxo del titulo de Santa Eugenia dize el año 303 turvo esta Dignidad Nestor, 23. anos, gastados en la predicacion del Evangelio, por toda la tierra de Palencia, y Cam\_ pos. Murio Martir en Peniscola. cerca de la Ciudad de Valencia de Aragon, donde a via concurrido con otros companeros à celebrar cin Conciliosel ano de 60. de que se dixo en la Iglesia de Toledo, cap. 2. alli me remito à los Lectores, à Dextro, y Liberato, Hauberto, y Iuliano, cada uno en su Chronicon: donde reparo, que fue tan eficaz el exemplo, y muerte deSan Neltor; para los Fieles de Palencia, que llegando a mostrar masrigor la persecucion colos edictos de Neron, al año 62. dieron muchos dellos las vidas por la Fe; cuyo numero no pudo explicar Hauberto mejor, que diziendo fuero muchos: Palentie multi pro Christo necati sune: Hasta aqui el Padre Argaiz.

Aora veamos los orros que son deste parecer, que indefinitamente refiere. Hallo, que del mismo sentir sue el P. Vivar, Don Francisco de Sandoval, nuestro Canonigo, y Abad de San Salvador en su Apologetico; el Doctor Espeleta en la vida de S. Ephrem;

figuele Don Igan Tamayo Salacur en iu Martyrologio a 4. de Mayo:yadixe avian ido por este rumbo muchas Iglefias Cathedrales, en quanto a citas fundaciones; por San Nestor, y los demas Obispost Y algun tiempo affenti a este parecer, no movido por la autoridad de Dextro, y Hauberto. fino porque Rodrigo Caro en las notas a Dextro, despues de aver referido todos los Obifoos que trae Dextro en dos claufulas, dize: Los nombres destos Obispos refiere yn Martyrologio antiguo Lugdunenie, que trae Iuan Bolco en la Bibliotheca Fjorjacenie. Procure bulcarle, y no le halle en algunas librerias que regiftrè en Palencia, y Valladolid: y guiado por la autoridad de Rodrigo Caro constando de la existencia de San Nestor, por el Martyrologio Romano; y que el Lugdunente antiguo, èl le referia por Obispo Palentino, con orden del Cabildo desta Santa Iglesia, acudi al Ilustrissimo señor ObispoD. Gonçalo Bravo, para que concedielle rezo, legă la Bula de Gregorio XIII. practicada en los Santos naturales de España, que por diversos titulos lo son; y entre ellos el de la predicacion del Evangelio. Elerivi vn papel copioso sobre este punto : y su Ilustrissima concediò este rezo, y se celebro en Palencia algunos años San Nestor, por su primer Obispo. Hallè la Bibliotheca Flori icense, reconoci, que no trae mas que los fiere Obifpados, que embio San Pedro, y que fue yerro, ò descuido de Rodrigo Ca ro, en aplicar aquella claufula a San Nestor, y los demas: y como quedava la naturalidad de Palencia, en terminos de la autoridad de Dextro, Hauberto, y Liberato, me halle indecifo, en si era decente la perseverancia deste rezo. Salio el mes de Março, escrito por los Continuadores de Boll indo, en que consti que es falso todo quanto estos Chronicones han introducido en este punto, y con tan claros testimonios el Cabildo de la Santa Igletia de Palencia, dexò el rezo de San Nestor, que aunque es mas dificil excluir del rezo vn Santo, que ya està en possession, que adm tirle: quando las razones concluyen, mas es tefon, que perfeverancia, la confiftencia. Esto es quanto ay en defenta de stas fundaciones de Iglesias, por S. Nestor, y los demas que hazen lus compañeros, y Martires en España.

Muy de raiz he de tratar este punto, porque como nos dan a San Nestor por primera basa deste edificio, sino es verdad, queda mal fundado. No es gloria la que està pendiente de la credulidad voluntaria: con sirmeza ha de ser la que admitiere en esta Iglesia, ò con probavilidad, que tenga conexion con las historias recibidas.

Supongo, que es cierta la existencia deSan Nestor Obispo: porque le pone el Martyrologio Romano a 4. de Marco, por estas palabras: En Cher foneso, la passion de los Santos Obispos, Bafilio, Eugenio, Agathodoro, Elpidio, Capiton, Etheri, Ephrem, Nettor, y Arcadio. Pero aunque cofta de in existencia, y santidad, no costa por el Martyrologio Romano, del fitio de sus Obispados. Si buscamos de donde se passaron estos Obispos al Martyrologio Romano, no hallarè mos otro testimonio, sino el Menologio de los Griegos, porque no están en otro Marryrelogio, de los que aydescubiertos; ni en Autor Latino. Veante el Antiguo Romano de Rotverdo, Adon, Viuardo, Beda, Belino de Padua, Maurolicomo ay oficio de Breviario de Elpaña, ni Martyro4 logio de Iglesia particular, ni en el de Lucas Florentino, ni en el desta Iglesia de Palencia, que tiene antiguedad de 300 años. Y Baronio no hallo mas testimonio, que el del Menologio de los Griegos; y assidixo bien Philipo Ferrario en su Topographia del Martyrologio Romano, que pues en el no le declarava, que Chersoneso era la de lu Martyrio, le avia de acudir al Menologio de mos de oigolonoM la

Para ello, y para todo lo que pertenece a estos Santos, acudiré a los testimonios de los Griegos, pues son la fuente de donde dimanò la noticia. El Menologio de Syrleto, que es el que frequentemente cita Baronio, dize A 4 de Marquel mismo dia, aviedo gozado del marryrio Nestor, y Arcadio, Obispos de Trimithuncio, descantaron en paz: Avia dicho primero de los SS, Martires, y Pontisi-

ces, en Chersoneso, Basilio, Engenio, Agathodoro, Elpidio, Etherio, Capia ton, y Ephrem. Aqui estos sos pone por Obitpos, y Martyres en Cherlonelo. A Neltor, y Arcadio, por Obifpos de Trimithuncio; y alsi no sè con que motivo, quando a los demas puedan repartir Obilpados de España, y elmartyrio en Peniscola, o Chersone. fo de Valencia, a Neltor, y Arcadio por donde les dan el Obispado en España, y el martyrio en Chersonesos tienen su Diocesi señalada; por què les depone della? \* Ocurre a cha dificultad Don Iuan Tamayo , diziend or Que Region sea esta de los Trimithuncios, aun no lo adivino, porque no se halla la memoria deste nom- >> bre en Ptelomeo, Plinio, y Pompo, nio, Pateracio, y Ortellio: y otros que escrivieron Geographias de? Provincias, Regiones, y Ciudades.,, Pero fimi imaginación no meengaña, huvo yerro en la versión deste Menologio; y en lugar de Termythuntiorum, se ha de poner Tri-19 cij Rauconum. Palabras que se pue ,, den referir a vna Ciudad de Elpana, no lexos de Iulio Brifa. O fe ha? de poner Thermidugorum, que,, tueron Pueblos de la España Citerior; cuyo litio entre los terminos de su Corographia incluia la Ciu->> dad de Palencia, como es concorde, opinion de los nuestros. Nestor fue Obispo Pallentino, y Presul de los 15 Thurmodigos. Luego no ay que >> admirar, si los Griegos, con poca,, noticia de nucítras Ciudades, y Pue blos: por poner Obilpos de los" Thurmidugos, pulieron de los Tri-, mithuncios: y lo milmo se puede,, dezir de la Lection Tricij Rauconum, aunque muy bien se ajusta el " leer Thermidugos, a la claufula del " Menologio, Y no ay inconvenien-,, te que les llame a entrambos Obifpos de los Thermidugos, ò Trymituncios: porque quien ignorò lus >> sedes, no es mucho, que no cono-,, ciesse el Obispado de cadavno. Y " aun ay lugar para otra conjetura, que aora me viene al pensamiento. La periodo del Menologio es esta: " El milmo dia, aviendo gozado del." Martirio Neftor, y Arcadio, Obil-" pos de los Trimituncios, descansa-os ron

ron en paz; esto sin vi gula, ni pun-" to; con q yo escriviria asi: El mit-,, mo dia, aviendo gozado del Marti-,, rio Neftor, y Arcadio, Obispos, delcansaron en paz, en los Pueblos de los Thurmidugos; esto es, en los >> Pueblos Thurmodigos le lepulta-, ron. Porque las palabras descansar en paz, y semejantes, nunca se dizen de los Martires, li no de los Confes-"fores, como dixe a 14.de Febrero; y " fi alguna vez fe halla en las memorias de los Martires, le ha de entender de sus sepulcros, como a cada passo se vee en infinitas caxas de Martires. Y caufaria fastidio, mas que alivio, traer delto exemplos; y , assi el sentido del Menologio serà: En el mismo dia, se coronaron con el Martirio los Obispos, Nestor, y " Arcadio, cuyos cuerpos descansan o en paz, estos estàn sepultados en , los Pueblos de los Thermodigos. Y esta es la verdadera inteligencia " desta leccion, porque de otro mo-3) do, son contrarios : ser despedaza-, dos, y descansar en paz. Quanto al tiempo de los tormentos, aunque 33 despues, y aora sus espiritus descansi sen en la paz eterna, delto aqui no ,, ay palabra. Si a alguno no le con-,, tenta lo dicho, piense otra cosa, que por lo menos le hemos dado deque trabar, para elevarelingenio. Hasta aqui Tamayo de Salacar.

Pero lo que yo reconozco es, que no diò DonIuan Tamayo de que trabar, para elevar el ingenio, fino para trabucarle, a quien no tuviera noticias feguras del caso, como luego las pondrèmos. Y aora en los terminos. que se hallava Salaçar, que no tenia mas que la claufula de Dextro, y del Menologio de Syrleto; lo fegundo reconocemos la ignorancia de afirmar, que no ay Trimithuncios, ni los refieren los Geogrephos: porque es llano, que San Espiridion sue Obispo de Trymithunte, en Chypre, como consta de Surio, en su vida, a 12. de Diziembre: y otros muchos tettimonios, que traen los Bollandos a 7. de Março, tratando de San Nestor, Cedreno en Constantino, Socrates, lib. 1. cap.8. Ptholomeo, lib.5.cap.14.Sui das, Carlos a S. Paulo, en la Geographia Sagrada, pag. 306. y en la an-

tigua noticia, q saco del M.S. Vaticano: y aisi dixeron bien los Bollandos, que le admiravan, como ignorarà Salaçar elta Ciudad, fiendo tan conocida, y lu Sede manificita en el Concilio Nizeno, adonde Spiridion, Obilpo de los Trimithuncios, hombre sencillo, confundio a vn Philosopho arrogante, y loservio, como consta de la Hisetoria Ecclefiastica? Lo segundo, tiene poca conlistencia; porque por vna parte, dize, que estuvo el yerro en la vertion del Menologio: y luego atribuye el yerro aignoricia de los Griegos, que no sabian las Regiones de Espana. Si fundara Don Iuan Tamayo, lobre algun testimonio cierto, ai podia tener alguna disculpa; pero fundando tobre la ignorancia del Obispia dode Trimithante, ò los Trimithuncios; tan labido de todos los Doctos: que hemos de dezir, sino que todo lo que dize es sueño. Ni admito que se erro el que hizo la verfion, que fue el Cardenal Syrleto. Ni que huvo igno. rancia en los Griegos que compusieron el Menologio; porque escrivieron con cierta sciencia de la Sede de los Trimithuncios, que ignorò Tamayo. Lo tercero, ion infelizes las correcciones que haze porque leer en lugar de los Trymituncios, Tricci Ranconum, es sin camino, y menos Thermidugorum; y assi los Bollandos, dixeron, que era correccion ridicula. no lo apuraron mucho, porque dizen, les baita faber, que ay los Trimithuncios, Ciudad Episcopal, para que sinblita la leccion del Menologio de los Griegos, sin enmienda: pero segun el Lexicon de Philipo Ferrario, ad icionado por Brandad, año 1670. huvo Tricio Metallo, segun Ptolomeo, lugar de la España Tarraconense, en los fines de los Autrigones, que fue derri bado, que Morales dize es Trejo, cer# ca de la Ciudad de Naxera, que se pue de Hamar nueva Tricio, porque le excitò de sus ruinas. Huvo otro Tricio, que Ptolomeo Ilamò Tuborico: y Mela Tabolico, que es oy Mondrago, legun Henrico Coquo, y Briecio, lugar de la España Tarraconense, en los fines de los Bardulos, alrio Deva, en+ tre Salinas, y Vergara: pero eltos Tricios, quando fueron Ciudades Obilpales, fratendemos a las subscripciones de los Concilios de España ? y quando lo fueran, que tiene que ver esto, con ser San Nestor Obispo de Palencia? Aqui, dormitavit Tamaius; no cstrañarà el termino, pues le vsò, auque injustamente, contra los Canonigos Palentinos. En quanto a los Thermodigos, que lee, en lugar de Trimithuncios, conocidos fon en Efpaña estos Pueblos. Pero quien puio a Palencia, donde quiere, que fuesse San Nestor Obispo, en ellos? pues todos convienen, que estuyo en los Vacceos. En esto no ay que gastar mas tiempo. Remito al Letor, al cap. 1. §.1. Lo quarto, muy bien puede subsistir la clausula del Menologio, sin contradicion alguna, diziendo, que gozaron del Martirio, y descansaron en paz. De los siete Dicipulos de Santiago, San Indalecio, & c.que celebra la Iglesia como Martires, y la leyenda antigua infinua fu Martirio, dize, que defcansaron en paz. Lo mismo de San Neftor, &c. Porque muchos padecieron martirio, y no murieron en el, que son los que antiguamente llamaron las Dipticas Eclefiasticas Confesfores; y muchos se venera como Martires, por aver padecido, aunque no acabaron la vida en la passion. Esto es notorio a los que laben Historia Eclesiastica Pues de que se sabe, que no fucediò elto mifino a San Neftor, y Arcadio, quando lo afirma el Menologio, y no se trae testimonio de lo contrario? Y que teltimonio trae dettos sepulcros, para que con esta firmeza passasse a la correccion de la claufula? En estos yerros les haze caer el Chronicon de Dextro, quado le vieran por las hittorias verdaderas abrir los ojos. Queda pues Salaçar convencido de imperito corrector; y la claufula del Menologio en fu autoridad: que San Nestor fue Obispo de los Trimithuncios, y fenalada fu Sede; co que por el Menclogio està excluido el Obispado Palentino, si no ay otro restimonio autentico de San Nestor. Y para mayor confirmacion de que San Neftor, y Arcadio fueron Obifpos de los Trimituncios en Chypre: pondrè los teltimonios que lo acreditan, que son libres de toda sospediands fueron Citics

Los Magnos Meneos de los Grie-

", gosa 7. de Março: El mismo dia ", Nestor, y Arcadio, Obispos de los "Trimithuncios, descansan en paz.

Maximo, Obilpo Cythereo, dize las milmas palabras. El Synaxario del Colegio Claramontano de la Compania de Iesus, en Paris: El mismo, dia las memorias de nuestros Santos PP Arcadio, y Nestor, Obispos, de Trimethunte de Chypre.

Ya tenemos tres testimonios del Obispado de San Nestor, y San Arcadio, que confirman el Menologio de Syrleto: como podran subsistir co. tra estos, Dextro, ni Hauberto? Pues para que tengan algun genero de contrapolicion, es menelter confessir la ignorancia del Obispado de los Trimithuncios, y hazer correcciones lin fundamento, como dexo probado, que son ridiculas las de Tamayo Salaçar. Atengome al P. Argaiz, que se quita de historias, y crree a Hauberto a carga cerrada:ni lee Martyrologios, ni Menologios; y alsia ciegas admitectos Obitpados: pero luego se le procurarà poner Collyrio, para que abra los ojos, si desea tener vista.

El año del martirio de los Ss. Nestor, y Arcadio, o por mejor dezir, de su confession de la Fè, no consta de algun testimonio. Sospechan los Bollados sue despues de Capiton, Obispo Cherséneso. Pero que no escierto; o que sueron sucessores de aquel gran Spiridion, de que hizimos mencion, que consuntio al arrogante Philosopho en el Concilio Nizeno. Pero tambien es conjetura; y en esso se queda.

Pero contra los Sequizes de Dextro, y Hauberto, que quieren, que todos fuessen Discipulos de Santiago, Balilio, Eugenio, Dextro, y San Neftor; tenemos con que convencerios Hanamente: porque aunque Galefino les pulo en lu Martyrologio: y Molano en la legunda, y tercera edicion de Vinardo, en las adiciones: y Ferrario en iu Martyrologio; todos lo tomaronde los Griegos: porque como arriba dixe, ningun Martyrologio Latino los refiere: y Galefino expressamente lo confiessa. Pues reconociendo los monumentos de los Griegos; todos los reconocen a estos primeros Martires, excepto Neftor, y Arcadio, en la Chersoneso Taurica, que sue Epil-

copaly en años, que no pudieron fer Discipulos de Santiago. Veanse los Bollandos a 7.de Março, \$.1 . Pero lo que mashaze a nuestro proposito, es el lugar del nuevo Anthologio Griego, que compuso Antonio Arcudio; Archi Presbytero de Soleto, y dedicòa Clemente VIII.y leimprimiò en la Typographia Vaticana, que dize: A 7. de Março, de los Santos 2) Hieromartyres, que fueron Obif-,, pos en Chersona, Ephrem, Basilio, Eugenio, Capiton, y los demas, En » el Imperio de Diocleciano, Hermo 3, Obispode Ierusale, embioObispos; a Ephre, a Tracia; y a Chersona à », Bafilio. Este predicando à Christo, despues de aver padecido muchos acotes, se hallo obligado a buscar », su retiro: pero aviendo resucitado vn hijo del Prefecto, le llamaron, y baptiza al Prefecto, yotros muchos ), Despues de su muerteviniero Eugenio, Agathodoro, Capiton, y El-" pidio, y predicaron à Christo; pero , enfureciendose los Ethnicos, tábien les despedazaro. Despues desto em "biaron a Etherio, desde Ierusale, el , qual reconociendo la fiereza del Pueblo, se fue al Emperador Costa 23 tino Magno, qya avia constituido , la Sede de su Imperio en Bizancio; y le reduxo a q hiziesse echar los 3) Idolatras de Chersoneso. Aviendo ,, edificado alli vna Iglefia, bolvio def pues al Emperador, Etherio: diole à " Constitino las gracias, y recibio de , èl varios dones, per tenecietes à las cosas Eclesiasticas, Bolviò a Cherso 3) nelo, y le arrojaron en el rio Dapna , adonde acabò lu vida. Esto mismo està en el Menologio, q

Esto mismo està en el Menologio, q llama del Emperador Basilio, Lo mismo en el Synaxario Claramotano de la Copania de levs en Paris: como se puede ver en los Bollandos en el lugar citado, que los juntaron todos.

Costando por estos testimonios tan autenticos, q estos Martires sueropor los años de 300, en adelate; como pue de substitir la deposición de Dextro, y Hauberto, q les haze Discipulos de Santiago? y mas siedo de la nota q son estos Chronichones: y no aviendo testimonio latino, q hable destos Satos, sino los q se tomaron de los Griegos, como dexamos probado. Sijestos San-

tos estuvieran en el C. del verdadero Dextro, comoera possible, aviendo escrito al principio del s. siglo, y siedo Martyres tancelebres, y primeros Obilpos de Elpana, y Discipulos del Apottol Santiago; que no le hallaffe fu memoria en algunos testimonios Latinos ?- Confervaronse Indalecio, y los demas Discipulos de Santiago, por ferlo, y primeros Obispos; porque se perdiò la memoria destos? Como se continuò la memoria en Grecia; y se perdiò en España, sifuera Obispos de ella? Delos testimonios de Grecia se pastaron al Martirologio Romano, en tiepode Baronio, y no ay testimonio mas antiguo, sin declarar las Sedes, q aora aparecen en Dextro con ellas. Esto solo bastava, para covencer la fal sedad, y artificio del gcopuso à Dextro, q hallado estos Obispos en el Mar tirologio Romano, en Chersonelo; sin delignar las Sedes, ni el año de su mar tirio, pareciendole, q no se avia de des cubrir vno, y otro, los retrotrajo al tiepo de Santiago, y los repartio por las Ciudades de España, para tener defensores de sus Chronicones, si hallaya quien los admitiesse por sus Obispos: Logrò el intento: por q los q no faben engañar, no juzga les engañan; pero la verdad, q buelye por fimifma, ha fali do a luziy aung yo tambien tuve por Obispo de Palencia a S. Nestor, reconozco el yerro, y aunq no me cuento en el numero de los Sabios, les quiero imitar, en mudar, con tan suficientes fundamentos, el confejo; qla ingenui dad de mi animo, no atiende a lo q di xo, sino al fundamento con q lo dixo, y viendo, que fue por crror de Rodrigo Caro, como propuse, y que consta de la verdad, fuera pertinacia no affen tira ella. Solo deseo acertar co la vez dad en lo que eferivo. Comprobabili. dad se introduxo el Rezo des. Nestor; Con indubitables testimonios se ha quitado, y espero harán lo mismo las Santas Igleias, que huvieren leguido aDextro, sino tienen otro fundameto.

Pero para mayor confirmació, de q S. Nestor no sue el primer Obispo, ni Obispo de Palencia, examinèmos so q desta basa, à sobre ella fundò el P. Argaiz, que aunque faltando el sundameto, cae todo el dificio ; có todo el lo constando desta falsedad, se desvance mas el rincipio de donde le deducen

tant s quimeras, q siponio

Yasereconoció, quo cumple lo q ofreció de probar las claufulas del·lau berro, con Concilios, Archivos, y Au tores: pues folo trae a Heuberto, y Li berato, que están en la Classe de Dextro. Concilios, y Archivos, no ay nin guno, que hable de san Nestor . Tabien te haviito, que los que recufan elte O bispado, sean modernos, y de capa, y eipada, dos, o tres, le fundan en hiltorias antiguas y tan claras, que las puè de entender vn Monge, aunque ponga 10bre los ojos la Cogulla: que quien abre los ojos percibe la luz de la hiito ria, sin que sea el habito quien tenga vinculada la feiencia, que no està rent da con qualquier estado.

Aora veamos, do que dize el P., Argaiz; pudo hazer el Santo gran, fruto en elta Ciudad, por eltar en , ella, y todos los Pueblos Vacceos, llenos de la gente Hebrea, que en , tre las tinieblas de los Gentiles go, zavan de la verdadera luz del Sol de

, Iusticia Christo.

Entre los doctos es materia llana, q no huvo ludios en Elpaña, antes de la destruició de Ierufalen por Tito, y Vel paliano. Examino cite puntoen la exau toración de Hauberto, en mi Bibliotheca Historial de Espana, pero supogamoslo por gracia de la disputa. Què testimonio trac el P. Argaiz de q los Hebreos de España no avian incurrido en la Idolatria? Pues yo fe le he de dar de su mismo Hauberto, de q eran Idolatras, y es el mayor fundamento de la coprobacion de su Chronico. Es el epitatio de Abba Abel, q dize le hallo en Castrogeriz, Sacerdote fiie de lo ue, y enterrado en el Templo de Moloch. Y fiquiere dezir era Gentil, por que era Perrarca. Contradizelo el epi tafio, q està en lengua Hebrea, q si fue ra Babilonio de lu legua vlarà. Y Nabucodonolor, pues dexò, como dizen, los Hebreos, y no se acordo mas dellos, ni otro Rey su sucessor, como se vecel alto filencio en las Historias; no les avia de dexar governador, q no fuelle de su nacion. Ya veo, q todo es quimera, pero aun en ellas avian de Ilevar fus Protectores alguna confequencia. Y de la inconfequencia se infiere la iciencia de quien formo aHau

berto, y le comenta. Pero veamos la prueba que trae Argaiz, para que huuiesse Hebreos en Palencia en tiepo de la predicacion de Santiago ? De ,, ellos, dize, dan testimonio las antiguas Synagogas, que avia en Palen->, cia,&c. Notable testimonio es este. Si estas Synagogas, que avia en tiempo de los Reyes Catholicos, le huviera continuado, sin interrumpcion, y con ella tradicion, pudieran refuficar. Pero como se probarà, que sueron de aquel tiépo? Estuvo Palencia defierta. y fin habitación, cali 300 anos, delde la entrada de los Arabes, hasta el riem po del Rey D.Sacho el Mayor, como se verà en el 2. libro ; y legun la serie de los Obispos de Hauberto 130, años q para el caso basta. Pues como las Sy nagogas de Palencia, q entraron delpues de la reedicacion del Rey D.Sicho, despues de los años de 1030, pue den ler restimonio de lo q passo en el ano 37. de Christo? No quedo racio. nal en Palencia; porquixo Hauberto, que todos los Ciudadanos padecieron por la Fè; desta darian estos Martyres buen testimonio; pero de la existencia de los Hebreos en Palencia, no dexaron vestigio, ni tapoco del martirio, como en su lugar veremos. Las Synagogas fueron modernas en Palēcia, delpues del año 1030, ni puede acudir por testimonio de las Synagogas circuvezinas de las finitimas poblaciones porque sun lo d consta de las Historias verdaderas, y comunmente recibidas, corre la milma razon, con q no queda quien pueda restificar: porq los Capos Vaceos, todos estuviero desertos, y se introduxeron las Synagogas delpues qlos Reyes de España poblaro a capos, echado los Arabes de a trato en el capitulo penultimo deste libro 1.

1

Si discurriera regularmete el P. Ar gaiz, y tuviera memoria de lo q dize en el lib. 1. de la poblacació de España, aun pudiera aplicar estas fantasias comas fundamento; pues pone como co servaro la Ley natural los Españoles, y al año 3600. sunda teplo, as Criador de todas las cosas. Y si de algunos se podia presumir esta perseverancia, era de los Vacceos como probablemente discurro en el G. precedente, por quanto no se mezclaron có otras Naciones, hasta el tiempo de Augustia.

10;

to, que vinieron en possession de los Romanos. Yo no dudo, que fi Santiago haviera predicado en Palencia, y fan Nestor huviera fido iu primer Obispo, huviera hecho gran fruto en los Palentinos. Pero como esto no tie ne fundamento, lo dexo para fu tiepo.

Y en quanto a lo que dize del Templo del año 3600. hallara el Lector en la exauthoración de Hauberto, que publicare, bastante fundamento para reconoceres Autor supositicio, y indigno de que quien detea laber la ver-1 dad le tome en las manos, Y assi, ni Sã tiago predicò en Palencia, niS. Neltor fue fu primer Obitpo, ni pudo hazer fruto en las Synagogas, ni las q hu uo en tiepo de los Catholicos Reyes, de q ay memoria, pudieron teneria, para testificar lo que no pudieron saber portradicion de lus mayores pues au que huviera en tiempo de Satiago Hebreos en Palencia; esta, y los Campos Vacceos, quedaro detolados. Y los He breos, que despues se hallaron en Espa ña, especialmente en las tierras de Capos, son de los que vinieron, introducidos por los Arabes, para substituir los Christianos, q con su entrada, ò pa decieron a fu violencia, ò fe retiraron a Francia, y a otras Provincias, por temor de lus tiranias.

gasy no nombill Corloba, Entrie

Examinase el modo con que pone el P. Argaiz los terminos del Obspado de Palencia : desde el tiempo de San Neltoraro

IZE El P. Argaiz: Lo mesmo digo, quanto a los terminos del Obispado; aunque a la predicacion del Evangelio no señalò alguno Santiago, fino a los Ooifpados No son conocidos los que primero tuvo por las diversas alteraciones, on q han tenido, como nos lo dizen las divitiones, que hizo san Marcello Lugenio los años de 91.0 100. Las , de Constantino, el de 330. Las de Vbamba, el de 675, que todos alteo' raron, y mudaron algo. Pero con to , do esto, quanto à la substancia, yma yor parte, no se puede negar, q desde san Nestor tuvo Palencia sus ter " minos dispuestos, por Satiago, pues 5. declara Dextro, qfan Marcello Eu-

pacs

genio los perficiono, y distinguio, comas claridad las Metropolis, qel Apostol Santiago avia ordenado, y dividido. Hafta aqui el P. Argaiz.

Examinar de raiz este punro, perte nece a la obra, que prometo de laHie rarquia Eclefattica de España. Pero aquien, refiriendo los tellimonios, enq le funda esta distinción de Diocesis, es tà reconocida su ficcion. Y q fue qui mera de quienfraguò à Dextro.

Elano 324.n.8. pone Dextro esta clausula: En tiepo de Natal, Obispol de Toledo, y Presidente, por mandato de Constantino, se junta Concilio en Toledo. Las antiguas Sedes de los Obispos, que avian perdido sus termi; nos, les recibieron, appropriate col il

Coadjuvan esta clausula otras delu liano. En el Chron. año 36, n. 5, dize: Como es constante tradicion; traida de los tiempos de los Apostoles hasta aora, tabien de teltimonios antiguos, Torquato, Telifote, Honorato, Mela cia, Dextro, Marco, Maximino, Ilido ro, Beda, y otros; conbastantemente honorifica caufa, el fanto Apostol, hijo del Zebedeo, entrò en las Espanas, anda por todas las Ciudades, coloca en Toledo la primera Sede, distingueMe tropolis, en Sevilla, Braga, Iria, Zaragoça, Barcelona, Tarragona, Carrage na, Aftorga; en Toledo constituyo los primeros Obispos, co los quales dexà condituidos Archipresbyteros, y Archidiaconos i do antenho sid

Despues el año 319 n.147. Costitino Magno, por decreto del PapaSilueltro reltituyò en España, y en otras partes, los terminos antiguos de lasSe des Epitcopales. Lo qual fuera de Espa na, en otra parte, lo enseñaS. Inocecio en la carta del Obispo Alexandro. No porq entonces començà sen en España las Metropolis, q siepre las huvo, desdel tiepu de los Apostoles. Estos son los fundamentos, destas circunicripciones, y divisiones de terminos de los Obilpados de Elpaña, q de los de Vba ba, no le duda, aunq el testimonio, qco rre con nombre de Ithacio, no le tengo por puro, como en otro lugar probarè. Y aora que todo esto es falso.

Lo primero: no concuerdan estos testimonios porque Dextro dize, que hizo esta reforma (porque estavan confictos los terminos) Natal por

mandato de Constantino, en yn Concilio Toledano, el año de 324. luliano citando a Dextro, dize fue el año 319, por el mismo Constantino,

por mandato de Silvestro.

Lo fegundo cita Iuliano a todos aquellos Autores Torquato, &c.de los quales vnos subsisten, otros soniu puettos. M. Maximinio, parece es M. Maximo; otros fublitten, como fon S. Isidoro, y Beda, Estos dos dize la venida de Santiago à España, no la divifion de los terminos de las Sedes. Este modo de citar con esta confusion ha-Ho en estos Chronicones, y con el mis mo artificio sus Commentarios. El fin parece es artificio: para reiponder, si les dizen que las citas son faisas, que Jolo les traen para el vn punto, no pa ra todo lo q dizen. Pero los quo les examinan juzgaran,qapruevan,y cofirmă toda la claufula, yaisi iucede en los incautos, q les leen co credulidad.

Lo 3 .por donde constarà, ni icha ze creible, q Santiago estuvo en Tole do, y congrego alli tantos Obispos, Archipresbiteros, y Archidiaconos, para repartirlos por toda España, y q cada vno llevasse su Archipresbitero, y Archidiacono. Esto todo se introdu xo para introducir el Primado de To ledo, deide el tiepo de Santiago, q es talio, y como pruebo en obra especial no començò hasta el tiepo de el Rey Cindasvinto. Y segun Sevio en el S. precedente todos los Obispos, gretro traen al tiempo de Santiago fueron del 4. siglo, y ninguno de Espana. Y adonde se escondieron tantos Archipresbiteros, y Archiadiaconos, qcomode la primitiva Iglefia, fue precito fuellen intignes, y memorables, y no ay memoria dellos, y los titulos son mas modernos, modeos e yamatina progr

Lo quarto, si los primeros Obispos fueron los siete Discipulos de Santia go, que san Pedro ordenò en Roma, y embiò à España Indalecio. &c. como consta de las cattas de san Innocensio, y Gregorio VII. como Santiago el año de 36. Iuntava en Toledo Obispos, para hazer Metropolis, y diudir terminos. Contra tan seguros testimonios, como pueden prevalecer Dextro, y Iuliano, ni los que los sigue, pues se oponen a testimonios Pontificios. La venida destos Obispos sue el

año de 59.como prueban los Bollandosen sus vidas. Y yo trato en la Hierarchia Ecclessistica de España. Y assi se dividan terminos de las Sedes, antes de averlos, y aun antes de saber si las avia de aver.

Loquinto, Constantino no estuvo en España, ni ay testimonio verdade, ro como comprobarlo, antessiguiendo los años de Costantino por el Chronicon de Eurichio Patriarca Alexandrino, consta claramente lo contrario, como pruebo en el Primado de Toledo, y Hierarchia Eclesiastica

de España.

Lo sexto, porque el mismo Iuliano en los Adversarios, num. 112. dize: Las casas, y series de los Patriarcas, Arçobispos, y Obsspos, que aparte em bio el tanto Ponissee Anacleto, vino à mis manos: y alli el Primado de toda España, se designa el Toledano. Era entonces despues de Iuliano, san Marco Marcello Eugenio. En Sevilla, en Tarragona, en Carragena, avia Arçobispos, nu. 113. en cada Ciudad, principalmente en las que eran Conven-

tos(juridicos)avia Obispos.

Esta clausula carece co la del Chro nicon, y se hallarà, que alli nombra tambien, por Metropolitanos, à Braga, Iria, Zaragoça, Barcelona, Aftorga, y no nombra à Cordoba. Estas lo ion por testimonios de los que precedieron à san Anacleto, y de los que le fubfiguiero. Pues como aora fan Anacleto las limita, y como los que fuce dieron à san Anacleto las refieren? Vno.y otro estallo, ni ay tales teltimonios, y mucho menos esta obra de fan Anacleto, que vino separada con las feries, y eafas de los Obispos, padie haita aora la ha oido, fino en efte aduerfario de Iuliano. Y esfacil de congeturar, que como en la carta de ian Anacleto (de cuya autoridad ay controversia, si es suya, o supuesta) le haze mencion de Patriarcas, Primados, Metropolis, Obispos, hasto motivo el Pseudo Iuliano, para formar esta clau Iula, para la primacia de Toledo, que nunca se le olvida, aunque en los demas Arçobilpos varia. Y assi dixo, que aviallegado à sus manos separadas, se entiende de la Epistola de fan Anacleto, y es mucho se conservalle en los tiempos de Iuliano, y del-

pues,

pues, ni antes, aya parecido, ni hag in memoria della, ningun Autor. Y no dize el Pieudo Iuliano, de dondevino, ni porque medio la huvo, que no esbuenafenal. Fuera de q repugna esta clausula, à lo que dizen, que clano de 91. ò 100. hizo divisiones de los terminos de los Obispados, S. Marcello Eugenio. Porque fi venian hechas por San Anacleto, bastava, q S.M. Marcello Eugenio las publicasse, no que las hizieste. No ay consequencia en estas ficciones, porque lo fon. Y fi en las Ciudades, especialmete, donde avia Conventos jurídicos, avia Obispos, bien distinguidos estauan los terminos de cada Obispado, como lo estava el Convento juridico. Estos los desiganron los Romanos, y oy constan por Plinio suslinites. No eran ambiciosos los Obispos primitivos, que procurafien adelantar los terminos de sus Obispados. Mas cuydayan de enfeñar los Fieles, y esta blecer la Fe de Christo, que la autoridad, y vtilidad. Y afsieftando defignados à Ciudades, y à Coventos juridicos, que por di isson de los Romanos eran conocidos, no se puede dudar se contenian en ellos. Ni se hallarà testi monio autentico del figlo primero, y legudo, que hable desta materia. Los que ay despues en el siglo tercero, que tratan de division de terminos; fuero, porque como al principio no se avia hecho esta division, y los primitivos, con el ardiente zelo de propagar la Fe, se chiendan, à donde podian, como quien entra à cortar vna selvainculta para cultivarla, y no avia termi nos divididos, era ocasion de algunos disturbios, y para que estos cessassen, le hizieron las divisiones. Huvo alguna perturbacion con la entrada de las Naciones Septentrionales, y por esso se bolviò à hazer la division en tiempo del Rey Vbamba, de que trato en la Hierarquia Eclesiastica de Espana.

Conocese, que el Pseudo Iuliano, hizo las ficciones referidas, motivado de que en la carta de Innocencio al Obispo Alexandro hallò esta division, y à su imitacion la quiso introducir en el tiempo de Constantino en España. De lo possible passò a dario por hecho, y fabricò en diferentes tiem-

pos diferentes clausulas, que cada vna tiene alguna verisimilitud, y todas juntas gran disonancia, por donde se conoce son singidas, y indignas de la historia Eclesistiaca.

Por lo qual lo que dize el PadreAr. gaiz de los terminos de la Sede Pale. tina en tiempo de San Neltor, no solo. es falso, porque no fue Obispo de Palencia, îmo que por si mismo tiene repugnancia; y por los telumonios, en q le funda, tiene falencia. Y porq M. Marcello Eugenio avia deperficionar, y distinguir con mas claridad, las Mo tropolis, que el Apostol Santiago avia ordenado, y dividido? Puesfise atendia a los Conventos juridicos, no avia que mejorar, ni que perficionar. Debia de ser mejor Historiador oGeogafro S. Marcello Eugenio, que Santiago, o mejor Politico. Por esta folo se hazeridiculo Dextro, y no son muy noticiosos los q le siguen, y a sus Compañeros Iuliano, y demas Chronicones aparecidos Pero a yna falfedad, como la introdució de los Obispos del tercero figlo, que no fueron de España, traidos à ella, al primero figlo; como no se seguiran orras muchas falsedade s,y yerros en la Historia? Y assi ie havisto, que los fundamentos destas divisiones deMetropolis, Obifpados, y sus terminos; por los mismos fundamentos, que citan, se deshazen. Esto basta para este lugar. La noticia exacta de todo esto pongo en la Hierarquia Eclesiastica de Escorren con involo deveridicos; sña q

fuction ground VI a. Quellos tieth-

Examinanse los Martyres, que pone Hauberto, y por su autoridad el Padre Argaiz, como fruto de la predicación deS. Nestor, y pruebase que son supuestos.

IZE El Padre Argaiz: Ha-,, nados los naturales de Palencia Sã naturales de Palencia Sã nados los confectos, pues na la rebato primero, que dieron à la ligicia de España los edictos de el C3 Im- 22

I-Moria Secular, y Eclesia st.

Imperiò Romano, que por los años de 43. entre otras que salieron a la defensa, y oposicion de la Idolatria, sue la de Palencia. Damelo el Chronicon del Hispalense al dicho

Chronicon del Hilpaleme al dicho

3 año Dñi. 43. Patiuntur pro fiar, 6...

Palentia Puis, & alg multi in aigs

virbibus. Y tambien en la Villa de

3. Astudillo sueron muertos grande
numero de Fieles en la milma per

3. lecucion, Escrivelo Vbalabonso en

4. suerpos trasladados al Monas-

y terio de Santa Eulalia, que oy es y vna de las Iglesias Parroquiales, de baxo del titulo de Santa Eugenia,

dirè el año 303: Hasta aqui el Pa-

37 dre Argaiz.

Siempre estare en la reconvenció de lo que ha ofrecido de la comprobacion de las clausulas de Hauberto, con Archivos, Libros, y Concilios. Y delta no la trae, ni aun de los Confortes Dextro, y Luitprando, y Iuliano. Y fiendo esto assi; culpa la cortedad de nuestras antiguas historias, que dixeron avia convertido Santiago pocos, y que alargaron la persecucion a los tiempos de Neron. Y quiere hazer este Pio, y los demas, hijos de el espiritu de Santiago, por medio de \$: Nestor, que como vimos no estuvo en España. Tanto cree al Pseudo Hauberto. Y estando esta clausula fin otro testimonio, cesta la calumnia, q haze à nuestros Historiadores. Quien no admirara, que en los Eferifores,q corren con titulo de veridicos, y que tueron proximos, a aquellos tiempos, no se hallen estas noticias; y despues se hallen en Escritores, que fueron manifestados en nuestros tiempos, y no fueron conocidos en los antiguos? Y mucho mas se debe admirar, que Hauberto traiga Martyres, que tampoco se hallan en el supuesto Dextro, quando dize, que en todo le figue. Porque no es facil de perfuadir, que hallale en las dipticas, ò otros monumentos, lo que en todos los siglos antecedentes se ignorava. Y que no lubifitan los monumentos, de don de lacò estas noticias, quando no se siguio perfecucion, que pudielle perturbar los monumentos, que en su tiempo subsistian.

A algunos parece materia conf-

tante, que hasta la persecucion de Na ron;no huvo Martyres en España:ni en otra parte, de lo que comprehende la Iglesia Romana, como Patriarcal, los refieren los Martyrologios, Y si esto se ajusta, no solo queda esta noticia, sin comprobacion, sinoconuencida de falía. Pero, aunque esta no conste probate la suposicion destos Martyres. Tertuliano en el Apologetico, c. s.y en el Scorpiaco, c. 15. de quien lo tomò Eusebio en el lib 2. de su Historia, c. 24. assientă, que has. ta Neron no se moviò persecucion contra los Christianos. Y assi el Mar. tyrologio Romano, a 24. de Iunio, pone a los Martyres, Discipulos de los Apostoles, que en tiempo de Neron padecieron, por las primicias del Martyrio de la Iglesia Romana. Fue este martyrio, siendo Contules Basso, y Frugi, que los Modernos, como alli refiere Baronio, dizenfue el año ss. de Christo. No se contuvo la crueldad de Neron dentro de Roma: pues como prueva Baronio ano 69. de Christo, con autoridad de Paulo Oro ho, lib. 7, c. 7. Mando Neron, que por todas las Provincias atormentassen à los Christianos. Por lo qual el mismo Cardenal Baronio entiende deste mandato, la inscripcion, que trae Aldo en los Commentarios de Cestar describiendo la Provincia de España.

Neroni Cl.Caf. Aug.
Pontifici Max. ab Provin. Latronib. & ijfqui nouam generi ham.
Supestitionem inculcar
purgatam.

Situviera esta inscripcion año, o Con sul, pudieramos hablar con mas sija Chronologia. Pero aunque no la tiene, no se puede retrotraer antes del año 62, pues todos convienen, que an tesno se avia movido persecucion, y no podia aversa general, sin edicto, y este sue el año 62.

Pero yo no niego que huviesse Martyres antes de la persecucion de Neron, pprque aquellos Soldados, que luzo matar el Rey Herodes, porque

el

el Santo avia falido de la custodia, en que ellos no avi in tenido enlpa, aunque no los ha declarado por Marty= res la Iglefia, o por lo menos yo no lo he leido:no dudo, que estando entre ellos San Pedro les catequizalle; y que alcançaile de Dios les dielle luz para conocerle, quando inculpablem inte morian por el odio, que el Rey Hero des tenia à la Fe, y al principal propa gador della, que era San Pedro Cabeca de la Igleiia. Y quando Herode's mandò martyrizar à Santiago; quien podrà negar que se estendiesse su furor à otros del milmo instituto? Pues aviendo puesto orden de afligir algunos de la Iglefia, y degollado à Santiago, paísò à prender à San Pedro, como dizen los actos Apostolicos. Y afsi SanPedro de Alexandria habla de lo Soldados que guardavan à S. Pedro, como de los Niños Inocentes, q padecieron, quando Herodes bulcaua à Christo; y como Christo no tuno culpa en sa Muerte ( pues no puede caber en Christo) au nque fue por fu ocasion; tampoco tuvo San Pedro culpa en la muerte de las guardas.So las palabras de S. Alexandrino, Can. 13. aprid Theod. Ballamon. Proper quos nulla culpa in Petrum refertur. Licebat enim eis, vifo quod est factum, ffugere, Sicut nec imputatur Christo mors infantum.Y tomandolo de tiempo an terior. En el de Tiberio, los Hebreos, procuravan eferivir a las dynagogas, y aun se escrive, q a los Maginrados Romanos, Reyes, y Emperadores, pa raque persiguiesen à los Christianos, iegun se infiere de Iustino Martyr en el Dialogo cotra Tryphon, dode dize: Pofiquam crucifixiftis ulum , folum Innocentem justamque bominem per quem sanantur vinices eorum, qui per ipsum ad Pa tre accedent, Jocognouistis eum rediusuu. Ascediffe in Calum, ficut Propheta prad xerant Non solum non egift s pænitentism fed selegistis certos bom nes Hierofolimis, quibus per omnes terres dimessis; rumores sparsistis de Christianorum secta impia, confictis aduerfum nos criminibus, que ab gnaris audiumus.

Pues en tiempo de Cayo Caligua la al año segundo de su Imperio, que era el 42, de Christo, quando erigió aquella estatua con el titulo: Ioviilustri, Novo Cayo, que puso en el Tema

plo de Ierufalem, y mandò fe adorafie, como en lu Chronicon dize Eusebio; y lo milino hizo en los lugares de su Imperio, a que hizieron resistencia los Hebreos, quien podra dadar, que tambien resistieron los Christianos. Y. aviendote reducido esto a las armas, y muriendo muchos por obstarà la Idolatria; los que tenian la Fè de Christo, parece, que no peleando por otro motivo, se coronarian con el Martyrio. Y mas fefue esta la abomi= nacion, que dixo el Profeta Daniela como infinna San Geronimo en el hb. 4. de los Comment. l'obre el cap. 4. de San Matheo. Y aunque mindo Christo huir de Iudea, no seria facil, que todos huyesten, y padecerian los que no la adoratien. Y quando Philo fue con la legacion à Cayo, fue asperamente tratado; que feri n los demas? No faitaron fin esto perfecucio nes cotra los Apostoles, y cotra los q recibian laFè;por la opolicio;que hazian losHebreos, y Gentiles; y en ellas algunos Christianos perderian la vida. Y parece que lo convence el Evagelio quando dize . Traaemini autem apareneibus spropinguis & cognatis , eritilque odeo omnibus bominibut propter nomenmeum. Si bien insinua indemnidad, en las palabras. Capilus de capite veftro non peribit.

Pues en tiempo del Emperador Cluudio al ano nono de lu Imperio, y 52.de Christo, mando, que todos los Iudios faliefien de Roma, como consta de los actos Apostolices, c.8. Orofio lib.7. c 6. Y Suetonio en la Vida de Claudio, YnotoBaronio, que entre ellos eran muchos Christianos. Tambien huvo otras perfecuciones particulares en las Iglescas de Alsia. San Pablo 2. Corint, 1. en Iudea ad Hæbreos, c.10. de que se vea Baronio en effos anos, y en el 44 num. 10.dize, que por averse librado San Pedro, y aver predicado en Antochia de Syria, fue causa para que Agrippa se conmoviesse contra los Tytios, y Sydonios. Esto fue en odio de la predicació del Apostol, y de la Fè de Chrisa to. Conque se puede congeturar, que en todas ocasiones padecerian algunos Martyres, pero la Iglesia, no los refiere en sus Marry rologios, y por esto hasta la perfeccion de Neron,no

fe halla ninguna celebrado, y fe llaman las primicias de la Iglefia Romana, los que en futiempo, en Roma padeciero martyrio. Todo esto esta deducido de Autores Clasicos, y de ello mismo consta ser verdadero. Y de la persecucion de Neron tuvieron primcipio los Martyres, que la Iglesia celebra.

Es celebre a este proposito el lugar de Valduino en el Conmentario à los edictos delos Principes antiguos Romanos, a cerca de los Christianos, no lexos del principio : pond èle en Castellano. Verdaderamente, aunque escribe Orosio, que Tiberio con edic to amenazò muerte a los acufadores de los Christianos, ni Terruliano, ni Eusebio haze mencion de algun edicto, fino de fola comminacion. Y era muy diferente la fuerça de vn edicto perpetuo, que la de yna comminació simple, y temporal. A Tiberio sucediò Cayo Caligula, y quanto aya mo lestado a los ludios se puede reconocer de Io lepho, y Philon. No parece, que supo nada de los Christianos. El mismo Philon en el libro, que escribiò de Flaco, Iuridico, ò Presidente de Alexandria, expone dilatadamente: Quan miserablemente les molestò este Flacco. Pero ya era tiempo, que la Republica, y libertad de los Iudios se labefactasse. A Cayo se siguio Clau dio, y refiere Orono, que entonces co mencaron a verte los primeros Chriftienos en Roma Pero duda Orofio fi lo que escrive Suetonio, qClaudio, im peliendoleChristo, echò de Romalos Iudios Tumultuantes, perteneció tábien à los Christianos, como hombres de Religion, que tenja algun parentes co? Verdaderamente que San Lucas en el 28. de la Historia Apostolica escrive, que Aquila Pontico faliò de Ita lia, por el edicto de Claudio, que vedava la Ciudad a los Iudios, y ya entonces Aquila, aviendo dexado la fupersticio Iudaica, se avia hecho Chris tiano. Neron sucediò à Claudio, y en fu mperio parece, q la primera vez de començo en Roma à instituir, como publica question a cerca de los Christianos. Suetonio dizeablolutamente, que entonces fueron afligigidos. Pero Cornelio Tacito refiere con mas diligencia todo el cafo. Pri-

mere, efto es en el lib. 13 efective: que Pomponia Gracina, muger infigue, o estava casada con Blancio Britanico fue aculada de la inperficion externa. Pero permitiòfe al juyzio del ma rido, para que delante de fus parientes conociene de la fama, y castigo de fumuger:y el pronunció, que no renia culpa. A cafo cita Marrona era rea de la Religion Christiana. Porque que otra Religion huvo entonces en Roma, contra quien se procediesse con castigo capital? Verdaderamente poco despues broto odio, no obscuro, contra los Christianos, tal, y tan grande, que en ninguna cola fe derramò mas la increible sevicia de Nero Pero entonces, no tanto fueron atormentados, por caufa de la Religion, q confessavan, quanto por el falto delito del incendio, que les impuraron. Y. Cornelio Tacito lo conficila, en el libro 15 de sus Annales, donde trae to da elta Historia à lo largo. Y Terrulia no en el Apologetico dize: Confultad vuestros Commentarios, alli halla reis que Neron fue el primero, que le mostrò feroz con la espada Cesarea contra esta Religion, que entonces principalmente nacia en Roma Pero tambien nos gloriamos de tal dedicador de nueftra condenacion:porque el que le conoce, puede entender, que Neron no condenò, fino vn bien grade. Pulo Ensebio este lugar de Terru. liano en fu Historia Ecclesiastica. Aña de Orofio, que Ne ron madò, que fuel sen atormentados los Christianes en las Provincias, como en Roma. Y Sul picio Severo, que es mas antiguo que Orolio, refiere; que entonces se vedo la Religion con leyes; y que publicados à lo descubierto edictos, no fue permitido fer Christianos. Pero deste edicto Neroniano, no hizieron mencion otros elcritores,&c. Hasta agui -Balduino, the non wall ach massal

En este sentir va Iuan Sarisberien se en su Policratico, lib. 8.c. 18. Y Sigonio dize: que començò la crueldad de Neron contra los Christianos año 68. Vease Drusio en las notas à Sequero Suplicio lib. 2. desde la pagina 255, hasta la 259 inclusive.

De todo lo qual se infiere. Lo primero, que el año de 43 mo pudo aver Martyres en Palencia, ni en las Ciudades finitimas; porque aunque huvo antecedentemente algunos Martyres en otras Provincias; pero no concurrian en España las mismas causas. Y la ereccion de la estatua de Cayo al ano 42 que pufo en el Templo de Ie rusalen, à que pudo mirar el que fraguò Hauberto, que es lo mas que pude hazer en su favor, y el Padre Argaizno previò; no se estendiò à Palencia, aunque era de su Imperio; porque no ay leve feñal en los Historiadores, ni hasta aora nadie ha hablado en ello. Esto es, quando estuviera ya recibida la Fè, en Palencia, como Suponen estos supuestos Chronicones que como luego se verà hasta el año 44 que la recibio C. Carpo, de que le dirà en el c. 3. no ay noticia, que se pueda tener por veridica, ni aun por

congeturas.

Infieresclo segundo, que es falsa la claufula de Dextro, que pone la perse cucion en Españade Nero alaño 57. porque no avia començado en Roma hasta el año 62. y aun mas adelante, como dizen otros. Y no se darà fundamento alguno, para que esta perse cucion, començasse por España, antes començò en Roma, y despues se esten dio à las demas Provincias, como queda probado. Tomose esta clausula de las laminas del fanto Monte de Granada, de cuyos Martyres, que eltàncon autoridad Eclesiastica venerados no dudo. Pero de la inicripcion. Anno 2. Neronis Imperig. Marty Kalendis, passus est martyrium in boc locollipulitano, ellectus ad bans effectum; S. Ifcius Apostoli Discipulus. Gr. Que trae Viuar; dudo que esté bien traducida; por que la palabra Arabiga, puede ser, que admita, que el Imperio se entieda por mandato, y al año fegundo del edicto, y no por el govierno. Y en elte ca-10 ferà al año 64.el martyrio, que es el legundo del edicto. Y ya sè que ay Breve de Vrbano VIII. para que no le vie en comprobacion de cosa algu na destas clausulas. Y yo aora no copruebo, fino respondo à la comprobacion de Vivar, que fue antes del Breue. Aora se ha hecho nueva version de los libros, por mandado de Alexãdro VII. Pero no estànen la copia, q tuvo el señor Cardenal de Aragon; Arçobispo de Toledo, las versiones

de las laminas. Con la inteligencia qui doy le concuerdan laminas, y Historias, y fino se admite valdrème de el Breve de Vrbano VIII. para negar efte testimonio.

Y no deben deshechar mi interpre tacion los que quieren sean ciertas las laminas del Monte santo; porque no entediendo por año segudo del Im perio, el año segundo del edicto, se ha llan en vna grande dificultad, y aun insuperable; porque como ponderaron los Bollandos à plimero de Março los siete Discipulos de Santiago no vinieron ordenados de Obispos à Espana, fino es despues de el ano de 58. Porque el año segundo de Neron, que era el 56, fue san Pablo a Roma despues de dos años falio de la carcel, vi no a España, bolviò a Roma; y aun fue Autor paraque san Pedro lesembiasle, y alsi fue el año de 59.060.siz venida, sino se dilatò mas. Y negar q los embiaron fan Pedro, y fan Pablo, es contra el Martyrologio de Vinardo, y côtra la carta de Gregorio VII a que expressamente dize, que san Pablo estuvo primero en España: y despues san Pedro, y èl embiaron los siete Discipulos a España. Y se confirma mas mi explicacion, porque el año fegun do de Neron, legun dizen estos Auto resfue el año 56. de Christo, luego no el de 57. Y assi por año segundo delImperio si seadmitē las laminas de Granada, es el año segundo del mandato de la persecucion, en q ya pudo estar estendida a España, y los Santos aver predicado, y instituido las Iglesias Catedrales, que les veneran por Obifpos.

Y alsi Fray Alonso Chacon en el Tratado de los Martyres de Cardeña, c.3 .haita la persecucion de Neron, no conoce Martyres en España, y que se ignoran fus nombres, y trae por com probacion la inscripcion, q pusimos arriba de labatade la coluna erigida a Neron. Y este ha sido el sentir de to dos los Historiadores Eclesiasticos, y todo lo demas es voluntario, y sinfun-

Lo tercero, por la misma razon se prueva fer falso lo que dizen Dextro, y Hauberto del Martyrio de san Elpidio, san Nestor, y los demas Obispos en Peniscola el año de 60 ademas de

Historia Secular, y Eclelialt!

lo que ya le dixo en este capitulo segundo, pues no se avia promulgado el

edicto de Neron, aquel año.

Lo quarto, es mayor la falsedad de Hauberto, que dize, el año 62. pade-Gieron muchos por laFè en Palencia. Porque aunque estuviera promulgado el edicto, no pudo fer taninmediatamente obedecido en España. Pues Galba estava governado, q era opuesto à Neron, y al año 824. de Roma se levantò con el Imperio. No niego, que en muchas partes de España se executò el edicto, como conita de la inferipcion, que arriba fe pufo, que re fieren Aldo, Morales, y Baronio, y otros muchos. Pero en Palencia ay ef pecial razon para negarlo; pues como se verà en el cap.3. era Prefecto de el Annona, C. Carpo, queera Christiano Yael, como alli se dirà, tocava el govierno, y no fabemos, que huvieste muerto, antes no era irregular vivieffe;y quando huvielle muerto, quedarian los de su familia con el ministerio. Esto es congetura, pero no tenien do comprobacion la claufula de Hauberto, va fe reconoce va con mas probabilidad nuestro discurso.

Lo quinto, ion imaginarios los Mar tyres, que pone el P. Argaiz en la Villa de Astudillo, por testimonio de Vbalabonso al año 942. y lo dize la misma clausula, que tambien es imagi naria. Dize: El Monasterio de santa

Eulalia de Astudillo cerca de Pi-, luerga del Orden de San Benito fue reparado por la Condeía D. Sancha

En este Monasterio estan los cuer-», pos de muchos, que se coronaron con el Martyrio en la persecució de

? Neron, despues el Obispo Telense 25 Celtino los traslado a la milma Igle

fia año 303 diendo Abad Fulgen. ocio, Carmelitano. Elto el P. Argaiz

,, confu Vbalabonio. Con la basonat

Digo que son imaginarios, como todo lo que aqui dize Vbalabonfo. Porquesiendo este Autor de la clase deHauberto, como su Addicionador; què teltimonio ay para confirmar no ticia tan inaudita, como el milmo Ar gaiz, glolando elta claufula confieffa?

No se avia tenido noticia desta gra deza(dize)tā gloriola para la Iglefia de España, y para las dos Religio-

, nes del Carmelo, y de San Beni:o.

Obligado està el P. Argaiz a traen Autor, Concilio, o privilegio; pero co tentale con las piedras, que si tuvieran inscripciones bastavan.

Oygamos esta comprobacion. Affiften à Vbalabonlo las milmas pie 3 dras; que acufando el filencio de los, vezinos de Astudillo de lo están diziendo à vozes; porque de dos Para" roquias, la de san Pedro, a donde te; go sepultados parte de mis abuelos ... maternos, y la de Sata Eugenia; esta fegunda fe levantò en la milma Igle " fia del Monasterio de santa Eulalia, 39 que ya estava finMonges. Y porque con el nuevo titulo, que la dieron de fanta Eugenia, quando la reedifi 33 co la Villa de Aftudillo, no le perdiessela memoria de santa Eulalia, pusieron en el Altar mayor la imagen fuya, con la de fanta Eugenia.

Què le parece al Lector delta com probacion? Ay aqui algo, conque reprehendan las piedras à los vez nos de Aftudillo en aver perdido estas noticias de Vbalabonso? Quien cuidò tan exactamente de que no se perdiesse la memoria de santa Eulalia; porquè des cuydo tanto de los Martyres, que ni huvo memoria dellos, ni del Obispo Celfino, ni del Abad Fulgencio Carmelitano? Ni ha avido Obispo Telenie, ni Obispo Celsino en Tela, como

pruebo en lu lugar, oran shabana

Ni esta Religion se conociò en Europa hafta Honorio III. como dize el Breviario Romano de que se tratara adelante. Y de la memoria del Obifpo Celino, que trae Vbalabonfo, se conoce mas la falledad, como probare y que es clausala que el P Argaiz fingio, para dar à su lugar Astudillo esta

gloria, que es bien vana.

No dixe, que el motivo que tenia elte Chronicon de Hauberto, y Add. cionadores, de introducir estos Mona catos Carmelitano, y Bafiliano en Elpana era para forverselos despues, como dando à entender, que faliendo el Solie obicurecen las estrellas; pues ya lo ven en esta clausula. Los Padres Carmelitanos responderán por si. Vi por lo que a mi me toca del Obilpado Telenie tratarè el punto en lu lugar noo al no asko on foroy. H work

Proligue: Queda escrito de los , Martyres de Astudillo el año 51.33

en que padeci à fanta Catalina, y el de 236 en que alli murieron vein= 5, te y ocho.

Lo que dixo es: En Astudillo;

cerca del Rio Pituerga, padece por

j, la Fè de Christo Catalina, fortissima Martyr a tres de Octubre; y que

ces muy conocida la Villa de Astudillo entre las pueve de Campos y

, dillo entre las nueve de Campos, y no conocida en ella esta Santa: Se ria convertida a la Fè ò por Santia , go, ò por su Discipulo san Nestor. Esta es prueva de la existencia de esta Martyr? El no ser conocida, ni saber quien la convirtió; buena comprobación es, de concilio, Autor, ò Privilezgio. Quien ha dicho que Santiago esta tuvo en Astudillo? Y san Nestor ya se probò, que no sue Obispo de Palenación.

Vamosalaño 236, en Astiria en los Vacceos, cerca del rio Piluero, ga; dize padeció por la Fe San Au-, gurio, y otros 28. Companeros a 26 de Agosto. La comprobacion es, que llama Aityria a Aftudillo , (no Hauberto , que la llamò Stitilio, fino el P. Argaiz) por las circunstancias de los Vacceos; y ve-3) zindad de las aguas de Piluerga, q , este fue el primer nombre; que le fundaron los Argonautas, como " otra que ay en Armenia; que te llamo despues Statilio ; a devocion a , caso de Statilio Tauro ; que pudo venir con Augusto Celar a la gue-3) rra de Cantabria; y que bien pudie ra dezir, que se llamò Astyria por los Romanos, al modo que Attura,

Concedamos todo esto, que es quimera; porque todo lo mas de Campos son nuevas fundaciones despues de la Conquista de los Arabes, y no ay memoria, ni de Astyria, ni Astudillo, en los Historiadores antiguos. Pero que haze todo esto para la comprobacion de los Martyres, cuya existen cia ha prometido comprobar?

· · la de Campania,&c.

Profigue: De la primera (esto es 3º Santa Catalina) cierto es, que estarà 3, alli sepultada, porque padecio Imperando Claudio, antecessor de Ne 3º ronsy todos aquellos, que muriero por ordenes de particulares Iuezes, ò por tumustos de los Pueblos, los 3º carganà Neron, aunque no Impe-

raffe, ni huvieffe folemnizado fu perfecucion con edictos publicos, y generales.

No es muy bueno, para falvar algu na claufula que dixefle, que la tal fanta Catalina avia padecido en la perfecucion de Neron, aviendo sido el año de 51. y no aviendo edicto de perfecu cion este año. Peropara probar, que esta alli enterrada en Astudillo, qual quiera reconocerà esfuera de propofito: que no consta que Claudio ente rraffe algun Martyr. Y lo mitmo e loque dize, profiguiendo: Lo mef- s, mo creo de que estarán santa Eulalia, y fanta Eugenia los 28. Marti res del ano 236. y Vbalabonio pon " drialos a todos por de la periecua, cion de Neron, a vulto, y como amontonados, por ferlo della fanta"? Catalina: HIDE LICENT ON A SOUR

Esto no prueba la existencia de los Martyres, de que se pide comprobacion, sino que Vbalabonso era Antor desatinado. Pero si fue Don Antonio Zapata el Autor, sue bien conocido, y bien à bulto.

Vamos a la translacion por el Obif po de Tela Celfino: dize el Padre Argaiz: De aver hecho la translacion de todos estos cuerpos de Astudillo el Obispo de Cessino; se sigue, que era de su Diocesis.

No pedimos consequencias, sino co probacion de las premisas. Prosigue: Perseverò muchos años este Convento debaxo de la Regla del Carmelo, hasta que cerca del de 563.,, adelante, hasta el de 610, tomaron, todos la Regla de San Benito.

Tambien pedimos testimonio de estos dos sucessos, y no los trac. Profigue: De quando entrasse el Orden de Elias en Astadillo, no tengo no- ticia. Quien sabrà, si desde san Nesa, tor, Discipulo de Santiago, y Monage Carmelita? Y que debaxo del tia se tulo de la Virgenestubiesse la Igle, sia? porque santa Eulalia no padeció hasta cerca del año de 300. Buena prueba es quien sabrà? Para vna co- , sa que se controvierte.

Yosè que San Nester no estuvo en España, como consta del s. precedente. Y con mas cerreza sè, que no huuo Monges Carmelitas en España, hasta el riempo de Honorio III. Di-

ZCII-

I-Intoria decular, y Ecleliait!

zendo las lecciones del Rezo de Nues traseñora del Carmen a 16. de Iulio, aprobadas para la Iglesia universal, y que no sue orden conocido en Europa. Esto no lo supo Zapata, Autor de Hauberto, y Vbalabonso. Pero sabemoslo los que rezamos por el Brevia rio Romano, y pudiera saberlo el P.

Argaiz.

Quedan, pues, sin fundamentolos Martyres, que pone Hauberto en Patencia, y Attudillo, en los tiempos referidos. Si huvo algunos, iu memoria està en el libro de la vida, pero no en las tablas de la Iglesia. Sin testimonio suyo, à de Autores Clasicos, es andar à ciegas. Y debemos examinar qualefquiera noticias, que le procuren intro ducir en esta materia, siguiendo el exeplo de la SagradaCogregacion de ritos, y no tener facilidad en admitir, ni aun con probabilidad, Martyres inauditos, por no caular motivos de irri fion a los Hereges, ni oponernos a los Breves Apoltolicos.

### J. Vollad a mid !

San Nestor no introduxo en Palencia el Monacato Carmelitano:
ni San Epidio en Toledo. T consiguientemente no le huvo en
las demas Iglesias de España,
que suponen fundaron (segun
Dextro, y Hauberto) sus Coepiscopos. Ni fue conocido el Momacato Carmelitano en Españashasta Honorio III.

figue: De quando entraflo

OR Legitima consequencia de lo que se probò enlos ss. precedentes, se infiere, que es fabuloso el Monacato Carmelitano en las Iglesias de Fspaña; porque su San Elpidio no sue Obispo de Toledo, ni San Nestor en Palencia, ni los demas que hazen Moges Carmelitanos, lo sueron de las Iglesias, que suponen, pues vivieron en el Siglo 4. y no en España; mal pu dieron sundar en el primer Siglo el Monacato en ella; porque faltando la causa, precisamente falta el secto.

Bustavan los testimonios referidos; para prueba desta conclusion, por pro bar eficacissimamente el antecedente,por ser tanta la autoridad de los testimonios, que hemos traido: peco aun tenemos testimonios de mayor autoridad, que es el Rezo de Nuestra Señora del Carmen, aprobado por la Iglesia Romana, y puesto en su Bro uiario a 16. de Iulio, y publicado el año de 1677. Por èl consta, que hasta lostiempos de Honorio III. no fe conoció en Europa el Monacato Car: melitano. Pues como podia ignorarse, si huviera estado introducido en las Iglesias Cathedrales de España? O no aviade aver noticia dellas, ò el Monacat o Carmelitano avia de fer conocido: Porque aunque se ayan per dido las Historias de aquellos siglos, y las Dipticas de las Iglesias de España, y de sus Obispos; permanecieron en la Iglessa de España algunos monu. metos, y de la demas partes de Europa preciso es quedassen muchos. En cllos, no folo no fe halla, que huvo Monges Carmelitanos en Elpaña, sino que dizen lo contrario. Y son tan veridicos, y tan ciertos, que pudo el Breviario Romano afirmar, que este orden hasta Honorio III. no aviasido conocido en Europa: Pondrè entera la leccion primera del segundo Noc turno, porque nos ha de servir delpues para otras cofas, mais ob ofice

iir con Augulio Cetat a Cũ Sacra Pentecostès die Apostoli celitus afflacti, varijs lin juis loquerentur, et) innocato Augustiffimo lesu nominesmira multa patrarent : viri plurimi, qui vestigijs Sanstorum Prophetarum Elia (t) Elisai institerant of Ivannis Baptista praconio ad Christi aduentum comparati fuerant, rerum veritate per spestasatque probatas Euangelicam fidem confestim amplexati funt. Ac peculiari quodam affectu , Beatissimam Virginem (cuius colloquis sae familiaritate fæliciter frui potusre)adeo venera-

ricop eo M olim: girsis eidem confir cellur praca mam Ordin rem I melo cæper Pont runt; 1051] wel I conce rams Virg ft/ 19 B.SI Stibo ceret prot in E apus cipri astic 1100 6 h ret En ( grac inspi vari guit

muc

varc

tigic

Elif

Bau

-sh

ricaperunt ove primi omnium, in eo Montis Carmeli locos obi Elias olim afcendencem nebulam, Virginis Typo insignems conspexerate eidem Purissima Virgini Sacellu construxerunt. Ad no vum jergo Sac cellum sapa quoridie conuententes, pracacionibus, ac laudibus Beatifsi mam Virginem, velue singularem Ordinis tutelam colebant. Quamob rem Fratres B. M. de Monte Carmelo passim abomnibus appellari caperunt, eumque titulum Summi Pontifices , non modo conformarunt, sed & Indulgentias peculiaresijs, qui eo titulo , vel Ordinem, wel Fratres singulos nuncuparent, concesseret - Nec vero nomenclaturam tantum Magnificentissima Virgo tribuit, (t) tutelam; werum Winsigne Sacri Scapularis, qued B. Simoni Anglico prabuit vecale-Stibac weste ordoille sacir dignos ceretur, et amalis ingruentibus protegeretur. Ac demum cum olim in Europa or do effet ignotus et) obid apud Honorium Teretum non pauciproillius instinctione instarent, astitit Honorio Pissima Virgo Ma riasplaneque iuj sit ot institutum, 6 homines benignifsime completteretur, 5 c.

En Castellano: Como en el dia Sagrado de Pentecostès, los Apostoles inspirados de el Cielo hablassen en varias lenguas, y invocando el Augustissimo nombre de Iesus, obrassen inuchas cosas maravillosas; niuchos varones, que avian insistido ea los vestigios de los Santos Profetas, Elias, y Eliseo; y por la Predicacion des Juan Bautista estavan dispuestos para la

venida de Christo; viendo la verdad de las colas, y aprobandola; al inftante abraçaron la Fè Evangelica. Y con peculiar afecto començaron a venerar la Beatissima Virgen (de cuyos coloquios, y familiaridad felizmente pudieron gozar) en tanto grado, que los primeros de todos en aquel lugar de el Monte Carmelo, a donde Elias avia visto la niebla, que subia, infigne por ser Typo de la Virgen, edificaron vn Oratorio a la milma Virgen Purissima. Viniende, pues, muchas vezes, cada dia, en comunidad à cite Oratorio, celebravan con Oraciones, y alabanças a la Beatissima Virgen, como singular tutela de el Orden. Por la qual començaron a ca da passo a llamarlos los Hermanos de la Beata Maria del MenteCarmelo. Y este titulo, no solo le con-firmaron los Sumos Pontifices; pero concedieron indulgencias peculiares, a los que con el llamassen, ò al Orden, o a cada vno de los Hermanos. Pero la Magnificentissima Virgen, no folo diò la nomenclatura, y tutela, fino tambien la infignia del sagrado Escapulario, que dio al Beato San Simon Anglico : para que aquel sagrado Orden se conociesse por esta celestial vestidura, y se detendiesse de los males, que ocurriessen. Y finalmente, como en tiempos passados este Orden fueste ignoto en Europa, y por esso no pocos installeu ante Honorio tercero, para que se extinguiesse. La Purissima Virgen vna noche le le apareciò a Honorio, y claramente le mando, que abraçasse con benignidad, el instituto sy los hombres de el. Halla aqui el Breviario Romano. Oygamos aora a Palionodoro, fibro tercero, capitulo quinto, cuyo titulo es, que el Orden de Elias, y de nuestra Señora, Virgines, fue plantado en Europa año de mil y ducientos. Plan tado dize, no replantado. Lucgo no solo no sue conocido; pero en la realidad no le huvo, en Europa, ni en España. Y esto quiere dezir el Brebiario Romano, en que no fue conocido Pone luego a San Simon Anglico, Géneral, y sus alabanças, y prosigue:

Fuit autem electus roltimo anno Imocentij Papa Tertio , et) quia idem Innocentius in Concilio Lateranensi prohibuit nouas Religiones inuenire, Pralati tetrarum in Europa 3 wbi Carmelita uouiter venerant faerunt ipsis valde infesti , quasi nulam Religionem in duxissent, %)c. Notese la palabra noviter venerant, que nuevamente avian venido a Europa. Luego no vinteron con los auyentados de la dispersion.

Puedese responder de dos maneras. La primera, que este es punto historial, y assi queda libertad para sen.

tir lo contrario.

Esta respuesta, no sè yo, si gustaron los Padres Carmelitas de ella; porque en abriendo esta puerta para vn punto, queda abierta para todes los demás, que alli se rocan. Y quando parece, que para quietar disputas, se ha eligido medio tan calificado, y superior, como la aprobacion de la Sede Apoltolica, aunque sea en punto historial; no parece conveniente quitarle nada de su aprobació, que para mi es la mayor fee de las Hiftorias lo que en sus lecciones pone la Iglefia. Y que puede valer contra ella, Dextro, Hauberto, y suComentador Argaiz ? Pues Dextro, y Hauberto, y Confortes, fon forpechofos, y Argaiz es Pigmeo, en comparacion de los Gigantes, de que le compone la Sacra Congregacion de Ritos, que aprueba las lecciones de los Brebiarios. Buena estava la Iglesia, y la Sagrada Congregacion de Ritos , a quien se cometen los Divinos Oficios, fi Argaiz bastàra a enervar sus decrecretos ? Absit, absit, Notese esto contra Argaiz, y su Hauberto. Y no es singular el testimonio; que otro trasrè de la Congregacion de Sagrados Ritos, novilsimo, a peticionde su Religion, tocante a las cosas de Santo Toribio. Y por

este exemplar , me parece he el prir a su Religion obsequio, qua descubro lo que vanamente la atribuido para que ya que much los Pa Doctos reconocen el yerro averle permitido al Padre Atg. publicar sus escritos , lo cono, , bisp can los demas. Y no querien infiftir en sus fantasias , le m bre la gloria de sus antiguas li ,, reg torias, con que estava su Sagra Religion preclaramente ilultrace

La segunda respuesta pur ser 3 que en tiempo de Honor Tercero no se avian descubien pimic los monumentos de antigueda que despues de el año mil que nientos y noventa y quatro fe ha publicado, como fon de De tro, Luitprando , y Hauberto ; constando destos , que huvo delle el primer figlo la Religion Car, melitana en Elpaña ; esta bien que le ignorafle en tiempo Honorio esta Religion en tot Europa, y que aora se sepa: L primero dize el Breviario Ro. mano, de lo segundo no la bla. Y assi se vaten despues e lu Publicacion de las autoridad de Luitprando.

A cito fe ofrece luego h replica; que no parece mon. naente possible, que quando la Padres Carmelitanos tienen la hos fus Annales , Hittorias ,! libros de lo que dizen estos Cronicones, dexassen de insinuali a la Sede Aportolica, quando diò este rezo. Y pues no obtante sus deposiciones, consevò el dezir , que avia sido is norado en Europa, hasta el tiempo de Honorio Tercero. Pou estimación hizieron de sus noucias los Eminentifsimos Cardenles de la Congregacion de Ritts Y para que no nos quedemos en congeturas, probare, que todo lo que dizen citos Cronicones a este punto, es salso, omition do aora, el que son Autoro iupuestos, como rantas vezes herepetido.

Pero oygamos primero al Padre

Igleha ze,

ta, or dria lo, Po lede

> mil , cl / to,

ol dize En " dize 23 fan ted

") ron o, ner orc 2) falt

,dan cor a) que ror.

> p) las zc i pan es pi va,

no

ala o) rec , ver hiz

" Dil ,, Au mie e. ie : Do

, die 8, pag San , tre

, Igl COL , tos

nid nec + cni

Argaiz, que es el principal Autor, ò ei primero, yvnico, gintroduze en las Iglefias Catedrales de España este Mo nacato, fin averse acordado de esto uch, los Padres Carmelitas, ni nadie. Dize, pues, que imitando san Nestor lasacciones de san Elpidio, Arço-, bispo de Toledo, Monge Carmelia ta, y compañero suyo, lo dispondria con el numero de Ministros, , reglas Apostolicas, y de el Carmelo, que le dixo en la Iglesia de Toledo, capitulo segundo, pues tam-"bien era Monge ian Nestor, y vn milmo orden, y disposicion econobiem pinica. Siguiò en todas las Iglesias el Apostol, como escriven Liberato,y Luitprando. Veamos lo que oi dize hizo san Elpidio en Toledo. En el capitulo legundo referido, dizenumero quinto: En senalar 13 fan Elpidio el govierno de la Catedral, y de sus Ministros, que sue-"ron las piedras vivas de aquel ve= nerable, y nobilissimo Cabildo, sus ordenes, y costumbres, no quissera "Ifaltar a la verdad, que desco; ni que dando corto, ni excediendo. Doze compañeros le señalo el Apostol, o que fueron los primeros, que hizie ron enerpo de Cabildo. Y aunque no lo he vilto elerito; guiome por ) las acciones de san Pedro, que doze iba fenalando fiempre en compañia de los Obispos, que consagra-, va, y fenalava en las Iglefias. Leafe a san Clemente su Discipulo en las "recogniciones(lib.quinto, y fexto) , veratic, que en Tripoli, y Cesarea, hizo esto. Con doze principales "Discipulos señalan al Apostol los Autores, que tratan de su vida, mientras anduvo por España. Vea-. le al Papa Calixto I, alegado de Don Mauro Castella, y lo que yo digo en la Poblacion de España, pag.37. Lo milmo juzgo, que hizo San Elpidio.Començòle a vivir en-, treellos al modo que huvoen la , Iglesia de Ierusalem, y Antioquia, con la regla, y ajuste a los precep-) tos Evangelicos. Esto es en comunidad, y hazienda comun, para las necessidades de todos; no aviendo , entre ellos, mio, ni tuyo. Vease a

san Clemente en la carta segunda, ad Iacobum, que dize averlo comencado fan Pedro, La carta de fan Vrban de vita Communi. Que aquel modo de vivir, dize durava entre los Eclesiasticos, por los años? 220. a pelar de las perfecuciones de los Emperadores. Y pruebale esto, porque si rodos los Fieles no tenian otro modo de vivir : y el, conocimiento de Dios Trino, y Vno, los hazia vnos en la voluntad, quanto mas vnos en las haziedasi? Y si se profesiava entre los segares de diferentes oficios , quanto mas vnidad avia entre los Eclefiatticos, que eran los espejos, y reglas primeras de los Fieles? Pues ?2 las caulas siempre encerraron en si con eminencia la perfecciou de los efectos. Passo aun mas adelante, >> y digo : Que tengo tambien por cierto, que sobre estas reglas de vivir en comunidad, y sin proprio, " que les diò Santiago, tom das de la comun, y general de los Apostoles les diò san Elpidio otrasparti->> culares, y debe creerie, porque como nos muestra la experiencia, no ay legislador tan provido, que co- 35 mençando a componer vna Republica, a la primera mano la dexe 35 perfecta, y acabada. No Pintor tan diestro, que con el primer pincel de xe la imagen con toda su hermoiura. El milmo Dios nos dixo el- , taverdad en la fabrica del Vniver-10, que siendo solo el que podia sa- 3? car devn rasgo, escrito, y margenado todo el volumen de los Cielos,quiso tardar. Adereçò el pa- 23 pelde elfirmamento en vno : Ba-, nole con luz en otro , que fue como vatirle, y darle lustre : En 3. otro hizo el Sol, y la Luna, que, urvieron de Signos, y de letras, nendo la Orthografia las Estre- 35 llas. Lo mismo fue en las plantas de la tierra, que en vno las produxo : Enotro los pezes , y >! animales, y a lo vitimo hizo al, hombre. Y lo que en todos eltos dias enseñava, fueron las difi- >2 cultadas de vn govierno. Dixolo Moyses en aquellas palabras: " Le 4 month D 2 with 1 1gi- sa

ores eredre

Atv

Hanu

12 1

0 4

Arga

ono,

riend

1000

s Hil

grad

trada

Pucc

опопо

ledad,

qui. Ce ha

Der.

toil

dela

Car.

bien,

00 4

tou

. Lo

Ro.

) ha.

es d

idado

0 h

ioral.

o los

o ! Cro-

uarlo

ando

001

nfer-

15-

iem-

Poca

noti-

ena-

tus.

1105

odo

s ca

icn.

Historia Secular, y Eclesiast.

03 Statur perfecti sunt Celi, & omnis Onustus corum. Perficionaronfe los , Ciclos , y diòseles toda hermofura, aquellas vozes : Igicur perfecti lat. Dan a entender, averle gastado fiempo, y que no puede darie todo por cumplido en vn instante, sino poco a poco. La hermosura de la Iglefia Catholica nos lo dize tambien, cuya perfeccien, y claridad, que le viene de la noticia, y clariand de los Mysterios, y verdades fobrenaturales, la ha ido recibiendo por sus tiempos, como tiene Fertuliano de Velandis Virginibus. Canisio, lib. 1. de B. Virg. cap. 7. s. quamquam, y Serlogo, antilo-3, quio 3. aisi aqui sobre las reglas, que Santiago dexò en la Iglefia de Toledo, escierto anidio San Elpi-,, dio otras, porquefue largo el tiem po de fu dignidad, ygovierno. Ycomo dize nuestro Padre S. Gregorio 34 Per increment a temporum creuit |cien .. tha Spiritualium Patrum, plus namque " Mayfes , quam Abraham: Plus Prophe-3 the gram Moyfes: plus Apoltol , quam Propheta. Que reglas serian estas, que San Elpidio iba sobre ponien-3º do a los Ministros de la Iglesia? Digo lo tercero, que fueron muchasde ellas, de las que avia guar-3, dado, y observavan en las comunidades de Indea, y Paleitina los habitadores del Carmelo; porque si èl era Monge Carmelita, criado en comunidad, cuya vida no la deshizo la venida de Christo, sino que antes la puso mas perfecta, yacredita-, da con los preceptos Evangelicos; en lo que tocava al govierno Economico de servir aDios, en comun, a, dandole alabanças, canticos, y Pfalmos: de donde lo tomaria elSanto, para perficionar su Izlesia, sino de ,, lo que el fe tenia, y fabia? Confirma esto ver, que San Marcos en Alexa-" dria al milmo tiempo, ordena fu 6. Iglesia de Monjes, y Religiosos Essenos, que assi llamayan tambien 33 a los Carmelitas; como lo tienen Filon, y San Geronimo: aquel en el libro de la vida contemplativa; elte o en los Escritores, Verbo Marcus, , donde se haze Filon testigo de vista de su modo de alabar à Dios,

juntos regularmente, con Pfal, mos. El vulgo, que como Prome! theo fe muda con diferentes formas, hara el juyzio diferere smas no los doctos, q conoce ter vno elinititutoMonastico, quanto a la subs. rancia, q las diferecias de colores. y habitos : Son ramas de vn arbol. accideres de vna esfencia, ymatizes de vna image. Desuerte, que la pri. 1 mera regularidad que huvo enTolea do, en mi opinio, se debe en parteal Orden Profetico del Carmelo. Y 5" no contento San Elpidio con allen. tarla en el Monasterio, que levanto cerca de el Tajo; diò muchas con[." tituciones suyas a la Santa Iglesia, de Toledo ? Y para no repetirlo muchas vezes, quedese dicho para" adelante, que lo mismo que sien. to de esta Iglesia, quanto a su regularidad; lo juzgo de las de Tarra." gona, Braga, Sevilla, Valencia, Palencia, Lugo, Astorga, Barcelon, Cartagena, y Iulio Briga; porque casi todos los Obispos, que pulo en ellas Santiago, afirman Liberato, y Luitprando, que fueron Carall melitas, acostumbrados avivir en, comunidad, criados con regla, y orden determinado, como feha-n llara en la quarta parte de la Poblacion Eclefiastica. Y ellos fueron las primeras piedras de su Iglela, Porque dechados, y exemplar avia de regular fusacciones, y govier-" no; fino por el que ellos teniana aprendido? Hasta el ir a Maytinesa media noche es cierro, que ordeno" en Toledo; porque lo mitmo teviava en las Iglesias de el Oriente. Leaie a Plino el fobrino, en la carta que" escriviò à Trajano, desde Bythin nia, en favor de los Christianos, de quien dize que tenian por costum." bre levantarie antes de la luz a can, tar Pialmos en alabança de IuDios. Y fiendo víado en aquellas par-" tes de el Oriente, no ay razon, para negarfe a las de España, dando por desatentos a sus Prelados." Lo mismo digo del vso de la Missa Apoltolica, donde Santiago tuvo tata parte, como puede verse en lan q trae Fracisco Turriano en sus col, tituciones Apostolicas, y D. Mauro

, Fer que os pid s, tro YE imagi uerfil fe hal cibo ( poco mira y que theca zar fu CORIO rarà la ha ten tos To repret Soleda ellos e Iglefia Seu, di del Pil Claufi uiò el pleyto quenci averlo de los efectos los qu digamo Religi tè en p la prec melo, mas ar fu P.S. melo c iu Rel preen y post antigu Iglefcas te insti tor, y l España zadoa conterv dad en

der el

nedict

ban fu

elfund

La Ca los del pidio, como Difcipulo de tal Macítro. Hasta agui el Padre Argaiz.

al.

ne h

1-10

no

nf.4

b(-),

es,

01,3

ri."

olen

cal

Yā"

n-n

ÓIC

n(-"

fran

rlo

ara"

en-

gu-

12.11

Pa-n

1112,

que"

ulo,

ra-

ar-n

cn,

, y

112-11

Po-

fia, "

viā er-"

iann

Sa

hò"

14-11

ea-

que"

hi-11

, de

m-"

can,,

OS.

31-11

on,

11-

09.11

sia n

90

lan

ōt.

02

,, tro. Hasta aqui el Padre Argaiz. Y antes de entrar à deshazer estas imaginaciones, no puedo dexar de aduerrir, que no ha reparado en lo que se ha metido, por tener aplauso, y recibo con los l'adres Carmelitas. Es poco provido de lo futuro, y solo ha mirado el Padre Argaiz à lo presente y que pongan sus obras en sus Bibliothecas, y se valgan dellas, para autorizar sus escritos, y flores de Santos, como lo han hecho. Algundia lo llo rarà la Religion Benedictina, fi aora ha tenido complacencia de ver en eftos Teatros Eclesiasticos la Cogulla, representando tantos Obispos, q en la Soledad Laureada seintroducen por ellos en el Teatro Monastico de las Iglesias de España. En la Iglesia de la Seu, de S. Salvador de Zaragoça, y la del Pilar, tienen buen exeplar. Las Claufulas de Dextro, y lo que escriuiò el Padre Murillo, ocalionaron los pleytos, que trageron tantas confequencias, y de tal calidad, que à no averlo templado la buena disposicion de los Catholicos Reyes, le temian etectos bien perjudiciales, además de los que le experimentaron. Y lino, digame el mas afecto defensor de la Religion Benedictina, aunque esta esteen pollelsion, por la inmemorial, de la precedencia, à la Religion del Car melo, y la Regla que observa tenga mas antigua aprobacion, que es la de iu P.San Benito; si la Orden del Carmelo dize, que no obstante todo, esto, lu Religiones mas antigua; que fiempreen parte ha estado en observancia, y policision fu antiguedad, con mas antigua aprobación, pues es la de las Iglesias Cathedrales; Apostolicamente instituida, introducida por S. Nestor, y los mas Obispos primitivos en España; y que aunque se han secularizado algunas Iglesias, muchas lo han confervado; y que intentan la antiguedad en propriedad: què podrà respeder el Padre Argaiz, ni los Padres Benedictinos, que le patrocinan, y aprue ban sus obras por escrito? No fue otro elfundamento de la Iglesia del Pilar. La Catedra estava en San Salvador, y los del Pilar cran Canonigos Regla-

res, nuevamente instituidos, pero alegaron, que tiempre le avia contervado alguna Cathedralidad; que antignamente, desde Santiago, y San Atanano, fue Cathedral fu Igletia, y los primeros Canonigos: que no avian de perder por la nueva institución, lo q tuvieron antiguamente, y en parte avian conservado; sus pruebas fueron Dextro, y Musillo, y ya se sabe lo que determinò la Sacra Rota. Añadanà esto, elque por lo que escriviò Trithemio en el libro de Laudibus Carmelitarum, dizen que su Religion es de Derecho Divino, las demas de derecho politivo; que es raiz, y origen de todos los demas Ordenes Religiolos; que San Basilio no sue Autot, sino reparador de los Monges en elPoto,y fue Monge Carmelitano; lo mifmo dizen de San Antonio; lo mismo de San Benito, que San Roman era Carmelita, y le dio el Habito à San Benito de Carmelitano; que primero fue Monge Eliota de San Antonio, despues Anachoreta en la cueba; y luego fundador de su Religion, y restituidor de la Occidental Disciplina Monastica. Todo lo qual procura fun dar Fray Felipe de la Santissima Trinidad en su Historia Carmelitana, agregando à Trithemio otros Autotores Benedictinos, que elcrivieron in este cuydado sus alabanças. Mirese si con lo que escrive el Padre Argaiz, y aprueva in Religion, se adelanta es- tamateria? Esto de passo para los Padres Benedictinos, patrocinadores de

Hauberto, y Argaiz. Pero yo por lo que toca à las Iglesias Cathedrales de España, principalmente à las de Toledo, y Palencia; de quien con mas especialidad habla el Padre Argaiz, ya dexo desvanecido el fundamento de las fundaciones por San Elpidio, y San Nestor. Y aora, para estas nuevas illaciones, ò imaginaciones, que le deducen de vnos lugares de Luitprando, y Libetato, que remite Argaiz al Tom, 4. de su Poblacion Ecteliastica. Se verà el S. siguie te, de que pueden los Padres Benedietmos tener patrocinio de fu caufaspor que le ajustara la verdad, que conuenenestos testimonios, por la realidad de lo que dizen, aun en el ptesupuesto que fueran Autores vendaderos, y que

Historia Secular, y Eclesiast.

San Elpidio, y San Nestor, huvieran venido à España, y fueran Obispos de estas Iglesias.

#### tio, the Cathe of Vu 12 cus, y les pei-

Ponense las clausulas de Luit pran dosen que funda el Padre Argaiz el Monacato de los Padres Carmelitas en las Iglesias de Españas y conuencese su falsedads y la del tal Monacato en ellas

TODAS Las imaginaciones, que el Padre Argaiz puso en el s. pre sente, se fundan, en que san Elpidio, y san Nestor, fuero Monges Carmelita nos: y esto se fuda en vnas autoridades de Luitprando, y despues saho acoadjuarlas Liberato; y assi es necessario examinar este fundamento, que es la raiz de todas; y convencido de fasso, quedandes vanecidas. Pondrelas a la letra primero en lutin, y luego en Castellano.

Dize, pues, Luitprando en los aduetsarios, num. 100, en la edicion de Tamayo, nu. 117, en la de Ramirez: junt qui putent (quod ego ereco) san tam Leu adiam monialem fuisse Ordinis Carmelitanis quem Monachi Carmelitani, ad sidem Christi conversi in Hispaniam intulerant. Ex quibus fuit san Elpidius primus Toletanus Presul a San Eto lacobo institutus.

Y en el num. 101. al 117. S.
Elpidius, quem S. lacobus prafecut
Toletanis Primum Pontificems Carmelita Monachus fuit, t) in prima
Petri concione conucrfus ad fidem;
cum focijs multis venit Hifpania,
et) Toleti fundauit Monasterium
Virginum, et) Monachorum: cobi
post fuit Agalliense, quod fuerat
B. Virgini sacrum, Monialium harum Matris

Y en el num. 170. al 193. Sem qui dicant ex Cherseneso Hispanie del atum corpus S. Elpidipre mi Toletani Episcopi dicti Confessoris (verum illevere martyr sum Marsiam Italia, inde vero Theodorico Metensium Episcopo tempore ecum hac scriberem, Metim del atum, cum alis scorporibus san Etis, anno 969.

Yenel numero 171.al 194.
Magna pars corum, qui dispession persecutione S. Stephaniad varias partes traieccerant, et ad Hispaniam plurimi venerant, eraila erant sex Monachis Moneis Carmeli, pradicationibus Christi, Apostolorum, ad sidem conuers, quibus Elpidius, focis Pontifus a S. l'acobo creati, et post Martin facti.

Y en el numero 256, al 263 S. Marcus Elpidius i ultanus S. le cobi discipulus i primus Epson Toletanus.

Num. 256. en Tamago, a
Ramirezmum. 286. Mihi prohibile est, st legitur in historijs Oritis (Ramirez et) legitin historijs Oritis (Ramirez et) legitin historijs bipidium, ac reliquos Episcopos, qui traxerat S. Iacobus in Hispania (en el de Ramirez: Quos constituit S. Iacobus in Hispania) ab ipsolucobo Baptizatos, fuisse de numi Carmelitarum (Ramirez de numi Carmelitarum (Ramirez de numi Carmelitarum (Ramirez de numi Regiones Monachatum introduzerunt. Istos vocat Eusebus, litaren). 2. cap. 3. Propherie Ordinis.

Bolvamos estas claufulas en Calle

A or o ja

lo b) ti

le 5 S. 5 de

3) O (c)

), ch dĉ V.

b, dr

,, O ,, (p ,, tir

», M Pc

en o av

o, pu era te

, de El

o, fu

sode solas

s, los

o lee

3, lo

a du

os do

70

### Dela Ciudad de Palencia. L.I. 43

Ay algunes, que juzzan, y yo lo creo, que Santa Leuerdia fue Mo-30 ja del Orden Carme Itano, el qual los Monges (armelitanos, conver-"tidos a la Fè de Chritto, avian in= s, troducido en España. De los quales fue S n Elpidio, initituido por Santiago, primer Obispo de Tole-,, do San Elpidio, à quien Santiago puto a los Toledanos por primer , Obiipo fue Monge Carmelita, y convertido à la Fe en el primer Ser monde San Pedro , vino con mu= ,, chos Compañeros à España, y fun= dò en Toledo vn Monasterio de Virgenes, y Monges, adonde del-, pues fue el Ag lliense, que avia estado confagrado à la B. Virgen, Ma b) dre deftas Monjas. Villam

Sem

I pa-

PTH

rfef.

fuir

teroa

po,00

Letim

lan-

194

perf

TUA.

tHi.

ailal

li, t

1/1,10

tifice

rtjid

263

S.la

Copu

) , (

roba

Oris.

135/6

5,91105

7.7714

titul

Color

imeti

e oil.

elitt

a 12

rodu.

, li

Caller

M

Ay algunos que dizen, que de la Chersoneso de España sue llevado el Cuerpo de San Espidio, primer, Obispo de Toledo dicho Confessor (pero el verdaderamente sue Maria de Italia; pero de alli à , Mets con otros Cuerpos Santos, Por Theodorico, Obispo de Mets,

"quando esto escrivo, año 9 9."

"Gran parte de los Disperios, que en la persecución de San Estevan avian passado a varias partes, y à Esta parte a vian venido muchissimos, era (ò cran) de los Monges del Mõ te Carmelo convertidos à la Fe, por las predicaciones de Christo, y de los Apostoles, entre los quales Estados a las estados del Monges Compaño.

Elpidio, y los Obispos Compañeros, que criò Santiago, y delpues , fueron Marryres.

s, San Marco Elpidio Iuliano, Difcipulo de Santiago, primer Obifpo so de Toledo, 1902 poingo i il 1000 po

Parami es probable, y se lee en las Historias del Oriente (Ramirez y y lei en las Historias) que Elpidio, y , los denias Obispos, que avia traido Santiago à las Españas (Ramirez lee, que constituy à Santiago en Es

s, pana) Baptizados por Santiago, fueron del numero de los Carmelitas (Ramírez), fueron del numero de 3, los Religiolos Carmelitas) que en

España, y por otras regiones, intro duxeron el Monacato. A estes llama Eusebio en el lib. 2. cap. 1. del Orden Prosetico. Esto Luispran-

tioqueno, ignorolas Tritemio, igbet

No puedo dexar de prevenir al Lector la variedad de el Codice de Luitprando de Tamayo, y el deRami rez de Prado, no folo en el mayor nu mero de claufulas deste, sino de la variedad de lecciones, y aunque Tamayo no dize dequien huvo à Luitprando; vno, y otro fallo por maño del P. Higuera. Del de Ramirez dizelo el milmo Don Lorenço Ramirez, que el texto del Chronicon, notas, y aduertarios. Todo estava de letra de Higuera.

vicado los inconvenient Luitprandi Chronicon beno omine inuintums t) doctifimi P. Hierony mide la Higuera scholijs ornacum eius demque aduer saria, omnisouero Higers manu exarataset c.y fue la original mano por donde se co munico atodos: y afsi dize Viuar en la censura destas obras: ae erat Luitprando gloria huius emodispulueris, & tinearum invicias que multos annos insigne tanti viri opus Chronolosicums to Dextriani(veitaloguar)complementum, in Fuldensis Bibliothice pluteis occulturunt, whi was cum Dextro Maximoque, delituerat , sed taxis Beneficio RR. PP. Thoma de Torralbaset) Hieronymi de la Hionerainde extractum (tamet fi ab Anno Dni. 1594 detractum dum ad tuas peruent manus so suralitteraria lucis restieuicur. I'm el S. 4. Cum tamen in forum's Patris Hieronymi simul cum Dextrosst) Maximo effet Luitprandi continuatios W. Yelmilmo Higuera, dize: Extibro vochico ex Bibliocheca ful tensi detracto, Vuor matiamque al latosexemptum of Chronicon set c Aviendo, pires, falido esta obra de ma no de el P. Geronimo Roman de la Higuera: Que canía hay 25 para que

primero le diesse con tantas clausulas menos, y contanta variedad, como de su colacionse puede ver? Y la que aqui pule es bastante, para descubrir, que le fueron formando por el Padre Higuera, como despues ponderare. Con que no puede estar libre de la solpecha de ser supuesto este Autor. La repeticion destas clausulas, en que 11empre va variando, y anadiendo; tabien infiere, que no eran fijas noticias: y fi las huviera leido en las Hiftorias, tuvieran vniformidad; pero viendo los inconvenientes, que avia en vnas; procurava enmendarlo en otras: y como lo iba pensando Higue ra, lo iba anotando, y falio conesta desproporcion, que se ha visto, y ponderarè; que no es menor argumento de lu suposicion.

Pero vamos a la realidad de las clausulas. Y lo primero tienen contra si à Dextro, que es de primera classe para el Padre Argaiz: y tambien tiene contra si à Hauberto, que suele ser para este Escritor sin de la guerra; por que omiten este Monacato Carmelitauo. Y con las circunstancias, que se ponderaràn, no vale el esugio mitero del argumento negativo. Dize Dextro al año 35. Que despues de la muerte de San Estevan Protomar-

auyentanmas de 1 sy. varones, que s'avian creido en Christo, predicando los Apostoles: vnos al Assa, y algunos vienen à Europa. De estos mas de 500 en vna nave de Chipre (Caro lee Cypro) que haze diferen te sentido, pues el vno dize, que la mave era de Chipre, y elotro, que

tir se levanta gran perfeccion en

Ierusalem: y en los confines, y se

vinieron de Chipre. Y en mi M.S.

està Cypro ) llegan al puerto de

Cartagena de España. Divertidos

por las Españas denuncian la Muer

te de Christo, y la Resurreccion,

, y llenan toda la Provincia, l'or todas partes, de maravillo fas, y inauditas nuevas. Destos Santiago eli-

y Pastores de las Ciudades Dudase y fitodos sueron Iudios: Y despues:

, Crio Sanriago otros Obispos, &c. Flpidio de Toledo, Nestor de Paviencia, &c. Todos estos son de los

Profugos Cauta hor sogue H

Aqui Dextro, corriententente confiesta, que no sabe, sisan Elpi dio, y San Neftor eran Hebreos, Nin ma en la voca Monges Carm; litanos Pues de donde huvo la noticia Luis prando? De dextro dizen, que ettuvo en Toledo, y rebolviò sus Archivos, y por esso supo tanto de las cosas de España. Pues como no hallò estas no ticias? Debiò despues Luitprando le ner mejor vista, y avia otros Archi, uos. Ágreguemos à esto lo que dize Hauberto, que sigue à Dextro, y algu nas vezes le corrige. Dize Hauberto: Muerto Estevan en la segunda perfecució Hierofolimitana, muchos, " que creyeron en Christo, vinierona, España, y dixeronà los Españoles, milagros maravillolos, y la muerte, de N.S. Iefu-Christo: pone luego los Obispos, que Dextro, y San Elpidio, San Neftor, y no dize que fueronde los Profugos, ni Carmelitanos. Diza elcrivia el año 919. Pues como tampoco tuvo esta noticia, y la tuvo Lui prando el ano 986. ? Mucho labe Luitprando, Heodorico

Parece, que se le ofrecia este argumento al Autor de los Adversarios de Luitprando, que tanto andava modificando las claciulas; sin quietas en clias. Y assi dixo, que lo avia leido en las Historias del Oriente.

Peroque Historias son estas ! Por que la Iglesia Romana no dudo las kyo,quando dixo,que no avia filoconocido este orden Carmelitano en Europa halta los tiempos de Honorio III. y en ellas no podrian faltarelras noticias, y quando las huviera, lis exhibieran los Padres Carmelitas, 1 assi en la segunda copia de Ramites cl Padre Higuera , no dixo que lo avialeido Luitprando en las Hiltoris del Oriente, sino en Historias, indennitamente; porque reconoció, que las del Oriente no le avia de hallat, Pero estas Historias indefinitas sono los espacios imaginarios, y sino exubanse. Han salido el Chronicon Alexandrino, los Annales del Patriara Entychio, y otros Autores, queelta en la Historia Bizantina, y en las Bibliothecas, que andan præ manibus! no ay elta notici i Ignoròla Iuan Hic rotolimitano, ignoròla Iosepho An tioqueno, ignoròlas Tritemio, igno.

tan2 lib. elto hab. ligic la fon Car men gael pana te a las H tasci tadas dame Euse bone tico quier Eule ante res al discip per/e

igno

que

per [i] troche ceret Jero/ 70 50€ que p Carm discip cran ( los Pr lita, v accide chos, gracia piritu del dic nacio los re ros, h vale 1 Necdi precai

ficiets catus geliun

ignorolas Palionodoro, y todos los que escrivieronta Historia Carmelitana. Especialmente Palionodoro, lib. 2. cap. 2. refiere algunos ; pero de estos, que quieren traer a España, no habla palabra aunque aplico a fuReligion, los primeros predicadores de la Fè, en Francia, y orras partes, que fon los Achiles de el Monachato Carmelitano, y lu antiguedad; y final mente no ay fino Luitprando que diga elta venida de los Carmelitas a Efpaña, y su comprobador, nucuamente aparecido, Liberato, que no leyo las Historias de el Oriente. Conque el tas claufulas de Luitprando son invent tadas por el Padre Higuera; y fin fundamento en la Historia. El lugar de Eusebio, como advirtio Francisco bonespei , no dize de el Orden Profetico, fino absolutamente Profetas, quiere fealo mismo. Pero no habla Eusevio de España, ni de los dispersos, ances los dittingue : Er compluresali) pracipue Anthiochia, quibus discipuli, dum Stephanum Iudai persequebantur, varis locis dispersi predicassentiet Ecclesia Ann tiochena, atque in dies magis cresceret: (t) per multi Propheta ab Ierofolimis profecti, illic eo tempo re werfarentur, &/c. De fuerte, que por Profetas no se entienden los Carmelitas, pues los distingue de los discipulos Dispersos, que estos dizen eran Carmelitas, Agabo era vno de los Profetas, que quieren sea Carme lita, y aunque se admita el serlo, era accidente, porque huno otros muchos, que no lo fueron. Esta fue vna gracia, que entonces comunicò el E1piritu Santo a muchos, aun despues del diade Pentecostès. PorqueS. Ig-. nacio en la epist. a los Philadelphos los refiere despues de los Presbiteros, haziendo memoria de los que se vale para que pidan su salvacion. 2103 Necdum enim perfectus sum, sed effàn precationeltra ad Deum, me per-Bificiet sue id consequarsad quod vo-Hic. catus (um. Confugiens ad Evangelium, tanquam ad Carne Chriz 110.

PAIC

lpi.

110

105.

lita

UVO

105,

sde

3 no

O te

chi.

dize

algu

, 37

14,,

25 ,

te u

3 10

10,9

in de

lizen

tam-

Lait

Tabe

rgu-

arios

mo-

tarle

cido

Por

sic-

) 00-

o en

ono-

Ich-

,128

IS. Y

11FCZ

ie lo

OFIRS

defi-

10 cm

Hat.

inde

xhi-

Ale-

101

Stist ad Apollolossvelut ad Licie Ga Presbicerorum Callegium, Praphotas etiam diligo squi Christum anuntiquerintsett eufdem Spiritus participes fuer we comessed Apoltolift/c. Y fon los que dixo S. Pabload ephelios: quo dam autem Prophetas:y fon del nuevo testamento. No por razon de instituto, ò Congregacion, sino por donde el Etpiritu Santo, comunicado en el tiempo de la Ley de Gracia para vtilidad de la Iglelia. Tan diferente del inflituto Carmelitano elle grado, como se ve en Estio sobre el ca. 14 de la epist. 1 and Chorintios. Pues Philipo, que era calado, le tuno. Y entre otras colas era su ministerio, como dize Santo Thomas ad eph. explicar las prophecias antiguas. No como Doctores,imo como quien tenia espiritu de prophecia, conocido por otras cofas que profetizauan. De eitos fueron lo s que dize fan Ignacio, y pareceferian de los que rehere Eusevio, que fueron delde Ieruialena Antiochia, y afsi fon cofa muy distinta de los habitadores del Carmelo estos Profetas; y no eran congregacion regular, sino participes de la gracia gratis data de Profetizar. Y totalmente distintos de los Disperlos en la perfecucion de san Estevan, que quieren fuessen Carmelitas, Conque la claufula de Luiprando, que se tomo de la version de Rusino, queda defvanecida, y se conoce, que por ella tue inventada; pero con infelicidad, pues se sabe la verdad, por el texto del mismo Eusevio Cesariense, en su original. Y en la vertion nueua de Viguero. Tambien liguio la vertionerra da Paleonodoro, de que tratare en otro lugar Tambien esmuy de notar la diferencia de poner en vn codice Los Obispos que aura traido Santiago a España, y en otro que cons tituyoen España. Enel primero, tirò Luitprando a hazer a todos Carmelitas; y en el segundo a san Elpidio, y lus companeros, en que le ve titu. beaba, y tanto fundamento ay para lovno, como para lo otro, por los testimonios referidos el la sentiam ce

I-listoria Secular, y Eclesiast:

Pero aun el lugar de Destro, de quien fue glosa el de Luitprando, tambien estallo. Porque en el lugar de los actos Apostolicos, cap. 11.1efiala San Lucas, los fitios, adonde pararon los de la Dispersion, que fue hastaPhenizia, Chipre, y Anthiochia; Et illi quidem, qui dis perfi fuerant atribulatione, que facta fucrat sub Stephano, per ambulauerunt v (que phoenitiams t) cy prum, t) Antiochiam, nemini loquentes were bum, nisi solis iudais, vease Lorino fobre este lugar, que dà la razon de la estancia en Chipre, que es media entre Phenicia, y Anthiochia. A no Sv

Diran los defensores de Destro, que desde Chypre vinieron a España; y previno este argumento el que les compuso applicado a para la paración de la compuso applicado a paración de la compusión de la

Mas luego se ofrece el preguntar que de donde supo Destro trecientos anos cali despues, lo que callo San Liu cas, y hasta in tiempo no se halla en otro escritor? No era para que le patlasse en silencio esta partida, pues era demas de quinientos hombres, y con ducia para lo que alli SanLucas escriuia. Mas fuerça debe hazer el filencio de vn escritor canonico en materia de tanto pesosque la asirmativa de vn escritor, que se tiene por fabuleso, aunque el filencio de San Lucas fe quiera llamar argumento negativo, que no lo es, pues se valen los PP. del fileciode la escritura muchas vezes. Y quando no lo dixera San Lucas; parece increible, no lo escriuielle otro escritor de aquel tiempo: y ii le huvo; mucho fue se le escapase a Palionodoro, que para eferiuir tu libro de la antiguedad de los Eremitas de el Monte Carmelo; ni dexò Historias de el Oriente, ni del Occidente, ni con geturas fundadas en ellas, y no hallo la venida de citos Christianos, ò Eremitas Carmelitanos a España. Pues adonde lo hallo Destro, que no sue tes tigo de villa? Lo mas que dixo Pales niodoro, lib. 2 ca. 2. despues de auer referido cinco Predicadores, y funda dores de Iglesias, Silas, Marcial, Satur nino, Fronton, Nathanael, ò Vrsici-, no; fue anadir: y otros muchos Car , melitas discipulos de san Iuan, cu-

s, yos nombres estàn en el libro de , la vida. Pero no hallo, ni dixo la venida a España. Deque se sigue, que de la claufula de fan Lucas, y cita pro posicion indefinita de Paleniodoro, le fundaron estas claufulas de Destro, y Luitprando, voluntariamente, y co infelizidad, pues se ha descubierto su falsedad, y ficcion. Las consequencia que de esta venida de estos quinientos Chritianos a España se infiere; son per judizialissimas a lo que toda España con aprobacion de la Iglesia Roma. na confiella; que es, que Santiago fue el primero, que nos predico la Fè. Y no sè como los que se precian de tan zelosos de la gloria de España, y que Santiagofue in primer Predicador, no han reparado en esto? Y ciegosco la passion de la gloria, que ofrecen estos Chronicones a España; admitta este perjuizio tan notable? Yo por tal le tengo, valga lo que valiere mi juizio. Diran, que solo contaron la muer te, y refutreccion de Christo, y quando mucho, como dize Hauberto, algu nos escelentes milagros, por lo qual, previniendo este argumento, diso Deltro, en la claufula inmediata; que les Españoles, principalmente los, ludios, embiaron Legados a los Apostoles, paraque quanto antes " viniesse alguno de ellos que les en-señasse con mas verdad, y mas ple-" namente, de las cofas que les aujan n referido de Christo.

Peroesto escontra el comunica fir de los PP.que dizen, que estos Dil persos predicauan, y convertian; y lo indica san Lucas, quando dize: No mini loquentes verbum, nifi folis luden, que habla de la predicación de la le de Christo, no de solo la relacion definuda de los hechos. Y el frutole declaran los PP. refiere Caro, a Eule V10, lib. 2.cap. 1. Immo starim pa cosssimul ac dispersio factaestspal sim, etiam per omnium gentilium populos, profusius effundebatur de uma dignario.S. Athanasio homili de semente : Sed enim ita dispersi ut seminatores profecto frument effects sunt ad panem super cale Item: whiner umque or bem pet

green test of the Dij ome tion um fundo de el rany bres do,h

que 1

fiae.

las de

dize

chia.

lugar fos a l drigo cofoi tolice licas, los A ron. Y ron, c Santia

dicade

deral

quinie melita Luitp mente tedos Quana chos, j como guera, tro, qu de Dei

, zo I que , de k

,, feo;

", ron,

### Dela Ciudad de Palencia. L.I.

grantes verifica doctrina vircutes efficationque seminarent. S: Gregorio Niseno, hablando de este caso: binc in orbem terrarum Discipuli currere caperunt , boc omnes in partes fermonis divulgationis initium ; (t) alij alio gentium per orbem terrarum dispersi Sunt , undique per Mysteriorum Doctrinam diabolum exurbantes: Esto eralo que hazian los Dispersos de esta persecución, conque si huvie= ranvenido à España quinientos hombres,era preciso, moralmente hablan do huvieilen hecho gran fruto, antes que viniesseel Apottol Santiago; y af fi a el los se les deuia la Fe, como en las demas partes adonde estuuieron; y dize San Lucas sucediò en Antio-

de

la

ue

01

0,

:0,

cō

fu

cia

tos

per

ina

024

tue

Y

tan

que

01;

SCO

cen

iten

tal

111-

nucr

ian-

algu

mal,

dixo

que

25 11

38

25 11

1- ,,

111 12

1 sen

s Dil

410

Ne-

udeis,

la Fè

(CION

itole

ule

i per

pala

trum

r di

111414

781/11

nenti

Ce to

perc grati

Y aunque parece coadjuuan estos lugares a la venida de estos Dispersoa España, y para esto les trae Rodrigo Caro; pero se deben entender, coforme a la letra de los actos Apostolicos, y como locuciones hyperbo licas, y siguiendo despues el orden de los Apostoles, en las partes que llegaron. Y sillegaron a España, predicaron, conque preuinieron al Apostol Santiago, y no es nuestro primer Predicador, y Padre de la Fè, si es verdadera la elausula de Destro.

Tambien es mucho numero el de quinientos para ser todos Moges Car melitanos. Por esso no puso numero Luitprando, y dixo multi, indifinitamente: Quando se duda en Destro, si tedos son Iudios? Son quinientos. Quando son Carmelitanos; son muchos, y no tienen numero. Reparele, como iba Luitprando, ò el Pagre Higuera, reparando las claufulas de Deftro, que es argumento de la ficcion de Destro, y de Luitprando, dize el re ,, zo Romano, que muchos varones, que infiftieron en los vestigios de », de los Santos Profetas, Elias, y Eli , leo; y que San uan Bautifta los tenia dispuestos para la venida de » Christo; el dia de Petecostès, creye " ron, y bolvieron al Monte Carme-

,, lo, y edificaron oratorio a la Vir-,, gen. Pero que baxallen a lerufalen, parafer Dispersos, no lo hallaron autentico, pues lo omitieron en el rezo: Y no era gloria, para omitida, fifuera cierta, ò probable; pues como fue de estos San Elpidio, que vino con mu chos companeros a España? y porque no le le arguya de que no pudieron fer quinientos Carmelitanos en esta primera concion, por lo que dize el texto de San Lucas, que los mil y quinientos que le convirtieron eran de todas las Regiones del Mundo, y mas con lo que advirtio Tertuliano, cap.7. aduer fos ludæos, que lo entien de assi;sale Luitprando con otra clau iula diziendo, que la mayor par-,, te de los de la dispersion, era de los,, del Monte Carmelo, conuertidos,, por las predicaciones de Christo,, y los Apostoles, para falvar lo que ,; le le podia objetar; tomolle de Palemodoro, que dize en el lib. 2. cap. 1. que aquellos Varones Religiosos, que habitavan en Ierutalen, erande diuer los Colegios de Carmelitas, que baxaron a lerufalen al dia fritiuo de Pen tecostès: pero mas meatengo a Tertullaho, que dize eran de todas las Re giones del Mundo, y no estauan en ro das las Regiones del mundo los Carmelitanos:por mas que les distribuya Palionodoro, entre obleruantes here. ditarios, y imitadores por el Mundo en el lib.1.cap.2. Valiose de esto el que compuso a Luitprando: pero no repara, que de quinze mil varones, no podia fer la mayor parte de Carmelitanos; pues han de fer cafrocho mily aunque le alsignen los Concentos, que trae Fray Phelipe de la Santissima Trinidad en su Historia del Carmelo, no pueden hazer tan gran numero.

Y hago vn Argumento calculatorio, Fr. Felipe de la Santissima Trinidad prueba en el lib. 3. cap. de la Historia citada, que la mayor parte del Orden Carmelitano se consirtiò en el dia de Pentecostès. Luego aunque sueran todos los mil y quinientos que se convirtieron, y se junten los que quedaron, no pueden ser la mayor parte de los quinze mil, pues esta ha de ser cassocho mil. Y la otra no puede hazer seis. Atta discultad

DIC-

tiene elprobarlo, que impossibilidad lo segundo, y mas diziendo Palionodoro, lib. 2. cap. 2. que en los principios de la Fe, sueron poquissimos los Monges, aunque muy perfectos. Contentemonos con lo que dize el Brevia rio Romano, que sueron muchos los que se convirtieron, y que se bolvieron al Carmelo. No les procuremos traer a España, pues hasta el tiempo de Honorio III. se ignoró el Orden en Europa, y reconozcanse por fabulosas las clausulas de Destro, y Luitprando; pues tienen tantas impropiedades, y repugnancias, como se han

visto.

No es de pequeña admiracion, el que dize Luitprando, que Santiago Bautizo a estos Obispos, San Elpidio, San Nestor, &c. No dize iten Ieruialen, si en España: En España tiene ininconueniente el dezirlo. Porque auie dose convertido San Elpidio a la primera predicacion del Apostol S. Pedro, en el dia de Pentecostès; S. Nestor, y los demas, por lo menos en los figuientes; como auian de estar tanto tiempo fin recibir el Bautismo? Antes es de Fè que se Bautizaron los que se convirtieron entonces; pues dize San Lucas: Qui ergo recepcrunt sermonem eias, Baptizati sunt, & apposite sunt in illa die anima circiter tria milia. Si se Bautizaron en Ierufalen, como es pre ciso; de que Libro de Bautismo saco Luiprando la Fè, para faber, que les Bautizo Santiago. De ninguno destos tres mil se sabe quien los Bautizò; y lo hallò Luitprando, de los que vinie ron a España? No dudo Bautizaron los Apostoles, y Discipulos. Y Paliono doro, lib. 2. cap. 1. dize, que los Apoftoles Bautizaron a los Carmelitas: Pero dudo que los Apostoles tubiessen alli Notarios, que escriviessen los que cada vno Bautizaua; y que no aujendo estos escritos mencionados en Autor alguno; el año de 956, los hallasse Luitprando. Todo esto es ridiculo.

La masfacil de connencer de falfa, es la clausula de Luitprando, en que habla de la Translacion de S. Elpidio, desde Chersoneso de España, a Marsia de Italia, y despues a Mets, por su Obispo Theodorico.

Parece estana preniendo los telli. monios, conque probamos, que el San Elpidio, de quien haze mencion el Martirologio a quatro de Março, fue de la Chersoneso Thaurica; y por los años de trecientos adelanre, conque se conuencia la falsedad de toda in fabrica; y balco otro San Elpidio el Padre Higuera en Marsia de Italia. Pero como descubrimos aquelli falsedad, tambien esta. Consta de la vida de Theodorico, Obispo de Mets. que escrivió Sigisberto Gemblacen. fe, como el milmo testifica al fin defin Chronicon, Reconocenla los Sam. marthanosen la vidade este Obison Ferrando disquisitione reliquiana pag. 213. dize puesen el año 969. en vnas ediciones; ano 970. en la edició de Auberto Myreo: Theodoricus Metenfin Episcop-imperatorisfan guine, dilectione, ac familiaritate cæteris deninctior, dum in Italia expeditione per triennium Suba militaret multa corpora, to pie nora Sanctorum, de diuersistalu locis squocum que potuit mode collegit. Primum a Marsia S. Elp dium Confessorem, cuius socium Eutychium ipse imperator im substulcrat. Ya tenemos testimo nio cierto de la Traslacion de San Epidio, desde Marsia de Italia, a Met. Pero que S. Elpidio es este? Dizeta copañero de S. Eutychio Obilpodi go no fue este San Elpidio el quett no por compañeros a S. Nestor, & pues entre ellos no ay San Eutieno. Dicha fae no aver hallado este telli monio; que no le faltara Igleia ent pana a San Eutychio, como a los de màs. Y serà mucho, que no quera que fuesses au Eutychio el Discipui de San Iuan Evangelista, que trae Du tro, a Tela, y Argaiz a Santoyo, y le passen a Marsia con San Elpidio, p ra concordar a Luitprando; perom podran:porque aun mas claridado da Don Fernando Vghello en fullilia Sacra, tom. 1. col. 925. donded ze en los Obispos de Marsia, quel

, Pa

, ro

, lic

,, do

, de

aquel

Elpid

berto

San C

Maxi

llo,co

go no

ladad

Dext.

paña,

ier tr

paña:

cia cc

deduc

confil

el Ob

cione

les ni

notic

que 1

no pi

969.

fula

Sigist

Higu

969.

form

Cron

degt

la tra

Luit

pore

tiem

que c

digat

quier

cion

Mon

Igno.

prane

en Bi

mas

Dios

litan

los C

Luit

lo fu

ZC:q

rolo

ning

meli

Dix

,, parando feaquella Iglefia, fe halla-,, ron debaxo del Altar mayor las Re ", liquias de los Santos, Vivio, Placia ,, do, Eutichio, y otros compañeros ,, de san Cesidio. No ay duda, que en aquella palabra Compañeros, entre fan Elpidio, y mas con el lugar de Sigifberto, que dize lo fue de lan Eutichio. San Celidio fue hijo del Emperador Maximino, como alli prueba Vgthello, con testimonios autenticos. Luego no pudo ser este san Elpidio trasladado de Marsia de Italia, el que dize Dextro padeciò en Chersoneso de España, en tiempo de Neron; y menos ier trasladado de Chersoneso de España aMarsia de Italia. La consequencia consta de la cronologia, con mas deducientos años de distancia. Aun se confirma mas; porque Iuan Chenu, en el Obispado de Mets, pone esta traslaeionel ano de 984. fino ay yerro en les numeros. Luego no pudo tener noticia Luitprando el año 969. y aun que sea el año 970. la traslacion no pudo tenerla Luitprando el año 969. Yes el caso, que esta claufula se formò de el Cronicon de Sigisberto, que corria en tiempo de Higuera, y como en èl està el año de 969.pusola assi. Como otras, que se formaron de los yerros que ay en los Cronicones de impressiones antiguas, de q tratò en otra parte: Siendo, pues, la traslacion el año de 970. es falso Luitprando, y formada su clausula por el codice errado, que corria en tiempo del Padre Higuera; y al modo que esta clausula son las demas. Y sino diganos, quien son los que dizen, y a quien cree Luitprando de la fundacion del Conuento de Monges, y Monjas Carmelitanas en Toledo? Ignorolo Dextro, y lo supo Luitprando? Ni se halla en Historias, ni en Breviarios. El Palentino es quien mas dize, que fue Virgen dedicada a Dios, pero que fuesse Monja Carmelitana, nadie lo dize. No lo supieron los Obispos, que vivian en tiempo de Luitprando en Toledo, y Luitprando lo supo? El rezo de santa Leocadia di ze:quese sacò de Breviarios, Martirologios, y Historias antiguas, y en ninguna se halla su Monachato Carmelitano. Pues quien es quien lo dize? Dixolo el Padre Higuera, y dixeron-

11.

2 0

100

CO.

POL

On.

Oda

idio

Ita.

ielli

cla

lets,

cen-

defu

iam.

offic

aria,

o. en dició

Fleus

ap-

tates

alica

Subor

pig.

9 001

Elpi-

) CIUM

imo-

anE.

Mets,

ze tu

00:11

netu-

1,80

jehio.

tell-

i en E

os de.

neru.

cipun

ac Dei

, y m

lio, Pl

erom

ad not

in lit

ided.

uch.

lo todos los que despues del creyeron sus ficciones. De estos habla el Pseu-

do Luitprando.

En buen parage quedan los fundamentos, para introducir el Monachato de los Carmelitas en las Iglesias Catedrales de España. Pues lo primero probamos, que san Elpidio, y san Nestor, ni fueron por el Siglo primero, ni fueron Obispos de España: y aora los testimonios, conque quieren introducir fueron Monges Carmelitanos, se ha probado sertalsos, y solo queda por verdadero, y fixo el testimo nio del Breviario Romano, en que dize, que se convirtieron los Carmelitas el dia de Pentecostes, y se bolvieron al Monte Carmelo, y edificaron Oratorio a la Madre de Dios, y Señora nuestra, y que fue ignorado, y no conocido este Orden en España, hasta los tiempos de Honorio Tercero. Luego la introducion de Monges Carmelitas en las Iglesias de España. que el Padre Argaiz pretendiò introducir, es imaginaria, y fin fundamen-

Parte de lo aqui referido, dixe al Padre Francisco Bonæ Spei, el año 1673. en Madrid, que auia probado la sucession del Monachato de Elias en su armamentario Carmelitano, num. 77. 83. 84. 153. 856. y 881. condoliòse de auer vsado de estos testimonios. Espero ver su retratacion en otro escrito, por lo menos en quanto a vsar de Luitprando, para co

firmar fu fentencia, que en lo demas flempre abundarà en f fentido.



E

#### la rodos los que defones del encycuon fus ficciones. IIV. . ¿bbis el Picu-

Admitiendosque San Elpidio fuefse Obispo de Toledos y San Nestor de Palenciaste) c. y que suessen Monjes Carmelitanos s no
prueba el Padre Argaiz que introduxeron el Monachato Carmelitano en sus Iglesias de España s y examinanse todas sus
clausulas. Dizese la probabilidads de que los Clerigos Apostolicos no eran Religiosos so Monjes en la primitiva Iglesia.

Imos en los §§. precedentes, que ni San Elpidio, ni San Neitor estuvieron en España, ni fueron Obispos de las Iglesias, que les acomo dan: parece tambien, que no fueron Monjes Carmelitanos: pero quiero admitirlo por gracia de la disputa; y con todo esso probarè, que no se insie re de todo lo que trae el P. Argaiz; que introduxeron el Monachato Carmelitano, en nuestras Iglesias Cathedrales; irè discurriendo por todas sus proposiciones, por su orden.

Dize, que San Nestor siguiò el mismo orden, que S. Elpidio. Y este sen señalar el govierno de la Cathedral de Toledo, y sus Ministros, que

", fueron las piedras viuas de aquel , venerable Cabildo, y nobilitsimo, fu modo de vivir, fus ordenes, y

", costumbres; no quisiera faltar a la , verdad que desco, ni quedando cor to, ni excediendo.

Estees inuy buen proposito, veamos si lo cumple; si lo yerra no serà falta de voluntad; sino por falta de noticias de la Historia Eclesiastica. Aña-

cias de la Historia Eclesiastica. Añade: Doze compañeros le señalò el "Apostol, que sueron los primeros, que hizieron cuerpo de Cabildo. Y aunque no lo hevisto escrito, guio-"me por las acciones de S. Pedro, q

,, doze iba feñalando fiempre en com pañia de los Obilpos, que confagra ya,y feñalava en las Cindades. Lea-

fe a S. Clemente su discipulo en la recognicione, lib. 3. y 6 sverate, que en Tripoli, y Cesarea hizo esto. Có doze principales Discipulos seña, lan al Apostol Santiago los Auto., res que tratan de su vida, mientras andava por España. Vease al P. Calixto Segundo, alegado de D. Mau., ro Gastela. Y lo que yo digo en la Població Eclesiastica de España, Lo mismo juzgo q hizo S. Elpidio, & C.

Lo primero, se contradize el P. de gaiz: porque si Santiago le senalo as Elpidio doze companeros; como de en la conclusion; lo mismo juzgo que hizo S. Elpidio? Porque no auja ser, sino lo mismo hizo Santiago en Iglesia de Toledo, adonde puso as

Lo fegundo, no era mala esta con

Elpidio.

jetura, fi fueran cierras las premila de donde la infiere. Y si huviera aquel tiempo numero de fieles ; pu constituir en la Santa Iglesia de Tok do, y en las dernas Iglefias de Espain el numero de doze, en cada vna:lo que convirtio Santiago, no fueronm chos: Nuestras lecciones en los San tos de Espana, y en el cuerpo del Bro viario, dizen: Mox in H fpuniam profe Etus, ibi al quos ad Christianam conve tit. Pues poniendo con Dextro tam numero de Iglefias Cathedrales in ania de dezir aliquos, fino plurimi, Los 500 que introducen auer venia de Chiprejademas de ser imagination como he probado, no dize estos Conicones, què (e hizier on? Parece ;qui se desaparecieron en haziendo lute lacion, pues aun no les dan el oficion Predicadores. Pudieran auerles repu tido en Iglefias, y Conventos: Not repararon: haranlo en otros Coroncones, que alsi han hecho de todasla advertencias, y argumentos ;Porto le advirtio contra Dextro, faliciol los adversarios de Luitprando, y lui no: Por loque fe dixo contra entos ialio Hauberto, Por lo que se dixoco tra este, salio Liberato. Y cstan preve nidas mas claufulas de Hauberto d Embrion, para latisfazer a lo que f arguye. Elpero vna claufula, q dig que de los 500, que vinieron de Chi pre le repartiero por las Iglelias la tedrales , y por algunos Concento que están ya infinuados.

falle res, del: ver: veri Ped deC bite yat den para Dia trai. que Elea Cle lasy pani fe fo y en fiem hijo .la; b rias tas, que vest cfpe dro: dad llae S.Pt emb rea Dia -viel nere doc pos el li mat poli Yh junt bier. min que tros

los

nos.

doze

fia d

mos

yo;

gun

les,

### Dela Ciudad de Palencia! L.I.

de escusar los Disconos, que dize san Pedro, del numero de Canonigos, y restringirlo solo a los Presbiteros.

Lo tercero, los presupuestos son fallos; porque reconociendo los lugares, que el P. Argaiz trae, en el lib. 3. de las recogniciones de S. Clemete, se verà, que esta no era costumbre vniversal de los Apostoles; porque alli S. Pedro ordenò a Zaqueo por Obispo de Cefarea. Y luego ordeno doze Pref biteros, y quatro Diaconos, conque ya fon 16.Y como negaremos, q ordeno Ministros de las demas Ordenes. para q ayudassen a los Presbiteros, y Diaconos ? Supone alli, que S. Pedro traia en su compañia doze, q son Zaqueo, Sophonias, Ioseph, Micheas, Eleazaro, Phinees, Lazaro, Elifeo, Clemente, Nicodemus, Nizetas, Aqui la; y para continuar con fus doze copañeros, dixo, que en lugar de Zaqueo se softituyeste Benjamin, hijo de Sabà; y en lugar de Clemente, que dixo, que siempre estuviese con el, a Ananias hijo de Saphira, y por Nizeras, y Aqui la; Rubelo hijo de Zaqueo, y aZacha rias; separò para sea Clemente, Nizetas, y Aquila, y embiò a los doze, para que fuellena las gentes a borrar los vestigios de Simon Mago; y que los especulassen, y diessen cuenta a S. Pedro, enseñando a los Gentiles la verdad Evangelica. Esto es lo que se ha-.lla en el lib. 3. de las recogniciones. A S. Pedro, co doze Discipulos. Despues embia los doze a predicar. En Cefarea pone doze Presbiteros, y quatro Diaconos. Y parece configuiente huviesse mas Ministros. Pues mal se infiere de aqui, que S. Pedro iba señalan do doze, que acompañassen los Obispos. Es mal calculita el P. Argaiz. En el lib. 6.8. Clementeno habla de esta materia. En el 7.al fin, dize: gen Tripolis constituy ò por Obispo a Maro. Y luego ordeno doze Presbiteros, y Juntamente Diaconos instituyò tambienel ordende las viudas, y dispuso ministerios para toda la Iglesia, con que le confirma, que tambien puso otros Ministros en Cesarea, además de los doze Presbiteros, y quatro Diaco nos. Y assi aqui tambien ay mas que doze, y todos eran Clero de la Iglesia de Tripolis: sir de lo que aora vemos schaze conjetura a lo primitivo;en algunas Iglesias Catedrales, se gunla disposicion del Concilio Trid. ay Canongias Presbiterales, Diacona les,y Subdiaconales. Y no ay por don

Los Discipulos, y copaneros, que estos Cronicones senalan a Santiago, no fon doze, fino catorze, como ya repararon los continuadores de Bolando:y aun muchos mas nombra Dextro; pues dize: Tambien lleva muchos Dicipulos a España, los princi pales, por lo menos doze: conviene 33 a saber, Obispos, Basilio, Pio, Athanafio, Maximo, Chrisogono: Presbi teros, Theodoro, Cecilio, Theli- 33 phonte, Iscio, Calocero, Lectores Torquato, Exorcista y ; Segundo, Indalecio, y Eufrasio Ostiarios: Y >> en verdad que el P. Higuera, citando a Dextro, para probar la venida de Santiago a España, en la Historia de I oledo, dize: Quetracria su Prefte, y Diacono, como los demas Apostoles: de que consta, que la clausula de los tales co paneros, referida, no estava entonces formada y contra los que admiten a Iuliano, y el P. Argaiz, antes tenemos tellimonio de que no diò Santiago a S. Elpidio doze companeros, fino vn Arcipreste, y va Arcediano, que viene con lo que acaba de dezir elP. Higuera del Preste, y Diacono que traian los Apostoles, conque se ve es obra de su mano: Dize el texto de Iuliano en el Cronicon, ano 36, al num. 5. Vt traditio constant, o ab Apostolorum bucusque ducta temporibus, multerum, etiam vecerum, Torquati, Thefif intis, Honorati, Me lantij, Dextri, M. Maximi, Ifidori, Bede, aliorumque testimonijo, anno Domini 36. fatis bunonitica caufa, S. Apostolus, Zebedel filius, Hispanias adist. Vrbes omnes eius luftrat, Toleti primam fedem colocat: Metropoles diftinguit Hispali , Braccara, Iria, Cafaraugusta, Barcinone, Tarraco= ne, Cartagine, Afturica, Toletique, primo s Ep sopos contituit : Cum quibus Archipresbiceros, & Archidiaconos constitutos reliquis. Vè aqui, que a cada Obispo dà Iu Arcipreste, y Arcediano, no señala doze Canonigos a cada vno, ni en Toledo. Esta es la composicion imaginaria de Iuliano. Conque cessa la imaginaria del Padre Argaiz, que no reparò elte lugar, ò le omitiò de sciudado, para ir adelante con fu imaginacion. Locierto, que hazian los Apostoles, y los varones Apostolicos, es lo que dize S. Epiphanio, lib 3 contra Hereges

Co,

las

to.

n la

P.At lò as

10 diz goqu tuisa

en!

a con

milas era u ; pan Tole

ipana, a:Lo

s Sanel Broproponou-

es joi

venido nario Gro-

iu releiode

Note noni-

dasla ir lo i

r Iulia effos,

xocò teveto a

ue fe diga, Chi-

intos

To

EZ

CI

en la 75 de Arrio: Quando era reciente la predicacion, elerivio el >> Santo Apostol, como era la ocasion , porque adode auia coffituidoObilposescriviò a los Obispos, y Condiaconos: Porque no pudieron los Apostoles constituir luego todas las cofasteran necessarios, Presbiteros, y Diaconos, porque por estos dos se pueden cumplir las cosas Eclefiafticas. Pero donde no hallo quien , pudiesse ser dignamente constituido en el Obispado, se quedava el lugar 22 fin Obispo. Pero donde fue necessa-, rio, y aula quien dignamete pudiest fe fer Obispo, se constituyo. Pero 22 quando no auía muchedumbre, y , no se hallavan entre los Fieles, quie pudiesfenser constituidos Presbiteros, tambien le contentaron con , poner folo Obispo en aquel lugar: empero es impossible,que el Ovis-) poeste sin Diacono, y puto cuidado ,, el Santo Apoltol, que los Obifpos tuniessen Diaconos, por razon del ), ministerio. Assi la Igleiia tomò los complementos de la dispelacion: alfi estavan los lugares en aquel tiem= >> po; porque rodas las cofas no lo tu-, vieron todo al principio, fino que con el progresso del tiempo se iban 3) disponiendo todas las demas, que se requieren para la perfeccion de ca-

Cronicon, and 76, at nu. 538, snv ab Esto mismo huviera sucedido en Elpaña li Santiago húviera hecho Obisposen ella y constituido Igle lias: Pero como dize el Breviario Romano, los primeros Obitpos embio san Pedro, de los Discipulos de Santiago, como dexo fupuesto de la Gerarquia Eclenastica. Y aun en la suposicion de que Sau Elpidio hu vielle sido Obispo de Toledo, es voluntario todo lo que dize el Padre Argaiz, como queda probado; pues no auia tantos Fieles, para poner en las Iglesias doze Presbiteros, Diaconos, y demás Orden Clerical, iel gun se lee en las epistolas de San Ignacio, que aufa en su Iglesia de Anria de luliano. Conque cellaidons:

Profigue: Començole a vivir encreellos al modo, que huvo en la "Iglefiade letufalen, y Antiochia, co Lvagelicos Esto es en comunidad y ) hazienda confunipara las necelsida des de todos no quiendo entre elles miojni tuyo. Vcalca fan Clemen." te en la carta a ad la cobum, que di., ze auerlo començado S. Pedro. La carra de S. Vrban de Viva communi, q') aquel modo de vivir, dize, durava, entre los Eclesiasticos, por los años 220 a pefar de las pertecuciones de" los Emperadores. Y pruebaficefto, porque si todos los Fieles no tenian otro modo de vivir, y el conocimien tode Dios Trino, y Vno , leshazia, vnos en la voltitad: quato mas vnos en las haziendas ? Y si se professava" entre los Seglares de diferentes of cios, quanto mas vnidad auia entre los Eclefiafticos, que eran los espe., jos, y reglas primeras de los Fieles Pues las cansas siempre encerraron en si con eminencia la perfeccionden los efectos \* Bie pudiera admirirab. folutamere este punto, porque nonos ha deembarazar, para negar el Monichato Carmelitano, ni de aquide infiere; pues fuera hazer Monges Carme. litanos atodos los Fieles primitivos. Pero porq es precito declarar el Cle. ricato Apoltolico, quiero dezir loque dizen los DD sobre elle punto, y lugir dellos actos Apostolicos.

El P. Cornelio Alapide, en los co. mentarios al cap side los actos Apol. tolicos intenta probar, q los primitivos Fieles, de q alli fe habia, aunq fuel. ien calados, hazian voto de pobreza, con el exemplo de Ananias, y Saphirasy q prometian caltidad, gobediencia, a lan Pedro, y a los Apoitoles; y quiere q estos fuesien los Eslenos de Alexandria, a imitación de los quia institutido S. Pedro, y assi quiere, que los primeros Christianos fuellen verda deros Religiolos, y con votos tolemnes. Diffurre muy largamente, para confirmacion delte affimpto. Vealo

Benel ordende las viudas "oloitus la Perofiel P. Gornelio habla de tor dos los primeros Fieles, fin exceptuar ninguno, parece dificultofo fi de aque llos primeros quivian en comunidad condos Apostoles, tengolo por cier 10. El texto de los actos Apoltolicos d ze:era vno el coraço, y el anima erasi vna, de la muchedubre de los queren u y ninguno dezia que era luyo algon de lo q posseia simo q todas las co-u las eran comunes. Giolla este lugarn Guillelmo Eltio co grade acierto,

- afsil me a » qui e

ca,y 3º dezir , cl ori

to en 3º mod tano yoto

3) en el enot " palab

sy y del dosle " cofas

po no vendi 3) la vid

, Pero que h b) antes

, dicaci dor, F " pues 1

, le pue elta co " en Ier todos

biene on de lo auian

" tante or que h tenia

3, ta,y ] ) ment nas n

" ceffai , facul demo 3, los G

ralm daffe , quee

tros 1 creve 5, dos fi

da c auien s otra 1

de eft , que c

s, que a Conf

is ment

### De la Ciudad de Palencia. L.I.

- assile copia elpor fer muy conforme a lo q losmas tiene recibido. A-, qui està el origen de la vida Monasti ca, y de la perfeccion, ò por mejor » dezir, el progreflo, y aumeto; porq ,, el orige eltana en la familia de Chrîl to en la qual todos dezian : ved co-" mo dexamos todas las colas. Cayerano juzga, q entoces no internino "voto.S. Aguitin fiente al contrario , en el ferm. 10. de los diversos, y en otras partes. Y assi parece destas palabras (de los actos Apostolicos) , y de lo que se dize en el cap. 2. q to dos los que creian tenian todas las " cosas comunes, porque en aquel tie po no huuo alguno de los fieles, que vendiendo sus bienes, no se fueste à " la vida comun con los Apostoles. , Pero en primer lugar se ha de saber que huuo muchos fieles, que poco " antes se anian covertido, por la pre dicacion de Christo nuestro Salvador, por toda Iudea; los quales, " pues no habitavan en Ierufalen, no , se puede dezir , que se ayuntaron a esta comunidad de fieles, que auia " en Ierufalen. Y no es verifimil, que todos abiolutamente dexaron sus bienes: Lo vno, porque del Vulgo , de los hombres auia muchos, que auian creido: Lo otro, porque bastantemente consta del Evangelio, or que huvo entre ellos algunos, que tenian proprio; porque Maria, Mar " ta,y Lazaro, hospedavan frequente ), mente en su casa a Christo. Y algunas mugeres subministravan lo ne-" cestario a Christo de sus proprias ,, facultades, Lucæ 8. Y a aquel endemoniado, que curò Christo en "> los Gerasenos, que queria corporalmente seguirle, le mando, q que dasse entre los suyos. Ni es verisimil " que el Centurion, y el Regulo, y otros muchos, que con toda su casa creyeron era Christo, vendiessen to 5, dos sus bienes, y se passassen a la vida comun ; particularmente no auiendo, ni en el Evangelio, ni en 3, otra parte vestigio de probavilidad de estecasos pero ni aquellos sieles, que estavan en Ierusalen, parece, s, que abraçaron esta perfeccion del Consejo Evangelico, todos totalmente finexcepcion, porque estas

9"

125

9

de ?

0, ,,

In/

ie"

ia,

SC

12 2) fi "

re

0.11 si ,

den

ab.

nos

001-

nne-

me. VOS.

Ole-

)que

lu-

CO.

pol-

niti.

uel.

eza,

phi-

icn-

Siy

de

auia

que

erda

dm.

para

calo

1000

tor

cuar

194¢

114,

ies?

os di

15

2 11

ارو

7 11

lf g 199

van alli Nicodemus, Icleph, Gamahel, y otros, de quien se habla, 32 Ioann. 12. y de estos no consta, que ... lo hizieron. Y assi lo que se dize generalmente en este cap. y en el ? 2. puede entenderie de folos aque-,, llos, ò principalmente de los que envn Sermon, o otro de San Pe- ? dro, creyeron, despues de recibido,, el Espiritu Santo, Aunque no me atrevo a afirmar, que todos aque- >> llos, sin excepción, se aplicaron a ,, tanta perfeccion. Principalmente, porque es creible, que huuo entre ellos algunos hijos de familias, que creyeron, no creyendo fus padres; o calados, que creyeron, no creyen do sus consortes; ò por otra razon, no pudieron disponer de sus bienes, y estado, como deseassen; aun- 35 que aspirassen con gran deseo a aquella perfeccion Evangelica; aca lo, ni los calados, que tenian hijos > 3 le entraron en aquella comunidad; porque deben los padres adquirir para los hijos, segun el Apostol. De Ananias, y Saphira no le lee, que tuuieron hijos; por la misma razon 3 hi aquellos calados, que no quifiefsen contenerse en el matrimonio, parece fueron admitidos en aque- 2. lla comunidad, aunque no tuviefsen hijos, porque podian tenerlos. Todo esto sea probable, porque en >> el cap. 6. leemos, que huvo murmuracion de los Griegos contra los Hebreos; de que de sus viudas le cuidaua menos en el ministerio quotidiano, que se hazia de la bolsa comun. Y no se lee tal cosa de los padres para con los hijos; convienea saber, que no se les dieste lo necessario para criarlos, particular mente los infantes, y niños, para ? cuyo alimento las madres fuelen fer muy folicitas; y afsi es verifimil que no se admitieron en aquella so ziedad otras mugeres, sino las viudas, virgines, o continentes. Y esso se prueba de San Epiphiano en la 00 heregia de los Nicolaitas, a donde dize, q Nicolao primero se contuvo del trato de lu muger, por el exe 💃 plo de los demas q estada llegados a Dios. Tabié es manificsto q los qle hazia christianos, no se les imponia prc-

precepto de dexar todas lus cosas, lleuar el precio de ellas a la Comunidad: Porque San Pedro dixo a Ananias. Nonne manens tibi manebat, & venundatum in tua erat potestate? Esto es libertad, tenías para lleuar a la vida comun, ò retener para ti tus bienes; y el precio que de ellos huviesses sacado? Pero entonces le obligavan con voto a la vida comun, quando otrecian lo que tenian a los pies de los Apostoles. Y aisi Ananias, que no lo trala todo, y que votava la vida comun, y dimission de todas lus colas, se le dize. Mentiste al Espiritu santo: esto es, faltaste a la palabra, y Fe, que ditte a Dios; y la hizitte irrita. Esto es, prometite, lo que no pensaste dar prometiste con la boca, no con el coraçon. luzgo; pues, que eltos, que tenian todas las colas comunes, fueron verdaderamente Religiolos, del modo, que aora hablamos de Religiosos: porque votavan en manos de San Pedro, como Prelado, la vida comun; y aisi la obediencia, fin la qual la vida de Comunidad no puede lublittir, y demas de elto continencia; of fin la qual aquella vida effuviera plena de turbas, rixas, y quexas, por criar los hijos, y darles lo necel->> fario. Y los Padres refieren el origen de la vida en comunidad, qual es la de los Religiosos, primero a 3) la familia deChritto, y de los Apol toles, que dixeron: nosotros dexamos todas las colas, entre las quales tambien se nombran las mugeres, por lo qual le llama vida Apoitolica; delpues lo refieren a la vida comun de los primeros Fieles, que creyeron en lerufalen, por la predicación de los Apoltoles. Y tales fueron los que viuieron en Alexandria en tiempo de San Mar cos, de quien habla San Geronimo en el Cathalogo, y los delcribe Philon, que le abitenian de las mugeres, y vio del matermonio. Veale a San Agustin en los dos Sermones de la vida comun de los fuyos. Alsi Eltio. Y agregemos lo que dize Palionodoro, que arriba cité: que en los principios de la

Fe eran muy pocos los Monjes,

aunque muy perfectos. De suerte que admitimos por aora verdadero Mon chato conlos tres votos effencials solemnes, desde la primitina Igleni practicada en los Apostoles enlach cuela de su Maestro, continuada Ierusalen en aquella vida comun,que hazian los fieles, que dizen los ado Apostolicos, sobre que se ve a Ballio de Leon, lib. 7. de Matrimonio, c.1 Vinar, lib. 2, de Monachatur Apollo. lico, Belarmin, de Monachis, y ottos muchos, contra los Hereges nouato, res. Pero no admito que todos los fic. les fuessen Monges, quidquidsit des quellos primeros, que se convirtieron despues de Pentecostès, que como de ze Estro lo serian algunos, pero nom dos; en cipecial los 15 y. que leagn. garon: pues moralmete parece impo tible, por las razones que ha puelto tio, que todos fuellen Monjes.

CI

de

tul

Ap

ii I

00

not

rop

mai

Ob

dilc

hait

,, 1

,, I

,, a

Ċ

L

men

emb

deS

Eck

Ley

10,0

Sant

San

ro,

de t

a P

Ecc.

quei

feru.

feftu

Hilp

que 1

(e E

bilis

cellor

tes.

Er

tamp

Apo:

pecia

las Io

grade

cl Ob

medi

Senac

ver H

rarqu

Crefe

35.7

Sumi

De aqui negamos a Argaizelante cedente: que todos los fieles no ten nian otro modo de viuir, imo ela, dizen los actos Apostolicos de aque, llos que vivian en comun. Y assi no, ie figue a fortiori, q tambien los Fele. fiatticos, porque le insta la conleque cia en los Seglares. Pero haze fueros por lo menos eran algunos: luego, mucho mejor los Eelefiafticos,que eran los ipejes, y reglas primeras de los Fieles, &c. Esta consequencia retringida a Ierusalen, tiene suere, pero pastandola a los demás Reynos, donde le predico el Euangelio; no porque no le fabe, que los primero tieles, que le convirtier on en ellos, vivieilen aquella vida comun de leruilen, y Apostolica, ni ay texto legun conque probarlo, antes San Pablo de ze a los Corintios: Do Virginibus praceptum domini non habeo confilium auta demino. No predica la Virginidad di precepto, da empero confejo. Lom mo hizieron los demas Apoltoles:pr dicauan la Fe,aconfejavan los come jos Evangelicos, vnos los abraçaron otros iequedavan con los preceptos Luego en España no se puede haza argumento de la vida en comun di los Seglares a los Eclefiafticos, auqui pudielle hazerse en Ierusalen; puesto ie labe, que en España viuiessen, como en Ierufalen los Seglares. Y en quanto al voto de la castidad , pruto Christiano Lupo en la tercera parte de los Scholios a los Concilios, capitulo segundo, y tercero, la votaron los Apodoles. Pero propone la question si pusseron ley de esta, a todos los Obispos, y Clerigos, y responde: que no su Ley Vniversal, y sue permitido y su afritaman muchos sue permitido a los Obispos, y Diaconos casarse. Va discurriendo por la Iglessa Griega, hasta los tiempos del Concilio Nize, no. Pero en la Iglessa Latina San, Pedro obligò a plena continencia, a los Obispos Presbiteros, y Diaconos.

e,que

Mona

clales

zlefia,

lack

ida o

actos

Balilin

. C. I.

posto.

10110

uato.

osfie.

de a.

tieron

110 di-

noto

agre.

mpo

:Sto E

lante

tenn

clą,

que,

i no "

Ecle-

equen

uerci:

ego "

que,

ras de

a rel-

ierça,

ynos,

i i no: neros

OS;VI-

egun

lo di

is pra-

autes

lad dt

o m

es:pn

onie-

aron

eptos

hazet

un de

iúgu

iesno

como

quan-

THEOL

Chri

,, conos. De aqui se puede formar vn argumento, Luego haita que San Pedro embio los fiete Obispos, Discipulos deSantiago, a constituir la Gerarquia Eclesiastica en España, no huvo esta Ley en las Iglesias de España, dado cafo, glas huviera en otras Iglefias; porq Santiago no pulo ella Ley: Y alsi a San Pedro acudio Inocencio Primero, para la observancia de los Ritus de hipana: Quis nesciat id; quod à Principe Apostolorum Romana Ecclefie traditumest, ac nunc vique custoditur ; ab omnibus debere servari? Prasertim cum sit manifestum in omnem Italeam, Gallias; HispaniassatqueSiciliam,insulasque interiacentesmullum instituisse Ecclesias, nisi eos s quos venerahilis Apostolus Petrus aut eius sucessores constituerent Sacerdo-12. adonde latifisimamente

En quanto al voto de la pobreza, tampoco es cierto, que obligassen los Apostoles a los Eclesiasticos; y en especial a los Obsspos, y Canonigos de las Iglesias Catedrales, que hazen volgrado en la Gerarquia Eclesiastica có el Obispo, como enerpo voido insmediatamente a su cabeça, por ser el Senado Eclesiastico. De que se puede ver Hallier en las Vindicias de la Gerarquia Eclesiastica, lib. 4.c.1. p. 132. Cresolto en la Mystagogia, lib. 1. cap. 13. Dize, pues, Don Francisco de Sarmiento, de redditibus Eclesiasticis,

par. 1. cap. 1. nnm. 5 Paraque efta materia se explique mas plenamente, no omitire dezir lo que ;, fiento, pues veo, que los Padres van con diversidad en varias sentencias, y que no le fatisface a las ,, autoridades. Y principalmente, pues parece, que lo que se ha dicho en parte, repugna a los decretos Pontificios; porque en la extravagante, cuminter non nullos ?? de verborum significatione. Iuan ,, XXII con clarifsimas palabras determina, que es opinion heretica afirmar, que nuestro Señor, y Re- ,, demptor Ielu Christo; y lus Apostoles; no tuvieron algunas cosas, 23 ni en especial, ni en comun. Tambien, que es heretico afirmar; que a nuestroRedemptqr, y a sus Apostoles no les compitio el derecho de viar de las colas, y que notuvie " ron derecho de venderlas, donar- ;; las, o de requirir con ellas otras. De lo qual latissimamente el Car - " denal Torquemada in cap. exem- ;, plum 12. q. 1. adonde Alexandro de quien traslada, como fuele, " lo que dize. Y antes destos latissimamente Alvaro Pelagio de planctu Ecclesia, lib. 2. cap. 55. Y aun- 00 que parcce, que esto fue contrario,, al voto, que dize Santo Tomas, que hizieron los Apoltoles, porque , fi huvierah hecho voto, no pudieran, tener dominio de las cofas; ni pudieran donar ini vender lo que alsi tenian; pero yo pienso, que aunque huvieran hecho voto los ? Apostoles, o firmemente huvieran ,, propuelto, guardar todo lo que es de el Estado de perfeccion; con to- " do esso no prometieron la pobre-,, za especificamente, porque no siepre es necessaria al estado de per- >> feccion; porque la pobreza no es, perfeccion , fino instrumento de pertección como prueba SantoTo ? màs 22.q, 184, à 80.30 Iuan Ca-Los ayunos, vigilias, defnudez, : meditacion de las elcrifuras, privacion de todas las facultades, no ion la perfección, fino inftrumento de la perfeccion; porque el fin desta disciplina no consiste en !" estas cosas, sino que por ellas se in Ilc a

位。日月

Hiltoria Secular, y Eclesiast.

llega al fin. En vano, pues, se ocuparà en estos exercicios, qualquie-, raque le contentare con ellos,como fumo bien, y pegare en ellos la intencion de su coraçon; y no se , estiende con todo conato a coger el finspor el qual todas estas colas \* fe deben apetecer; porque tenien-, do los instrumentos de aquella dif ciplina, ignora el fin, en que està p, puesto todo el fruto. Y por esto dize Santo Tomàs en la question 184 citada ,art. 7 .ad 1 . que la re-, nunciacion de las facultades proprias se puede considerar de dos ? modos. El primero, legun que el-, tà en acto, yassi no consiste la perfeccion en ella essencialmente, si-" no que es yn instrumento para la , pe feccion, como arriba se ha dicho. Por lo qual el estado de pere, fecció no prohibe estar sin la abrenunciacion de proprio, como tambien se ha de dezir de otras exte-, riores observancias. De otro modo se puede confiderar (la abrenú-23 ciación de las facultades) segun la , preparación del animo. Defuerte, . que el hombre este aparejado, si fuere necessario, a dexar,o diltri-, buir todas las cosas; y esso pertenece a la perfeccion. Estas son las palabras de Santo Tomas. Y assi creo que los Apostoles prometica ron de este modo, o determinaron o, firmemente guardar todo lo que es de el estado de perfeccion: pero que no prometieron guardar la , pobreza perperua. Yesto no es fuera de la mente de Santo Tomás en dicha question 88, de la 22, ar-, ticulo 4, al 5 que dize: Que se entiende, que a los Apostoles votaro todo lo que perrenece al estado de perfeccion. Lo qual no infiere, q votaron la pobreza en especie. Y o, assi, aunque los Apostoles, para leguira Christo, dexaron rodas las colas; y quando el Señor les emo bio a predicar, les mando, que no ,, posseyessen oro , ni plata; lo qual en aquel tiempo convenia, porque or a los que han de leguir a Christo, les dixo en el Evangelio, que si querian ser perfectos, dexassen todas las colas, para leguir mejor deinudas la Cruz deinuda a como dize San Geronimo à Nepotiano : en el capitulo elericus 1 2. questió 12 1.ò aya sido impuesto por precep-, to de Christo, ò por propria voluntad, o por ambas razones. Cen '; todo esto, despuesque se les concedio la potestad de atar, y desatar; y de Discipulos, se constituve. ron Maestros; y se les cometiò el cuidado de apacentar el rebaño; parece, que no se les prohibio el , dominio de los bienes; porque como dize muy bien Iuan Driedo en el lib. 3. de las Reglas, y Dogmas, de la Sagrada Eferitura, pag. 216. hablando de el baculo, y curron: es cosa manifiesta, que Christo diò , tambien en orras cosas preceptos, que despues quito; porque prime. " rodixo: no vais al camino de las ,, gentes: y del pues de la Refurecció dixo:Id,y enseñad a todas las gen-" tes, &c. Y pone otras colas, que,, confirmanetta inteligencia. Y afsi, aunque al mancebole dixo, fiquie " rester perfecto,&c. A San Pedro, ,, quando le instituye Pastor, no le pide pobreza, sino la altura de la ' caridad, como dize Fray Domingo, de Soto, lib.10. de iustitia, & iure, quelt. . art. 1 . por esto tambien en " el principio del nacimiento de la ,, Iglefia, consta, que los Apostoles adquirieron muchas cofas , porque lo que les ofrecian a los Apoltoles, por ventura no estava en su dominio, por lo menos en comun? Como prueba el Cardenal Tor-, quemada en el capitulo dilectisimus 12 quellion 1 num. 11. al4. " y enellib.2. de Ecclefia, cap. 112, al 12. adonde latissimamente se trata esto. Y en particular, por ve- 11 tura, por razon deste dominio no lo distributana los pobres? Por vetura los que defraudavan los bie- n nes, que ofrecian, no se castigavan conmuerte? Como Ananias, y u mugerSaphira to experimentaron " con muerte temporal, y eterna, co mo fe lecen los actos dellos Apoltoles, y en la d. 12. q. 1. cap. di- n lectitsime, explica San Clemente; porque aunque recibian los Apol-" toles estos bienes, con animo de n darlos a los pobres, y los que los daban, era con esta nuención ; I "

23

23

33

23

35

23

23

22 1

p) P

ti 1 (9

T.

d

C

2) P

; , I

", al

2) 01

a) in

ol ce

2, A

3, de

o, ay

27 re

o, ex

33 CC

32 Cl

on pe

33 fic

pa

di

he

CH

de

ve

XC

no

do

Po

Ha

les

Ig!

33 do

his

PC

Za

te

tc

### De la Ciudad de Palencia, L.I.

57

aunque expressamente en esso se conviniesien; con todo esto passa-, va aellosel dominio, como en la ley, fi pecuniam \$0 fi fervum ff. f.de condit.ob caul, adonde lo no ta la glossa especialmente, porque nadie negara, que le podian fultentar deeftos bienes. Tuvieron, pues, los Apostoles dominio, ya hechos Maestros, aunque quando er in Dif cipulos, y estavan en el magistemagisterio de Christo, professavan pobreza; vnas vezes portu voluntad; y otras por precepto. Pero ya hechos Maestros, quedaron libres de esta obligación, aunque huvie-1) ranhecho voto de pobreza, por la parte, que repugnava al OficioPotifical;y seimpidirlan en algo,paor ra el Oficio Pontifical; lo qual feria, fino pudieran tener dominio de los bienes, para focorrer a los , pobres, y necessitados, como se colige de Santo Tomas, 22. quest. 13 158.art.8.en la respuesta; porque ", al estado del magisterio, y al paitoral cuidado del rebaño, no se " opone el dominio, antes es vtil, y ", instrumento, para que los Obispos puedan tener providencia con-" los fubditos ; porque comodize S. , Ambrosio: Al modo que las rique zas son impedimento a los malos; ?' de el milmo modo a los buenos ,, ayudana lavirtud. Conesta senu tencia viene lo que de San Paulino 27 refiere San Prospero en el Canon. , expedit. 2. question 1. por estas palabras Finalmente, San Paulino, 3) comovofotros fabeis mejor, vendio grandes heredades, que avian sidoluyas, y diò lo que resulto de 32 clas a los pobres; pero aviendole necho Obilpo, no despreció las faenitades de la Iglesia, antes las dis-» pensò fidelissimamente. Y poco despues que hizo San Hilario? Por ventura, todos sus bienes no los de " xò a sus padres? O vendiendolos, no los dio a los pobres? Pero quando por merito de fu perfeccion le " hizieron Obispo de Arles, no solo postia lo que entonces tenia aque " la Iglesia; pero la amplio, recibié. 33 do quantiofas herencias de los Fieles. Estos exemplos observa oy la Iglesia Catolica: Desuerte, que los

15

33

>>

3,

1,

73

7,

19

72

33

1 12

13

2)

1 27

¥ 17

1-5

que expressimente votaron pobre za, levantados a la cumbre de ell' Magisterio Episcopal , quedantil bres, en cierto modo, de cila ley; porque aquella dignidad pide orras costumbres. Orras leyes fon 32 las de el Dilcipulo perfecto, y otras las que convienen al Maeitro. Y por ello le es licito al Obila 3. po como lea fin dano de las cofas espirituales, y separando la solicia 32 tud con guia de el proprio Oficio Paftoral ( que confifte en la Oracion, Predicación, y administra de cion de los Sacramentos ) cuidar 3; de la multiplicación de las colas ele temporales de la Iglefia, como trac 🧈 🥏 el Cardenal Torquemada 3 cap. Episcopus 31 88 dict porque de ? la confervacion no puede aver 33 duda, fupuesto, que es obligacion de su Oficio , como constade los Canones referidos, y expressamen - , te Santo Tomas 22.q. 43. artic. 8. Finalmente, el dominiono puede fer culpable a efte citado, fino 3, el modo de el vío ; porque como an dize Seneca: Elvizio no està en las colas, fino en el animo. A lo qual ,, haze lo que dixo Santo Tomas 22.q. 32. art. 2. al 2. que los que 33 compran, como dize el Apostol, 1. cor. fean, como fino posseyeran; y los que ví an deste mundo, como ' fino viaffen. Y assi la perfeccion, Evangelica en los Obilpos es, que siendo senores de tantas cosas, 23 vsen del Conse jo de el Apostol,, quedize a Timo teo, cap.6. teniëdo alimentos, y con que cubrir-s. nos, estamos contetos. Hasta aqui ,, Don Francisco de Sarmiento, y profigue en este assumpto; pero basta para aora lo dicho. Pues fi les Obifpos no tenian voto de pobreza en la primitiva Iglesia, como no le tuvie. ron los Apostoles, pues cesso luego que fueron Maestros. Lo mismo de bemos dezir de los Presbitero s, y Dia. conos, de que se constituian los Cabildos de las Caredrales, segun se ha vilto por los lugares de San Cleme\_ te especialmente, pues obtenian los bienes en comun Obispo, y Cabildo, eran sus Consiliarios, su Senido, sus Conjudices, sus Operarios, de linea, de lu Gerarquia reductivamente, y

Historia Secular, y Eclesiast.

como los Obispos sucedieron a los A postoles, los Presbiteros a los Dis-

cipulos.

Teniendo tanta probabilidad esta sentencia, que por lo menos no se la puede negar, iya està respondido al Padre Argaiz, que aunque viviessen los demás Fieles de Ieruialem, y aun en España los primeros Fieles tuviessen el mismo modo de vida, no se infiere la tuviessen los Cabildos de las Catedrales, como no le infiere, que la tuviessen los Apostoles, ni los Obispos, por las razones que ha dado Don Francisco de Sarmiento. Y assi se sigue con la misma probabilidad, que no fueron Monges, ò Religiosos los Capitulares de la primitiva Iglesia, y mucho menos Monges Carmelitanos. Y no les obstava a la perfeccion de su estado, como no les obstava a los Obispos; y no siendo Religiosos, negado està el ser Carmelitanos. Si el Padre Argaiz huviera leìdo los Autores Clasicos, y no se fiara de sus imaginaciones, no huviera hablado tan absolutamente: Quod Oreus Peneo Thefalia, olei more supernatet, id omne leuit att aquarum referendum et Calcagilb. 3. epift. 9.

## 22.q. j.a.art. 2. al 3. que los que compran, cofilly c. 2 Apolloi. 3. cor. fean, coro no colleger n;

Prosiguese el examen de las clausulas de el Padre Argaiz. Y pruebase, que aun que los Clerigos Apostolicos fuessen Monges. Religiosos, con votos solemnes; no lo fueron del Monacato Carmelitano.

A vimos, que es probable, q los Clerigos Apostolicos, no sue ron Religiosos, con los tres votos substaciales. Pero supongamos lo por aora, para continuar el examen de lo q el Padre Argaiz dize, para probar el Monacato Carmelitano en las Iglessas Catedrales de España, verà manifiestamente, que admitido lo prime ro, no se sigue lo segundo.

son sus palabres: Passo aun mas adelante, y digo, que tengo tam-

bien por cierto, que sobre estas reglas de vivir en comunidad, y fin proprio, que les dio Santiago, to- .. madas de la comun, y general de los Apostoles, les diò San Elpidio , otras particulares. Y debe creerle, porque como nos muestra la experiencia, no ay Legislador tan provido, que començando a componer vna Republica, a la primera mano la dexe perfecta, y acabada, n No Pintor tan diestro, que con el primer pincel dexe la imagen con toda su perfeccion. El mismo Dios 1, nos dixo esta verdad en la fabrica de el Vniverso. Assi aquisobre las " reglas, que Santiago dexò en la ,, Iglesia de Toledo, es cierto añidio San Elpidio otras; porque fue lar. " go el tiempo de su dignidad, ly go., vierno. Que reglas serian estas? Digo lo tercero, que fueron muchas " de ellas de las que avia guardado, ,, y observan en las comunidades de Iudea, y Paleitina los habitadores " delCarmelo; porque si era elMon-, ge Carmelita, criado en comunidad, cuya vida no la deshizo la 'i venidade Christo, sino que antes la puso mas perfecta, yacreditada," con los precepros Evangelicos;en 11 lo que tocava al gouierno economico de servir a Dios en comun," dandole alabanças, canticos, y Sal- ,, mos, de donde lo tomaria el Santo para perficionar lu Iglesia, sino de " lo que el se tenia, y sabia. Confir-,, ma esto ver, que San Marcos en Alexandria al mismo tiempo or-" dena su Iglesia de Monges, y Re- 1 ligiosos Esienos, que assillamavan tambieu a los Carmelitas, como lo " tienen Filon, y San Geronimo: " Aquel en el libro de la vida contemplativa; este en los Escritores " verbo Marcus. Donde le haze Fi- .. Ion telligo de vista en su modo de alabar a Dios juntos regularmen- " te co Pfalmos. \* Hafta aqui Argaiz. " Supongo, que no ay Legisladortan perfecto, que no dexe algo que per- " ficionar. Pero sepamos que institu-yò Santiago, ò debiò instituir, si huviera erigido la Iglesia. Catedral n de Toledo, y luego ve remos, filo, que dize Argaiz, que anidio san Elpidiofue distinto. Y finalmente, in

3, ,, '

Pac fe h vid Y a vot viai nac a eft

a est ades cials Pad se e

en c en ( es , Ofic Apo

licos los it riero con l

Inter Gora cap. estati

lavid. tianos divin. cos el cofa

assisti.

15 p.c
le ve i
co se
Santia
enteñ

ficion, pero l conve delear conce

conce pudo Teng. dade I

dade I len, qu tres ve el core

u con de

19

11

19

2 15

15 31

:\$

la

25

11 11

- 11

le "

E- 19

. 4

0 11

); 11

25 13

1- 25

1- 11

Z.

50 11

fi "

2 17

11

1-

n

en 7 2) , Monacato Carmelitano? De la vida comun, que tenian los Fieles en Ierufalem, arguye el Padre Argaiz, que mucho mejor se hallò en los Eciesiasticos. Y esta vida la puso Santiago en Toledo. Y aprobamos ; que tenían los tres votos folemnes aquellos; que vivian en comun ; y que fue el Monacato perfecto. Luego en quanto aelto no añidio nada San Elpidio, además de los tres votos substanciales folemnes; no le atrevera el Padre Argaiz a negar, que tambien te exercitavan aquellos que vivian en comun en Canticos espírituales en Comunidad. Comun tradicion es, que el Canto de les Divinos Oficios, tuvo principio de los Apostoles. En los Actes Apostolicos, cap. 4. quando bolvieron a los tuyos los Apoltoles, y los refirieron el Milagro, ytodo lo sucedido con los Principes de los Sacerdotes: Vnanimiter leuauerunt goocem ad Deum; O dixerant : Dom ne, ta quifecifti Colum, & terram; &c. Gloslan alli lo Interpretes: Corae, & ore deprecantes, Gorationem suamfundant, Go. Y de el cap. 2, a los Colos, prueba Baronio eltatradicion; año 60: Siendo, pues, vno de los exercicios principales de lavida comii de los primitivosChriftianos, el exercicio de las alabanças divinas, y los Pfalmos, y los Canticos espirituales, pues no tenian otra cola en que exercitarse los que no alsilian a la predicación; y avia ya 15 y.que no todos predicavan, como le ve en el cap. 4. referido. Tampoco le puede creer ; que les quitava Santiago este Oficio, para que se le entenafieSanElpidio. No todo lo perncionan los primeros Legisladores; pero lo que hallan practicado, y es conveniente, no lo quitan, quando delean, que sus instituciones vayan concertadas. Con una palabra fola lo pudo disponer Santiago, diziendo: Tengan las Iglesias de España, la vidade los primeros Fieles de Ieruíalen, que viven en comun, que son los tres votos folomnes, y el exercicio de el coro, como ellos tienen. Y aun con dezir tengan la vida comun de

, fi bastava, para passar del estado los primitivos Christianos. Luego si , que dize que puso Santiago, al San Nector no enseño lorras reglas, mas que vivir en comunidad, con Canticos, y Píalmos : esto ya estava instituido por Santiago, y no tuvo que hazer.

> Pero dirà, que les enseño otras cofas proprias del Monacato Carmeli-

tano.

Y digo, que refiera quales fueron. que luego verêmos, fi caben en el inftituto Clerical, ò si son de las que hazen propriamente el Monaca to Carmelitano. Arguir de que fue Monge Carmelita San Elpidio, el Monacato Carmelitano, es consequencia que tiene instancia. De San Iuan Bautista dizen los Padres Carmelitanos, que fue Monge Carmelitano, y como advirtio el Padre Vivar, lib.2. de Monachatu hovi testamenti, cap. 1. num. 9. no todos sus Discipulos fueron Monges, que no todos los Macstros obligana todo lo que ellos profesiaron. Palionodoro dize hb.2.cap.10.que SanFronton, Obifpo de Perigord, fue Monge Carmelitano, y fundò su Iglesia Catedral, y no pulo en ella Monges Carmelitanos, uno que fundo Monasterio a parte, de que trataremos en el cap.4. de este libro; porque le assignamos por primer Obilpo de nuestra Iglesia Catedral:

Instanos con la Iglesia de Alexandria, adonde San Marcos pufo los Estenos, que eran Monges Carmelitanos; pero segunlo que pondera, de que fue testigo de vista Filon, no haze al caso; porque concedemos; que todos los Canonigos alabaron a Dios juntos regularmente con Pfalmos, como los Essenos, y Carmelitanos. Luego los Canonigos fueron Carmelitanos, es consequencia de que se ha de dar traslado a todas las Ordenes, que alaban a Dios juntos regularmente con Psalmos, y no son todos de Eslenos, y Carmelitanos, fino es en la Logica de Palionodoro, que todos los Monges antiguos de la primitiva Iglesia, les haze Carmelitas, folo porque fueron Monges,enfu lib.2.c.2.&c.

Mas alma tiene el lugar de Filon, y lo que dize San Geronimo, previnioronlo otros mejor, que el P. Argaiz, y lo ponderaron, aunque para otro affumpto. Y aísi el Padre Vivar, lib. 2. de veter Monachatu, cap. 1 2.prueba, que los Therapeutas, que fon los Monges del primer figlo, eran muy diferentes de los Estenos. Estos estavan solo en Palestina; los Therapeutas en todo el mundo. Los Therapeutas no tenian ceremonia Iudaria; los Estenossi; pues observavan el Sabado. Los Therapentas vivian en Monaiterios, que llamavan Semneos, ocupados en Ministerios de la santa vida folitaria. Los Estenos en Synago gas, como todo consta de Filon. Y assi se maravilla Vivar, que San Geonimo dixesse aquellas palabras : Filo disertissimo en los ludios, viedo ) la primeralglefia de Alexadria, q te , nia los ritos Iudaycos, escrivió vn libro de su modo de su vida, como » en alabança de su nacion. Y le ) interpreta en esta forma: Que viò ,, Filon, no los Therapeutas, imo la Congregacion de los demás Fieles, que por orden de los Aposto-, les guardavan algunos legales, co mo son la abstinencia de sangre, y " fuffocado, y otras cosas no neces-; farias, ni nocivas; lo qual no pudo ver en los Therapeutas, cuya me-

33 fangre; pues el milmo Filon dize, , que su comida era pan, su vianda sal: y por condescender con los delicados, por condimento, hi-3) 10po.

sa era pura, y no tenia comida de

El Padre Francisco Bonæ Spei en el Armamentario Carmelitano, escudo 7.en el num.57. procura impugnar a Vivar, con la distincion de los Estenos, Teoricos, y Practicos, y los Pseudo Estenos, que eran malos, yque los buenos Practicos, y Teoricos, todos admitieron la Ley de Gracia, además de la Religion que profesiavan con los tres votos substanciales de Religion, y todos eran descendientes de Elias.

Esta es materia larga ; que a mi no me importa; pero li el advertir, que es diferente Monacato el de los Essenos, y Carmelitanos, que dizen son los mismos, que el Monacato Apostolico de los Therapeutas, que despues delineare con San Dionisio Araopagita; porque los Esienos se

quedaron con su instituto en recibiendo la perfeccion de la folemnidad de el Monacato de la Ley de Gracia-Refiere latamente sus exercicios distinctivos Francisco Bonz Spei, tomando lo de Filon. Los Teoricos tenian sus domicilios en soledad, separados vnos de otros. Los Practicos habiravan en sus barrios fuera de las Ciudades, ocupados en la agricultura. Luego segusu instituto, no podian estàr en las Iglesias Catedrales, ò le avian de dexar. Y assi, quando San Marcos putielle Effenos, ò Carmelitanos en la Iglesia de Ale. xandria, dexavan la regla Carmelitana, pues es totalmente distinta de la ocupacion del Clero, como alli se puede ver.

La respuesta formal a los lugares referidos de San Geronimo, y Filon, es, que por alli no se entiende la Iglefia Catedral, fino la Congregacion de los Fieles de Alexandria; yalo toco Vivar, y Bafilio de Leon, lib. 7.de Matrimonio, cap. I.num.4.en. tiende en esta nocion la palabra Iglesia, quando dize San Potidio, que San Agustin edificò el Monasterio, Intra Boolefiam, ideft, intra Diocefem. Pero las mismas palabras de San Geronimo lo dizen bien claro, hablando de San Marcos: Assumpto itaque Euangeliu, quod ipse confecerat, perrexit Egyptum , & primus Alexandria Christum annuncias Alexandria constituit Ecclesiam tanta doctrina, W vita continen tias out omnes sectatores Christi ad exemplum sui cogeret. Denique Philo, discertisimus Indaorum, widens Alexandria primameule siam, ad huc Iudaisantem, quasi in laudem sua gentis librum w per corum conservatione (cripsth & quomodo Lucas narrat, Hiero folima credentes omnia habuille communia, sic & ille : quod Ale xandria sub Marco fieri doctore memoria tradidit. En Castellano

" av E , cr ro o' xa , ta vi

2' dc , na tr o dr lit

br > de re ru

o en lo 22 pc , m

C Geroi de Al tedral de Ge folo le alli Ig Fieles rulale deS. na, y aver p cibier con lu y vida iu Ma Luege nimo, tanos effenc man. Sper, k nos, y habla lus fol mejor lica, I len, cc

da con tenian votos ( tidad. cos, qui

el Brei

ron en

cra de

no lok

### De la Ciudad de Palencia. L.I.

aviendo tomado San Marcos el Evangelio, que èl mismo avia es-, crito, partiò a Egipto: yel prime ro, aninciando a Chritto en Ale-" xandria, constituyò la Iglesia, con tanta doctrina, y continencia de vida, que llevò a fu exemplo todos los que feguian a Christo.Fi-, nalmente, Filon difertifsimo entrelos Iudios, viendo en Alexan-, dria la primera Iglesia, q aŭ tenia iitus Indaycus, que escriviò vn li bro de su vida, como en alabança , de su nacion. Y como San Lucas refiere, que los que creian en Ie-" rufalen, tuvieron todas las cofas , encomun; afsi trae a la memoria lo q le fiazia en Alexadria en tie-" pode S. Marcos. Esto S. Geroni-3) mo.

.

122

C-

OS

20

la

:0,

.c.

Si,

OS,

Ica

ta-

la

i fe

ires

on,

zle-

101

alo

lib.

.cn-

gle-

: San

ntra

cro?

oni-

o de

ique

rate

mus

lass

ams

16114

rifti

ique

um,

ccle

14AF

Ist.

ofite

iero

Hiffe

Ale

Hort

3110

VAD:

Conocese claramente, que San Geronimo habla de todos los Fieles de Alexandria, y no de la Iglelia Catedral;porque la compara a los Fieles de Gerusalen, que eran todos, y no folo los Eclefiasticos, defuerte, que alli Iglesia, es la Congregacion de los Fieles Alexandrinos, como la de lerusalem. Tambien dize, fue todo obra des. Marcos, por fu mucha doctrina, y continencias, que despues de aver predicado la Fè, y ellos la recibieron con su exemplo, les llevò con suave violencia a la continencia, y vida en comun, como avia visto en tu Maestro Christo en Ierusalen. Luego los que aqui refiere SanGeronimo, no eranlos Estenos Carmelitanos, que ya tenian-los tresvotos essenciales, como estos Padres afirman. Concedamosle al Padre Bonæ Spei, le convirtiessen todos los Essenos, y Carmelitanos; pero deftos no habla San Geronimo. Bolveriante a ius foledades, y vida que antes tema, mejorada con la perfeccion Evangelica. Lo milmo hizieron en leruialen, como se dixo de las lecciones de el Breviario Romano. No fe quedaron en Alexandria. Y que alabança era de San Marcos aver traido a vida continente, y en comun a los que tenian vida en comun , y con los tres votos de obediencia, pobreza, y caftidad. Luego lo grande de San Marcos, que alaba San Geronimo es, que

no folo introduxo, la Fè de Chritto,

smo que llevo los seculares a la vida Religiofa, como S. Pedro en Ierufa-

Y fi Filon aplicò la perfeccion de la primitiva Iglelia de Alexandria a funacion; porque reconoció algunas ceremonias Iudaycas, que tolero San Marcos, como dizeBaronio, año 64. num. 12. porque la mayor parte le congrego de los Iudios. Ya se ve, que tacitamente la reprehende San Geronimo, y no todo lo que dixere de fu gente, le puede aplicar a la Iglesia de Alexandria, con que Filon no nos obita, antes es en nuestro favor.

Pudiera hazer yn largo capitulo de los Essenos, y su principio, y distin cion, y sus intitutos; pero lo dicho batta parami assumpto, y confutar al Padre Argaiz. Si alguno respondiere a mis argumentos, bolvere a reciprocar la sierra, como dixo Tertuliano; pero no puedo ommitir el teltimonio de Paliono doro, por el qual confta, que estos Monges Alexandrinos, aunque fuellen Carmelitanos, no cltavanen la Iglesia Catedral, ni tuvie ron el exercicio de Canonigos, fino el Monacal en sus retiros. Dize, pues, lib. 2.c. 2. Nam cum imprimordijs fidei pauci quidem sed probacissimi, Menachorum nomine censerentur qui à B.Marcosqui primus Alexandra prafuit , suadente Encch. Christi Discipulo nor mam suscepere vinendi, the fernore lectioni, orationique vac operum manum di bus, ac wetibus incumbebant, winec escanum, quidem appetit, vel memoria, nisi altero. tertio, vel die incideret ; cerpore interpellante media, bac in historia Alexandrina , et in libro de institutis Monachorum, to insupplemento Sigisberti ilustribus viris, profigue co los lugares de Filon, y San Geronimo, y como no tenian fu habitacion en los lugares que huian la coversacion del pueblo, solo tenian yn Procurador en cada

CIHA

Ciudad, para tener lo necessario para

clyfo humano,&c.

Esto no es ser Canonigos de la Iglefia Alexand ina los Monges Garmelitanos, fino fer Eremitas; y hasta ao+ rano dixeron mas los Escritores antiguos detta Religion, y tevè entendido el Texto de Filon.

Pero ya que hemos dicho, que S. Geronimo no habla del initituto de la Iglefia Catedral de Alexandria, fino de la Congregacion de los Fieles Alexandrinos, Aora dirè clinitituto de la Iglefia de Alexandria Patriarcal, Tegun refiere el Patriarca Entiquio en

fus Anales:San Marcos predicò en Alexandria, yandando por laCiu-, dad, se le ropiò vna sandalia, llegò a vn Zapatero , llamado Ananias,

" para que se la aderezasse, y este se , paísò vn dedo con la leina. Salio mucha fangre, y tuvo gran dolor,

y murmurava de San Marcos. El , Santo le dixo:Si creyeres enChrif to, Hijo de Dios, se sanarà tu de-

) do. Cogiofele, y dixo: En el nombre de Christo sea sano. Cessò la sangre, y sanò. Creyò Ananias, y

so le bautizo. Despues le hizo Patriarca, y fue el primero de Ales xandria. Pulo San Marcos con

, Ananias doze Presbiter os; yquando vacava el Patriarcado, ele-

" gian vno dellos. Los onze le po-, nian las manos en la cabeça, y le bendecian, y riavan Patriarca, y

" luego elegian otro Presbitero, " varon infigne, en lugar del que eli gieron Patriarca, para que siem-

" pre fuessen doze; y no faltò este ,, estilo, hasta el tiempo del Patriar ca Alexadro, que fue del numero

o de los trecientos y diez y ocho, que se hallaron en el Concilio Ni-

zeno, &c. Hasta aqui el Patriarca

3 Euriquio.

Allı por Presbiteros, se entienden Obispos; pues si solo fueran Presbiros, y no Obispos ; por lu impossicion de manos, no recibiera el Prefbitero la dignidad Patriarcal; como es notorio. Desuerte, que aquella bendicion, y impolicion de manos era ceremonia para el Patriarcato, no ordenafle Obispo, que ya lo era Ya se sabe fue estilo antiquamente, Hamar Prespireros a los Compos; y

alsi parece le debe cotender lo que dixo San Pablo; Por manos del Pt. biterio. Veale Santo Tomas, opal 23.c. 24.tocante a la comunicación dellas vozes, y fignificaciones , y av mucho eferito fobre este punto. Y adelante le tratara latamente.

Eito que hizo S. Marcos en Alexa. dria, parece es lo mismo quizos. Pc. dro en Cesarea, y Tripoli, y alhpor Presbiteros, se puede tabien enteder que eran Obispos; y mas señalando Diaconos, q se dizen en orden al Ministerio Episcopal, como probamos con San Epifario contra Aerio No nos dizen nada de Monacato introducido en la Iglesia Patriarcal de Alexandria, ni de las demas Iglesias de la Grecia, antes segun lo quedixe con Christino Lupo encl's. 7. consta lo contrario, pues no estuvie. ro obligados a la ley ò voto de lacal tidad, quado la guardasse de hecho.

De aqui le infiere, quandos Geronimo, y Filon, dixellen, que los Canonigos de Alexandria fuella Monges Estenos, y Carmelitanos, cocediedolo por gracia de la disputa; esto se huvo materialmente, q permissivamete en algunos; pero no para que su regla se assentasse permi nentemente en la Iglesia de Alexandria; porque como podia compade: cerse, el poder vsar del matrimonio, y poderse casar después de Eclemiticos, y ler Monges? Y en elpecial, ya con los votos folemnes, que del pues de la Ley de Christo profestaron los Essenos, y Carmeliranos, de caltidad, pobreza, y obediencia.

Finalmente, quado en la Igleliade Alexandria se huviera introducido el Monacato Carmelitano, no esargumento para lasIg lesias de Elpana; porq el argumento ab exeplo, innere impossibilidad, no el hecho, y le inte ta con el exemplo de los 12. Presinteros de Alexadria, queran Obilpos y no hallamos esto en España. Tant en la Iglefia de Alexandria possa aver muchos Estenos, para qdellos le copusiesse la Iglesia Parriarcalde Alexandria, por lo menos en aquella primera fundació, como advirribel CardenalBaronio en el año 641 citado, porqla mayor parte le core gò de los los ludios; pero en Espani

nol pru de I tele 1112) y fit ,,( 27 di 5. d ,, I feo, aun no to Nat te c Elia fen. ran CTIV grac ay t Car tos repl tand los te y -deE mele Ifra elca aque en k es de -ta,di bres

cap. qued com ridae resd yn fii ron ( a Eip

do la melit las de en El quere o Ca

Chri ya lo ta; De tares,

quere guos, 2131 1

no los avia, como en otra parte se prueba , y es ridicula la ciantula de Luitprando, numero ducientos y iesenta y tres, en la adiccion de Tamayo, y numero ducientos y ochenta y siere en la de Ramirez, que dize: , Gran parte de los que avian passa-,, do de Iudea a España en tiempo de Nabucodonolor , erande los , Discipulos de los Santos Elias, y Eli fco,y Enoch, y fuceflores dellos. Y aunque se tratara de espacio, quien no tendra por ridiculo, que viniendo Nabucodonofor a conquista, vinief= le con los Discipulos de los Santos Elias, Elifeo, y Enoch, fino que fuefsen Monges Militares, que hasta aora no se ha leido en Filon , que desa crive fu instituto, ni en los Textosiagrados, que les aplican. Fuera de que ay textos expresios, que los Padres Carmelitas tienen por los fundamentos principales de lu historia, que lo repugnan; porque Iuan Hierofolimi tano en el libro de la institucion de los Monges à Caprafio, capitulo veinte ynueve, afirma, que los Dilcipulos deElias no falieron del monte Carmelo, en la comun captividad de los Ifraelitas, y en este sentido entiende el capitulo de Ifaias treinta y dos, en aquellas palabras, habitarà el juizio en la foledad, y la justicia se assentara es del Carmelo; y en el capitulo treinta, dize, que los Caldeos dexaron libres a los Recabitas, y lo prueba del cap.35. de Geremias, desuerte, que quedaron en la tierra de Promission, como los Carmelitas. Y esta singularidad defienden todos los Historiadores del Carmelo, y con razon, per fer vn fingular privilegio. Luego, ni fueron con Nabucodonofor, ni vinicro a España; y assi, la clausula de Luitpra do la tendran por falía losPadresCar melitas. Y lo mismo deben hazer de las demas, que hablan de Carmelitas en España en la primitiva Iglesia. Y querer introducir entre los Essenos, o Carmelitanos antiguos, antes de Christo, Monges conlos tres votos, ya lo admitimes para nuestra disputa; pero poner tambien Monges Mil1tares, y otros calados, es pintar como querer; porque en los Autores antiguos, no fe hallan estas distinciones; y alsi la claufula de Luitprando es fal-

) que

Profe

opal.

icion

). Y

lexi.

S.Pe.

h por

teder

lando

Mi.

amos

No

ntro.

al de

leffas

le di-

3.7.

uvic.

lacal

cho.

5 Ge-

ic los

reflen

anos,

lilpu-

te, g

ro no

erma

exan-

bade:

onio,

chaf-

ecial,

def

fella-

s, de

fiade

icido

es ar .

ana,

fiere

in

eshi-

p135,

anc

10 112

cilos

alde

uella

ibel

, cl-

Sig-

pana

no1

fa.Y si aquel Enoch, gintroduce es el que fue trasladado antes del Diluvio. poniendole en el Paralelo de Elias, y Eliteo. Ya viene a dar a los Carmelitas Padremas antiguo, que Elias. Si bien no sè como puedan fer sus sucesfores, pues Enochnofundo Religio co votos, ni entonces la huvo ; y quando la huviera, en el Diluvio, folo fe elcaparon quatro que fuero calados, que so Noe, yfus hijos. De otro Enoch, debio de hablar Luitprando, que no le hallo en la Sagrada Eferitura. El Padre Higuera le debio de hallar escodido debaxo de lus hojas. Ya sè que Paliunodoro, lib. 2. capitul. 2 trae a Enoch Carmelita, Obispo de Nicopoli, que despues sue compañero deSan Marcos Evangelista, que murio a 7: de Iulio de 64. pero como pudier on fer Discipulos deste, los que truxo Nabucodonofor ? Formò Higuera la claufula, por la de Palionodoro, que dize Trayendo vnas palabras de la Bulade Sixto IV. Sanctorum Eliz, & Enoch, nec non aliorum, &c., Pero esto es despues de Christo, no antes.

Omito recorrer la comparacion, que Argaiz trae de el mundo, y sus metaforas, y que dize, que el sirmamentos bizo el primer dia, de que ay articulo de Santo Tomàs, que no viò, sobre si puede dezirse assi, y que le baño de luz en otro; que no se aplica bien, aviendo sido criada la luz en el primiero dia, y otras impertinencias, que alli dize: Parque nos tlaman cosas de mayor importancia.

dize, que ter XI por collanbre le-

Pfelmos en alabanca de fa Dios. Y

Prosiguese en el examen de las claus sul sul as de el Padre Argaiz. Y prue base de ellas mismas, que no se introduxo en Toledo, ni en las demás Iglesias de España el Monacato Carmelitano.

L'vulgo, dize Argaiz, que como Prometeo se muda con diserentes formas, harà el juizio so diferente, mas no los doctos, que conocen ser vno el F2 ins- 35

# Historia Secular, y Eclesiastica instituto Monastico, quanto a la Prometheo el que se muda en va-

instituto Monastico, quanto a la · ) fubfrancia , que las diferencias de colores, y habitos son ramas de yn arbol, accidentes de vna esteno) cia, y matizes de vna imagen. Deluerte, que la primera regularidad oue huvo en Toledo, en mi opinio , ie debe en parte al Orden Profeti-- codel Carmelo; y que no contento san Elpidio con affentarla en el , Monasterio, que levanto cerca del Tajo, diò muchas constituciones o fuyas a la fanta Iglesta de Toledo; y para no repetirio muchas vezes, quedeste dicho para adelante, q lo milmo que fiento desta Iglefia, qua to a su regularidad, lo juzgo de los " de Tarragona, Braga, Sevilla, Vale , cia, Palencia, Lugo, Aftorga, Barce Iona, Cartagena, y Iulio-Briga; " porque cafi todos los Obispos, que , pulo en ellas Santiago, afirman Liberato, y Luitprando, que fueron " Carmelitas, acostumbrados aviuir , en Comunidad, criados con regla, y orden determinado, como fe ha-33 llarà en la 4 parte de la Poblacion , Eclefiastica. Y ellos fueron las primeras piedras de lu Iglelia; por-• que dechados, y exemplar, auian de regular sus acciones, y govierno, sino por el que ellos tenian apre o, dido? Hasta el ira Maytines a medianoche, es cierto que ordenò en Toledo, porque lo mismo se viava ,, en las Iglesias del Oriente. Lease a Plinio el fobrino, en la carta que ef , criuiò a Trajano desde Bythinia, ,, en favor de los Christianos, de quie dize, que tenian por costumbre leo vantarie antes de la luza cantar Pſalmos en alabança de su Dios. Y fiendo viado en aquellas partes del oriente, no ay razon paranegarfe a las de España. Lo mismo digo de el vío de la Missa Apostolica, don-

o, de Santiago tuvo tanta parte, co-

,, nes Apostolicas, y Don Mauro Fe-

" rodo lo iria disponiendo san Elpi-

,, dio, como Discipulo de tal Maestro.

Tropezando entra el Padre

Argaiz en la Mythologia, no es

Haftaaqui Argaiz. 10 19 10 1000

mo puede verse en lo que trae Fran

cifco Turriano en fus constitucio-

rrer en la Historia de Santiago, que

Passe, que puede dezir fue yerro dela pluma, ò impression; y no gustade tan apurada crisi, sino quando la ha menester, para contra otros: benigno Iuez en su causa, riguroso Aristarco de las obras agenas, como se havisto en fu instruccion historica. Aqui, aug. que dize, que san Elpidio diò muchas constituciones a la Iglesia de Toledos folo añade el ir aMaytines a las doze; conque quedamos, en quanto al inili. tuto del Clericato de Toledo, ene estado mismo, que el §. antecedente, Todo esto era comun a aquellos primitivos Christianos de Gerusalen pues, porquè no lo inflituiria Santia. go, y quedo para fan Elpidio? Conce. do lo quedize Plinio delos Christia. nos de Bythinia; pero no constase lo enseñassen los Carmelitas? Nitodos aquellos Christianos de Bythinia eran Carmelitas, fino venga testimonio de ello. Antes se haze argumento alcontrario. Acudian a las oraciones antelucanas, y no consta fuellen Carmelitas; luego pudo auer este exercicio fin Monacato Carmelitano? Y porla razon de la Cronologia, es argumentofuera de proposito. Plinio escrivio a Trajano, mas de setenta anos delpues, que Santiago estuvo en Toledo; pues que haze lo que fue tan polterior, para lo que fue antes? Es histerolegenias, defuersaigole

rias formas, fino Protheov Veate el

adagio Prothe mutabilior, en Eralmo,

Parece, que previno el Padre Argaiz el argumento que se và formando, de que todo lo referido, que Mi zieron los Canonigos de Toledo, de las mas Iglesias infiere Religion, o Monacato; pero no Carmeitano, y responde: Que el vulgo, que co-, mo Prometheo (ha de dezir Protheo) ie muda con diferentes tormas, harà el juizio diferente; mas no los doctos, que conocen ter vno " elinstituto Monastico, quanto a la " Jubstancia, que las diferencias de colores, y habitos, fon ramos de ! vnarbol, accidentes de vna ellencia, y marizes de vna imagen. De fuerte, que la primera regulati. dad, que huvo en Toledo, en mi opinion , se deve en parte al all of Taithrando ce talOrd

aqui cion rrafe proft ielit accic dicti los B gion en ac **fublt** porq San I Bafil vno. dad, daffe ze Fr nidac ment dien Arga que 1

Monidellu rio; e ner v rigos cioni que Arga

yo q

dicti

Occi

te ca

que p

le diè

pense pues gò po , le , to

, cc , de , di , nc

A pol que t el car cion

dizese fladic gaiz, inflit

ros , que conocen ler vno el F2 inl-

### De la Ciudad de Palencia. L. I.

Orden Profetico del Carmelo,&c.

1 V24

le el

mo,

dela

lta de

la ha

ugno

tarco

Vilto

,aun.

1chas

ledo:

doze;

initi.

, ene

iente.

pri

lalen;

antia-

Once.

raftia.

1 le lo

todos

a cran

nio de

I con-

ante-

meli-

rcicio

porla

inien-

CTIVIO

s del-

oledo;

poste.

iftero-

re At-

rman-

ie hi-

edo, 1

igion

litano,

co- ,,

ro-

Or- 10

nas

mo"

1 11 ,

de

de 1

en-

De

iri- "

mi ,

al

21. 1

La verdad de la proposicion que aqui dize el Padre Argaiz de la diffincion de lasOrdenes dexo para el parrafo figuiente. Aora vamos en su presupuesto: y no estrañarà, que aun jelitigue, sebre ser rama diferente, accidente, y matiz, quando los Benedictinos tienen tantas questiones con los Bafilianos; pero no juzga fu Religion, que anda por las ramas, ò repara en accidentes, y matizes, fino fobre la lubstancia. Si toda es vna Religion; porque reusa el Padre Argaiz, que San Benito observatte la regla de San Bafilio? Pues en lubstancia todo es vno. Aoratampoco le harà novedad,ni reufarà, que San Benito guardasie la Regla del Carmelo, como dize Fray Felipe de la Santilsima Trinidad, citado supra : Y consiguientemente, substancialmente los Benedidinos fon Monges Carmelitas. Si Argaiz admite cita consequencia, que se sigue de sus principios. No se yo que lo admitan los Padres Benedictinos. Y fino, acuda al Sol de el Occidente, que và por muy diferente camino. Y acuda a fi milmo, que por no affentir, a que San Roman le diò a San Benito el habito, le haze Monge, desde la Iglesia de Clerigos, dellugar donde se quebrò el Capisterio; con que vendra San Benito a tener vn habito de Religion de Cleririgos Regulares, o otra, cuya inititucionse ignora, huyendo de la Regla, que profellava San Roman. Veafe Argaiz en la vida de San Benito, que pensò esta estravag ancia. A imitació, pues, de los Padres Benedictinos, litigò por la regularidad de lasCatedra-, les. En substancia, dize Argaiz, s, todas son ynas. La diferencia de ,, colores, y habitos fon ramas, acci-, dentes, y matizes; y elto balta para ., diferenciarlas, y darlas diferentes , nombres. Luego la regularidad A poliolica de las Iglesias Catedrales, que tuvo lo substancial de los votos, el canto, y himnos, legun la institucion Apostolica, que avia en Ierusalen, yintituyoSantiago, fegun Arg aiz dize,en España, y tuvo el habito E clefadico, y no eldelCarmelo.Segű Argaiz, no fue Religio del Carmelo, folo infirmyò el catos. Elpidiò, ydiò cotti-

tuciones, no diò el habito. De las cos tituciones nocosta; del caro, yate probò lo tenia. Luego S. Elpidio, no hizo nada, elpecial, ni aŭĝ lo hiziera, como dize Argaiz, no era lubităcial, porg lo substancial instituyò Santiago. Pu cs porque quiere fuelle Monacato Carmelitano, fi en lo substancial lo instituyò Santiago, y no tuvicion el habito del Carmelo, quando Santiago initituyo las Iglesias?

Dexemos la vulgaridad, de que no haze el habito al Monge, y no andemospor las ramas, accidentes, y colores, yvamos a lo substancial. No ay duda, que el fundamento de las Religiones, fon los votos substanciales, de pobreza, obediencia, y castidad; pero que tambien ay diferencia de Religiones, mas que accidental, fe probara en el parrafo figuiente. Y para ajustar, siel Monacato Carmelitano es el de el Clero irèmos co principios de los Padres Carmelitas, q son buenostestigos en esta causa; si de lo que ellos afirman, pruebo, que no se introduxo en las Iglelias Catedrales de Efpaña fu Monacato; el Padre Arga iz enesta materia anda por las ramas, y por accidentes, y no tocala fubitancia de el caso, ni le ha entendimilmo et fin , entonces la diltiob

Fray Felipe de la Santissima Trinidad, lib. 1. de la Historia del Carmelo, capitulo catorce trata del propriofindel Orden Profetico; y dize assi: Paramiyor noticia del Orden Profetico, es nacessario considerar tres cotas. La primera, el fin ,; proprio, y intrinleco, a cuya consecucion se ordena. La segunda, el medio que conduce para conteguir talfin. La tercera , elhabito de penitencia, con el qual el eltado de la Religion exteriormente sedeclara. Quanto a lo primero se ha de laber, que el fin de algun " Orden Religiolo, ò es propilo, y intrinfeco, o es comun, o extrinfeco. El fin proprio, y intrinfeco, n es aquel, al qual las regulares observancias, viadas en tal orden, por si mismas primeramente, como medios proporcionados conduce. Elfin comun, es aquel que conviene a los demás Ordenes Religiofos, y por las obiervacias de todos clios # 6 Historia Secular, y Eclesiast.

ollos se puede adquirir. El fin extrinseco, mas es de el Religioso, q , de la Religion, como il alguno le entrara en Religion, para poder 3º llegar facilmente a vn Obiípado. ., El fin comunde todas las Religiones, que puede rambien dezirle re-" moto, es el amor de Dios, ò la san-, tidad, òla adquisicion de la perfeccion ; porque a esto se ordenan too dos los ordenes Religiofos; por lo , qual la Religion se dize, estado de adquirir la perfeccion, yse diferenoia del Obitpado, que es estado de perfeccion adquirida Convienen, pues, todos los ordenes Religiolos , en esto, que perficionan, y fantifica fus alumnos, y los llenan del divino amor; pero a esto no llegan in-, mediatamente, sino mediante el fin proprio de cada vno. El fin pro-" prio, y intrinteco de el orden Re-, ligiofo es aquel, que por si primeramente, y inmediata, y directame-· >> te se apetece en tal orden, y a cuya adquisicion se dirigen todas las ob fervancias regulares, como medios proporcionados. Este fin proprio, y intrinseco distingue los ordenes Religiolos, como en genero, », quando es diverso; pero si es vno mismo el fin, entonces la distin-" cion, quafi expecifica de eltos orde nes, se pide de la diversidad de los medios; por lo qual, quanto el fin o' es mas noble, tanto mas noble es , el orden que le mira. Y adonde el fin es el mismo, la nobleza del oror den l'epide de los diversos medios mas proporcionados al fin. El fin proximo de los Religiosos, es de " tres modos, conviene a faber; la contemplacion de Dios; la accion > exterior de la virtud, en orden al » proximo; la contemplacion, y la accion juntamente. El fin de la cotemplacion es mas noble, que el fin , de la accion exterior. Pero el fin mixto de contemplacion, y acor cion juntamente, o que dimana de la redundancia de la contemplació, es nobilissimo, supuesto, que en or esta vida, no le puede dar contemplacion pura. El orden profetico, como el primero, y de cuya ple nitud todos los demas avian de rerecibir; tuyo, y aun conferva este Sy sollo

nobilissimo fin proprio, y intrin. seco, mixto de la contemplacion, y accion vnida a la contempla, cion; la qual se declara por mu chos caminos; porque lo primero, Elias su Instituidor , y Patriarca, instituyò, y aceptò diversos Con. ventos; vnos proporcionados ala contemplacion, como en el Car., melo, y en otros Hiermos; otros destinados a la acción, por re. " dundancia de la contemplacion, in que la precedia, como en Bethel, y en otras partes; pero quilo, que" el primer Convento de el Orden, Profetico, conviene a faber, fundado en el Carmelo, fuelle dedicado " a la contemplacion, para fignificar, con esso a sus hijos; que la mas principal parte de el Orden , yel h fin primario es la contemplacion, Y assientre las observancias regulares, especialmente se contenian como precipuas, el filencio, y el , retiro, como medios muy propor. cionados para la contemplacion, » Nuestro Elias, para confirmar con lu exemplo, lo que con palabras avia enteñado primero, y por mucho tiempo vacò a la contemplacion, ya en el torrente de Careth, ya en el Carmelo ; pero quando la » necessidad de la Fè, y la vtilidad del pueblo, lo podian, no folo con mocion interna de el Espirita Sa. » to, imo por expresso mandato de Dios, le exercitò en procurar lu gloria, en la conversion del pueblo n Iudayco, y en destruir con todas tuerças la idolatria, en tiempode los Reyes de Israel. Por tanto n congregò Concilio de todo Israel en el Monte Carmelo ; y aviendo " reducido al culto del verdadero, Dios alpueblo, que convirtio alli con vn milagro manificho, matò " ·los falfos Profetas de Baal, para rei- " cindir la ocasion de el escandalo, y infidelidad. Por la misma ra- " zon se lee despues, que fue Nuncio de el Rey Ochozias, baxando deel Carmelo por mandato divi- " no. Pero con rodo esso, de or-, dinario residia en su Carmelo, de donde solo por vrgente ne. " cessidad, ò se apartava èl, ò initituia Missiones de sus Discipulos.

3

2:

,

33

93

2)

2,

. 99

3)

33

3)

22

33

23

22

22

33

31

.,

37

37 1

39 (

33 1

25 F

3,

57 0

3, 1

31 [

. .

- 9

101

- t

de b

· n

e

inon, 11a- 11 חווי יו ro, ca, 11 on. ala ar. ros re. on, 1 1, 4 GHG gen n idaado " car , mas yel " ion. gu. man " y cl , or. on. " con 1 oras

nu- 1 ola- " eth, o la n dad " con Sã. n ) de · íu blo n das ide " nto n ael ido " ero "

cf- "
lo, "
ia- "
ido "
vi- "
lo, "
c- "
(ti- "
os. "

Jel-

alli

atò "

despues del rapto de Elias, su sucesitor en el Regimen del Orden Pro fetico, y principal Discipulo el segundo Eliseo, heredero de sudo-

blado espiritu, residiendo en el Mo te Carmelo, primera, y principalmente se exercito en la contempla cion: Pero quando apretava neces-

, fidad grave, por aviso Divino, tomò la mission a Damasco, Curia de Syria. Y muchas vezes morava

mo se lee entiempo de la obsidió.
Demás desto consta de Ionadab, de
los Recabitas, de los Estenos, y

Assideos, que fueron dados a la contemplacion, que apretando la necessidad dexavan la soledad, pa-

ra procurar la salud de las almas, todo el tiempo de la ley antigua. De el mismo modo en el principio

" de la ley de Gracia, y de la Igletia, ,, que nacia, aniendote convertido a la Fe de Christo los Carmelitas,

alumnos del Orden Profetico, pre dicaron estrennissimamente el Eva gelio, assi en el Oriente, como en

el Occidente, hechos Coadjutores, de los Apostoles en tan grave necessidad. Por lo qual, entonces, de-

", famparando a tiempo la acostumbrada soledad del Carmelo, y el estudio de la contemplacion, y de la

3' abundancia de esta proponian a los 3' Pueblos palabras de la eterna vi-3' da. A estos Padres de el Orden Pro-

fetico, imitaron los hijos, fucesto
res en los figuientes riglos, exer
citando primariamente siempre la

contemplacion, pero lecundaria-

5, proximo; como se puede probar con larga induccion. Leasse lo que hizieron muchos Santos desta Or-5, den, como los Cirilos, Alexandri-

berro, Pedro Tomàs, y Andrès Febellano, para omitir otros, &c.

Deeste mismo parecer son todos los escritores Carmelitanos; que aunque las plumas son diversas, son guiadas de vna misma intencion. Y el Padre Argaiz tan protector del Carmelo, no negarà esta doctrina, que aora supongo, y no examino.

Con esta doctrina, que es de ro-

da la Religion del Carmelo, en que se ve, que el fin primario delta Sagrada Religion, es la contemplacion; y fecundaria la acción, pongo aora la menor. El fin primario, y proprio del Clero de las Iglesias Catedrales en la primitiva Iglesia, era el ser coadjutores de los Obispos, constituir la Gerar quia Eclesiastica, q consiste en la acció propissimamente, y en orden a los Fieles, purificandoles, perficionandoles, y iluminandoles, como enfeña San Dionisio, y diremos despues: Luego essencialmente es orden distincto del Monacato Carmelitano. La consequencia està deducida evidentemente de las premifas; porque los fines son totalmente diversos. Lo que es primariofin en los Monges, es va presupuesto del Clero de las Catedrales. Lo que es adiuncto, y secudario en los Monges Carmelitanos, es perfe, y primario en el Clero. Esto es lo que haze la distincion expicifica de lasReligiones. Luego son expecificamente distinctos el ordenClerical primitivo, y el Monacato Carmelitano? Pareceque no tiene respuelta elte argumento.

Si esto no basta, para que el P. Argaiz que de convencido, passemosa las regulares observancias, que tambien conducen para distinguir los Monatos, ò ordenes Religiosos. El mismo Fray Felipe en el capitulo 15. despues de los votos essenciales, yel Coro, que era comun al Clero, pone los que conduce al fin de la contemplación, que estrechissimamente deben observar. La mucha vigilia, y poca comodidad del lecho; la abstinencia

mero fue Nazareo; no bebian vino, ni comian carne, se alimentavá
de yervas, como se viò en los hijos
de los Profetas en tiempo de Eliseo; andavan a pie, predicavan mas
con el exemplo, que con palabras.

Pues todas estas regulares observancias, no los tuvieron los Canonigos de las Iglesias primitivas; antes dizen repugnancia a su estado las mas dellas, que como pertenece el Clero a la Gerarquia del Obsspo, y no convienen al Obsspo, tampoco a su Cabildo. No dudo de la faugalidad de Tos Obifpos de la primitival glesia spero tampeco de su autoridad, y predicación, mas de palabra, aunque pre

dicavan con las obras.

Y aunque el habito no haze al Monge; y como dize el milmo autor, aya varias sentencias sobre el habito de Elias, y sus sucessores en aquellos primeros figlos : en los de la Ley deGracia, como dize IuanHierosolimitano, capitulo treinta y nueve, vsaron de el escapulario, y capi-Ha en vna pieza, aunque despues se -mudò, como aora le traen, concedido per la Reyna de los Angeles a San Simon Estoch, y la capa blanca con las fajas grifleas, que aora tolo es blanca. Este habito, nunca le viaron los Canonigos de la primitiva Iglesia, ni el Clero, como es notorio en todos los Autores. Sacase, pues, por consequencia legitima, que elOrden de los Canonigos primitivos de todas las Iglesias, no solo en España, lino en todo el Orbe fue substancial, y especificamente distincto de el Monacato Carmelitano. Por ser lossines substancial , y especificamente diffinctos; por ser distinctos los medios, y observancias regulares, que conducen a los diversos fines especificos; y que los habitos fueron diverlos, como representativos de los fines, y conducientes para los medios de su enteñança.

Sea el vitimo argumento contra el Padre Argaiz. Porque, ò habla de el Monocato Carmelitano, como dizen fue antes de Christo, ò como fue despues de la Ley de Gracia. Del que fue antes de Christo, no me parece que dirà estuvo en las Iglefias Catedrales; porque en aquel eltado, segun el Decreto de la Santa Inquisicion, en nueve de Diziembre, del año de 1639.c. nfirmado en veinte y cinco de Febrero, año 1674. se ", declara, qel Monacato de la ley ef-, crita, no aver fido con la folemni-,, dad,y perfeccion,y la potestad de ,, claves, que en la ley de Gracia; por ,, que deste entoda su perfeccion, el " Autor, è Instituidor fue nuestro 3, Redemptor IeluChristo, y de el de ,, la ley cicrità causa exemplar, yme-,, ritoria. Y el Monac to Clerical no ay duda que fue con folemni-

dad, y perfeccion, y potestad de claves, pues lo mas principal, y anexo à èl era esto, pues la parte principal del Clero fon los Presbireros. Lucgo precisamente ha de hablar el Padre Argaiz de el Monacato de Elias, perfecto ya en la Ley de Gracia Pues este no pudo introducirse en el Clero Apostolico de las Iglesias Catedrales: antes del Clero A postolico dimano al Carmelo. Pruebolo claramete. No ay duda, q el Monacato perfecto, y de laLey de Gracia, començo por Chris. to en los Apostoles, y Discipulos de Christo: y que quando el dia de Pentecostes vino el Espiritu Santo, ya avia Monacato, y Clericato con los votos folemnes, no folo en los Apola toles, sino en los Discipulos de Chris. to; y que aunque los Doctores inferen el Monacato de aquella vidaco. mun, que hazian los Ficles despues de la venida del Espiritu Sato: Estala fenaron los Apostoles, legun loque antes tenian, y practicavan, y que eltuvo antes con toda perfeccion, pues tenian las primicias de la Gracia (fin necelsitar de aprender cosa algun de los Eslenos, y Carmelitanos)como practicos en la escuela de suMael. tro Christo, y que sabian el vso de los Canticos espirituales, pues les enseno a cantar Himnos, Et Hymno detto exteresant in montem Oliveti. Perseveravan en la Oracion, y contemplacion; luego ya avia en el Clero Apoltolico la perfecta Religion, y assi dixo Estio supra, que no se instituyo alli el Monacato, sino que se dilato: y este es comun entre los Doctores. El dia de Pentecostès, dize el Breviario Romano se convirtieron de los que habitavan en el Monte Carmelo, muchos, que delpues bolvierona el y edificaron el Orat orio a la Vi rgen, &c. Yo quiero conceder, que luego recibiesten toda la perfeccion de d Monacato de la Ley de Gracia. Luego recibieron del Clero Apoltolico a perfeccion de su Monacato, la lolem. nidad, y la potestad de Claves (aunque desto vltimo dirèmos en su lugar eltiempo, quando entrò en los Moliges.) Dize el Padre Argaiz, que 108 » efectos le contienen con eminen, cia en las causas. Luego el Monacato solemne, y perfecto estava con

emi

pue

efec

cini

con

ligit

que

11151

fetil

VOL

dive

ias;

ca,r

dio

fecc

que

de la

rece

vo C

es fa

Ger

defe

los

Mon

rad

non

en t

diac

Car

ciale

a Di

de to

Per

ritoi

Reli

Sant

to,y

plar

nece

Apo

Cari

fecc

ves,

Pirai

teco:

clCl

Mon

meli

tode

Cler

fedi

te le

la ini

Apo

aunq

do C

cauf

Chri

eminencia en el Clero Apostolico; pues para que avian de tomar de los efectos,a quien comunicavan, lo que eminentemente, y con toda perfecció contenian? Avenganie las demas Religiones con los Padres Carmelitas, que dizencon Fray Felipe de la Santitsima Trinidad, que el Orden Profetico dio atodas las Religiones los votos effenciales, igualmente; y con diversidad las Observancias Religiosas; que el Orden Clericat Apostolica, no recibio nada de ellos, antes les dio la folemnidad de los votos, la perfeccion, la potestad de claves; y aunque tambien dize lo milino este Padre de las Ordenes Clericales, no me parece se atreviera a hablar del primitivo Orden Clerical, porque esto se vè es falfo, por lo dicho. Y assi dixo Fr. Geronimo Roman en el cap. 1. de su defeniorio, de los Canonigos ( esto esde los Clerigos primeros jemano la vida Monaftica y esto no ay que dudar. Habla= rà de la nueva institucion de los Canonigos Reglares, que començaron en tiempo de Hibon. Porque solo podiadezir, que como la Religion del Carmelo tenia ya los tres votos estenciales, aunque no solemnes, y el alabar a Dios, vinieron a fer caufa exemplar de todas las Religiones, y assi lo dize: Pero quien fue caufa exemplar, y meritoria de essa causa exemplar de la Religion Carmelitana? Y a lo dixo la Santa Inquisicion en su decreto; Chris to, y Christo, sin que esta causa exemplar de Elias concurrielle, pues no necessitava de ella : comunicò a los Apostoles, no solo el efecto, que los Carmelitas tenian, imo con la perteccion, solemnidad, y potestad de cla ves, a que despues los Carmelitas alpiraron, y se dispusseron el dia de Pen tecostes, recibiendo la Fè, quando ya el Clero Apostolico renia el pertecto Monacato. Luego no fueron los Carmelitascaufa exemplar del Monacatodel Clericato Apostolico; antes el Clericato Apostolico, sue causa perfectiva de fu Monacaro. Accidetalme telehael Monacato Carmelitano, en la institucion del Monacato perfecto Apostolico, instituido por Christo. Y aunq no le huviera, le huviera inflitui do Christo. No todo lo q precedio es causa exemplar de lo que perficionò

Christo, si no es que entiendan por cau

la-

CXO

ipal

ue-

Pa-

lias,

)ues

lero

iles;

to al

No

V de

uil.

s de

CII-

, ya

in los

.pol-

hrif.

nhe-

1 CO-

1pues

Ita la

O que

ie el-

pues

. ( fin

guna

3 CO-

Maci-

te los

ense-

dicto

leve-

npla-

Apol-

si di-

ituyo

lato:

tores.

evia-

te los

melo,

ach,

rgen,

lucgo

de ch

Jucgo

ico la

olem.

aun.

lugar

Moll-

105,

en- 11

maca-

a con

CHA.

sa exemplar la que no tiene influxo, fino fimilitud. Sacramentos huvo en la ley antigua, no fon caufa exemplar influxiva de los Sacramentos de la ley de gracia, como Christo es causa exeplar del Monacato de la ley escrita, que en esta propiedad hablamos; que fipor causa exemplar se toma lo mismo que alguna semejança, esto no es nada, ni intiere dependencia, que es de lo que habiamos. Algun exemplo, ò semejança huvo en la ley natural de la Religion del Carmelo, en aquellas Congregaciones, que Boulduc prueba huvo, y figue Fray Felipe en el lib. 1. cap. I, pero no concederà que fuer on causa exemplar de su Religion. Precedio, pues, la Religion Carmelitana, con sus votos, en la forma dicha; no fue causa exemplat de la Religion, que instituyò Christo en el Clero Apostolico. A vista del Sol no luzen las Estrellas, ni al influxo de la causa exemplar, Christo, que como Soldio luz a la Estrella del Carmelo; luze su exemplo, para ser causa exeplar de la Religion del Clero Apostolico, de quien nuettro Redemptor Christo fue Autor, y institutdor en toda su perfeccion. Por lo qual, tan lexos elta que la Religion Carmelitana tuviesse influxo en la ReligionClerical, ò otro Monacato, que antes todo Monacato es hijo del Clero; afsi lo dixo San Geronimo, cap. 2.a Nepociano, y se infiere de lo dicho. Y fiempre es mas acertado reconocer a Christo, por exemplar de toda perfeccion, que idear fantalias, para pretender primacias, que lirven de poca edificacion.

Y assi concluyo este s.con las palabras de Lucas Hostenio, en la dilertacion proential a las reglas Monal ticas, cap. 3. La primaria, y como ,, fundamental regia de los Monges, era el Evangelio, aquellos confe- " josde Chrilto; guardar castidad por el Reyno de los Cielos, abnegarle alsimilmo, llevar la Cruz, 13 dexar por Christo padre, y madre, muger, y hijos, vender los patrimonios, y darlos a los pobres, y alsi defnudos feguira Christo, &c. El , Cantico, y Oraciones, con Hymnos, ya probamos fue tradicion Apostolica, que vsò Christo, continuaron los Apostoles, y enseñaron al Clero Apos tolico. Luego estuvo en todo perfec -

Historia Secular, y Eclesiast of

ta la Religion del Clericato Apostolico, sin tomar nada de otras Religio nes, antes todas tomaron de el, y si las Iglesias Catedrales primitivas obfervaron Monacato; con el Apostolico tenian lo que conducia a su estado, sin tomar del Carmelitano lo especial, y distinto, que no dezia con el exercicio Clerical.

## As que habiam se X Aseun exemplio, o semejança have Xx lo es y natur. Ma de la Religion del Carmelo, en aquellos

Examinase la proposicion del Padre Argaiz, que supone, para
probar que la primera regularidad que huvo en Toledo, se
deve en parte al Orden del Carmelo. Y consirmasse mas, que en
las Iglesias Gazearales no huvo
Monacato Carmelitano, en lo
primitivo.

Religion del Clera Apoliolica Bien fuera de proposito dixo el Padre Argaiz, como se vio al principio del § precedente; que el vulgo que como Prometeo se muda en di-5, ferentes formas, harà el juyzio diferente, mas no los doctos, que conocen ser vno el instituto Monal. 5, tico, quanto a la substancia, que las diferencias de colores, y habitos, " fon ramas de vn arbol, accidentes 32 de vna estencia, y matizes de vna .. imagen. Pero no obstante, que este punto no nos obsta, como vimos, para la introducion, que pretende, de Monges Carmelitanos en la Santa Iglefia de Toledo, y en la de Palencia, por lo que queda probado; para defengañar. le,que hablò como vulgo, y no como hombre docto, y que no ha leido los hombres doctos, pongo este s. en que constarà de donde nace la diversidad de las Religiones, y que se le sue por alto: Porque ademas de los votos fuitanciales, ay las reglas, y fines contenidos en los institutos, conque se diferencian especificamente; que los colo res, y el habito, ya fabe el vulgo, que no hazen al Monge, que es lo que dixo el gran Padre San Benito, Monachine eaufentur de coloribus. Pudiera alargartolico. Lucgo ellavo en todo pertec -

me en este punto ; pero basta sobre lo que supuse de Fray Felipe de la Sans tissima Trinidad, bolver en romance lo que eferivio el Padre Lefio slib. 2, de inflicia, & iure, cap. 41 dubit, 2. adonde pregunta, de donde previene la divertidad de los Ordenes de los Re ligiofos, y qual fea entre ellos mis perfecto?Y responde : digo lo prime. ro: La diversidad de los Ordenes de los Religiosos, no proviene de al. guna cola, que es effencial a la Re-,, ligion, como lo fon los tres votos estenciales, y la aprobacion de la" Iglesia; porque estas cosas son comunes a toda Religion. Y assisise atiende a lo ellencial, todas son de , vna misma especie, porque la essen cia de todas consiste en la obligacion de los tres votos, aceptados, por la Iglesia. Digo lo segundo: Esta diversidad de Ordenes proviene de dos colas. Lo primero, del », particular fin, o funcion, para que cada Orden, con especialidad fue" initituido. Assi Santo Tomas enla " 22.quælt.188.art. I. porque vnos ie institugeron, para que ademas de " la observancia de los votos esten-,, ciales, se exerciten principalmente en obras de la vida contemplativa, " Tales casi son los que instituyeron, los Padres mas antiguos, Antonio, Pachomio, Basilio, Benedicto, Bru. 11 no, el Orden de los Cistercientes, " y Cluniacentes. Los que siguenestos institutos propriamente se lla-" man Monges, porquacan a la fole-,, dad, y a la vnidad, q es Dios, aquiè dirigen toda lu intencion. A eltos " se hande referir los Canonigos Re, glares, cuya percipua funcion es, cantar con devocion en el Coro » las horas Canonicas. Otros fe inftituyeron para las obras corpora." les de la vida activa, como para re- " dimir Cautivos, holpedar Peregrinos, para alsistir a los entermos, para defender la Iglesia contra los " enemigos de la Fe. Porque todas estas cosas son obras de caridad, por " las quales se camina a la perfec- " cion. Y alsi puede instituirle algun Ordende Religion, para ocuparle" enellas con peculiar estudio. Vea- " le Santo Tomas en la qualt. 189. Otros se instituyeron, parte para la and the case control and por cau

22 G

o, I

27 to 27 to 27 P

er h

) do

or ell y or fin

nc o Ca to

tie afa tin coi

o a fi cor fi,a

yiv cia

y, Ca Ag y, Ho y, nos

, Mc Cil

titu reg

, reg fes

», la Il

no ner

ofta que ado

23

### De la Ciudad de Palencia. L. I.

contemplacion, parte para las obras de la vida actiua, que sean obras cipirituales, que suponen la contemplacion, como fon los Or-, denes Mendicantes, y la de la Conpañia de lesus; y tambien le deve contar entre los Mendicantes, por autoridad, y juizio de la Sede Apol' tolica. Lo fegundo, proviene (la diversidadde los Ordenes, de los par ticulares medios, y ceremonias que vian, o para guardar mejor fus votos, ò para cumplir mejor con lu propria funcion. Aísi entre los Ordenes institutdos para la contempla cion, vemos gran variedad, en el habito, en el alimento, en los ayunos, y en otros exercicios pios. Y del mismo modo entre los Ordenes Mendicantes. De aqui naze el auer diversas reglas, y constituciones de las Religiones, en que todas estas cosas le senalan en particular. Y aunque los Doctores no cuentan » fino quatro reglas aprobadas, en las quales militan todos los Ordenesde los Religiosos (fuera de los ), Cartuxanos que tienen lus estatutos, y la Compania de Ieius, que tiene sus constituciones) conviene o, alaber, la de San Basilio, San Agustin, San Benito, y San Francisco; con todo esto, cada Orden anadio , a fu regla constituciones proprias, con las quales le diferencian entre li,aunque figan vna milma regla; ,, porque en la reglade San Balilio, viven casi todos los Monges de Gre " cia:en la de San Agustin todos los , Canonigos Reglares, Dominicos, Agustinos, Servitas, Geronimianos " Holpitalarios, Cruerferos, y algu-,, nos otros: En la de San Benito, los Monges Negros, Cluniacenfes; Ciltercienses, Camaldulenses, Ces leitinos, y otros. Pero todos eltos le diferencian mucho por las coniby tituciones proprias, anadidas a la regla, y tambien en el habito. Veale Silvestro, verbo Religio. i .quælt; 7.Esta variedad sirve de adorno a la Iglefia; porque como a la Republica politica la firve de adorno te ner todo genero de Artifices, y Operarios, que ayuden, y deleyten esta vida corporal; assa la Iglesta, que es vna Divina Republica, la

adorna fanta variedad de Opera-

c lo

Sans

ance

0,2

t.12.

'lene

s Re

mas

Ime.

de 33

e- ,,

la?

le

ie ">

05 23

lel »

ue

ue

12 37

de "

n- 31

ite

12. 19

01 ,,

11- 72

es, ,,

la- "

le- "

tos " Re "

es,

וני סונ

ni-ra-"

e- 1) ri- ,,

OS,

das

100

un

ric

ea- 11

89.

011-11

3C- 11

105 19

iié

ei-

10,

OS

rios, y exercicios espirituales, que le han inventado, para cultivar el alma, y la vida espiritual. Demas >? delto es muyvtil, porque con ello està abierta la puerta a rodos para el estado de perfecció; porgel quo >> csidoneo, para vn genero de exercicio, v.g. A la contemplacion, es idoneo para otro, v. g: Para la accion, yal contrario, &c. De lo dicho facilmente le puede colegir, que Orden de Religion es mas per >> tecta, porque la perfeccion de la Re ligion le attende primeramente por elfin, secundariamente, por los ,, medios. Y afsi aquellos Ordenes abiolutamente ion mas perfectos, que le ordenan a funcion, ò fin in- 2, trinleco, mas perfecto; por lo qual los Ordenes, que tienen por propio fin vacar a la contemplacion, son mas perfecto, que los que le ocupa en obras de la vida activa. Y aquellos, que no folo vacan a la conteplacion, fino que transfunden en otros lo que han contemplado, fon mas perfectos, que los que folo in cumben a la contemplacion, Tales son en la Iglesia los Ordenes, que le han instituido, para enseñar, y ,, predicar; y administrar Sacramentos. Lo primero, porque mas perfecto es iluminar; que luzir. Lo fe- >> gundo ; porque son mas cercanos al citado de los Obispos, a quien les toca traer a otros a la perfec- 35 cion, Lo tercero, porque este fue , el oficio de Christo mietro Señor, y de los Apottoles. Lo quarto, por que no puede auer cola ma exce- ,; lente, ò agradable a Dios, que el estudio de la falud de las almas. Por ? elto crio Dios al Mando; fe hizo >> Hombre, y hizo, y padeció tanto: Poresto se instituyeron los minis- ?? terios de los Angeles: por esto fue "> ron los Evangelios, los Sacramentos, y todo el Orden Eclefiaffico. Loquinto, porque son mixtos de,, entrambas vidas, y contienen las excelentissimas virtudes de entrabas. Y finalmente, son mas acomodados a la humana naturaleza, que pide alguna variedad de funciones, " y de ordinario se entorpeze en lolo vn genero. Y aunque parezca, que vacar folo a Dios, es mejor que "> ocuparie con el proximo; con toHistoria Secular, y Eclesiastica

do esso, no siempre ; por que atendiendo a la condicion humana, es mejor a lus tiempos vacar a Dios, y a fus proximos, que folo a Dios 32 fiempre; especialmente l'upuesto, , que vacar al proximo por Dios,es excelentissimo acto de caridad para con Dios, y el entendimiento humano fe canta fi continuamente està con la intencion, y atencion a ) las cosas Divinas. Y assi Santo Tomas en la quæst. 188, art, 6. escrive:Tiene cifumo grado en lasRe-> ligiones, las que se ordenan a entenar, y predicar; las quales está muy propinquas a la perfeccion de los , Obispos; al modo que en otras cosas los fines de los primeros se funo dan y vnen con los principios de , los tegundos; como dize San Dionisio en el cap.7. de los divinos nobres. Tiene el legundo grado aque llas Religiones, que le ordenan a la contemplacion. El tercero grao, do, es de las Religiones que se ocupan en las acciones exteriores,&c. Demas desto, entre los Ordenes, o, que se ocupan en obras de la vida activa, ò contemplativa, aqueles mas perfecto, que se ocupa en mas obras, ò mas perfectas. Y finalmen te entre aquellos Ordenes, que tienen vn miimo fin, aquel es mas per s fecto, que vía de medios mas aptos y exercicios mas congruentes para confeguir el fin, y cumplir con , sus votos. De aquise sigue, que la perfeccion de la Religion, no se ha o de medir por la autoridad, como dixo Santo Tomas en el art. 6. al tercero, porque puede suceder que • elta autoridad fea menos conveniente para la funcion principal, porque la Religion se instituyo, ò ,, que impida la mente para los exercicios espirituales, con los quales principalmente se adquiere la per-, feccion. Con tedo esto la aficion del cuerpo moderada, especialmete por el ayuno, es vtil para muchas colas. Lo primero, para quitar la delicadez del animo en las o cosas seras. Lo segundo, para ,, domar el cuerpo, y rendirle al ef-- piritu. Lo tercero, para la medita-3) cion, y amor de las colas Divinas. Lo quarto, para alcançar de Dios ocuparte con el proximo ; con i o-

varios beneficios, fegun lo que can ta la Iglefia, que con el ayuno cor. " poral comprimes los vicios, elevas la mente, das la virtud, y premios. Veafe el lib.4.cap. 2. dub. 10. Lo ; segundo se sigue, que la perfecció de la Religion, no se ha de medir" por el rigor de la pobreça, de fuer. te que no possean cosa alguna, ni aun en comun , como dize Santo " Tomas, art. 7. Lo vno, porque pue ,, de suceder, que este modo de pobreca no featan apropolito para el " finde la Religion. Lo etro, que la " pobreza Religiofa, no pide elque no possean cosa alguna en comun: porque fuera de que Christo, y los Apostoles tuvieron loculos, como se colige de San Iuan, 4.6.13. San. 1 tissimos varones quilieron que sus Religiones posseyessen en comun' bienes, como Basilio, Pachomio, Agustino, Benito, Bruno, Bernardo, pide, si la pobreça Religiosa, que los particulares no tengan fino ; folo lo necessario, y esto solo con assidua dependencia del servicio de" el superior. Pero siendo todolo, demasigual; adonde ay mayorpo. breça, ay mayor perfeccion de Re- 1 ligion. Finalmente, para la perfeccion de la Religion, no es necessario el coro, aunque infinue foloin-1 confideradamente lo contratio, lib. 10. de justicia, quæst. 5. art. 3. adonde dize: Que el Orden que no 1 tiene coro, con dificultad, merece el nombre de Religion. Y la razon" de que no lea necessario el coro,es. 11 Lo primero, porque el Oficio Divino, tan perfectamente se puedede" zir con canto, como fin èl, y con la, milma atencion, y devocion. Loie gundo, porque puede suceder que el coro impida las funciones prin-, cipales, para que potissimamente la tal Religion le instituyò, v.g:La 1 predicacion, administracion de Sacrametos, enseñança de los rudos, " conversion de los Gentiles. Y alsi " vemos,qen elOrden de Santo Domingo, y otros, las perfonas prima. rias, que pueden ocuparse en eltos " ministerios, de ordinario está exep tas del coro. Lo tercero, aunque la Iglelia no tuviera canto, pudiera aver en ella perfecta Religion. Lo -supra fanta variedad de Opera, qi , qi , co

o, fe pi

ro

o qu la la vei

fe

, diff

" Y

on Ca 7.0 dev fior

" ofic

fuer Pad Yer los ligit 24.

de l con per 88. feal

de c con el P de l

dezi dezi en l

o, 7. I exer

que of fon

, por diff.

n ro,

De la Ciudad de Palencia.L.I.

quarto, porque la perfeccion con-" fife en los oficios de caridad para ,, con Dios, y el proximo. Todo lo qual puede hazerle sin el canto: 30 Deel milmo modo los votos ef-, fenciales, y los demas exercicios de piedad no requieren canto. Lo quinto, porque como dixo Santo Tomas, quælt. 91, art 7, al tercero, los Diaconos, y Prelados, a , quien les compete provocar los animos de los hombres a Dios, por la predicación, y doctrina, no de-, venassistir a los cantos, porque no se retraigan de las cosas mayores. " Y en el cap. 2. in Sancta Romana, , dist. 92. se dize, que es muy reprehenlible, que se ocupen en el canto los que estàn destinados para el oficio de la predicacion. Luego el "Orden a quien incumbe este oficio , no deve tener coro ; por lo qual Cayetano, sobre la quæst 188.art. "7.dize: que para tal Religion no deven recibirse todos a la profesfion, sino solo los idoneos, para el " oficio de predicar, y oir confessiones;y los Ministros que para esto fueren necessarios. Hasta aqui el Padre Lesio, breve, y doctamente. Y en el milmo sentir estan todos los DD.quetratan del estado Religiolo. Veale Azor, lib. 11. cap. 24 desde la quæst.4. adonde trata de la diverlidad de las Religiones, como le distinguen, y quales mas perfecta. Santo Tomàs en la 22. q. 88. art. 1. propuso la quæstion: Si lea solo vna la Religion, y responde que no: y en el argumento fed, contra. Trae a este proposito, q en el Pfal.44.se escrive, que al ornato de la Reyna pertenece el effar vestida co variedad. Yen el cuerpo del arriculo: Respondo, que se ha de dezir, que como consta de lo dicho en la quæft. 187. art. 2. y 186. art. 7. El estado de la Religion es vn exercicio, conque alguno se exeror cita, para la perfeccion de la caridad; pues las obras de la caridad, en que los hombres se puede ocupar, 39 sondiversas; y assi tambien son di-", versos los modos de los exercicios, , por esfo las Religiones se pueden distinguir de dos modos. El primero, segun la diversidad de aque-

IU.

E- 11

15. 33

0 15

lir "

r- 17

ito "

ne ,,

el "

: la ,,

lue

111: 3

los

10-11

fus "

unu

110,11

ofa,"

100 1,

con

ode's

01011

PO-

de- "

ec-1

fla-

in-1

rio,

. 3.

no 1

zon 'i

es. 11

Di-

ede"

n la 1

ole

que "

rin- 11

ente

:La 1

Sa-

105,

alsi 11

0-

na.

stos 11

xep

ic la "

iera ,

Lo lar

mo

0-

10

llas cofas, que se ordenan. De este modo vna Religion se ordena a hospedar los peregrinos, y otra a 🙃 visitar, ò redimir Cautivos. Elsegundo, segun la diversidad de los exercicios; conviene a faber, que en vna Religion se castigue el cuerpo, por las abstinencias de las comidas, y en otra por el exercicio de las obras manuales, o por la . definidez, ò por otra cola de este !! modo: Pero, porque el fin es lo potissimo en cada cosa; mayor es la diversidad de las Religiones, que 30 se atiende, segun diferentes fines; a los quales las Religiones se orde nan, que la que le atiende, segun '3 diversos exercicios. Esto Santo Tomàs. Y yease lo que arriba citè de Fray Felipe de la Santissima Trinidad, que explica vien esta doc trina comun de todos los DD.

Como, pues, se atreviò el Padre Argaiz a dezir, que el vingo, ,, que como Proteo se muda en diferentes formas, harà el juizio di ... " ferente, mas no los doctos, que conocen ser vno el instituto Monastico, quanto a la fubitancia, que las " diferencias de colores, y habitos, Ion ramos de vn arbol, accidentes de vna essencia, y matizes de vna 33, imagen. Poco parece sabia de las Religiones, quien no supo, que fuera de lo substancial, que son los tres votos lubitanciales, y fuera de los colores, avia la diversidad de los fines, a que las Religiones se ordenă, y la diversidad de los exercicios, por las quales dos cosas se diversifican especialmente. Si huviera leido qualquier Autor, que trata del estado Religioso, huniera aprehendido esto; y si huviera leìdo a Santo Tomàs, huviera satisfecho el argumento, conque inconsideradamente prorrumpio en su arrojo. Propone Santo Tomàs el ... legundo argumento, en esta for- " ma: Aquellas cosas, qen las estenciales convienen, no se diferencian fino accidentalmente: fin los votos 12 effenciales no ay alguna Religion, como se dixo en la question 186. articulo 6. y 700 Luego 3 parece, que las Religiones no le diferencian expec ficamente

Hiltoria Decular, y Ecleliast.

fino solo accidentalmente. Este es el argumento del Padre Argaiz:
2) Oiga a Santo Tomas la solucion, que no es vulgo, ni Proteo el q la da. Al segundo argumento se ha de

les de la Religion, pertenecen al

" exercicio de la Religion, como co-, Tas principales, a quie rodas las demas colas le reducen, como le di-

y xo en la quæst. 186. art. 7. al segun o, do; pero para observar cada vno de ellos, se puede disponer alguno de

diferente modo; conviene a l'aber; , para guardar el voto de continen-

cia, se di pone alguno, por la soledad del lugar, por la abitinencia,

,, por la mutua copañia, y por otras muchas cofas semejantes. Y segun

munidad de los votos effenciales fe copadece diversidad de Religio-

nes. Lo uno, por las diverias nitro ficiones. Lo otro, por los diverios fines, como consta del lugar cita-

do de la qua ft. 186. art. 7, al fegundo. Parece esta bien respondido el argumento, y probada la diversidad expecifica de las Religiones, si lo sabe

entender el Padre Argaiz.

Declaremos felo mas: La Religio esvn estado, que aspira a la perseccion de la caridad, y es un exercicio de cofeguirla, por medio de los tres votos; lucgo del modo que se exercitaren estos tres votos, o por fines expecifica mente diversos, o por medios expecificamente diversos, dispueltos en las Religiones; feran expecincamente diversas, la consequencia es clara. El antecedente se prueba, explicando pri mero; como los fines, y exercicios le reducen a cada voto; y confiderando la diversidad que en si tienen. Lo primero, explico Santo Tomas en la folucion, alfegundo citada. Todas

las observancias de las Religiones,
odize, se ordenan a los tres principales votos sobredichos sporques

y av algunos inflituros en las Relijo giones a procurar la comida; conviene a faber el trabajo; el mendi-

" gar, ò otras colas a este modo, se ,, refieren a la pobreza , para cuya conservacion los Religiosos, por

o eftos modos procuran la comi-q da Las orras cosas, conque se macera el cuerpo; como las vigi. lias, y ayunos, y fe ay otras colas h a ette modo, te ordenan directa-, mente a observar el voto de la continencia: Pero si en las Religiones ay algunos inflituros, que, pertenecen a los actos humanos, con las quales alguno se ordena al n finde la Religion ; conviene a faber, alamor de Dios, y del proximo, como fon la lección, la ora- n cion, la visita de los enfermos; ò si ay alguna otra cola de este modo, le comprehenden en el voto de la " obediencia, el qual pertenece a la voluntad, que segun la disposicion" de otro ordena lus actos al fin. La, determinacion del habito pertene. ce a todos tres votos, como ieñal" de la obligacion. Y alsi el habito" Regular, ie dà, ò se bendice, juntamente con la profession. Aqui, Santo Tomas explico, como los f. nes, y exercicios de las Religiones e reducen a los tres votos effenciales y como este genero de exercicio le determina por las especies. Pues que estas especies sean diversas estencial. mente, y no como accidentes, nin. guno que entienda las materias no. rales lo puede negar. Luego ladiva. sidad de las Religiones es expecifica y el habito es ienal de la divertida expecifica, pues es quien explica la obligacion,

Padic Argaiz, de que no estava en esta materia, basta que lo reconozcan lo doctos, que no pueden ignorarla, i dexar de convencerse, y a tentir a tal

solida doctrina. De aqui passo al fin, para qui pulo esta proposicion tan exorbitante de la doctrina Monastica; el la dre Argaiz, que fue para introduci el Monacato Carmelitano en la Iglelias Catedrales, poniendoles pri mero con los tres votos effencialo a los Canonigos; y assi, siende Religiotos, no obstante la dite rencia del habito de los Monges Carmelitanos, le parece lo fueron, per lo menos en lo substancial: pero avic do probado, como le viò en el parran precedere, q he confirmado evidente mente en este, que las Religiones to expecificamente diversas; yque la ma-

fu gc tei da Fc cl. ce ICE cn que fus pla aln po; de nen Re. les, aur def fall mel Igle obf prin rica vote mer parc

31

di

10

VC

ne

21:

0

Lefi Reli especa que bres pues Ilos pues Padi los ( les, y

falta Reli Ieñò que i extri de qu

mian

De la Ciudad de Palencia. L.I.

yor diversidad es por los fines, como dixo Santo Tomas, y constando de los divertos fines especificamente diversos pues el sin principal de los Canonigos era el cuidado de las almas, assistiendo por proprio instituto a los Obilpos, lo demas accessorio, ò prefupolitivo. Al contrario el de los Mo ges Carmelitanos, el principal la con templacion, secondariamente el cuidado de las almas. Como dize Fray Felipe de la Santissima Trinidad, en el parrafo precedente, y aun este se co cede de gracia, porque especulando su regla, ò sea tomada de lo que se halla en la Sagrada Escritura, ò sea de lo quedize Philon de los Estenos, y traen sus escritores de los activos, y conteplativos, no se hallaran con Cura de almas, aun secundariamente en est tie po; luego estencialmente se distinguia de los Canonigos primitivos que ponen, y por aora admitimos, que eran Religiofos, con los tres votos esfencia les, de castidad, pobreça, y obediencia: aunque este punto se ha de examinar despues, que aora para convencer la falledad de lo que del Monacato Car melitano, dize el Padre Argaiz en las Iglesias Catedrales de España, no nos obsta conceder, que los Canonigos primitivos fuesten Religiosos del Cle

as 1,

la

1- "

uc ,

al 1

a'- 11

a- 11

fi n

0,

12 1

la "

La 1

to "

n- 11

ш,,

os fi.

nesle

ales:

10 1

que que

icial.

nin.

1110.

iver.

inca;

rlidad

ca 1

dir 1

n efti

n los

la, 0

a tah

qui

itan-

Pa

duci

ila

pri

rale

endo dife

Car

, pol

rato

ente.

3 (01

ma-

you

e-

1-

is,

mente consiste la Religion. Concluyo este parrafo convn reparo, facado de la doctrina del Padre Lesio, yes, que para la perfeccion de la Religion, no es necessario el coro, en especial alos Diaconos, y Prelados a quien les toca llevar à Dios los hōbres, por la predicación, y doctrina: pues consideresse el exercicio de aque llos primitivos Canonigos, que de[pues diremos con S. Dionisio, y otros Padres, no era otro, sino cooperar co los Obispos a la enseñança de los Fieles, y ll euar los hombres aDios. Luego aunque no tuvieran coro, no les faltava nada para la perfeccion de la Religion.Esto dize Arga fenò S. Ipidio. Luego la companya que no avian menester, v old lo day extrinsicamente a su institution appropri

de que en el modo que que la consus

mian los Clerigos primir A legge odio

ricato Apostolico, y tuviellen les tres

votos sustanciales, en que sustancial-

tos de los Apostoles, para este exer-

El Padre Argaiz quiere hazer quef tion de nombre, de colores, y accidé tes, lo que es diferencia real. Y quando esfo fuera assi, llameles a los Cano. nigos, Reglares, y no Carmelitanos; siempre le deve hablar co los muchos y a los Clerigos, que tuvieron los tres votos en las Iglefias Catedrales, todos les han Hamado Canonigos Reglares. Acra quiere dar el Padre Argaizal - mundo orra nomenclatura? Pues fa bia muy poco de esta materia para viurparle esta autoridad; facilmente vendre en que fuelle gran Religioso, pero de gran Teologo no da buenas Ienales. Defestimara el Padre Argaiz todo lo dicho, por no fer los Autores de sa Religion, y no le hemos de dexar descontento; pero prevengase parala centura, que diò el Padre Yepes a los que no conceden que las Religiones son especificamente distintas. Y labra que lale del monte quien al monte quema? No juzgo Yepes que huviera quiental pensara, y menos de su familia, donde se sabemuy bien todo lo que es punto de Religion; pero el Padre Argaiz, aun en los libros de fu cafa no era muy leido. Miren que buen Coronista, pues no leyò su histo ria, que a buen seguro reconociera en ella las prendas de Historiador, en

destia del estilo, que vsò el Padre Yepes.



logaldonges, an le atrevial, por la b

Pruer

## Historia Secular, y Eclesiastica.

s. XI.

teste que va encicaciarcarly quan-

ton a politice, para clic cuer

c gondata, de colores ; y accid s

Pruebasse todo lo dicho con autoridad del Ilustrissimo Caramuels y hazense algunas illaciones en nuestro favor, deducidas de su doctrina, y de la del Padre Yepes.

vineparie edy autoridady faciliarente

Demosle al Padre Argaiz yn testigo domestico, que es el isustrissimo Caramuel, gloria de España, y de la Religion Monastica, por sus muchos, y eruditos escritos. En este insigne escritor hallo las tres proposiciones, en que se funda todo lo que dexo escrito contra el Padre Argaiz: que huyo Monacato en la primitiva Iglesia en el Occidente; que el Clero al principio no tuvo vnido el Monacato; y que las Religiones tienen entre si diferencia especifica.

En su Teologia regular, disputacion 26 trata de la perpetuidad del es tado Religioso, y despues de auerlo demostrado en el Oriente, en el prime ro, segundo, tercero, y quarto siglo, que de los siguientes ninguno, aunque sea de los eterodoxos duda; en el nu mero 301 trata de las Provincias Oc

occidentales, y dize. En las Iglesias
Occidentales, aunque nunca faltaron varones santos, que separados
de los otros exercitassen vida solitaria; con todo esso es cierto, y ave

, riguado, que casi todas las Provincias de aquel Orbe, juntamente co

" las Islas, en este siglo (es el 4.) estuvieron llenas de esquadrones de Monges, los quales recibio la pri-

mera vez la Iglesia Romana; de S., Antonio por medio de S. Atanasio,

y de la Iglesia Romana lo tomarō todas las demas Iglesias del Occidental Orbe, como enseña S. Gero

nimo en la epist, 16. Aprincipia, por estas palabras: Ninguna muger noble en aquel tiempo auia co

nocido en Roma el proposito de los Monges, ni se atrevia, por la

novedad del cafo, a tomar el nombreignominioso, y vil en el Pue." blo, como entonces se juzgava., -Esta (conviene a faber Marcella) primero, de los Alexandrinos Sa. " cerdotes, y el Papa, ò Patriarca,, Atanalio, y despues Pedro, que declinando la persecucion de la he- " regia Arriana, auian acudido a Ro, nra, como a fegurilsimo puerto de fu participacion, ò comunion, " aprehendio la vida de San Antonio, que aun vivia entonces, y la deciplina de los Monasterios de " Pachamio, en la Tebayda, y de las,, virgenes, y viudas, y no le avergon çò de professar, lo que avia cono., cido que agradava a Christo. Avetajòse mas qtodas enesto la Iglesia Romana; porq la primera de todas , quito tener Conventos de Mon-ges dentro de la Ciudad, y en los " Suburbios, lo qual recibieron del-,, pues las mas nobles Iglesias, como de la de Milan testissea Augustino" en el lib. 8. de sus concessiones, n cap.6. y en el de las coslumbres de la Iglefia, cap. 3 .adonde dize : Vi " en Milan vn divertorio de no po- n cos hombres fantos, a los quales presidia vn Presbitero, varon muy " bueno, y doctissimo: tambien en ,, Roma muchos, en los quales preuden vno en cada vno a los de-" mas que habitan con ellos, con, christiana caridad, y libertad ; y estos que presiden son excelentes" en prudencia, y en la divina scien-,; tia; y todos estos no son molestos a alguno ; porque al estilo de el " Oriente, y segun la autoridad de ,, San Pablo, se sustentan con sus manos. Y otras colas que alli pro " figue Agustino. Con tanto anhelo recibieron

2)

12

22

27

2)

20

24

\*) [

10 A

1 ((

os le

os d

) d

CC

on ge

s, ye

on gr

er Pa

,, Ta

01 Y 1

tin

ra

Gon tanto anhelo recibieron las Iglesias Occidentales este informativa de vida; que los Clerigos que vivian en sus Iglesias le imitaron; porque enseña San Ambrossio, lib. 10. epist. 82. a los Vercellenses, que Eusevio, Obispo Vercellense sue Eusevio, Obispo Vercellense sue Ensevio al Clericato, porque siendo Legado Apostolico partiò a Egipto, y tuuo yn Congestio en Alexandria, contra

105"

### De la Ciudad de Palencia. L. I.

los Arrianos; y auiendo bufcado con toda diligencia el instituto de is los Monges, procurò varile al Cle rical; lo qual paisò despues a las ", Gallias San Martin, Opifpo Tu-)) rotienfe, como en lu vida enfeña Severo Sulpicio, que tambien dize en el mismo lugar, como ochen 12 ta Discipulos de San Martin erigieron para si Monatterios, adonde en la obediencia de tan gran », Maestro, tenian comunes todas las cofas, y rarifsimas vezes falian o en publico, fino juntandose para ,, orar. Demas defto San Aguitin, passò el mismo instituto at Afri-" ca; yassi despues se difundio lar-,, ga,y latadamente a todas lasiglesias Occidentales. Alexand Trase

. 33

. 37

. 33

1,3

. 32

3 32

C

3

a

e s'

IS 33

n

12

15

10 10 "

- 11

5, 33

1- 11

1y 11

20 33

e- 17

on "

es "

1- 11

ie i,

0 39

15

nc

10 15

os ,,

0- 19

ii-

r-

0,

co

11- 11

ra. los"

sq "

OS 2 27

ie /i "

15 3

37

Son tan ciertas estas cosas, que fe escriven de los Monges en estos figlos, que no se puede dezir cosa .) masfirme, ni mas verdadera. Efcrivieron tambie delte punto, los que floreciero en dignidad, doctri , na, y fantidad en aquel tiempo, Atanasio, Basilio, Gregorio, Na-"zianzeno, Optato, Geronimo, , Ambrolio, Efrem, Rufino, Cromacio, Palladio, Juan Climaco,

" Augustino, Chrisostomo, Pauli-, no, Sulpicio, Cafiano, Prospero, Socrates, Teodoreto, Sozomeno, >> Victor, Olimpiodoro, entrambos Gregorios, el Romano, y Turocele, Sofronio, Patriarca de Ierufa-» len, y Evagrio. Todos los quales confignaron doctifsimos monu-

mentosa la posteridad, exceptuão, dovno, ò otro, acaso, que en sus libros de passo hizieron memoria de los Monges; pero honorifica, o, defuerte, que serà cosa torpe, se-

gun la magnitud del cafo, oponer-" fe a tan grandes Padres.

Finalmente, desde este siglo, con acrecentamiento de los Monges, se dieron ciertas reglas, y le-

, yes, por diferentes Patriarces de ellos;porque de losGriegos,aquel " gran Bafilio puso institutos a

los Monges; por lo qual, con razon, en el Oriente, se llamò · Padre de todos los Monges.

Tambien en el Africa, San Agustin escriviò reglas para los suyos. e) Y finalmente, San Benito eferiviò regla, precipua en la difereción, Inculenta en la locucion (viando )> de las palabras de San Gregorio) todos los quales, mirando vn milmoculto de Dios, vna milma fe- >licidad, y fin de vida, con todo efofo entravan cada vno por diverfas fendas, viavan de diversos ini- >> titusos de vida , y los feñalavan a -los fuyos, para que vialien de das Les Conventines, localisa

Ya aqui reconocerà el Padre Ara gaiz, que admitiendo la Religion, y estado Monacal, desde el principio en Eipaña, hasta el quarro figlo, no se vniò al Clericità, adonde ha-Harian Liberato, y Luitprando lo que no conocio San Ambrofio , ni ninguno de los Antiguos, lo que aun no tiene el Pseudo Dextro, a quien figuen, minadie ha imaginado? Por etto folo se pueden tener por fabulosos, porque escriven contra lo que en los Padres de la Iglefia, Autores antiguos, y modernos ellà ta assentado.

Vamos a la distincion expecifica de los Monges, que es el tercero pun to. El gran Padre San Benito puto quatro generos de Monges, Cenobitus, Anacoretas, ò Eremitas, el abominable de los Sarabaitas, y el quarto de los Girovagos: Cofa clara es, dizeCaramuel sobre este texto, aquie" huviere leido la Historia Eclesias-,2 tica, que avia estos quatro generos, o diferencias, y los tres, no fe " diferencian en la fubstancia, sino en ,, los accidentes, que llamanlos dialecticos divission del subjeto en " accidentes; porque al Cenobita; le es accidente el ser Anacoreta, o Girovago ( que los Sarabaitas > 1 eran hipocritas, y folo Monges en el nombre, yno en la realidad) pues la devocion, y su intencion haze Anacoreta al Monge, y la remisfion de la caridad le haze Girovago. De estos vitimos, no quiere ;x tratar S. Benito, q son los q se llamaron Circunceliones, y de todos quatro habla altissim mete S.Be-, nito, y doctamente Caramuel explica las palabras de su Padre.

En la disputa 34, trata Caramuel de los varios generos de Cenobitas, y dize en el numero 3 28. De los Ce nobitas, que nueltro Padre Ha-,,

13

mina

Hiltoria Secular, y Eclefialtica.

, mava fortissimos, ay diversas especies, que defiende la IglefiaMi-), litante. La de S. Bafilio, cerca del año 350. En el Oriente, cerca del año 520. (ò como dize Mirco, el , año 530.) La de San Benito en el Occidente. Los Cartujanos, año 1080.0 1102. La de S. Francisco, , clano 1206. ò 1209. de que ay Congregaciones, las mas conocidas. Los Conventuales, los de la , Observancia, los Reformados, ò mas estrechos en la Observancia, >> los del Tercer Orden, los Capuchi-, nos, los Delcalços, ù de San Pedro de Alcantara; los Recoletos or la Gallia; los Conventuales me nores reformados, &c. El Orden de Santo Domingo, ano 1214. , (no trato aora de la antiguedad, refiero lo q dize Caramuel. Los Augustinianos, los Carmelitas, , los de la Merced, los de la Trinidad; estos en tiempo de Inocencio III. aquellos en tiempo de , Honorio III. y los aprobò Gregorio IX.año 1230. Los Gero minianos; la de los Minimos, año , 1450.0 1473. Los Padres de la Compañía, q el año 1640, celebraron el centenario de lu Reli-, gion. Los Canonig os deS. Augustin que el Santo llamo Reformao dos que acafo (on los de lasCare-, drales , y no Regulares , como prueba Fray Geronimo Roman, 3) lib. 1. de la Republica Christiana. cap. 14. entre los Canonigos Reglares florecen los Premonita-

Estas son las Religiones especie diversas, que pone el Ilustrissimo Caramuel. Y luego en el numer. 351, refiere las Congregaciones de los Benedictinos. La cabeca de todo el Orden es Casino. Este orden, dize, se divide en muchas Congregaciones, que no ion ordenes diverios, ino Provincias de vn mismo Orden. Los Cluniacentes, qinstituyò Odo Clu niacense, al año 900.0913.0930. Los Camaldulenies, que instituyò San Romualdo, ano 940. d 1012. Los de Valle-Humbrosa, que instituyò San Galtero, ò San

J. Galberto, ano 1040. 0 1060. Los

33 tenies.

Cillercienfes, pors. Roberto, año 1098 que aora se llaman Bernar. 1, dos, por San Bernardo. Los Gui. llclmitas, porSanGuillerma, Duque de Aquitania (pero estos quie ), ren feanfuyos los Augustinos, de que no disputo.) Los Grandismo. teles, q instituyò San Estevan, ano ', 1056. 0 1130. Los Humiliados, que començaron, anode 1090. 1146. y aprobòlnocencio III. año 1090.0 1146. y aprobò Inocenciò III. año 1200. Los Silvestri. nos, ano 1232. que instituyo Sil. " vestro Gozolino. Los Celestinos, queinstituyò San Iuan Gelestino, y confirmò Bonifacio VIII. año " 1297 Los de Monte Olivere, que San Bernardo de Sena instituyo, " año 1 3:20. y se confirmò año 1 372 , La Congregacion de Santa Iulii. ma de Padua, que instituy à Ludo. " vico Barbo, 2ño 1408. ò 1410, La, Cong regacion Burfueldenfe,que instituyo Juan Abad de vn Mo. " nasterio en Alemania, y se juzga, " que por el mismo tiempo. La Va-Hisoletana, ano 1250. por el Re- " verendo Padre Fray Garcia de Citneros. Eltos son los mas ilus. tres, omitiendo otras, que tienen " pocos Monasterios. Estos juzga " Caramuel, que no son diferentes Religiones de la Benedictina, sino diferentes Congregaciones; pero de la Cirtenciense, dize, que lo demostrarà, y gasta en esto toda la disputa.

,, d

37 m

, n

o' ti

5, P

5' fe

, la

, fi

C

, e

" d

29 V

2) 4

o 10

,, a

9" C

on t

9, le

), I

, g

, n

, 0

13

,, (

, L

1

,, j

, r

,,

33

1

V 2, t

a

10

to

f

Vea aqui, como este Autor pone diversas Congregaciones ea vna misma Religion; y comolas demas Religiones todas fe diferencian, con diferencia expecifi-

Pero a mas passa su erudicion, pues la disputa 36.es de las especies de Monges en vn milmoMonasterio, en la qual dize: Es vaa " grande dificultad, file puedandat " Monges distintos en especie, yu de hecho fe den; que se puede dar " es certissimo, porque la especiele, roma del voto, è del fin; pues los Religiolos pueden votar de dife- " rente modo, ydestinarse a diferen-,, tes fines, por fuerça de la profeffion, luego en los tales se diferen-"

### De la Ciudad de Palencia.L.I.

ciara expecificamente la razon ,, de Religioso, que pueda darse diferencia expecifica en el voto, es " manificito; porque los Francisca-, nos, por razon del voto, ni pueden tener proprio en comun, ni en par " ticular. Los Padres Iciuitas, defpues de los primeros votos, que ion simples, ion varones Religio-, fos, y contodo ello, sublistiendo la obiervancia del voto, pueden tener dominio, no folo en comun, sino en particular; los demàs, pro cediendo por el camino medio, aunque no pueden tener proprio en particular, le pueden rener en comun. Que tambien pueda aver diferencia en el fin, contta, porque , vnas Religiones le dedican a la vida contempiativa; ctras a la ac-" tiva ; y deitàs, vnas a la Redemp~ ,, cion de Cautivos, otras a la enfenança del proximo, y otras a lublevar otras enfermedades. De aqui cotta, que en vna misma Comunidad le puedan dar diversas

3,

31

3 1

0 11

. ))

0 11

1- 11

à 31

)- 11

2, 11

de

if.

en 11

32 11

es

1-

S;

ue

0-

Or

en

as

1.

11,

e-

0- 1 na "

at "

ar "

ie ,,

e- 11

03

·f-

11-11

114

14

minar, si de hecho se den. Para defatar mas clarameno, teesta duda, se ha de notar, que puede proceder entre estas períonas, conviene a laber, si el Abad, , losCoristas, losSacerdotes, losSur dos, los Conversos, los Legos, los Donados, los Familiares, le distin o, gan especificamente; y como? Si por razon del voto, ò por razon delfin. Tomo las vozes en la sig-, mincacion , que abaxo explicare; porque sè , que estas mismas en algunas Comunidades se toman , de diferente modo ; pero yo las tomo en la acepción mas comú.

especies de Monges Resta de exa-

tomo en la acepcion mas comú.

Primera conclusion. Todos los

Corittas Cistercienses, en razon
de tales están en vna misma insima especie de la Religion Benedictina. Pruebase, porque si su pro
fession se distinguiera por el objeto, suera la distinción principalmente por el sin, es assi, que no se
cistingue de ningun modo destos;
luego la profession es de la misma especie en todos. Pruebo la
menor, y lo primero, que aquella
distinción, no sea de parte de el

objeto, porque el objeto de la

profession confiste en las tres obli gaciones estenciales, es assi, que to dos del mismo modo tienen obli-, gacion a guardar cattidad, obediecia, y pobreza; luego de parte del objeto de la profession, no ay en ellos alguna diferecia, tabien colta quy a guna diferencia de parte 🤧 del finsporq todos por razon de la profession le ordenan al oficio divino en comun; ytodos verdaderamente igualmente ; luegopor el ,, fin no le pueden diferenciar. De cuidado dixe al Oficio Divino en ?! comun, para denotar, que por razon de la profession no tienen obligacion a leerle en particular, 19 fino es que el Prelado lo mande, si por otra razon tengan obligacion a rezar en particular, lo difputarémos despues.

Segunda conclusion. El Abad, ??

por razon de tal, y los Coristas estan en la misma especie de Religio. Es manifiesto, porque el Abad " tiene obligacion de guardar caitidad, del milmo modo que el lubdito, sobre lo qual no puede aver duda. Del mílino modo tiene obli " gacion de obedecer al Abad, supe rior inmediato, como a el los Mo- >> ges, aunque en diverso genero; pero esto no varia la forma de la obe diencia, lino la materia, de la qual no disputo Debe observar el Abad pobreza, y folo contumir en víos propriosto necessario; nun-, ca lo superfluo. Luego el Abad, y los Coristas, no se dif rencian en especie en la Religion, considera-,, di por el objeto; y fin intrinseco. Demas delto, ti le naze confideracion por lo extrinseco, que es el ,, finedicho propria, y abiolutamente,por razon del Oficio; el Abad " tiene mas obligació, que los otros a assistir al Coro Debeser el pri-

mero en la Iglessa, en la contem-

lo, en el trabajo, porque es el pri-

mado del Monasterio, cuyos pastos

deben seguir todos; pero aunque

tenga mas obligació que los o tros

haras legitima confequencia, fiin-

fieres, que su obligacion es expeci-

a guardar las leyes Monasticas, no

ficamente, diferente de los demás »

Co- ,,

# 80 Historia Secular, y Eclesiastica

Coriftas; porque lo mas, y lo menos, no varian la est ecie, como co-22 ficilian rodos los Filofolos. a laborato

Tercera conclusion. Los Sacer-" dotes no se diferencian de los de-), mas Coriftas en la formalidad de la Religion. Toco vna dificultad, cuya not cia esmuynecessaria, y de cada dia. La divission del Monge en Sacerdote, y no Sacerdote, no \*\* es de genero en especies, sino de , sujeto en accidentes, no de otro modo, que la distincion de vn mis-" mo Monge en blanco, y negro, en docto, y indocto, en grande, y pequeño. No es el Sacerdocio cofa o essencialmente connexa con el Monacato, puede fer Monge, fin fer Sacerdote, Sacerdote in ier Monge; porque la ptofession, y el facerdocio fe juntan por accidente. De aqui conita, que respeto de ), las obligaciones de la Orden, los Sacerdores le han de considerar, como fino lo fueflen: yque del mitmo modo estan obligados a todas las observancias, que los otros, 11-"> no tienen mas eltrecha obligacio, ,, por razon de la mayor dignidad cocomitate, supuesto, q tieneobliga " ció a dar exeplo a los luniores; por esso digo, que los oficios humildes del Monasterio, que no suelen eno, comendarfea los Sacerdotes, le les pueden encomendar igualmente, y mucho mejor; porque no prejudica al facerdocio, porque promovidos a tal dignidad fean humildes. Assi, siempre alabe, que en la labor comun de las minos, el Abad fea el primero, y que alli trabajen los Difinidores del Capitulo, el accre-, tario, y qualquiera otro Sacerdote, ò no Sacerdote; para los ofix pricios humildes de la Comunidad

reparo en el facerdocio, porque en ninguna ley divina, ò humana esta establecido, que los s'acerdores no

debe elegirle el mas apto, sin tener

feexercitenenla humildad. Sirva » en el Refectorio, como los otros,

ministrena los entermos, goviernen las colas extriníccas, quando

,, fuere necessario; y por razon de el sacerdocio, de ningunos ministepo rios de la observancia se escusen.

s, Quando la sobervia quiera traer

ettas cosas a dispura, pido al Prelado les lea el capitulo 62. de la re-", gla madre, adonde nueft o Licur,, go,dize:Si algunAbad pidiere,que ie le ordene algun Presbitero , o', Diacono, eligade los suyos, el que sea digno de gozar del sacerdocio. El ordenado huya la elacion, o', soberbia, y no presuma ninguna, cola, fino lo que le madare el Abad, reconociendo, que se ha sujetado? mas a la disciplina regular : y por ocasion del Sacerdocio, no se olvide de la obediecia, y disciplina de la ? regla; antes mas, ymasie aproveche en el señor; y poco despues: Sepa, i que ha de guardar la regla, que le ? constituyeren los Decanos, y Prepositos; perosi de otro modo prefumiere, sea juzgado, no como, Sacerdore, fino como rebelde. Finalmente, sino se enmendare (siendo declaradas fus culpas, fea hecha do del Monasterio. Lo mismo casi avia dicho en el capitulo 60. Que es esto Padre suavissimo? Adonde, està tu perpetua suavidad, y dulçura? Eres rayo? Que es esto? Cotra el ? Sacerdote? Assi es: contra el Sacerdote; porque sabia el Varon Santo, que mayor daño amenaza a la comunidad, de vn Sacerdote fobervio, que de vna enfermedad pesti- ? fera. Por esto determina, que el sa-, cerdote pestifero ( assi es el sobervio)salgafuera. Oi vno, que dezia ? alguna vez · senor, todas las cosas limpias le hande tratar con limpieza; luego al que ha decelebrar, ,, no conviene que se mezcle con las colas inmundas, nifervir a losen- ' fermos, porque no conviene pastar, al Altar, deide aquellas inmundicias. Confiesto, que todas colas " limpias deben tratarse con limpieza; pero que el Sacerdocio no se inquina con el ministerio de los " entermos; no quiero probarlo con autoridad de Santissimos Padres, que le dedicaron a la medicina, , para focorrer mejor a los proximos; porque est is cosas junto N. Señor.He de ponerlas en vn libro, ,, porque son tantos, que no cupieranen menor volume. Quiero aora impugnar con eficacissima ra-, zon esta heregia, que es peor que mu-'

, mi

2, Ci.

22 m

o, pa

20 CL

o' de

, oti

3º dir , dic

en

Pit

ha

diz

Oj " llet

dire

lad

les

qn

clas

, los

oo que

, que

, por

o) por

3, 10 F

a) jele

s) hue

deb

yet

face

Aba

del

veda

a qu

gun

dize

o) que

acq cc

por (

, val,

y gan,

1, ro, (

? Sant

o que

33 feria

, men

quen

el C

fubd

tene

me

or ra

muchas otras, que condenó la 37 Iglefia. Pregunto. Con la afsisten-,, ciade los enfermos, se macula al guno? Luego, ò Fisica, o Moral-" mente?SiFilicamente. Labele, que , paraesto ay agua en el aposento, en el Claustro, en la Sacristia, en 2) cl cornuAltar. Assi harà con lim 2, pieza las cofas limpias, y no fe hallarà obligado a abstenerse o del fervicio de los enfermos , ò , otroministerio de humildad. Si dize que se macula moralmente, o' dira que la humildad es inmun-, dicia, y que la caridad es mancha. Ojala tales Sacerdotes no se ha-"llen en Comunidad alguna! Vna , dire, q he experimetado, q los Pre lados muchas vezes (on caula, para que se desvanezcan; porque si les exoneran de aquellas cofas, q no exoneran a otros, qesperan? Ocurrele aqui ocation de declarar mi dictamen; cogerela por 2' los cabellos; porque puede fer , que no aya otro lugar. Confiesto me dà tedio de las exempciones, ?' que vi conceder a los luniores; , por razondel Sacerdocio. Nadie debe eximirfe de las observancias, " por razon de la dignidad, fino fo-,, lo por caufa de necessidad. Por vētura coduce al honor, g el Mo-¿ jelea relaxado? Es decoro no latis , facer al voto, y a la profession? El Abad, si falta del Coro, por los 3) huespedes, por los impedimentos del oficio, haze bien : Si por gra-"vedad, haze mal. Lo primero, por o, que da escandalo a los subditos, a quien debia dar exemplo. Lo segundo, porque no ay testimonio s, por esta nueva introducion, que dize: Que los Obispos, Abades, por contervar la gravedad, deben , vn1, ò dos vezes al año, celebrar, y tener vn Capellan, cuya Misia oy -"gan, entrar raras vezes en el Co-1, 10, quando deben adelantar a los lubditos en la observancia, y en la ? Santidad. En nuestra España, el , que ha frequentado treinta años el Coro, se exime de los Maitines feriales. Alabolo, porque moral-, mente habiando, la edad de cinquenta anos, quebrantada con 30

ndepor Condas.

1,

"

,,

11

,,

treinta de trabajo, necessita de compassion, El quarenta anos afs stio al Coro, es libre de los Maytines de doze lecciones. Quien lo vitupera ? Porque en- 23 tonces tendrà lesenta años , poco ,, mas, ò menos, galtados en gran+ des trabajos. Y en esta edad debe 🔧 focorrerle la Religion Levantele >> a May tines, tolo en los dias de Sermon, el que tuviere cinquenta anos de proteision; porque ette, supuesto que es sepruagenario co dificultad, y aun con ella, no po dra enInvierno dexar su quietud; y li lo haze, no fiempre iera fin peligrode enfermedad. Lavejez, 23 aun a las piedras, proboca a mislericordia, y assi juzgara al Abad, que no fuelle piadolo para con los ancianos, no folo por violadorde la Regla, fino por mas du ro que las piedras. De los ancia nos, y ninos, puío San Benito el capitulo 37 vdize: Que la misma naturaleza humana, fe dexa tracr a milericordia, para con estas edades. Y verdaderamente, la fe- 22 nectud milma es enfermedad, que carece de medicina ; y siempre và en aumento, ycon mayor peli- ? gro: por tanto es ne cestario, que los ancianos se eximan de los tra bajos, no de todos; pero de aque - 22 llos, a que comodamente no pueen el Altar elta no coantilista nob Del grado del Sacerdote en es

la comunidad, veo varias coftubres en diversos Conventos Muchos juzgan, que se debe a losSa- ,, cerdotes lugar superior a todus los q no so Sacerdotes; pero mal; 22. porquenace esto de reparar menos en las colas. Y por esto considerada lu naturaleza, digo: Que todos en la Comunidad tengan el lugar, segun la antigueda d de el habi to, ò sean Sacerdores, ò no, " quando vienen a Tercia vestidos de las vestiduras lagradas, preceda el Sace rdote al Diacono, y este 39 alSubdiaco no. Todos deben confervar el grado de fu expersion. Consta del capitulo 3 6. de la Regla. Alsi deben estar en el Coro, afsi ir a la Paz, a la Comunion sen es obridad, porque legun razon, puc

Historia Secular, y Eclesiastica

entonar los Pfalmos, y hazer las demas obras, a las quales le repu , tan por sus grados, el que el no Sacerdore lea superior, que el Sar 3, cerdore que infiere? Porque en el Goro no estàn los Sacerdotes, comaltales, fino como Monges. Y ongenero de Monge aquel es mas digno, que fuere mas antiguo. De o clararelo con yn exemplo. Ay en , las Academias vnos alsientos, que llaman doctorales, en las quales "> fe sientan los que están gradua-, dos. Ay cofa mas cierta, que el que el Prelado debe preceder al 10 fubdito? Contodo effo alli, no fe , cuida de essos títulos, sino de quienes mas antiguo en el gra-3) do,aunque demàs de ello vno lea , Prelado de otro. La razon es, porque alli no se sientan el Prelaa, do, y lubdito, como Monges, lino , como Doctores. Y si el subdito es mas antiguo en el doctora-3, do, alli debe preceder al Prelado, , a quien subligue en su Monaste-rio. Del mismo modo en el Altar p, precede el Sacerdote al Diacono, fuera del Altar el mas antiguo al Junior. Assi lo dispone la razon, , la qual figuiò nuestro Legislador, capitulo 62.quando dixo: Siempre atienda aquel lugar con que s, entro en el Monasterio, excepto el oficio del Altar, porque como o en el Altar esta, no como Monge, , fino como Sacerdote, alli debe preceder al Diacono, aunque sea Sacerdote, y mas anciano. La ra-5, zon es, porque quien canta el Evágelio (y lo milmo digo preporcionalmente de quien cantala Epil-, tola)no obra como Sacerdote, si-no como Diacono.

Puede algunas vezes el Abad levantar al Sacerdote a lugar mas alto, conviene a faber, superior a o, todos los que no son Sacerdotes, o por lo menos a algunos; pero yo condenara esto, si lo hizieste sin caula, porque el Padre no le da para esto autoridad. Consulta el capitulo 60.62.y 63.y veràs, q b, el Abad no debe fin causa contur bar elOrden del rebaño, que le hã encomendado, y vsar de libre au s; toridad; porque fegun razon, pue

de anteponer al Sacerdote a los que no son Sacerdotes, si fea mas " digno en alguna notable quali-, dad: y por este titulo puede anteponer, no folo al Sacerdore, a los " no Sacerdores; pero al no Sacer., dote, a los Sacerdotes Seniores. Conviene a taber, si anteponga el n Macitro a los Discipulos, el Prior a los subditos, el Difinidor, Con. filiario a los demas. Por nombre " de Maettro entiendo los Ledo. res de Teologia, y Filosofia, qualesquiera, y los de casos de con-, ciencia, y todos los Lectores, ref. " pero de fiis Discipalos, porque es conveniente, que el Maestro se n anteponga al Discipulo. De aqui consta, que yerran

miserablemente aquellos Iunio., res, que luego, que fon promovidos alSacerdocio, antesque elPre 'i lado fe lo mande, fe anteponena, algunos no Sacerdotes mas antiguos que ellos. La razones,por- ', que al Prelado, solo con causara. zonable, fe le concede alterar el orden de la Comunidad : y no le 1 toca al Monge particular posponer al fenior con propria autoridad. Comunmente vi(y lo alabo), que los Abades vn mes despues, del Orden de Sacerdote, anteponen al Missacantano a todos los 1, que no ion Sacerdores; pero elto fiempre es por caufa razionable" manifiefta, como fi el Mistacanta- 11 no es Predicador, si fue Maestro de los demas, si de gran familia, si " fue Prior, ò si algun domestico de n grande autoridad lo pide; pero el recien Sacerdote, que sin licencia" de su Prelado presime mudar el n lugar de su profession, sea castigado en aquel genero q pecò. Polpongue a los Iuniores por algun p tiempo, para que aprenda a ler hu milde, y a no comarfe lo que no fe " le debe, sin permission del Prela-, do. Muchas cosas ocurren; pero juzgo que las tengo dezididasen " el libro que intitule, Balança de, la Precedencia de los Cistercienfes elle mismo año. De aqui confta, que los ciegos, que nunca han, de ier Sacerdotes, pueden admitirle por Corillas.

3 ., ,, 22

,, 22 2)

., 10 1 2, 1

231 200

, I T 20

,, d a, 16 n 12 C

o, te M 33 DC on te

ole 12 CC , ge

· CL >> te re

les 30 Tr 5, Ci

ini

32 gu , po la

so ga is br pla

on en nii 2, No

35 En log " te e

1100 Re

" ò Si

EQU

83

Converlos fe llaman, los que renunciando al figlo, vienen a los ., clauftros, para fervir a Dios en el exerci io de la vida activa, cuya convertacion es digna de ala-, bança , por dos razones. La primera, porque desembaracando-" le de todos los lazos, y peligros, , corren el camino de los mandatos del señor, y gozan de sere-), nissima tranquilidad del coraçon. ., Lalegunda, porque son causa, paraque los Monges vaquen a la "> contemplacion con mas liber-, tad, y quietud. Tres diferencias de converios hallamos, mas co-) munmente en nuestros Monasterios, podia aver mas, figustaran los Abades, de cuy o arbitrio pen -, de suinftitucion. Ay, pues , tres niestros, y Donado s.

125

li- ,

.05 13

:r- )

el n

1 10

ore h

:0- ))

on- 1)
ef- 11

: es

fe n

ran

10- 1

141-

Pre '

na,

ni.

or- 1

ta.

) le ',

ori-

bo) 1,

po-

los 1,

efto

able"

ita- i

ttro , fi "

de i

oel

icia 1

: el il

ga-

01-11

gun ji

hu

) le 11

la- ,

CIO

sen "

ide ,

ון -זמ

han ,

ni-

27

en-

12-

m.

es.

te.

modos de hermanos, Legos, Si-Conclusion quarta. En el orden Cisterciense ay hermanos Legos, los quales son verdaderamen-, te Religiolos ) y votan solemnemente las tres virtudes Monasti-" cas. La profession destos no se di-, ferencia de la profession de los Monges, segun el objeto, y termi-33 no intrinfeco; porque toda la di-, ferencia està en el termino extrin leco, è en el fin , a que su vida , y 22 conversacion se ordena. El Mon , gepromete, obediencia; contineeia, y pobreza. Lo mismo prome->> te el hermano Lego. Toda la dife-, rencia està en esto; que el Mo ge les dirige a la contemplacion; el by Lego a la accion. Convienen el "Corista, y el Lego en el objeto intrinfeco de la professionique es o, guardar castidad, obediencia, y , pobreza, diferenciante en el fin de la profession. El Lego tiene obli-3) gacionde convertir lus costum bres, obrando; el Monge, contem plando. Ay algunos Monasterios, 30 en los quales fatisfacen a los Minificrios extrinfecos los Coriflas! " Nosèsi lo alabe; ò reprehenda?

lo qual tratarè mas abundan temé
te en otro lugar.

Conclusion quinta. Aquellos
Religiosos, que se llaman Surdos,
Sinicitros, en España se diferen-

3) En todo hallo inconvenientes; de

cian expecificamente de los Moges, y iolo accidentalmente de los Legos; pero porque estos Legos ,, se liaman Siniestros? Acato, se tomò la ocalion del nombre, por-" que ocupan el vitimo fitio de el , Coro finicitro. Vian de los mismos veitidos que los coriftas;co- 31 viene a faber, de cogulla blanca, y escapulario negro rtiene corona en la cabeça; como los otros Mo- .. ges, ero no cata en el Corcini fen promovidos a los fagrados ordenes. En todo Flandes, apenas ay ,. vno destos Ellos son verdaderamente hermanos Legos, Donados de la vestidura de los Monges. Al - >, gunos dudan, si es conveniente, q los Converios tengan las vestiduras de los Corillas. Respondo, que, no debe hazerse sin causa. Tengo por causa suficiente la nobleza, con dificultad hallo otra. Con-,, viene a faber; fi algun Principe quifiere fer Religiolo, y no fabe 's leer, para latisfacer al Coro ; no,, por esto le le debe cerrar la puerta del Monasterio, sea Converso; "> pero porque esta especie de Monges, està en menor estimacion en el figlo; podran concederfele las " vestiduras de los Coristas.

Conclusion fexta: Los Donadosno son Religicsosverdadera- " mente, y en rigor, fino equivocamente. Ay otra especie de Coverlos, o Legos, que llaman Dona- ", dos. Eltos folamente hazen votosimple de obediencia en manos del Prelado, y por razon del voto no tienen obligacion a guardar pobreza, ò castidad. Estos digo, que no lon verdaderamente ... Monges, fino folo famulos de el Monasterio. Y por razon de su pro !! telsion; pueden fer despedidos; perono pueden falirfe fin licencia de el Superior. Sè que estavoz Donados, en algunos Monasterios fignifica otra cola; pero alsi apren dia hablar, y figo el comunidioma de la Religion. Hasta aqui el ,, Padre Caramuel. Bien doctamente, y con toda diffincion, y conforme al comun sentir erata de la distinción expecifica de las Religiones, y dentro de la fuya, con protellar yna mi f-

310

# 84 Historia Secular, y Eclesiastica

ma Regla todos los Monges, halla diferencia expecifica en ellos; porque con vnos milmos votos, y con vna milma Regla el fin es diferente, que son la contemplación, y la accion, que expecificamente diferencian. Y es mucho de admirar, que el Padre Argaiz ignore en esta materia, no folo las conclusiones, sino los principios, y que no vea los Autores, que han comentado la Regla de el gran Patriarca San Benito; pero esta tan metido con su Hauberto, y Liberato, quo quiere sabermas. Alli cítà su coraçon, porque con los comentarios haze lu teforo.

Pero dira el Padre Argaiz: Què , que importa Caramuel? Què im-, porta Lesio? Ni que importa qua-, tos Autores le han citado? No es Juizio temerario, yme prometo, que darà elta respuesta; porque en vn quaderno que saco el año de 1676. y intitula la verdad en lu punto, comosi la conociera, ni el punto, en q la verdad confifte, pag. 42. citandole a San Epifanio, y a san Inan Chri-" fostomo, y a Saliano, dize Que es 33 articulo que le da poco cuiuado; ,, porque los Santos dixeron lo que . alcançaron, &c. Y que la autori-,, dad deIacobo saliano le haze poco. Pues que dirà de Posevino, Lefio, Caramuel, y Fray Geronimo Roman, que en comparacion de S. Epifanio, y San Iuan Chrisoftomo, ion Pigmeos, aunque en su linea compitan con Saliano? Notable prefumpcion de Escritor, porque ha lacado catorce volumenes, que no tienen mas peto, que el papel, y elte, borrado con tantas estravagancias, y fabulas, no vale lo que pela. Y quarenta años, dize en la pag. 48. y mas, ha que tomo el rumbo de la Hstoria, y que fe ha valido de la Teologia Eicolastica, expositiva, ymoral, quanto To manifieftan fus obras, con la leccion continua de Archivos, yde varios Autores. Con esto, ni estima los Doctores, San Epifanio, y san Chrifostomo, ni el Analista insigne Salia no. Prefumpcion vana, y finfundamento! Pues entrò en la Historia bié corto Teologo, como consta de los Oficios, que le fabe le diò suReligio, y conlos Archivos se le oluido lo

poco que fabia, con que aunque aya leido algunos libros de Teologia Eclesiastica, expositiva, y moral, no los ha enrendido, como le manifies. ta en sus obras. Y no es menetter mas prueba, que lo que dize en orden a la distincion de las Religiones, que es contra todos los Teologos, y otras colas, que toco en esta histo. ria; en especial, el dar por derechode Patronato a los Reyes de España facultad de conceder privilegios a los Monges, contra los Eclefiattices, co. sa que causa horror, a quien chaen los principios de la jurifdicionEcle. fiaftica, de que por todo derecho fon incapazes los Legos. Y folo puede admitirie por costumbre, que funde privilegio, que en España no ay.

Y assi, concluire con Caramuel, que el Estado Monastico del Occi. dente, no estuvo vnido con el Eclefiaflico, hasta el siglo quarto, y esto en algunas Iglesias, no en todas,co. mo claramente queda probado, y que las Religiones se distinguenexpecificamente, y que los doctos, pues ion bien doctos los referidos, reconocen, que el instituto Monastico, ò Religiolo, no es vno, quanto a la fubitancia, fino expecificamente diferentes; porque aunque los colores, en los que tienen vnos milmos votos, vna milma Regla, y van aun fin, son ramas de vn arbol, accidentes de vna estencia, y matizes de vnaima gen;quando ay diferencia en algun voto, diferente Regla, y diferentes observancias regulares, y diferente fin, no es duda entre los doctos, que ay ellencial, substacial, y expecinca diferencia, como queda llanamente probado. Y en la materia moral es manifielto, que los fines expecincamente divertos, hazen las acciones expecificamen te diversas, como o corrientre entre los Moralitas en la materia de actibus humanis. Vealos el Padre Argaiz; y pues dize,que ie ha valido de la Teologia Elcolaltica, Politiva, y Moral, es mucho que no topasse con esta doctrina tan

De aqui se saca por legitima cósequencia, que no fae ron Monges Carmelitanos, los primeros Cano-

nig len les do fun por CIA mei clui pan pues 251 cafe Jenc prin noni o ac tanc do c Obil dent: naca ra et

ra el muel Sacei el Mo tal, y lugar temp ordei accide el elt. accioi El O

con n Iglefia ficar ; coadii effoef grado accide cato c Regul

el de

Presbye superdad, sordent que recon lo

criatur grados nacato difeen

ges dilpens

nigos, que assisticron en Toledo, Palencia, y las demàs Iglesias Catedrales de España, aunque huvieran sido San Elpidio, y San Nestor sus fundadores Monges, Carmelitanos; porque si en el Occidente no se vniò el Monacato al Clero en el siglo primero, ni hasta el siglo quarto, excluidas estan nuestras Iglesias de España de el Monacato Carmelitano, pues se fundaron en el siglo primero,

aya

Bia

BO

ief-

:fter

-10

nes,

s,y

Ito-

ode

1 fa-

t los

,co-

tàen

cle-

fon

1cde

fun-

a no

nuel,

occi.

cle-

efto

,co-

) , y

nex-

pues

eco.

20,0

ala

e di-

olo-

imos

aun

entes

Lima

lgun

entes

cente

, que

cifica

iente

al es

fica-

ones

10 CS

is ca

Vea-

que,

ico-

ucho

a tan

co-

nges

ano-

III.

Deduccie lo fegundo, que dado cafo,que en laIglelia deToledo, Pa-Jencia, y las demás se huvieran en lo primitivo, puestos Monges por Canonigos, el Monacato era material, o accidental, y como fino fuera fubftancia para los Canonigos, y al modo que se ha el Monacato en los Obilpos, quees material, ò accidental, pues puede estàr sin el Monacato, como consta llanamente; para esto sirve la doctrina de Caramuel, que explica, como se ha el Sacerdocio aun en estos siglos, para el Monacato, que dize, es accidental, y que no dà preeminencia de lugar, porque como para la contemplacion, que es el fin a que se ordenan los votos de el Monge, es accidental el Sacerdocio; alsi, para el estado Clerical, cuyo fin es la accion, es accidental el Monacato. El Orden Clerical, especialmente el de las Iglesias Catedrales, y con mas evidencia en la primitiva Iglesia, se dirige, a purgar, purificar, y iluminar los Fieles, a ser coadiubantes de los Obispos, por elloestuvieron, y estan en el milmo grado Hierarchico, pues para cito accidentalmente, se ha el Monacato dado, que tantas observancias Regulares, no sean impeditivas: y aunque pudiessen passar de el Presbyterio al Monacato, no arguye inperioridad, ascento, ni dignidad, fino que como la caridad bien ordenada comiença de si mismo; el que reconociere, que la ocupacion con los proximos, le impide lu falvacion, por el trato peligrolo de las criaturas; puede, segun los Sagrados Concilios, passar al Monacato, aun a los Obispos, con dispensacion Pontificia, les es per-

na Teologia, que ay diffincionera

mitido, para que libres de peligros, y trato de el mundo, le vace a la contemplacion, y cuiden folo de fi. Y en los Obispos, cierto es, que este transito no es ascenso. En caio, que algun Sacerdote passe a la Religion. dezia el gran Padre San Benito cap. cinquenta y ocho. Si alguno de el Orden de los Sacerdotes pidiere, ', que le reciban en el Monasterio, no fe le de aflenfo con celeridad; pero si instare en esta suplica, se-,, pa, que la de guardar toda la difciplinade la Regla : y que nada le " le ha de ditpenfar, para que fea, fe-,, gun cità eicrito en ran Mateo, capitulo 27. lo que se dize: Amigo, 13 a que venite: Con todo esso te le conceda estar despues de el Abad, obendeeir, o cantar Missas, fiel " Abadle lo mandare. De otromo do,nada preluma, sabiendo que esta sujeto a la disciplina regular, ,, y para que de mas exemplo de humildad a todos. Si acaso estuviere en el Monasterio, por causa de ordenacion, u de otra cola, atienda a aquel lugar, de quando entrò en el Monasterio, no a aquel quese,, le concediò, por razon del Sacerdocio. Si alguno de los Clerigos con el milmo deseo quisiere sociarse al Monasterio, le coloque en lugar mediocre; pero esto se >3 en iende, si haze promesa de la observacion de la Regla, y propria estabilidad. Halta aqui San > 3 Benito.

Adonde se vè, quan accidental era el Sacerdocio al Monacato, y que los sarcedores no eran Monges, pues si algunos lo sueran, puliera la diffincion de los Sacerdores Monges, a los que no lo eran, quando entrassen en su Religion; porque si los Sacerdores faeran Monges, debia observarie concllos lo que instituyò San Benito con los demás Monges. Y lo milmo parece debia hazer ie en qualquiera Religion, y Monacato, q era continuirles en lugar de su profession, y superior, como explicò Caramuel lobre el cap 61. de la Regla, que lo assienta por preciso, aunq en los Sacardotes, no Monges 10 pone la Regla, voluntario,

X Donningo, Elfort Padre Yepes

y a arbitrio de el Abad. Y en fin, no reconoce San Benito, que los Presbiteros, ò Clerigos, fuesien Monges; y reconociò, que era accidental el Sacerdocio al Monacato, y total distincion de profession, y vida, que es lo que intentamos probar contra Argaiz.

Agregemos al Padre Maestro Caramuei otro testigo de la Religion de el Padre Argaiz, no de menor sabiduria; que es el Padre Yepes. Este en el Protogo de su Historia, ò advertencias al Lector, prueba.

advertencias al Lector, prueba, que todas las Congregaciones de 3, S. Be nito son vna misma Orden,

gregaciones, y varios colores; , porque no pretendian tomar di-

ferente estilo de vivir, sino reformar los abusos passados, al mo

guardan la Regla de San Francii

orico, hazen todas vn orden, por , ir a vn milmofin, con mas, ò menos alpereza. Los Heremita-

nos de San Agustin, aunque con diversas Congregaciones, es lo

milmo por el milmo fin; pero mu

o, tan debaxo de la Regla de San

Agustin, suclen hazer differentes

ordenes, porque sus Autorestuvieron fines diferentes, y intentos

diffintos, que aprobaron los Su-

or mos Pontifices: y profigue, conforme a lo que se ha dicho de Fr.

Felipe de la Santissima Trinidad;
Lesio, y Caramuel; porque el intento, no sue solo el guardar con

"puntualidad la Regla de San Au-"gustin, ni reformarla, sino admitirla, y proseguir con sus particu-

lares motivos, què aprobaron los Sumos Pontifices, ademas de

darles la Observancia de aquella Regla de San Agustin, que era

y alsi dize Yepes: El cítilo de la

"Curia Romana, es llamarlas diferentes Ordenes, y ninguno ha

avido tan falto de juizlo, que diga, que la Orden deSanto Domin-

go es de la Santissima Trinidad, y que las de la Santissima Trini-

» dad, y San Geronimo es de Santo " Domingo, Esto el Padre Yepes.

Parece previno la cenfura a lo que llamaren vulgo, y Proteoa los que fienten, quelas Religiones no fon diferentes, en la forma que quedaci. plicada la aplicacion no la hago; pero lo substancial de la doctrina, y el estilo de la Curia Romana apruebo. Que poco debia de versar el Padre Argaiz los Escritores del Estado Religioso, aun los de su Religion, pues teniendo en ellos la doctrina referida (earrojò a dezir lo contrario, sin dar satisfacion a los funda. mentos, tan folidos, como fe han visto. Esta sciencia no se aprende en los Archivos, ni en los Haubertos, y Liberatos, ni materias tan substan. ciales fon para hablar imaginacio, nes; y especialmente, en materias. que sobre lo Teo logico, tiene mucho de hecho, y se debe recurrir a Auto. res antiguos, Claficos, ylibres defor pecha.

Parece que este punto està bal. tantemente confirmado, y pudien paffar adelante con mi historia; pero porque es materia tan substancial para todas las Iglefias de España, y no disgustară tener recogidos en vnon do lo mas principal q fe ha eferitom este punto, giervirà como defeniorio de el Estado Eclesiastico Clerica Apostolico, que huvo en la primitiva Iglesia de España, y que no fuero Monacales. Referire el parecer de ot ros Autores Clerigos Regulates que trabajaron en esta materia, y los traere a la letra; porque no ion los Autoresmuy vulgares. Bolvere of Castellano los que escrivieron en La tin, por seguir el estilo en que vacita obra; y aora, solo tracrè los quan en el presupuesto, de q los primeros Clerigos, o Canonigos de la primitivalglelia, tuvieron los tres votos de ienciales, de castidad, pobreza, your diencia, refervando, como hedical el averiguar este puto co toda exaccion, en s'espec al deste capitulo.El tos Autores, aunque intentan proba aver sido desde sus principios regula restodos losClerigos, y a esto vato do su discurso; per o ponela regulan dad co distinció expecifica de elMonacato, en la forma q dexamos probado cotra el Padre Argaiz, segu but na Teologia, que ay distincion espe-

naci rital efica ren es el xanc affur cial. C y lo aune blcs, Iglei quim ellas caro tanci genei aun n

que l

fuelle

temel

Carn

cific

Pone N R P

> no no til

1e

tiemp vieron que n fas fi fue lo ze A genite mana fetent cifica en las Religiones; yque el Monacato tiene esta distinción del Cleritaro Regular. Y esto lo prueban
esseamente las Historias, que resieren desde la primitiva Iglesia, que
es el sin para que los traygo, dexando, como dixe el examen de su
assumpto, para parragraso especial.

los

los

fon

Cx-

pe-

bo.

idre

ado

ion,

rina

tra.

ida.

han

inde

tos,

tan-

Cio.

rias.

icho

-0111

101-

bal-

diera

; pe-

ncial

y no

10 00

toca

lorio

rica

litiva

ieron

T de

arcs

y 105

n los

rè en

nLa

rà el·

q yan

neros

mit!

os el-

obc.

dicho

exac-

o.El

robat

egula

1a to

gulan

IMO-

pro.

ű but

expe

y el

Con esto reconocerà el P. Argaiz, y los que se inclinan a sus escritos, que nen los presupuestos mas savorables, para çangar el Monacato en las Iglesias Cateurales de España, es quimerica esta funcion Monacal en ellas, pues admitiendo en el Clericato primitivo los tres votos substanciales, por donde se constituye generalmente el estado Regular, aun nos queda campo abierto, para que los Canenigos Primitivos no sucesso substanciales y consiguientementemente, mucho menos Monges Carmelitanos.

# S. WIL,

cio en cita, cavi a mas de cam

Ponese el testimonio de Hauberto
Mireo en la prefaccion a las
Reglas Clericales, de la impression de Amberes, ano mil y
seiscientos y treinta y ocho, al
nobilissimo orden de los Canonigos; de que consta la distincion de los Clerigos, y Monges.

multiplicado con perpetua fuceísio con muchos Ministros, fue fegregado del cuidado de las cofas feculares, para exercer el Culto Divino. y procurar la faiud de las almas, con el exemplo, predicacion, y ministerio. De la multiplicidad de estos Ministros habla claramente van Pablo, Doctor de las gentes, en el capitulo quarto a los de Efclo. El diò de verdad, algunos que fueron Apostoles, a otros que fueron Profetas, a otros Evangelistas, a otros Pastores. y Doctores, para consumación de los Santos, para obra de el Ministerio, para edificacion de el cuerpo de Christo; demas de esto, el Orden nobilissimo de los Clerigos, instituido por Christo, como dixe, tuvo varios estados, y como edades. El primer estado, fue en los mismos Apostoles. Despues passò de los Apostoles a los Varones Apostolicos; y verdaderamente en los primeros tiempos, quando nacia la Iglesia, todos los Fieles guardaron estudiosamente la razon de la vida comun, como se dà a entender clas rissimamente por los Actos Apostolicos; pero entibiandole poco a poco, solamente los Clerigos retuvieron aquel modo de vida comun. Aquella Disciplina, pues, de la vida comu, q floreció primero en Paleitina en los Apostoles, y sus Discipulo s, la trasladò de alli s.Pedro, Principe de los Apastoles a Antioquia: y finalmente, al Occidente; y a la misma Ciudad de Roma, por lo qual congruamente los Españoles, y otras naciones, Ilaman a los Presbiteros de nuestro Orden, en su lengua, Clerigos de San Pedro. Demas de esto, el mismo instituto de vida, le planto San Marcos, en Egypto, en Alexandria, y despues se propagò larga, y dilatadamente por los Therapeutas, cuya vida, cali celestial en la tierra, y sus Sagrados Ministerios , describen perfecta , y maravillosamente alaban Filon Iudio, en volumen peculiar 5 Eusebio, libro segundo, de la Historia Eclesiastica ; Epifanio Hæreli 9. Hieronimo, en el Ca-

k

Catalogo de los Eleritores, Casiano, collation octava, capitulo quinto, Nilo in Affeticis, Nizephoro, lib.legundo, cap. 16. Iua Diacono en la vida de el gran Gregorio, y otros. Y de esta escuela Alexandrina, salicron Panteno, Clemente, Origenes, Ammonio, Dionilio Alexandrino, y otros Varones doctilsimos, cuyos escritos andan en manos de todos. Pues que los Terapeutas fueron Clerigos, no Monges, el mifmo Filon lo indica, y Nizeforo, y Eulebio claramente lo afirman. Demas de esto esta disciplina mas estrecha, passò poco a poco de Egipa to a Africa, a Grecia, a la Galia, y a otras Provincias; pero como al principio, solo el Clero casi, tuvo esta razon mas severa de vida, assi por trato del tiempo se dividiò en en dos clases. La primera fue, segun la antigua , y Apostolica forma; passava tu vida en Comunidad. La otra, abraçava aquellos, que vivian para si en particular, entremezelados con los hombres de el figlo. Entrambas clases, que nacieron de vn milmo tronco, fiempre fueron muy vtiles; y provecholasa toda la Iglelia. En lugar de la primera clase sucedieron los Colegios de los Canonigos, que sino viven en Comunidad, escierro, que oy viven de el comun. De citas dos clases de Clerigos, hazen frequente mencion , en la Africa San Cipriano, y San Augultin; en Italia San Geronimo; en la Gallia Prospero Aquitano, ò hablando con mas verdad Iuliano Pomerio, libro segundo, capitulo nono de la vida contemplativa. Cipriano en el libro de Lapsis, reprehende agriamente a los Clerigos mas relaxados de fu tiempo, con estas palabras: Procuravan aumentar lu patrimonio cada vno volvidado lo que los que creia, ò en tiempo de los Apoitoles antes huviellen hecho, o fiempre debian hazer, anhelavan con ardor infaciable de codicia a ampliar sus riquezas ; sobre el qual lugar de San Cipriano, nota Pamelio, que a los Clerigos, que vi-

vian privadamente di tribuia elObil. po a cada vno , cada año , cierta quantidad de dineros, fegun el mer. to fingular. Yel mifmo San Cipria. no, en la Epistola felenta y leis, los Hama hermanes esportulantes. Acra dize le liene en el Clero este modo, que los que sen promovidos a Orden Clerical, ennada le aparter de la divina administracion, fino que recibiendo las dezimas de los frutos en el honor de los hermanos esportulantes, no se aparten de el Altar , explicando el milmo Pamelio este lugar , dize : Que las oblaciones, que los Christianos daban a los Ministros de la Igle. sia, antiguamente, sabia el Obilpo dividirlas, incluirlas en vuas els puertas y distribuirlas entre los Clerigos. Y de este rito per. manece oy entre los Iuriconiul. tos el nombre de Sportulas. Palfemos de Africa a Italia. Floreciò en ella, avrà mas de mil y ducientos años San Eulebio, Obilpo Vercellenie: este bolviendo a su casa de el destierro en el Oriente, inlituyò en Vercellis vn Colegio de Clerigos, celebre por la excelencia de la perfeccion Apostolica, y fue el primero, que en d Occidente vnio los oficios de los Clerigos , y los institutos de los Monges, que eran diversos entre si, como dize San Ambrosio, libro dezimo, Epistola ochenta ydos: Enst Gallia cultivò el mismo genero de vida San Martin, Obispo Turonense, aviendo levantado yn Convento de Clerigos, que vivian en Comunidad, a semejança de los Monges. De la qual escuela de dan Martin, severo sulpicio refiere, que falieron, Claro, Eusebio, y Refris gerio, Presbitetos, Sturelio, Diacono, y otros Clerigos muy alas bados, omitiendo vn compañero de San Martin, que fue combidado de Maximo Emperador. Ciertamente, en los primeros siglos de la Iglesia, que nacia, los que eran puros Cenobios de los Monges, folo tuvierun vn Sacerdote que ministralle a los Monges los Sacramentos; y eran totalmente diversos los on-CIOS

CIOSC ges. 10. CE co le 1010, cedio Presb Elmil tro P. tro Ig vna, mo m tituide denes; Monal bitero go, 10 Sacer nimo. trata c blo de iusCle ta cafa Monal aqui ( en nuc tener que qu pria, in Igh quiere. quito para ( tiempo Jo Mag reverd restitu yantar ges, Christi Canon porque otros tò Car drales Ie, Mo nenie, derbor nienie Pio,el dres d crivie que co Canor nucitr

to apro

naron

cios de los Clerigos, y de los Monges. En Cassiano en la Collacion 10. cap. 1. cnel Monasterio Scythico le lee, que estuvo vn Presbytero tolo, llamado Panuncio al qualfucediò en el oficio de Abad, y de Presbitero, vno llamado Daniel. Elmismo Casiano refiere, que quatro Presbiteros presidieron aquatro Iglesias de Monges, vno a cada yna, estando todos los demás, como meramente Legos, aun no conftituidos en el grado de menores;Ordenes; antes conita, que en algunos Monatterios ava no refidia va Prefbitero, sino que los dias de Domingo, folian llamar de la Ciudadalgun Sacerdote. Y omitiendo a SanGeronimo, a San Agustin, oyamos, que trata en el Sermon primero, al pueblo de Roma de la vida comun de iusClerigos. Quise, dize, tener en elta casa de el Obispo, conmigo vn Monasterio de Clerigos. aqui como vivimos. A ninguno en nuestra Comunidad, le es licito tener alguna cosa propria. Los que quieren tener alguna cosa propria, a quien no les basta Dios, y lu Iglesia, permanezcan adonde quieren, y adonde pueden, no les quitò el Clericato. Demàs desto, para que descendamos al medio tiempo de la Iglesia, en sel ede Carlo Magno, el Orden de los Clerigos, reverdeciendo, como si le huvieran restituido a la juventud, bolviò a levantar cabeça, yembiò nuevas falanges, y numerofissimas al Orbe Christiano, con el titulo noble de Canonigos, para el bien publico; porque en Alemania ( omitiendo otros en otras partes) excitò, y dotò Carlo Magno los ColegiosCaredrales, Ofnabrugenie, Halberstadiële, Monatteriente, Verdenfe', Brebnense, Mindense, Hildenmense, Paderbonense, Hamburgense, y Iuvauienie. Su hijo de Carlor, Ludovico Pio, el año 816. cuido de que los Padres del Concilio de Aquifgran efcriviessen la forma de la institucion, que comunmente llaman regla de Canonigos. Esta estimaton tanto nuestros mayores, y hizieron tanto aprecio de ellas, que determinaron, que cada dia se recitasse al

il.

rta

ri.

là-

los

10.

10=

i al

.Cn

116

·U4

105

cl

mo

) ue

105

le.

Lpo

cf.

tre

er.

ul.

af-

re-

ju.

lpo

C2-

fi .

de

n-

11,

el

los

los

re

ro

12

de

0-

n.

0

n-

an

uc

ria.

1=

30

ro

do

2-

la

08

1-

lic

fin de la hora Canonica de prima vna leccion brebe en el Coro, despues de aver recitado el Martirologio; la qual collumbre permanece oy en Aquisgran, y en el Intulense, en los Gallotrandos, y otras Iglesias mas antiguas de Canonigos, &c.

#### - S. XIII.

Remitese al libro se gundo de Gabriel Penoco, la consirmacion de que en las Iglesias Catedrales se observo el Clericato Apostolico, distincto de el Monacato essencialmente.

Odo el assumpto de Penoto en el libro fegundo de su Historia Tripartita, es probar, que el origen de los Canonigos Regulares fue de los Apostoles, especialmente en el capitulo quarto, y en el quinto, que los Apostoles, y todos los Clerigos, que instituyeron en la primitiva Iglessa, votaron la vida comun, con abdicacion de los bienes temporales, y votaron los votos substanciales de la Religion. En el capitulo 1. pone los varios nombres, que tuvieron; que absolutamente se llamaron Clerigos, 2. Clerigos Regulares, 3. Clerigos Religiolos, 4. Clerigos Canonigos, s. Absolutamente Canonigos, 6. Canonigos Regulares, 7. Canonigos Religiolos, 8. obsoluta mente Monges, 9. Monges Canonigos, 10. Fratres, vndecimo, Donni, ò Domini ; y explica todos estos nombres, y porque las tuvieron, siendo essen 4 cialmente Clerigos distinctos de los Monges; pero en libro 1. cap. 38. da la razon porque fe llamaronMõ ges, siendo diltinta Religion en especie la de los Canonigos Reglares, que la de los Monges. Pongolo en el libro fegundo de esta Historia, capitulo septimo , parrafo terce-

Y en el libro segundo, capitulo primero citado, numero nono, dize, que el nombre de Monges se es-

H3 tien-

gos, quando folo se atiende a la profetsion de vida comun, y a los votos essenciales. Pero ay muchos casos, en que no vienen los Canonigos Regiáres debaxo de esse nombre, antes

ie excluyen.

El primero, quando se consideran los oficios peculiares, ò institutos de cada Orden, y los fines particulares, para los quales se instituyeron los Ordenes. Son textos expreifos el cap. Alia, el cap. Monachus, el cap.Legi,q.1. adonde se dize, que es diferere el oficio del Moge, q el de cl Clerigo. Lo milmo en el cap. Placuit, cap. Pervenit, cap. Interdecimus. cap. Iuxta eadem, adonde se prohibe a los Monges predicar, y administrarSacramentos a las personas feculares, y el regimen de las Parroquias; le qual no se prohibe, antes expressamente se concede a los Canonigos Regulares, cap. quod Dei timorem de statu Monachorum. Y en el Concilio de Aquisgran, cap. 1 25. y cap, itatuimus, cap, mandamus 19.q.3.ycap.licet de regularibus, adonde se prohibe al Canonigo Regular el vío de la cogulla Monaftica, y el passar al estado de los Monges, por lo menos in pedir licencia. Demas de elto, en todo el titulo de Itatu Monachorum, en decretales, lexto, y clementinas, y a cada passo en los Concilios, en los quales fe trata de el Orden de los Canonigos, como distincto de el Monaste-

El iegundo caso es, quando el nombre de Monge se toma como contradistinto de Clerigo, cap. Monachus, cap. Legi, cap. Alia 16.q. 1. y otros muchos que ocurren acada passo; porque como los Canonigos Reglares sean en su institución essen cialmente Clerigos, no pueden coprehenderse en el nombre de Monges en esta acceptación de contradistinción.

El tercero caso es, quando los Canones contienen precepto, oprohibición penal. Son textos expressios en el cap. Quod Dei timorem
de statu Monachorum. Adonde se
dize, que aunque se prohiba, que los
Monges no anden cada yno por las

Parroquias, con todo esso no se prohibe a los Canonigos Regla, res, que militan en Regla mas dilatada, y en la clementina ne in agro 5. quia verò de statu Monachorum, adonde se prohibe a los Monges te. ner armas fin'licencia de el Supe. rior, debaxo de pena de excomu. nion mayor latæ tententiæ: y effa pera no se estiende a los Canonigos Reglares, como nota alli la Glos fa, y Navarro en el Manual, capituloveinte y fiere, numero ciento y treinta y fiete, y regularmente en todas las cosas odiosas, y penales, en que debe hazerfe estrictissima interpretacion; y no es permitido passar de caso a caso, ò de persona a persona, mucho menos de Orden a Orden, no fe entiende con nombre de Monges los Canonigos Reglares, como nota Abad, comunmente recibido en el capit, Quod Dei timorem de statu Monachorum, aunque Decio le cité por la sentencia contraria en el capitulo licet cautam quæ al principio, de iudicijs, adonde con todo esiodize, que en la materia odiosa, con nombre de Mon ges, no se comprehendenlos Canunigos Reglares. Con todo cuidado lo prueba, y fortalece Navarro, coment 3. de Regularibus, quæit doze, numero quarenta,y figuientes, donde responde ala razo nes encontra.

El quarto calo es, quando le trata del dere cho, y orden de preceder, y ir en las processiones publicas, o en los assientos, y Concilios, y otras acciones publicas, y privadas ; porque en tal calo, los derechos, que dan el lugar a los Monges, no le dan a los Canonigos Reglares, v.g. Dizese en las lettis Apoltolicas; rodos los Mongesvayan en tal, ò tal lugar, antes, o despues de los Clerigos, ò Mendicantes, por estas letras, y en ellas no te entiende, que se assigna lugar a los Canonigos Reglares; que en talca-10, como verdaderos Clerigos, pred den a rodos los Monges por confitucion de Pio IV. que es la 91. en orden, en causa de preceden cia entre los Moges, y Canonigos le glares. Demas desto, si se llama

losA nen gos E coltu dillin Mon de Sa mail elta t Santa no fu porqu acolti oido Regla celsio efte v las Ig Rom Ponti y orde blicas palabi de los entre trasd preste Princi das po Quint Rogla en la c los M forma Deter cion, y irrefra Secula Mong cales, nias ac fias de conos rios, c dartes rales, I demas res, Me los Re con fu nalmei filica n

en prin

nigos S

iegund

los Monges a las processiones, no tienen obligacion a acudir los Canonigos Reglares; porque estos siempre es collumbre le llame distintamente, yeo diffintos nombres , v. g : Vengan los Monges de San Pablo, los Canonigos de Santa Maria de la Paz , y sise llamailen les Canonigos Reglares, con esta forma, vengan los Monges de Santa Maria de la Paz, ellos sin duda no fueran, ni tenian obligacion de ir ; porque se deve atender el vso, y modo acostumbrado de hablar, y jamas se ha oido, que en Roma los Canonigos Reglares seayan llamado a las processiones, con nombre de Monges; y este vso se deve atender tambien en las Iglesias, que toman norma de la Romana. Y assi en las constituciones Pontificias; que disponen del derecho. y orden de ir en las processiones publicas, Los Canonigos Reglares, con palabras claras se separan, y excluyen de los Monges, y se comprehenden entre los Canonigos. Y ay de esto letras de Alexandro Quarto ; al Arcipreste, y Capitulo de la Basilica de el Principe de los Apostoles, confirmadas por Eugenio Quarto, y Nicolas Quinto , las quales los Canonigos Reglares Lateranenses, presentaron en la causa de Precedencia, contra los Monges Cafinenfes, en las quales formalmente le previene esto assi: Determinamos con provida deliberacion, y establecemos con constitucion irrefragable, que los Canonigos, aísi Seculares, como Regulares, y los Monges de todas las Iglesias Patriarcales, con fus Cruzes, y otras Infignias acostumbradas: Pero de las Iglesias de los Presbiteros, y de los Diaconos Cardenales, y de los Monaste rios, con sus propias Cruzes, y Estandartes; de las Iglesias Archipresbiterales, Prioratos, y Capillas, &c. Los demas Monges, Frayles, Predicadores, Menores, Hermitanos, y todos los Religiosos de qualquiera Orden, con sus Cruzes , vengan processionalmente en la misma fiesta, a la Bafilica mencionada ; adonde vès, que en primer lugar se ponen los Canonigos Seculares, y Regulares : En fegundo, los Monges de las Patriar-

di.

300

ım,

te.

pe-

nu.

elta

300

lof-

Ca-

nto

e en

in-

100

)na

)r-

EOD

mi-

pad,

na-

109

Itu-

, de

ize,

om-

Con

ale-

ula-

ren-

a las

o se

ece-

bli-

105,

VJ-

ere-

on.

gos

TE35

Va-

, 0

ndi-

\$ 110

1 105

Ca-

rect ofti-

91,

den

sRe nan loi cales: En tercero los Clerigos de las Iglesias de los Presbiteros Cardenales, ò Cardenales Diaconos: Y en quarto, los Clerigos de otras Iglesias: En el quinto, los demás Mongese y despues los Religiosos, Predicadores, Menores, &c. Y nota, que los Monges de las Iglesias Patriarcales, por razon de la Dignidad de la Iglesia, precedian a los Clerigos de otras Iglesias no Patriarcales; aunque como Monges devieran ir en lugar inferior. Estas letras Pontificias estan en el Archivo de la Basilica de San Pedro, Hasta aqui Pennoto:

Y aqui se reconoce bastantemente, que admitiendo los votos estenciales en los Clerigos de las Iglesias Catedrales, en la primitiva Iglesia; con todo esso se distinguian de los Monges, en el sentido riguroso de Monges, que hazen distinta Religion, y que no tuvieron nada de lo distintivo entre el Monacato, y Clericato, los Clerigos de las Iglesias Catedrales: sino que sueron institutos muy distintos el v no del otro: De que se toma escaz argumento contra el Padre Argaiz, contra qualquier Monacato, que quiera introducir en las

Iglesias de España; y mucho mas contra el inaudito Carmelitano en Europa, por aquellos tiempos:



Pone [

#### S. XIII.

Ponesclo que dize Antonio Caraciolo en las notas, al proemio de
las constituciones de los Clerigos Regulares, por donde consta la distincion del Clericato
Apostolico, y el Monacato: T
consiguientemente, que no huno
Monacato en las Iglesias de España, aunque tuvo iessen los
Clerigos los tres votos substan;
ciales, y suessen Regulares.

Ilatadamente trata Casiano en diversos lugares (lib. 2. instit.cap.s.col.18.cap.5.) que el instituto de los Cenovitas, esto es de los Religiolos que vivian en comun, dimanò de la primitiva Iglesia; esto es, de la antigua disciplina de aquellos Fieles, de quien se lee en los Actos de los Apostoles, cap. 1, que tenian vn coraçon : Pero este lugar pide, que demostremos con diligencia, que el Orden de los Clerigos Regulares tomò la forma devida, feñalada en los Actos de los Apostoles, y que estos fueronClerigos Regulares, en voto, y profession. Lo primero, constarà facilmente, que la regla de vivir en comun fe derivo a nofotros de los Actos Apostolicos, considerando nuestro modo de vida. Vna es la la casa de todos, y como dize Augustino en la Regla a los Clerigos, como nos alimentamos de vn Cillero, assi nos vestimos de vn vestuario: Ninguno tiene cofa propia, no ay cofa que a alguno sea agena, porque todas las cosas son comunes. Comun es el trabajo, comun es el descanso, y si alguna cofa se embia a alguno en singular, se trae a colación comun. Y lo que devemos procurar con mas connato, es, que tengamos vn coraçon, y vn alma, a semejança de los Fieles primitivos; porque como dezia Augustino, supr.

para esfo somos congregados en vao, para que habitemos vnanimes en ca. ia; empero, como nadie, que no fa impio, dudarà, que los Apostoles fue. ron Clerigos; del milmo modo av muchas cosas, que prueben , que se guieron la Regla de los tres votos, pobreza, castidad, y obediencia, que forman Religion. La primera razon que aprieta es, que no le ha dedudar, que los Apostoles tuvieron estasvirtudes, que dixe, en perfectissimo gra. do; y ie deve dezir, que fueron per. fectifsimamente, pobres, caftos, y obe dientes, de tal suerte, que lo fuessen, no solo con proposito sencillo de la voluntad, sino que propusieron cultivar estas virtudes, con voto perpetuo: Porque claramente prueba Santo Tomàs, en la 22. quæft. 83. art. 6. que es mas perfecta la voluntad, que le afirma con voto, que la que quando quifiere se puede mudar. Y assi noay porque dudemos, que los Apoltoics le ataron con voto perpetuo a la vida Religiosa, que leemos te promulgò con conlejo, y autoridad de Chil to. Llegafe a efto, que no pareceve. risimil, que los Apostoles no hiziessen lo que hizieron los primeros Discipulos de los Apostoles. Y acada passo dizen los Historiadores, y Teologos, que huyo muchos hijosde la primitiva Iglefia, que hizieron los votos Religiosos. Peropara queme detengo en probar lo que afirmaron los Santos, y Padres antiguos. 540 Geronimo, cap. 70. contra Vigilancio: Por ventura los Discipulos de Christo; por ventura los Apostoles, que no le cuentan en el Colegio de il disciplina, primero que professallen este consejo con altissimo voto, y del leo del coraçon?San Agustin, contra los vituperados de la vida Monaffica, lib.3. Luego los mismos Apollois oyeron los primeros , y no vino 1 ellos folo esta dileccion, y vnidad de hermanos, porque vino tambien alos sucessores esta exultación de caridad, y clhazer votos a Dios. Chrisostom, en la homilia. 17. al Pueblo: los Apol toles dieron los documentos de ella Filotophia. Y en otra parte llama a los Monges Discipulos de los Apol-

toles que la loloh San B en las 19. d los R fectos Chriti vida, Porqu el Cor las col mun ? modo ciendo de vid nor. I Bernai Guille fia cor que es primit fundar fos; cit giolos, era la c damen mente, Bafilio vertia 3 San Bei icrable porque Orden que fue mejor Iglefia! deenter mente. no (po quarto

dador d
Dei
los San
los Apc
y vida I
cn parri
pobreça
Apoftol
San Agu
de Dios
aquel po

aquel el

Christo

tituto

qual in

en vno. 's en ca. e no fa oles fue. modo av o que li. 's votos. icia, que Ta razon le dudar, citas vir. imo gra. ron per-OS, V obe , tuellen, llo de la ron culo perpeba Santo rt.6. que , que le e quando alsi noav Apoltoles o a la vipromul-I de Chris arece vehiziellen os Disci-Y a calores, y s hijosde ieron los :a que me afirmaron os. San Vigilanipulos de poltoles, gio de su ofessallen oto, y del a, contra onastica, 1 postoles 10 vino a midad de bienalos caridad, ifoftom. :los Apol is de ella e llama a is Apol-

toles, educados con las milmas leyes, que los Apostoles; y enfeña, que la Filolofia Religiofa, la enfeño Christo. San Banilio tambien lo avia enseñado en las constituciones Monasticas, cap. 19. diziendo: Eitos (conviene a laber los Religioros) (on verdaderos, y perfectos imitadores de los inflituros de Christo nuestro Redemptor , y de fu vida, quando anduvo entre no torros. Porque de la manera que el, fintando el Coro de los Discipulos, dio todas las cofas comunes , y alsi milmo comun alos Apostoles; de el mismo modo, tambien aquellos, que obede. ciendo à fu Prelado imitan el genero de vida de los Apostoles, y de el Senor. Esto San Basilio. Por lo qual San Bernardo en la Apologia al Abad Guillermo, co razon dize, que la Igle. sia començo de el Orden Religioso; que es dezir, que los Apostoles, y primitivos Dilcipulos de Christo, que fundaron la Iglefia, fueron Religiofos; elto es, profesiaro los votos Religiolos, en compania de Christo, que era la cabeça, como con muchos fundamentos, prueva docta, y folida mente, aquel eruditissimo Teologo, Bafilio Ponce de Leon en la controvertia 3.scholattica. Las palabras de San Bernardo son estas: Ay de mi miferable Monge de qualquier modo, porque aunvivo para ver que nuestro Orden ha llegado a esto, Orden digo, que fue el primero en la Iglesia, o por mejor dezir, de quien començò la Iglesia! Las quales palabras, no se ha deentender, que las dixo señaladamente, tanto de el Orden Benedictino (porque esta Orden començo al quarto figlo de el Nacimiento de Christo) quanto de el Religioso instituto de los milmos Apostoles, el qual imitò San Benito, eximio fundador de yn Orden amplifsimo.

Demas desto, no se contentaron los Santos Padres con escrivir, que los Apokoles profesiaron los votos, y vida Religiosa, sino que mostraron en particular, que hizieron votos de pobreça, caftidad, y obediencia. Del Apoltolico voto de la pobreça, dize San Agustin, en el lib. 17. de la Ciudad de Dios: De la tierra fue levantado aquel pobre fobre todos los ricos: De aquel efficicol se levanto sobre todos "

los Pueblos opulentos, aquel necessitado, para fentarfe con los poderofos del Pueblo, a los quales dize: Sentareiffos fobre las doze Sillas; y dandoles la Silla de la herencia de la Glorii;porque dixeron ellos poderolos? Veis aqui dexamos rodas las cosas, y te hemos feguido. Este voto avian prometido los Potentissimos; pero de donde les vino eito, fino de loque aqui de continuo se ha dicho ? Dà el voto al que promete. Chrisostomo en la homilia 31. dize mas brevemente lo mismo : De las quales fuentes (ello es de los Apostoles ) dimanò toda la

vniverfal pobreça.

Del voto de la castidad, dize San Epiphanio Har. 58. quien fueron eltos, que se castraron por el Reyno de los Cielos, fino los generofos Apostoles, y los que vivian vida Monatrica, y delpues las virgines? La obediencia de los Apostoles consta de aquellas palabras de San Pedro (Math. 19.) que dixo, en nombre de todos los demas Apoltoles, yte hemos feguido: Ef to es, nosotros, o Maestro, nos hemos mancipado totalmente a tus mandatos, que es la verdadera obediencia. Por lo qual con mucha razon S. Bernardo, al principio de la exposición de estas palabras, dize: Que en este lugar habla la obediencia, con la falud; conviene a faber, Simon con Iesvs. Teologos Escolasticos conviene muy bien con los Santos Padres, y Santo Tomas, Principe de la Teologia Efcolastica, concluye sabiamente en la 2.2. quælt. 88. art. 4. ad. 3. que los Apostoles prometieron todo lo que pertenecia al estado de perfeccion, quando figuieron a Christo, de xando todas las colas. Y assi segun el sentie de Santo Tomas, en estas pocas palabras comprehendiò San Pedro los tre s votos conocidos de la Religion, y affiparece, que lo fintio San Bernardo en el Sermon 85. fobre los Cantares, quando dixo: No amedrenta la altura que afocia la femejança, elamor con cilia, la professio es marida. Laforma de la profession es esta. Iure, y estatui guardar los juizios de tu justicia: Los Apostoles, que autan seguido et ta; dezim: Nosotros, dexamos todas las colas, y te hemos leguido. Elto 3. Bernardo. Luego la formula de la per-

# 94 Historia Secular, y Eclesiastica.

feccion Apostolica, quando se entregaron a Christo, alsi, y todas sus cofas, fueron aquellas palabras de S. Pedro; y ni Santo Tomàs, ni los demas Doctores Escolasticos, que le siguen en esta exposicion, de las palabras de San Pedro, exceden los limetes de el verdadero, y legitimo fentido; porq quien, que tenga algo de vilta, no reconocera, que los tres votos le comprehenden en aquellas palabras?Omi to referir los modernos, baltame el testimonio de Francisco Feuardencio, in Theomach. Calvin.tom. 1. cap. 4. Los Apostoles declaran manifiestamente, que abraçaron la perfeccion desta vida Religiosa; quando con la voz des. Pedro, protestan; dexamos to das las cofas, y te hemos leguido; porq los q avian tenido mugeres, v.g.S. Pedro las dexaron para vivir celibes; y assimismo las barcas, las redes, las casas, paratomar la disciplina de la pobreca: Finalmente se renunciaron a fimilmos, para manciparle todos a los mandatos de Christo, que es la verda dera obediencia. Quede, pues, por cofa constante, que los Apostoles observaron pobreca, castidad, y obediencia, que la confirmaron con voto; que echaron todos los fundamentos de los Ordenes Religiolos; potissimamente el instituto de los Clerigos Regulares,y que confagraron confelizes ausilios estos mismos Clerigos, para el ministerio de las cosas sagradas.

Pero si deseas saber, no solo el pri mitivo manantial de esta fuente, sino su decurso, por la sucession de los tiepos, indicaretelo Lector mio, en este lugar brevemente, con methodo hittorico, declarandote primero, que el Orden de los Canonigos Reglares, aunque es antiguo, y dilatado, no coprehendiò antiguamente todos los Clerigos, que regularmente se congregaron en vida comun. Sino que como en esta edad, en la qual casi todos los Ordenes Religiosos, que son convocados al subsidio de los Obispos, y a procurar la falud de las almas, conf tan de Clerigos; pero fe distinguen entre si,en el habito, en el nombre, y en las reglas; del mismo modo, se ha de dezir de los tiempos antiguos de la Iglesia; en los quales, aunque los Monges, tomandolos propriamente; con-

viene a faber, que entonces eran mi ramente legos, eran diversos de la Clerigos, y de los Canonigos, conto do esto los Clerigos milmos, que va vian en comun, no cran de vn Orden ni militavan debaxo de vna milmara gla. Dexo los Clerigos, que con voz devida llamamos Seculares, lo quales, como vivian separados, y ca da vno de sus bienes, se distinguen de los Clerigos Regulares. Hablo de la Clerigos que vivian en comun; y del tos atirmo, que no fueron de vingeno ro,ni de vn Orden; porque comono to vn escritor, del Orden de los Ca nonigos Regulares, Iuan Trullo, in 1 .cap, 31 .algunos tenian vidacomo en el refectorio, y en el dormitorio, vivian en casa comun, cerca de lassa gradas Iglesias; pero posleyendon particular bienes proprios, cuyoin. tituto Canonical, describen Prepole to, y Abad, los quales llamana ella Clerigos Colegiatos; y fignifican, que se diferencian de los Regulares. Pus estos Clerigos, supuesto, que nopro feilan votos Religiotos, mejor deva llamarie Seculares, que Regulare, Pero aquellos Clerigos Religiofo, que no solo tuviesse la comida, y cui en comun, fino que aviendo hech los tres votos de Religion, no rela vauan cosa propria, ni su volund con todo esto se diferenciavan entre si de muchos modos; esto es, en laste glas, en el habito, y en el nombre, h las reglas, porque diferente era lat San Agustin de la de Eusebio Verallense, y de la de San Prospero, ya otros Maeltrosdel instituto Clenca que despues nombraremos. En ella bito, porque como dize el milmo At tor (Iuan Trullo, lib. 1. cap. 12.) elpi prio habito de los Canonigos Regires, es, vestir tunica blanca de lieno debaxo el palio negro. Yesto no tela que traxessen continuamente, pe institucion de San Prospero, ni de la lebio, y acaso, ni por institucion des Agustin; porque aunque en el Sermi 53.a los Hermanos en el Yermo, ha mencion San Agustin, de la tunicat lino (aunque eltos Sermones feanvo daderamente de San Agustin, com no lo fon) con todo esto no estamo obligados a confessar, que S. Aguilla y sus Clerigos traxerop esta externo

unic 'iemp porqu CIO VI cipali Agui que e 115.1 interi nigos jor pu tenio. de los antiqu defer cas. nomb que h Regu o del do pc digo que fi institt Orde trae f toles. te. 1 bre de derog Orde vian . regla lares muy: cion tolas. Aguf 1115 5 defpu ferirl citos

Princ Princ Princ del, e lares

fu pro

nigos

nonig

antes

effen

clOrc

y que

Prece

vitim

eran me. LOS de la issconto. s, que vi in Orden milmare. que con la ilares, lo los, y ca. inguen de ablo de la un; y del. e vn gene comono ie los Ca Trullo, li ida comu mitorio, a de lassa leyendo q s, cuyo in. n Prepos nan a cho nifican, qu lares. Pus tie no proejor deva Regulare Religiolog nida, y cali ndo hech , no relavolunta iavan entr s,ea iasto ombre, li e era lac Dio Veraipero, ya o Clerical s. En elh. milmo A 1.12.)elpu gos Regla a de lienço, to no fele ente , pu o, ni de El ncion des. i el Sermo ermo,ha a tunicat es feanvoftin, com no citami 3. Aguilla ta exterior

ten.

unica de lino, como traen en este 'iempo los Canonigos Regulares; porque de la tunica de lino, pronunciò vna vez, vna, ò otra palabra: principalmente, quando lo que dize San Agultin de la tunica de lino, parece que el Concilio de Aquisgran, cap. 115. lo explica de la camifa, ò tunica interior, que le concede a los Canonigos, y se prohibe a los Monges. Mejor pudieran, como infinua Marco Galenio, derivar las velliduras blancas de los Terapeutas; esto es, de aquellos antiquissimos Clerigos, que Philon descrive, vestidos de vestiduras blancas. Finalmente, se distinguian en el nombre, y voz. Entre los primeros, que hizieron mencion de Canonigos Regulares, en los Latinos, fue el Cano 9 del Concilio Moguntino, celebrado por los tiempos de Carlo Magno; digo del nombre de Canonigos, por 2 que si hablamos de la realidad , y del instituto, nadie puede dudar , que el Orden de los Canonigos Reglares trae su origen, de los mismos Apoltoles, como el rio le trae de la fuente. Y assi aora Iolo h blo del nombre de Canonigos; y delle modo no fe deroga cofa alguna a fu preclarifsimo Orden. Pero de los Clerigos, que vivian con determinadas, y lagradas reglas, y por ello se llamauan Regulares, ay mencion en los etcritores muy antiguos, porque hizieron mencion de ellos, San Agustin en las Epistolas, que les elcrivio, y fuera de San Agustin, Concilios, Padres, y Histotias Sagradas; cuyos lugares, porque delpues los pondre, omito aora el referirlos: Pero si alguno diga aqui, que citos milmos, que aora Haman Canonigos, al principio se llamaton Canonigos Regulares, no lo contradigo, antes me gozo de que tengamos aora esse nombre, que antiguamente tuvo elOrden antiquissimo y nobilissimo, y que los antiguos fuessen luz, que precediesse a nosotr os, que somos los

Pues, despues de los Apostoles, los quales demostramos, que fueron Principes de nuestro intituto, y los primeros; y segun Christo, Autores del, el Orden de los Clerigos Regulares estuvo inviolado, y retiniendo su proposito desde S. Pedrohasta Vr-

bano Primero, consta claramente por testimonio de el mismo Vrbano, en la carta a todos los fieles. Sabemos, dize, que volotros no ignorais, que halta aora la vida comun tuvo vigor entre los buenos Christianos, y aun tiene vigor la gracia de Dios, particularmente entre aquellos, que son eligidos para la suerre del Senor. Esto Vrbano. Demas de esto florecieron muchos Colegios de Clerigos Regulares, fundados en el primer figlo, por varones Apoltolicos: Y en primero lugar, no devo callar de ellos, el que florecio en Alexandria, inftituido por San Marcos. Entiendolos Therapeu tas, de cuya fantidad, y casi celestía l vida, oficios, grados, y sagrados ministerios; trato Philon, en volumen propio (que es el de la vida contemplativa) y delpues del Eusebio, lib. 2. cap. 17. San Geronimo en el catal. de los fagrados escritores, Cafiano, colat. 8. cap. 25. Epiphanio Hæref. 29. Nilo in afcet, fol. 1. Iuan Diacono,lib. 2. vita. San Gregorio Nicephoro, lib. 2.cap. 16.y otros modernos (Copo Dialogo 2, cap. 3. Galeno de Orig. Mon. Roberto Arboreo de eoelib.) cuyas palabras no es necessario poner en este lugar. Basta saber, que por estos Clerigos fue fundada aquella celebre Escuela de Alexandria, ala qual, en el tiempo figuiente, prelidier on eruditissimos varones, Panteno, Clemente, Origines, Prerio, y otros que se siguieron.

Despues de los Therapeutas, en el milmo primero liglo, devo referir a San Ignacio, San Bernabe, San Policarpo, y sus compañeros, y a los que les imitaron, que parece observaron la vida regular; porque ademas de las palabras generales del Papa Vrbano, que poco antes referimos, lo fignifican, no con obscuridad, las epistolas del milmo San Ignacio; pues dize, hablando a Polycarpo, epist. 8. como a Principe del Clero de Smirna: Trabajad, vnidos para volotros mutuamente, pelead vnidos, concurrid, compadeced : componeos en vnion, para la quiete, levantaos a v n tiempo, como dispensadores de Dios, Assessores, y Ministros; agradad a aquel, para quie militais, de quien llevareis los eltipen dios. Ninguno de volotros le halle

Historia Secular, y Eclesiastica

que desampare lo que ha començado. Regular, como refiere Bedajy de la Verdaderaniente aquellas palabras: componeos en vnion para la quiete, levantaos a vn tiempo, trabajad mutuamente, indican la disciplina de la vida Regular. Demas defto, quando lesamonetta, que no delamparen lo començado, aunque pueda entendere,que lo dixo, de que no dexassen la Fè de Christo; contodo esto bien pue de entenderse, de que no dexassen el juramento de la vida Religiola, y de lafee, y palabra prometida a Dios; porque del mismo modo habla 5. Pablo en la epitt. 1. a Timotheo, cap. 5. de las viudas Religiosas de poca edad; devita las viudas mas moças; porque aviendo sido licenciosas, quieren cafarfe enChristo, teniendo damnacion; porque hizieronirrita laprimera Fè, y palabra. Lo que digo del Clero Smirnense, juzgo del Clero, y Presbiterio Anticqueno, sugeto a San Ig nacio, como lo fignifican fus palabras en la épift.o. Saludo al Santo Colegio de los Presbyteros, faludo los Sagrados Diaconos. Y a Heron, su succisor en la Sede, en la epist. 10. Saludo el Presbiterio, adornado con coltumbres divinas, faludo a los Santos Condiaconos, con los quales estoy, con el cuerpo, y con el espiritu. Tambien incuica muchifsimas vezes san Ignacio, la obediencia, y sujecion, que los Clerigos de Orden inferior, deven a los Obilpos; y trae el exemplo de los Diaconos Apostolicos, en la epist. 2. diziendo : Empero los Diaconos? imitadores de las virtudes Angelicas, que exhiben ministerio puro, y sin cul pa a los Obilpos, como San Eftevan a Santiago: Thimoteo, y Lino, a San Pablo; Anacieto, y Clemente a S. Pedro; para que el Lector entienda de estas palabras, que la obediencia, que oy prometen los que le ordenan, que cita en Jos libros Pontificales, a su Obilpo, es veltigio de aquella obediencia Regular, que antiguamente, en los primeros figlos, juntamente con los demas votos de castidad, y pobreça; porque presidian los Obispos a lus Clerigos, como a Religiofos Contubernales. Desta antigua costum bre, huvo mucho despues vn insigne exemplo de san Euberto, Obispo Liudisfarnense, Preposito de su Clero

Augunin, Obispo Cantuariense, que regia a su Clero Anglico, conelde recho de Preposito, legun san Grego, rio el Magno, como despues due moica de lino , r. som

Y no obsta a csta nuestra assercion de los Clerigos Regulares de la Igle. fia del Primer figlo, el que fan Dioni, fio, en el cap. 8. de la celestial gerar. quia, dividiendo el Esquadron Chill. tiano de su edad, en Pontifices, Sacet. dotes, Ministros, Terapeutas, y Ple. be Santa, parece aparta los Terapeu, tas; esto es, Ascetas, o Varones Rell. giolos, que no estavan condecorado con algun Orden Eclesiastico, ques duda eran distintos de los Clerigos, porque aunque no negamos, que ha. blò destos san Dionisso; tambien afir. mamos, que huvo en el mismo siglo Clerigos llanamente Religiolos, que eran juntamente Terapeutas, y Cle. rigos; y esto lo tenemos por tan cier. to, como es cierto, que los Apostoles, (como arriba le probò) y san Bernabl que se convence, que hizo voto depobreça, en aquella folemne renuncia cion, que refiere san Lucas en el cap 4. de los Actos Apostolicos; y orros muchos Clerigos, fin numero, & aquel figlo, fueron verdaderament Religiotos. small of

Finalmente, sea lo que fuere de la Terapeuras, de quien habla san Dionifio, ciertamente, que aquellos Alexandrinos, que instituyo san Marcos fueron Clerigos; Philon lo lignina en el libro de la vida contemplativa Eusebio, y Niceforo, Interpretes@ Philon, evidentemente lo afiman. Do mas defro, escrive Philon (dize Eule bio, lib. 2. cap. 17. como presidan entre ellos, aquellos, a quie se han come tido los ministerios Eclesiasticos, tam bien el Diaconato, y los que sonemnentes a todos, las prefidencias del Obilpado. Nicepharo, dize otra coll Iemejante. Y san Clemente, Discipa-10, y sucessor de san Pedro, en la epul 4 apud Gracianum, 2.2. quaft. 1.com firma, que huvo Clerigos Regulares en lu figlo; y primero, por estas pala bras:Hermanos, la vida comunes ne cessaria a todos, y principalmentes aquellos, que irreprehenssiblement defeanmilitar a Dios (esto es a los

Clerigo los Ap mas ab pruden Reglas lavida Sagrada plir lo q de las R San Cle voto lo lares, to ron,co. veftigio

Pro cada.

San Pablo, primero gular al ber, que sen del ellos po que era fo, y ver ferabler tiempos el Syno fue 800 Vè a Tu Novato

10.2.

Ten

zicron Apolto partes de vno,por ta Soto, 4.art.3. Defuert de San I licarpo, fundame Lo otro Clemen poco ha de los C nes,y ha la vida o mentane la Igiefia

Pa San Cip guiò el r mo eicri Pamelio llego al

by de fan enle, que onelde n Grego, ues die-

affercion ie la Igle. in Dioni, al gerar. on Chil. es, Sacer s, y Ple Terapeu. nes Reliecorados o, quela Clerigos , que ha.

olos, que is, y Cle. tan ciet-A postoles, n Bernaba oto de porenuncia. n el cap. 5 y Otros mero, de

erament

bien afir.

imo figlo

ere de los fan Diolos Ale-Marcos, lignifica mplativas pretesde man. De ize Eusefidan en an come icos; tam Ion emincias del otra coll Discipun la epill

Clerigos) y quiereu imitar la vida de los Apostoies, y de sus discipulos. mas abaxo: Amoneitamos a vuestra prudencia, que no los aparteis de las Reglas Apostolicas, sino, que teniendo la vida comun, y entendiendo bien las Sagradas Escrituras, soliciteis cumplir lo que prometisteis a Dios. Y assi, de las Reglas Apostolicas, que segun San Clemente teilifica, observaus n con voto los Clerigos, se llamaron Regulares, todos los que despues se afirmaron, con votos hechos a Dios, en sus lorros, que a los Caterni

Profigamos, pues, la serie comen-

cada.

San Crescente, Discipulo de San Pablo, Apostol de los Galos, fue el primero, que llevò la forma de vida Re gular al CleroGalicano; conviene a faber, que los Ministros del Altar, vivies sen del Altar Sagrado. Y ninguno de ellos posseyesse cosa alguna, o dixesse que erasuya: Deste intituto Religiofo, y verdaderamente Apostolico, miserablemente violado por vicio de los tiempos subsequentes, hizo mencion el Synodo de Moguncia, Can. 9. que fue 800. años antes desto, que escrivio. Vè a Turriano, que escrive contra los Novatores, y refiere csto, de ince ordi.

Tengopor llano, que lo mismo hizieron los demas Discipulos de los Apostoles, que embiaron a diversas partes del Orbe a fundar Iglesias. Lo vno, porque en aquel tiempo, como no ta Soto, lib. 10. de iustit. & iure, quait. 4.art.3.tuvieron todos vna disciplina. Deluerte, que lo que se ha probado de Jan Ignacio, San Bernabè, San Policarpo, San Crescente, con el milmo fundamento se puede dezir de todos. Lo otro, porque por autoridad de San Clemente, y Vrbano, Pontifices, que poco ha pulimos, era estilo Religiolo de los Clerigos, el dexar todos los bienes, y hazer votos de pobreça, y pailar la vida en sugecion a los Obispos, alimentandose de la hazienda comun de de trabajos en aquellos figlos, con dari so

Passo mas adelante, y hallo, que San Ciprimo, Obispo de Cartago, siguio el milmo instituto; porque como escrive Poncio, en su vida (veasse Pamelio ) fiendo primeto Neophito, llegò al Sacerdocio, por todos los

Eclefiaticos m nitterios, con gran merito proprio : Pero antes que subiesse a ellos grados , auiendo reconocido los elogios de la pobreça, y castidad, rebolviendo las Sagradas Escrituras, el Bienaventurado Varon, alpunto se encendió en amor deeleas virtudes. Y assi sucedio, que emprehendiò la continencia, y distribuyo su patrimonio, y repartio toda lu hazienda entre los pobres; y cito, fegun Poncio, fiendo Cathecumeno; para ser perfecto, casi antes de aprehenderio; por esso se hallan en San Cipriano aquellas floridas alabanças de la virginidad, castidad, y pobreça voluntaria ; por ello rantas vezes habla de estas virtudes : por eslo, como por la larga paz de la Iglesia, el menosprecio de la disciplina Apostolica, huviesse quebrantado, principalmente, a los Cierigos. S. Cipriano los reprehende en el horo de Laphsis, con estas palabras : Aplicavasse cada vno a aumentar el Patrimonio, y olvidandose de lo que siendo credentes, o en el govierno de los Apottoles, antes huviesten hecho, ò siempre devictien hazer; anhelavan con infaciable ardor de codicia a dilatar fus hanandrio de Regulares C. sabnais

No auia en los Sacerdotes la Religion devota, no en los Ministros la Fè entera, no en las obras mitericordia, no en las costumbres disciplina. Esto Cipriano : Y assi en lu edad, remitiendole el fervor de los Clerigos, le llegò (como notan, Pamelio, a la epistola 36, de San Cipriano, y Soto, lib. 10. de institia, & iur. qualtion 4. articulo 3. ) a que, no como antes, todo el Clero vivielle vida comun, y Religiota, finoque diuidido endos classes, vnos viuian en comun, y otros en particular ; aquellos le sustentauan por el Obispo, en la mela comun ; a eltos, a cada vno, legun sus meritos, se les distribuia cantidad de dineros, mayor, ò menor, o lu racion de comida, por perfonas que para ello fe diputavan, como dize San Cipriano. De estos dos Ordenesde Clerigos, que en el figlo siguiente duro en la Iglesia, es tettigo San Aguttin, en el Africa, en los dos Sermones de la vida de los Clerigos. En las Galias S. Prospero Aquitanico, en el lib. 2. de la vida contepla-

es a los Cle-

ft. I.con

Legularis

tas pala-

un es ne.

Imented

olemente

tiva, cap. 9. y en Italia San Geronimo, hablando del fegundo genero de Clerigos, reprehendicado da relaxación en fus epintolas; pero delto diremos defpues.

Despues de S. Cipriano ocurre S. Lu ciano Martir Antiocheno, a quien San Basilio llama, Asceto, y Presbitero; esto es, Religioso Sacerdote, y consiguie temente Clerigo Regular; consiene a saber, con aquella distinción entre los Clerigos, y Monges, que enteñaremos,

se observo antiguamente. 1945 b 221116

Silvestro, Papa Santissimo, de quien descrive S. Damaso, vniò los Clerigos pobres con los ricos; conviene a saber en vida, y compañía regular, segun la forma primera de la Iglesia; en la qual, divididas las facultades, segun, que a ca da vno era necessario, no auía ninguno necessitado entre los Discipulos de Christo, y sus Ministros.

No mucho despues, vivio S. Eusebio Obispo Vercellente, y inclito Martir, a cuya buelta glorioia, despues del destierro por la Fè Catolica, depuio lus lugubres vestiduras toda Italia, segun S. Geronimo, en la carta contra los Lu ciferanos. S. Eulebio, pues, constituyo vn Monasterio de Regulares Clerigos, en su Igiesia Vercellense, con tanta obfervancia de Religion, que mereciò fer alabado, por S. Ambrosio, en la epist. 8 2.del lib. 10. por eltas palabras: El pri mero, en las partes del Occidente, Eutebio, de fanta memoria, vniò cosas entre li diverlas; de fuerte, que puesto en la Ciudad tuvielle institutos de Monges, y governasse la Iglesia, co la sobrie dad del ayunosy despues de algunas palabras: Esta paciencia, pues, creció enS. Eusebio, con el vio del Monasterio; y con la costumbre de mas dura observa cia, lacó la tolerancia de los trabajos: porque quien duda, que en la mas aten ta devoció de los Christianos: Estas dos colas ion las mas exceletes, los oficios de los Clerigos, y los instirutos de los Monges! Mas claro S. Max. Taurinente en el Sermon de S. Eusebio, expone su instituto, y le alaba deste modo: Porq callando lo demas, es muy admirable, que en esta Iglesia Vercellense, a vnos milmos inflituyo Monges, y Clerigos, y que en los mitmos penetrales se contuniellen los Sacerdotales oficios, don de se conserva la castidad singular? Pa-1

ra que huviesse en vnos mismos Vano, nes, el desprecio de las cosas, y el coladad de los Levitas. De suerte, que vieres los lechos del Monasterio, allo mejança del proposito del Oriente, juzgues. Y si mirares la devociona Clero, te gozes de la observancia un Orden Angelico.

En la milima edad , fan Basilio, to epist.a Amphilochio, refiere Canon. gos;y Baltaamen fu Scholiaftes,dech rasque fueron Clerigos, Y es clan que este nombre, mas pertencee a lotros, que a los Canonigos Regula res, fi las palabras, Clericon, Canon, con, sebuelvan en latin; porque sonati no Clerigos Canonigos, fino Cleria Regulares. Y esto se deve notar ente tros lugares de fan Bailio ; donde ; acuerda de los milmos. Auia, puesa Capadocia, en tiempo de san Bassin Clerigos Regulares, a los qualesein mo fanto, no vna vez, infittuye confe glas Monafticas; y por effo los Gricen les llamaron Canonigos, efto es, Regicitiv tog obslor

Bolvamos del Oriente à las Galla Y ademas de los teltimonios de Maio Galeno (lib. de Origine Monachorum pag. 186.) que fue Varon eruditismo y del Cardenal Baronio, al ano 111, escritor amplissimo; ay argumento, que prueban, que san Martin Turone, adornò esta Provincia con el Monauto Regular. El primero: Muchoson bres de Monges de la Etcuela de la Martin, que tettifica Sulpicio, que turon Clerigos; pues, refiere a Claro, Eulebio, Presbyteros; Aurelio Dianno, despues Refrigerio Presbytero otro Sacerdote, companero de S. M. tin, y convidado del Celar Maximo. li la conjetura no me engana, Clengo fueron los que refiere Sulpicio, que companaron el entierro de San Matin; porque en la carta a Baillo, di Llevaua defi el Paffor difunto listo banos, palidas turbas de aquella Suta multirud, esquadrones paliados Y, o ancianos ( esto es Presbytera de trabajos, è meritos; ò, tirones, o avian jurado en los Sacramentos Christo; esto es, Clerigos Iuniores; ro obligados con votos. Finalmenta profigue Severo a deferivir los Cler gos del Monasterio, que fundo S.Ma tin, y los Presbiteros, que indavand

feried y Pres fi,que delos cerdo 2 105 A enclA fiano, Presbi fu fuer y de A niel. Y critos dian a da vnc mas,n menor meran que lo cran C rios at bitafle dia de mas cc dixelle fa del c citand D.Hic nio le tano,c nado ( vn Pre Mona careci ges de huian necell que k cradis die pu cran d gcs, y bien t

> te, esc dore, To juntac a los l ries, c y Mic de Cle nos lu que se como mos c y coc

porq o

### Dela Ciudad de Palencia. L.I.

feriedad, porque costava de Clerigos, y Presbiteros, como vimos; siendo assi,que sue invsitado en los Conventos de los Monges iencillos, el habitar Sa cerdotes, excepto vno, q administrasie a los Monges los Sacramencos. Y aísi en el Monasterio Scythico, segun Cafiano, collat. 3. cap. 1. folo fe lee vn Presbitero, llamado Panucio, y para su sucessor en el oficio de Presbitero, y de Abad, se ordena vno llamado Da niel.Y en la collac. 10. cap. 1. hallo es critos quatro Presbiteros, que presidian a quatro Iglesias de Monges, cada vno en la suya, no teniendo los demas, niel Sacerdocio, ni otro grado menor de ordenes, como quienes erã meramente Legos. Y es tanta verdad, que los Monges de aquel Siglo, no eran Clerigos, que muchos Monasterios aun no tenian Presbitero, que ha bitaffe dentro de sus Claustros. Y el dia de Domingo acudian a la Ciudad mas cercana a llamar alguno, que les dixesse Missa. Lo qual tettifica la glosfa del decrero, in cap.hine & 16. q.1. citando a S. Epiph. tom. 2. opperum, D. Hieron. eput. 60. porque S. Epihanio se cscula con luan Hierosolimitano, de que fin confultarle auia orde nado en vn Monasterio de su Diocesi vn Presbitero, afirmando, que aquel Monasterio, auia mucho tiempo, que carecia de Sacerdote: y que los Monges de aquel Lugar, en tanto grado huian elgrado delSacerdocio, que fue necessario ordenar por fuerça a vno, que los demas Hermanos juzgaron eradigno de tal ministerio. Y assi nadie puede dudar, que en aquella edad

dore, y a Ripario.

Todos estos testimonios, que hemos juntado, van, a que sea llano, y claro a los Lectores, que aquellos Monasterios, que tenian muchos Sacerdotes, y Ministros del Altar, eran Colegios de Clerigos Regulares, y que en algunos lugares se llaman Monges, no por que se distinguiessen de los Clerigos, como aora, sino porque como dezimos con S. Agustin, tenian vida comú y cocorde volutad, y conveniá en vno; porque re los antiguos, de los Varones Religiosos, todos aquellos se

eran diversos los oficios de los Mon-

ges, y de los Clerigos. Lo qual tam-

bien testifica S. Geronimo, claramen -

te, escriviendo a Pamachio, a Helio-

99 halla, que se llamaron Clerigos, que juntavan los Ordenes Sagrados a los votos Religiolos; y alsale Hamava en Griego, Hieromo nachos; eito es Mon ges agregados a la Milicia Sagrada. Pero aora no basta esto, sino que no es tèn con sus Cogullas, fino que anden vestidos conhabito Clerical. Y assi an tes, no se distinguian en el habito, sino en el Orden, y en el oficio. Aora al co trario, no se distinguen en el Orden, y en el oficio, fino en el habito, y el nobre; porque a cada pasto, assitos Clerigos, como los Monges, caíi todos enfeñan, y predican; y ordenados de Sacerdotes, administran losSacrametos de la Eucharistia, y Penitencia. Pero antiguamente, el oficio del Monge era, el lianto, la oracion, el filencio, el trabajo de sus manos. Y porque no tenian ningunOrden, y eran meramente Legos, tenia el vltimo lugar entre los Ministros de la Iglesia, como despues de S. Dionisio Areopagita, en el c. 7. de la Gerarquia Eclesiast, q los pone fuera de los cançeles; claramente lo muestra el Concilio Romano, quelebrò S.Silvestre. Gregorio, en el cap.a Diacono, por estas palabras: Al Po. tince el Presbitero, al Presbitero el Diacono, al Diacono el Subdiacono, al Subdiacono el Acolito, al Acolito el Exorcista, al Exorcista el Lector, al Lector el Hostiario, al Hestiario el Abad, al Abad el Monge; presten obse quio en todas las cosas, o en publico, ò en el gremio de la Iglesia. Sobre las quales palabras escrive el Glossador: Habla este Canon, segun aquellos tie pos, quando los Monges no eran Clerigos, vt infra 16 .q.1.c. generaliter. Finalmente, S. Geronimo, comprehen de brevemente la diferencia,que avia entre el Clerigo, y el Monge, escrivic do contra Vigialcio, por estas palabras: El Monge no tiene oficio de enienar, tino de llorar, ò llore a si, ò al mundo, y temerolo espere la venida del Señor. De aqui començò antigua mente el transito del Monacato al Cleticato: De donde naciò el proverbio, de q haze mencio S. Agustin, en la car ta 76.a Aurelio: El q no fue buen Mo ge,no ferà buen Clerigo: y alsi a los q passavan del Monacato al Clero, les era licito juntar los ministerios de ambas vidas, como testifica S. Ambro 110, que hizieron los Clerigos Verce-12 llen-

nos Varo.
y el cui.
erte, qui erio, alc.
driente, le
vocional

vocion de rvancia de rvancia de rvancia de rvancia de rocanone. Atés, deca de concerción de constante de roca de roca

aaleselm

ye conke

os Griego es, Regu las Galia s de Mate iachorum ditifsim ano 311, zumentos, Turone, Monacaichos non ela de Sa , que futi Glaro, lio Diaco. by tero, de S. Ma laximo. L, Clerigo io, que San Mai 10 , diza

to luste

uella Sar

paliados

esbytera

ones, qu

nentos a

niores; pe

nalment

los Clere

id S. Mar.

idavanon

icn.

### 100 Historia Secular, y Ecletiastica

llenses; y los mismos, como dixe, se Ilamavan Hieromonachos, o como di ze Gregorio, Monges Presbiteros; y configuientemente se pueden llamar Clerigos Regulares. Clerigos, porq estavan Ordenados de Ordenes Sagra dos. Regulares, porque protestavan vida reducida a Religiosas reglas ,no de otro modo, que los Monges. Y def te modo fueel Monasterio de S. Martin, como consta de los testimonios, que pusimos; y assi S. Pedro Damiano en el tom. 2.S.rm. 57.con mucharazon llama a S. Martin espejo de Cleri gos, y Moges, como a quie junto los ministerios, y alabanças de entrambas vidas. \* A estos se han de agregar, legun el Cronicon de S. Geronimo, los Clerigos de Aquileya, de quien escrive: Los Clerigos Aquileyenses son re putados, como vn Coro de Bienaventurados; porque estos, confirmados con exemplo, y doctrina de s. Valeriano, Obispo, a quien S. Geronimo alaba, y con el regimen vigilante de S. Cromacio, tambien Obilpo, le aprovecharon tanto en el estado de la virtud Religiosa, q merecieron ser alaba

dos con tan infigne elogio. Y nodevo pastar por alto los Clea rigos de la Iglefia Antiochena, Conftantinopolitana, que con la autoridad de S. Chrisostomo, y su exemplo, talicron de sus Monasterios, y recibien do los Ordenes Sagrados dieron gran de aumento a aquellas Religiones Christianas. Por lo qual, nuestro Age lio, como tan noticioso de la antigue dad fagrada, juzgava con mucha razon, qS. Iuan Chrisostomo devia numerarie entre los Clerigos Regulares, y entre los Padres de los Clerigos Regulares; porque aviendo fido llama do, con inspiració divina, por el Obispo Flaviano, del Monasterio, cerca de Antiochia, que avia fundado Hilario; fue Ministro de la Iglesia Antiochena maravillosamente, quatro años; en el oficio de Diacono doze ; en el de Sacerdote; esto es, que de Monge paísò a ser Clerigo Regular, como lo refieren Theodoreto, y Georgio Alexandrino, y otros escritores de su vida, dilatadamente.Laforma, y Reglade la vida Clerical, podemos sacar de la homil.9.que escrivi à sobre la epist. ad Philippens conviene a saber, que tu viellen calas proprias los Clerigos q

en aquella edad èl instituyò: que no les fuesse licito, suera de los alimentos, y vestimentos necessarios, procurarço, sas superfluas, ni pedir ottiatim limos na, ni alimento; sino que tuviessene, perança en la providencia divina de passaria vida, frugal, y moderada, co, mo conviene a los siervos de Chesto, con los dones, que voluntariamente les ofreciessen.

Vengo al Bienaventurado Preshi, tero, S. Geronimo, el qual fue del Ot den Regular; y lus elcritos, y losde otros antiguos, testifica, q en su edad, principalmente en Roma, aviaalgi, nos Clerigos, que vivian en comun, y con la forma Religiosa. Y de su pro. fession Regular, dize, en la epitt. 60, a Pamachio, que recibio de Paulino Obispo de Antiochia el Presbiterado, de modo, que no fele quitò la vida de. dicada a Dios con los votos, que en Monachato. Epiphanio escriviendo en la carta 61. a Iuan Gerosolimita. no, fignifica lo milmo: Porque afit. ma, que de ningun modo pudo obtener de San Geronimo, que publica mête facrificasse, y que se ocupatien la curade Almas. Etto del Prespitario Regular de San Geronimo.

De otros Clerigos Regulares, Presbiteros de aquel tiempo, juzgo, confra claramente de la institucionde la vida Regular, que escriviò S. Geronimo a Nepociano, Clerigo, y del Epitafio del mismo, ya difunto, en los quales lugares el milmos. Geronmo alaba con modos maravillolosia continencia, pobreça, la obediencia, y todos los oficios de la Religion Cleri cal. Y para descubrir aqui algunos, di re la obendiencia, que los Clerigos davanal Obitpo, por estas palibras de la epist. 2.a Nepoc. Està sugeto an Obispo, y recibe e, como padre de tu alma; y refiriedo la pobreça, dize, que los Sacerdotes se ali mentavan, como pobres, de las facultades agenas: Torpe cola es, que los Lictores de los Co iules, y los Soldados velen delante de las puertas del Sicerdote, que esti Cruzificado conChristo, y q es pobre, y q se sustenta de alimento ageno, mas adelante : Si yo loy parte deel Señor, y funiculo de fu herencia, y no recibo parte entre las demas Tribus," no que como Levita, v Sacer dotevivo de las decimas; y firviendo al Al-

tar, tar;t cito guir ics P Vict a Nc Cleri conl yolu que e 11, 141 de los c. Epi 1. ale de dil a los fegun vno;e da cor ronin mente llegio las ret te, cor Gloria breça Sacero zas. C Religi nalmer Clerig caltida alguna fienten nes;ni ellas,p y para provab viten a yde alp losdon Otras 1 tascici dar el t votos I Curidad Clas, los loshon nos ave Monge Sacerdo

tar.

yelpro

la voz p

tirme vi

lib. I. de

talecio

tar, me sustento de la oblacion del Altar; teniendo alimento, y vestido; con esto estarè contento, y desnudo se-guire la Cruz desnuda; sobre las quales palabras nota bien su Escolastes Victorio, que San Geronimo enfeña a Nepociano, lo que es ser perfecto Clerizo: y alsi, que deve contentarfe con las decimas, y oblaciones, en cuyolugar fucedieron los Sacerdocios, que el vulgo llama beneficios. Y affi, supuetto, que segun los Canones de los Apostoles, que cita Graciano, c. Episcop.y c. præcipuus, 1 2. quæit. 1, a los Obispos, se les diò potestad de dispensar los bienes Eclesia acos a los Clerigos, y a los demás pobres, fegun la necessidad, y grado de cada vno; es verifimil, que este modo de vida comun, que en riempo de San Geronimo se guardava devotissimimente, por lo menos en algunos Collegios de Clerigos , lo significo por las referidas palabras; elpecialmente, como se lea en la misma epistola. Gloriaes del Obispo, proveer la pobreça de los pobres. Ignominia es del Sacerdote, cuidar de proprias riquezas. Condena, pues, en el Sacerdote Religioso el vicio de propriedad. Finalmente, en el mismo lugar dà a los Clerigos excelentes documentos de eastidad, diziendo: No visiten a muger alguna, fin honesto companero; no le fienten concllas folos; no recibandones;ni se insinuen familiarmente con ellas, para recatarfe, de toda foipecha, y para que no se finja, todo lo que provablemente puede fingirie, lo deviten antes. Víen de comida parca, yde alperovestido: huyan las delicias, losdonayres, la rifa, las vrbanidades. Otras muchas cofas femejantes a eftaselcrive, que son aptas para guardar el tesoro de la continencia. Y los votos Religiosos declara, no con obscuridad, en estas palabras : Las deli-Cias, los donayres, que deteltamos en los hombres del figlo; quanto mas nos avergonçaremos de ellos, en los Monges, y en los Clerigos, de quien el Sacerdocio se adorna co el proposito, y el propolito con el Sacerdocio? Con la voz proposito, entiende se significa firme voluntad, segun Ciceron, en el lib.10 de officijs, que dixo: Caton fortalecio su gravedad con perpetua col-

5,9

20.

nol

21-

de

00.

to,

nte

oj.

10

s de

ad,

311.

1, y

10.

60,

mo

do,

de.

cta

ido

14

II-

tc-

ICE

:en

TIO

, 9

,0,

ide

0.

del

en

ni•

sla

eri

di

OS

tu

til

10

e, y el

racia, y siempre permaneciò en el pro pofito, y en el confejo, que avia toma do. Tambien San Geronimo dize, que los Clerigos tenian una cafa en comun, por citas palabras. Oye al que es Hermano en el Collegio, Padre en la fenetud: Y mas claro: Lecentre los Presbiteros, y igual es el primero en el trabajo, el vitimo en el Orden. El milmosten tales companeros, que lu compania no te defacredite. Si el Lec tor, fiel Acolito, fiel Cantor te figue; no se adornen con los vestidos, sino con las costumbres. Todo esto he recogido con alguna mayor diligencia, para que le pueda conocer, qual aya fido el estado, qual fue la Religio de los Clerigos buenos de aquel figlo. De los buenos digo; perque ya en la edad de S. Geronimo auia muchos Clerigos en Roma, y por Italia, que no tenian leve vettigio de la Religion ; porque cada vno vivia separado, muy adinerados con los reditos de los Predios, y de los Sacerdocios, que con gran co dicia aperecian las herencias de las viudas, que milerablemente feguian las pompas, y demas vanidades del figlo, cotra cuyas depravadissimas costumbres, S. Geronimo, Presbitero Re ligiossisimo, y verdaderamente Regu lar, buelvefu estilo con valentia, no iolo en vn lugar, como en el tomo 1. epitt. 17. 18. 22. y 43. y enel lib. 1. contra Ioviniano.

Y esta fue la causa, porqs. Agustin, no muy posterior a s. Geronimo, pen sò con toda feriedad de reformar la vida de los Clerigos. Intentado, pues, esto el bienaventurado varon; lo primero estaruyò, no ordenar a ningun Clerigo, que no quifiesse habitar con èl, y vivit regularmente; y al que qui siesse apartarie del proposito, quitarle el Clericato; pero como despues, reconoció por la experiencia, que tanta multi tud de Clerigos, de la Diocesi deHipona, co dificultad podia tolerar la vida comun, se aparto de aquel parecer; y assi dize, apud Gratian. c. cerre, 2.2. quælt. 1. Veis aqui, que en presencia de Dios, y vuestra, mudò consejo: Los que quilieren tener alguna cola propria, aquellos a quien Dios no les basta, y su Iglesia; permanezean, adonde quieren , adonde pueden ; no les quito et

13

Clc\_

# 102 Historia Secular, y Eclesiastica

Clericato; no quiero tener hipocritas. Y assi aquellos, a quien les auia agradado el propolito de mas lanta vida, començaron con la guia de San Agustin, a congregarlo en vno, a habitar vnanimes en la Cafa del Señor, y alimentarie de vn Cillerosy veltirle de vn veftuario para viar de las palabras de S. Agustin, en su Regla, Por es fo eftos, deftas, y otras Reglas, q guardayan, se dixeron Regulares, los demas Seculares, como libres de Reglas, y mas cercanos a las olas del figlo, no sin peligro; como tomandolo de S. Isia dro,nota el Concilio de Aquilgran, cap. 101. Este nombre, y distincion de Clerigos traen tambien los DD. recenciores de Canones; conviene alaber, Preposito en el aparato, cap. 1; dist. 43. Abad en el cap. Deus qui de vita, & honeft, Cleric, y otros. no 9 no

El Preposito de S. Agultin, que revocava a sus Clerigos al culto de la vidaApostolica,imitaron primero en el Africa, despues muchos, casi por to do el ambito de la tierra; tan lanta, y digna de aprobacion; pareciò la Regla, que diò a los Clerigos; produxo esta reformacion de los Clerigos, que hizo este Santissimo Padre, aun viviedo el milmo, muchos Satos Varones, cuyos preclaros hechos referiremos en otro lugar dilatadamente, con el favor de Dios. Aqui folo referiremos los nombres de algunos; conviene a laber, Alipio, Nebridio, Eutropio, Polidio, Evodro, Paulino, Fulgencio, Hilario, Vincencio, Proipero, Estos, aunque algunos Ordenes los atraigan a figy digan que son suyos proprios, pero que igualmente, o acato mejor, pertenezcana noiotros; facilmente ic persuadiră, el que ponderare co igual valança, los momentos deltas colas; para dezir efto con confiança haze no la virtud, y Religion de nueltros Padres (porque esta aunque es alguna en realidad de verdad, con todo eslo es ninguna, fi le compara con las virtudes preclarissimas de otros Santos Va rones, que produxe: on los demas Ordenes Religiolos) fino el nombre de Clerigos, la profession, el habito, y el culto de nuestra vida ; y segun San Agustin, sermon 1, de vita Clericorum, porque como pobres esperamos la misericordia de Dios. Estos

es, porque nos alimentamos, de aque llo que nos embian, al estilo de los Apultoles, San Juan cap. 1 2. en realis dad de verdad, esta, sino es expressa i. militud, y perfecta, de nuestro pecu. har instituto, con las Reglas de San Aguitin; con todo esto es connato, parece que lleva en si alguna sombia Pero buelvo a la linea: Sucediò la edi. ficacion del primer Monasterio Au, gustiniano ; y consiguientemente la restitucion del Orden Apostolico, año de 391 el 7, del Papa Siricio, 1 del Imperio de Theod. año 13. y co. mo nota Sigisberto (Ep. Maced. apud Trullum, foi. 10.) deipues de la Fich de Pentecostès.

Despues del quarto siglo de Chis to, florecio en la Sede de San Pedro, el Santo Pontifice Inocencio, y entre les demas colas, que santissimamente estatuyo, en la Epist. o. ay este decre. to, a cerca de los Clerigos Regulares De los Monges; que morando por mu. choriempo en el Monasterio, llegaron despues al Orden del Cicricato; que no deven deviar del primer propos. to. Manda este Sumo Pontifice, que perseveren en el voto, y propositodo la profession Monastica; que es la Clerigos Regulares, como allegados a los ministerios Eclesiasticos; conviene a laber de la predicacion, y administracion de las cosas Sagradas; las mas vezes a la cura de las almas.

Despues de algunos años de aquel liglo, vivio, y cierivio San Prospero Aquitanico; Obispo Regliente, eruditissimo defensor de la dottim de Jan Agustin. Este, pues, en el 10. 2.de la vida contemplativa, cap: 10. haze mencion de los Clerigos Regulares de su tiempo que vivian de lo que les ofrecian. De los Clerigos, dize,cap.16.pronuncia el Espiritu san to, comen los pecados de mi Pueblo: Pero no teniendo proprio, reciben, mo los pedados, fino los alimentos, de que parece necessitan. Y mas abaxo: de las costas confagradas a Diosvia los Sacerdotes, para lo que es necellario; de fuerte, que las facultades de la Iglelia, de que le hazen colectas, para esto mismo basten a todos aquellos que por amor de la perfeccion, constituyen en la sugecion de vno.l no tomen para fi lus proprios bienes

de lu bres truct muci licitu CION greg: come caelo fecci pulos el Ma firita tinent tambi que a ria; pe a aqui mas C tosAl cho e. coady carida ordin: todos da, con ayadı noing que se vnion cellar des;pe ciar (u prias v perfec tades; San Pi delos ca, cal

que yo 66.de Si Cleria Agust Cleria fu vida citilo Acom mente Clo pai tto Ag lalen ll Catedi io cert. gran (a

gran M ges, y l

### De la Cludad de Palencia.L.I!

103

de suerte, que lo que perficionan libres de todas ocupaciones, le haga tructo de 2quel,que vno, se ocupa por muchos. Y afsi aquet, que lleva las 10licitades de todos, los que en fu fugecionviven, se aproveche en su Congregacion,que se aprovecha;para que como la ocupacion es fructuola vacacion de todos los suyos, aisi la perfeccionglorioia de todos los Discipulos, le tenga por honor, y gloria de el Macitro; y enel cap figuiente: y af4 firita virtud, que feliama, no folo abf tinencia de delicadas comidas ; fino tambien de todos los males, supuesto; que a todos sea totalmente necessaria; pero principalmente, es familiar a aquellos , y se ha de creer ; que es mas conjunta, de quien segun los Actos Apoitolicos le lecaque le avia hecho el coracon vino , y el anima vna ; coadynada por el fuego de la divina caridad ; y de los que viviendo en la erdinacion de vno, todo es comun de todos. Pero fe entiende si es vna la vida como es yna la lubstancia y no ava diversidad de animos; como ay vnion de las facultades ; porque para que se hiziesse, y huviesse la santa vnion de los animos, le juzgo por necessaria la comunion de las facultades; pero que les aprouecha el renunciartus facultades sino dexan lus pro prias voluntades? Supuesto, que es mas perfecto refluirciar las proprias volun tades, que las cofas. En estas palabras, San Prospero descrive la vida comun de los Clerigos, su Religiosa pobreca, callidad, y obediencia, como antes que yo noto Palemio fobre la epift. 66 de San Cipriano del sameb .

108

11.

11.

ian

17

14.

di.

U.

: 12

00,

, )

20.

puc

th

tif.

10,

tre

nte

CS;

10.

ron

of.

day of

fer

dos

ad-

31

1

ucl

ero

, 9

lib.

10,

311-

: 10

di-

320

10:

,00

, de

10:

fan

la-

e la

111

05

1

,1

ICS:

Siguefle San Fulgencio, tambien Clerigo Religioso de la Regla de San Aguttur, y eximio restituidor de los Cierigos Regulares, como confta de lu vida, escrita con grave, y antiguo elilo ; adonde le dize lo figuiente: Acompañandole los Moges, y juntamente los Clerigos, estando Fulgen cio para ir al lugar del deffierro, Maef tro Agregio, de ambas professiones, Islen llorindo, todos los Legos, de la Catedri de honor, al lugar del dichofocertamen. El Y abaxo : Acabò con gran fabiduria vna femejança de vn gran Monasterio, advnados los Monges, y los Clerigos, porque tenian la

mesa comun; comun el celario, comun la oracion, y la leccion. Reconocenie alli otros veitigios de la antigua Religion de los Clerigos; conviene a laber, obediencia al Prepolito, y Abad, cap. 25. la escuela de los estudiosos, ibi: La ordinación Clerical, c. 29. La mudança del habito, por algunos dias, despues de aner entrado en Religion, cap. 4. El cemeterio coniun fuera de la Iglesia, cap vltimo. Y a este modo otras cosas, que se observan entre nolotros, por la gracia Divina: Pero filees alli, que San Fulgencio viava de habito; y culto Monattico, y que le llame Monge; no por ello le lepares de los Clerigos, antes trae Lector mio a la memoria, lo que arri ba dixe algunas vezes; que los Monges antiguos, no se dittinguian de los Clerigos en el habitojy en el nombre. como oy se distinguen, sino en el Orden, y en el ministerio: Y assi todos aquellos que professaron vida regular, y por esto se llamaron Monges, y delpues recibian Ordenes Sagrados, sedeven contar entre los Clerigos Regulares; porque la voz de Monge, no deve danar a los Clerigos, para que se distingan de los Monges, llamados assi propriamente, y que eran me ramente legos; consta de San Aguitin, que exponiendo la razon; porque èl mismo, tiendo Clerigo Regular, y restituidor de los Clerigos, con todo effo le llamasse Monge, dize en el Sermont, de vita Cleric, porq nos no os llamemos Monges, lupuesto ; q dize el Pfal.ved quan buenos y quan iucundo es, habitar los hermanos en vno? Monos enimonus dicitur; porque la palabra Griega Monos, significa vno. Alsi San Agustin. San Dionisio Areopagita en el cap.6.de la Gerarquia Eclefiaffica, dize; que este vocablo se deduxo de la vnion con Dios, que convieneaptilsimamente a los Clerigos : de donde provino, dize, que nucltros divinos Cathegemones, ello es los Apof toles, dignaron con lagrados sobrenombres, aquellos que abraçaron la Monastica.pues juzgaron, que parte le avian de lla mar Terapeutas, parte Monges, porque ministrauan puramente a Dios, y viviancon el indivilos, y vnidos. No ignoro, que algunos les llamaron Monges, porque vaca-

van

104 Historia Secular, y Eelesiastica.

ban a la vida folitaria, y quepor ello quito eferivir Philon, lib. de vita conteplac. que dixeron Monasterios, esto es, donde folitarios le davan con todo cuydado a los ministerios de la vida fanta; pero desto mismo se infiere claramente, que el vocablo Monge, fin distincion le puede atribuyr, aisi a los Clerigos, que habitan en vno, y viven con Dios, indittilos, y vnidos, como à aquellos Religiosos solitarios, que apartados del mundo vacan a las divinas contemplaciones; y alsi no ay, que admirar, que San Agustin, llamas te Monges, aisi, y a fus Clerigos Regulares; Pero en los figlos figuientes, fucediò poco apoco, yaun aora dura, que los Clerigos Regulares; no fe distingan de los Monges, casi, sino en el nabito, y en el nombre: Porque como casi todos los Monges ministren al Altar, y dispensen los Sacramentos al Pueblo Christiano, como los Clerigos, y los Ordenes Monafticos entre fi tengan poco menos diferencia, assi con los Clerigos Re-SOT SIMILE gulares.

Cerca de estos tiempos, de San Fulgencio escriviò Sozomeno estas palabras: Los Prelados alcançaron desta manera la Iglesia Rhinocurense, que víaua de los institutos, de Nigro, Dionysio, y Solon, Obispos: Y que no desistia de producir Varones buenos, y pios. Porque aun los Clerigos, de aquella Iglesia, tienen comun la casa, la mesta, y todas las demas cosas son

comunes.

Leo tambien en la Synodo Constantinopolitana 2, act. 3, en tiempo de Menna, que la Iglesia de Apamea de Syria, tuvo en aquel siglo Monasterio de Clerigos Regulares; assi suele explicar aquella voz Theodoro Balsamon, como arriba se dixo.

Iusto Orgelitano, que viuiò en tiempo de el Emperador Iustiniano, entre las Congregaciones de los Religiosos, refiere los Clerigos, explicando aquellas palabras de los Cantares. Las viñas slorecientes dieron su olor; dize: Las Congregaciones de los Clerigos, también de los Monges, y de las Virgenes, se aprouechan en la Iglesia, y porsu buena sama, y conversacion, sonaron; pudiera traer en este lugar, que en este siglo, y en el siguiente, se

initituyeron nuchos Colegios de Cle. rigos Regulares, pero de tengone, mas quiero ceder de nucitro derecho, que entrar contra alguno en vna odio, fa disputa, con que se que xe algun Religioso, que trahemos de su Orden al nucitro.

En el siglo signiente San Gregorio el Grande, defeando con rodas fus fuerças, instaurar la vida Apostolica de los Clerigos, que con gran dato de la Iglesia, autan descaccido de la Disciplina antigua ; escriue en el lib. 10. cap. 31. a Agu ftino, Obispo de Inglaterra. Por citas palabras: por que tu Fraternidad, enteñada con la Reglas del Monasterio, no deve vivir aparte de sus Clerigos, en la Iglesia, de los Ingleses, que siendo Dios el Autor poco a hasido trayda ala fee: deve inftituir esta vida, que al principio de la Igletia quando nacia,tuvieron nueftros Padres, entre los qui les ninguno dezia, que erafuyo,algo de lo que possera, antes tenian ellos todas las colas en comun. Estosan Gregorio. Y lo mismo hizo egregiamente con lu Exemplo en Roma: Porque llamando, para su familia Clerigos Observantissimos, segun Diacono, tal era en Roma la Iglelia, como refiere Philon, que era la de Alexandria estado alli San Marcos Euangelista; y como refiere San Lucas, que fue en tiempo de los Apostoles.

San Claro Abad Vienese, viuio, y esclareció en la misma edad, su vida escrivió vn Autor antiguo, graue, y sinceramente, y dize cap 2 (de los Clerigos Regulares) en el tom. 2 de Surio, demas desto en la Casa mayor de los Santos Martires auia muchos Clerigos, que tenian lavida Apostolica, y que viuian en vno, de ral suerte, que dispuestos por sus turnos, ofrecian los Sacrissicios: tambien en San Severo, auia vna Congregación de Clerigos venerable, y concluye: Assi storecia en aquel tiempo la Iglesia Vienense gloria de Dios todo Poderoso.

Encl s. figlo, imperado Carlo Magno, se congregaron muchos Concellos, en los quales trataron los Padres, con toda diligencia de reducir, los Clerigos ala vida comunantigua, como se puede ver en el Turonense y Mogunciaco; y isi en sus constitucios.

titue vien man viual gia, rijal Mon VILLO quee rigos Clan. aoral vn co Secul las Co dos,c mo E Cleri giolas uguos clias , Aquif fecele Del

Aquil Ludov me a le 94. de gorent Iuā,co menfib de Nic decret Las

el Emp 952. que de fer ale que per cion., y los Pad Clerige al eltile

Encl Hivon( de los ( de San] deste Va lente de vee lo q to. De mas Vv eap. 14

Pero teriores II. viuič

### De la Ciudad de Palencia.L.I! 10

tituciones, fol. 254. instituyò; los que vienen al Clericato, que nofotros liamamos vida Canonica, queremos, que viuan Canonicamente, fegun su Regla, de todas maneras: Y el Obispo rija su vida, como el Abad la de los Monges, y Reynando el milimo Carlo viuio Ledrado Obispo Lugdunense, que escrive al Emperador, de sus Clerigos, y de si , en esta forma edifique el Ciantiro de los Clerigos, a donde aora fe conoce, que permanecen en vn conclaue; y estos Clerigos, no eran Seculares, como dizen, p rque por las Constituciones, y Concilios alegados, conita, que los Obispos, y el mismo Emperador, cuidavan, que los Clerigos viniessen con Reglas Riligiofas, como fabian, q en los tiglos antiguos de la Iglefia viuianatados con ellas, como consta del Concilio de Aquifgran, Franco Furt, y otros, que fe celebraron en aquellos tiempos.

0

15

自ちのは

a, el e;

os

an

ia-

n-

uc

1,1

da

, 7

los

de

101

105

10-

te,

121

10,

TOS

cia

21

rlo

on:

?2-

ir,

12,

hi-

10-

Despues los Padres del Concilio de Aquisgran, celebrado en riempo de Ludovico Pio, estatuyeron, conforme a lo referido, como consta del cap. 94. despuesen el Ticinense, y Pontigorense, siendo Obispo de Bononia Iua, como trae Sigonio de Episc. Bono mensibus: y en el Romano, en tiempo de Nicolao Quinto, se hizo el mismo

decreto, que es el quinto.

Lasynodo Augustana, en tiempo de el Emperador Othon, cerca de el año 952. determino, que los Clerigos, que desean Professar Religion, deuen ser alentados por sus Obsipos, para que permaneciessen en aquella intencion, y no ser disuadidos; deseando los Padres de aquel Concilio, que los Clerigos viuiessen enforma Regular

aleltilo Apostolico.

Encl Siglo figuiente floreciò el B. Hivon Carnotele, finfituyò el Orden de los Clerigos Regulares, que llaman de San Iuan Bautista. De la Santidad, deste Varon, de su erudicion, y excelente devocion a la Santa Eucharistia, vee lo que trae Poseuino en su aparato. De el orden reserido, vee a Tomas Vvaldense, en el tomo 3. tit. 10. cap. 14. y a Valencia controversia de indulgentijs.

Pero passemos a los tiempos posteriores, siendo Pontifice Inocencio II. viuiò San Malachias, en su vida escrita elegantemente por San Bernardo hallo lo figuiente : Malachias fiecho Obispo Dunienie, al instante, iegun su cottumbre, cuydo de llamar, para lu solacio, de sus hijosel Convento de los Clerigos Regulares; y vès aqui, que legunda vez le cine como nueuo Tiron de Christo, para el certamen Espiritual. Segunda vez se viste de las armas poderoias con Dios; de la Humildad, de la Santa pobreça; de el rigor; de la disciplina cenobial; del ocio de contemplar ; de la continuacion de orar ; y observo, que San Bernardo, en la Apologia, al Abad ' Guillermo, contianuamente haze mencion de los Regulares, y no les llama Canonigos, fino Clerigos, y les di tingue de los Monges, por estas palabras: Los Monges, y los Cierigos Regulares, digante, que de ogan a fi milmos, porque se separan ab inuicem con las propias obfernancias; y poco despues. Y assi diversos, recibiendo diversos dones, vno a si, y etro asi: O los Cluniacentes, à los Cittercientes ò los Clerigos Regulares, ò tambien

los Legos Fieles.

Cerca del año 1380. Gerardo celebre Doctor Pariciense, en la realidad, y en el sobrenombre, Magno, incitado de las pias amonestaciones de Iuan Rusbrochio, menospreciado el esplend or de su sangre, y de su nombre, desechando las riquezas; el quin = to, en aquel liglo, instituyò en Dauentria el Orden, que liamo de Clerigos Regulares. I no viuiendo, mucho def pues desto, Floreciò Trayetes lu Dif cipulo, Varon noble, y erudito, les dio Regla de vida, segun la forma, que de Gerardo auia aprendido, y inftituyò. Dize Iodoco Acensio, en la vida de Tomas Kempis, c. 9. que lo, que mas proximamente pudiessen, se llegassen a la vida de los A ostoles, y de la primera Iglesia de Christo; de fuerte, q en toda la Congregacion hu. viellevn coracon, y ninguno tunielle cola propria, ninguno tuuiesse ambicion de los Sicerdocios, o Dignidades: Todos viuiessen castamente, y en pobreza, en aquel habito, que Gerardo auia instituydo; conviene a saber con la tunica de color de pez, con el palio mas craso, con el capicio negro,ninguno recogiefie limofna men-

di-

# 106 Historia Secular, y Eclesiastica.

digando, se ocupassen en las Escuelas v escriuir: Obedeciesten al Padre Primario, de voluntad, y promptamente, y orras cafas, que Iodoco alli refiere. Desuerte, que supuesto, que estos no tenian proprio, y que Iuau Gerson, en el libro apologetico, que exhibio, en el Concilio Constantiense, doctament e pronunciò, que eran Religiofos, no menos, que los que tienen esse nombre; fin duda ninguna se han de juzgar, por tan diuersos de otras Congregaciones, como proximos a nuestros Clerigos, en el nombre, y el instituto. Y nadie mediga, que fueron Canonigos Regulares; porque el mismo Tomàs de Kempis clarissimamente dize, que no fueron Canonigos, fixo Clerigos Regulares: Antes el milmo Tomas Kempis, auiendo viuido algu nosaños entre estos Clerigos Regulares, apartandole despues de ellos, professò el instituto de Canonigos Regulares, como lo refiere Iodoco. Pero quanto fruto aya lleuado, y quan excelente, este Orden de Clerigos Regulares, lo testifican los hechos de Varones infignes del milmo Orden, que escrivio el mismo Tomas de Kempis, y muchos de ellosencomen daron su fama a la posteridad con sus estudios, y escritos; conviene a saber ( para referir algunos ) Gerardo Supthanjo, Escritor Ascetico: Gabriel Teol ogo Tubigenle: Georgio Macropedio: Philologo Christiano: Masseo, insigne Cronographo, y otros; a quien Hauberto Mireo refiere con alabança, en lu Cronicon.

Finalmente, en el siglo precedente, Adriano Sexto, Pontifice Maximo, y su successor Clemente Septimo, deseando, que el Orbe Christiano, y la milma Ciudad de Roma, que en aquel tiempo estava contaminada, con la poca doctrina, y mucha relaxacion, se reparasse, con las buenas costumbres de los Clerigos, y con sus exemplos; y no pudicisen hallar entre los Varones Eclesiasticos, quien demostrasse a los Pueblos Christianos, como con el dedo, el camino para la piedad con obras, y palabras; fe hallavan congojados, con este cuidado; pero focorrio Dios a su Iglesia en este tiempo: Porque compadeciendofe,en lo intimo de su coraçon, de tan

ta perdida del Clero; quatro Varones Padres nuestros, Juan, Pedro, Cayeta. no, Bonifacio, y Paulo; y considerando, de que modo, y forma se pudies. fen alistar en vna milicia Eclefialti. ca, Ministros de la Iglesia, quepia, y puramente reverenciassen a Dios, y instruyesen las animas humanas, con las virtudes, se les puso en el pensa. miento instituir vna sodalidad Religiosa de Clerigos. Y alsi, para reintegrar todo el Clero, y instruirle con el espiritu Apostolico, se instituyo nuestro Orden; no debaxo de la Regla de San Agustin, como aigunos penfaron; porque no hazemos los votos Religiolos a San Agustin, sino que reconocemos por nuestro primero Padre aSan Pedro, despues de Chris. to, y por nueltro Presidente; y assia èl le hazemos nuestros votos, que prometemos a Dios, en formula fo. lemne. Este pensamiento, que tuvieron nuestros padres, y instituidores de nuestroOrden, no mucho despues, con el favor Divino, le expressaronco los hechos, en el año 1524, de Christo, y primero de Clemente Septimo, con votos sagrados, en forma solemne, en el Templo Vaticano, ala An Maxima. Vè a Onuphrio, en la vida de Paulo Quarto, a Genebardo, en la Chro. Historia Monastica, parte legunda, a estos, que fueron los primeros, sino en el merito, en el tiempo, han leguido muchos fundadores de fodalidades Clericales, cuyos nombres no refiero.

Tienes ya candido Lector muchos monumentos de la antiguedad, en los quales, librada, y fortalecida nucitra Religion, subliste con firmeza, como has visto, los hemos traido con hilo derecho de la narracion. No ion pocos, pero no son todos. Porque en las Historias ocurre continua memoria de estas cosas. Y yono tuue animo de apurarlas tudas, il tampoco tuue tiempo. En otra ocation las bulcare con mas diligencia, las pronunciare: Entretanto, porla brevedad con que voy, baltara reterir lo que escrive docta, y solida mente Iuan Mauburno, Autor Religiolisimo del Roseto, en la pas 767. hemos hallado, no por autoridades inciertas, que el Orden de la

C po M ol m m A to ne on

rig ref no no Mo go: ter. 1112 COL des fu ( en Ch refe COL Re aut mei Gos lave que tuyi çadı y at perc Igle

para del i he di con zon novo auno que todo nia, i

ia de inoprin 3 y

he

RETTE

#10 c #10 c #10 c Clerigos Regulares, fue instituydo por les Santos Apostoles: Por San Marcos, dilatado en Alexandria, y observado por Santiago en Ierosalimitano, por Clemente Pontifice Romano, y por los demas Varones Apostolicos. Reformado con decreto por Vrbano, Papa, y Martir insigne. Esto Roseto, y otras cosas, que omito por la brevedad que intento.

Y ninguno me diga; que estos Clerigos antiguos Regulares; que he referido, se han de referir a los Ca. nonigos Reglares ; porque fi los Canonigos Reglares, fueron Clerigos, y diffintos en la realidad de los Monges, que antiguamente eran Legos, quienduda, que igualmente pertenecian à nolotros? Por ventura juzgaran, que yo he obrado mal, si con vna pieça emblanqueci dos paredes? Gloriale San Bernardo; de que fu Orden Cisterciense, fue dedicado en los Apoltoles, y en los primeros Christianos; y nosotros no podremos referir el Origen de nuettro Orden con todo derecho à aquellos antiguos Religiolos, que le ha probado con autoridad hittorica, que verdaderamente fueron Clerigos Regulares? Gozenie, pues, los nuestros, porque en laverdad puedett, y den gracias a Dios. que los primeros de todos hari restituydo este preclaro instituto, comencado por los Apostoles, establecido, y aumentado por los succifores, con perenne imitacion, en esta edad de la Iglesia, que declinava por la senetud, para procurar, y aumentar la Gloria del Sumo Dios. Pero yo en el interin hedemostrado lo que auta propuesto; conviene a faber, que obraron sin razon los que acusaron, de titulo de novedad, instituto tan antiguo. Y aunque el milmo tiempo, y la verdad, que del ha nacido, ha deshecho de todo, toda la niebla desta fria calumma, no obstante, esto me pareció del-

12

:- o,

d,

Ç=

do

10

3-

, y

·li·

hechar mas, y mas, esta false tad, que se del vanecia con el viento grave de la

la vida comun. babinavara los Cano-

niegos, los quales filmire, detde la primirina I gleit \* \* \* \* \* \* \* comun ;7 en Monalle i \* \* \* \* \* \* como tes crec endo elle \* \* \* por retas las Igleins de la Ch.( ?), mad y haro mg. XIV.

Ponese copiadel cap. 4. del lib 6.de las Republicas del Padre Fray Geronimo Roman, en que trata de la Orden de los Canonigos Catedrales, y de la antigua manera de vivir suya, y quando començar on arelaxarse, y avivir como oy viven, en mas dilatacion: y assimismo lo que trae en el desensorio de la Orden de San Agustin.

Por otro camino discurriò Fray Geronino Roman, con Dionisio Cartuxiano. Y del tambien se insiere, que el estado del Clero, en las Iglesias Catedrales, en la primitiva Iglesia, no era Monastico ini Regular en el modo, que despues sueron, y aora son los Canonigos Reglares; sino muy diserente; y más pueden llamarse Canonigos Catedrales, ò Magistrales, que Regulares. Y totalmente se excluye qualquiera Monacato.

Dize Roman; al principio desce capitulo, que el Concilio Coloniense, que aunque es moderno, es de mucha autoridad; prueba, que la vida de los Canonigos tuno origen de la vida Monastica; pero se debe entender, de vina de dos maneras; ò hablando de los Canonigos Reglares, que subsistia en tiempo deste Concilio; ò porque el instituto Canonical tuno principio de los Apostoles, que sueron Religiosos, como arriba queda ponderado; pero quanto al origen del instituto de los Canonigos; dize assi.

El origen de los Canonigos Catedrales, començò en la primitiva Iglelia, por los mesmos Apostoles, y por sus Discipulos; porque los Sacerdotes, y otros Ministros, que estavan

## 108 Historia Secular, y Eclesiastica

con los primeros Obispos, eran lo mesmo que oy los Canonigos: y pues hallamos Arcedianos, que es dignidad tan grande, delde aquel tiempo, de necessidad le hemos de dar al Obif po Canonigos, y Sacerdotes, que lo acompañen, y firvan. Y o, aunque quádo hablè de la vida Monastica, ò del origen de la vida Monastica, dixe, que eran Monges los que estavan con San Marcosen Alexandria; sin duda creo, que aquellos que celebravan, y canta van con el Obispo, eran los que aora fon Canonigos; y en esto no me contradigo, pues era casi vna la vida de los Monges, y de los Clerigos de la primitiva Iglelia; pues, los vnos, y los orros vivian a la Apoltolica, y en comun:y quando este testimonio faltara, basta conocer, que la vida de los Ministros de la Iglesia era semejante, pues que el reiko del Pueblo comun ania vivido mucho tiempo sin te ner cosa propria; y si aquellos lo hizie ron, quien duda, sino que aquellos que tenian estado mas perfecto, vivirian conmayor rigor, y perfeccion ? Yo creo sin duda, que como se resfriase aquel verdor de los primeros Chriftianos, de vivir en comunidad (porque nendo muchos no podian ser servidos comodamente, por ser tantos) aquella vida se reduxo a los Monges, y a los Clerigos, que estavan con sus Obilpos; y aunque es diferente la pro fession Monastica de la Clerical, toda via, en lo que toca a vivir en comú eran vnos mesmos; que sea verdad esto, puede se ver por lo que dize Diopilio Cartujano, en el tratado que hizo de la vida de los Canonigos, cuyas palabras son ellas: Como ya conite, que los Apostoles, en sus principios, tomavan todas las colas, que los Fieles ponian a sus pies, y las guardavan en comun; de lo qual fe dava a cada vno lo que le era menester, segun su necessidad Despues, creciendo el numero de los creyentes, no se pudo guardar esto, y assi, lo que los Fieles hazian generalmente, se reduxo a dos estados; conviene a saber, de Monges (que tales eran los que San Dionifio nombra en su Eclesiastica Gerarquia) y de Clerigos, los quales eran diferen tes de la otra multitud, porque servian en las Iglefias, en compañia, y con-

forcio de los Santos Obi pos los quales juntavan Varones letrados, yels cogidos, y tenianlos en su compañía, y vivian juntos en lu cafa en comun, segun la forma initituida de los San. tos Apostoles, con otras adiciones, y nucuas costituciones de observancia, para conservacion de aquel instituto: las quales ordenavan los Obispos, estos se llamavan Clerigos; los quales, con sus Perlados, loando a Dios, y levantandose a Maytines a media noche, ò poco despues, pagavaneller vicio devido, mas no hizieron (adiferencia de Monges) votos folemnes. Este parece ser el principio de los Canonigos, los quales, como delpues no pudiessen habitar con los Obispos, fueronies feñalados lugares devotos, y de Religion, que comunmente son Hamados Colegios: los quales son sugetos a los Obilpos, mediante elDean que conellos vive: Las moradas de los quales eran tambien dichos Monaste. rios, los quales tenian fus Refitorios, y dormitorios; exercitandole en los Diuinos Exercicios, fiendo continen tes, y en este estado vivieron muchos tiempos. Hasta aqui es de Dioniso Cartujano, Varenmuy docto, yfabio. Parece confirmar esto la Epistola de San Vrban, Papa, y Martir, embia. da vniuersalmente a toda la Iglesa; porque hablando de la vida comun, de como ya fe auian de dar a los Minittros de la Iglefia los diezmos, dizer que aquella vida Apostolica preualece en los que son electos en la suerte del señor, que propriamente son los Clerigos. Despues, ya consta en los decretos de Leon Nono, y Eugenio, que mandaron con rigor, que el Cleroviviesse en comun, que propriamente eran los Canonigos. Y San Gregorio Papa, en el registro, haze mencion de la vida comun de los Cle rigos, que viven con sus Obilpos, s los Concilios, AurelianenieSegundo, y cl Turonico Segundo, y el Magun. ciano, y el Aquifgranense; y en otras partes muchas ay hecha memoriade la vida comun, què es para los Canonigos, los quales siempre, desde la primitiua Iglesia, viuieron en comun, en Monafterios. Despues, como sus crec endo este estado por todas las Iglesias de la Christiandad, huvo fa-

mofo gacio letras choss Sabel de Ni es dic la Ore y no . que C lia cd las Ig de mu como do, y l mas c vir vir da vn antes ron fi vivia 1 10,102 ha que denard la Igle todo p efte co redific mo tu quelq Vivir, de haz Come levant tradic tiguos 14adio ronies minò, imo qu ien orc Sermo anda c ordene elte Sei los qua por ale nenie. lio 4.( mucho del Cla cion, fo nocido ie refo na. Y tuto, y Gelatic leguna

### De la Cludad de Palencia.L.I.

109

mosos hombres en aquellas Congregaciones, assi en Santidad, como en letras, y Prelacias; porque huvo muchosSumos Pontifices, y aquellos que Sabelico, Raphael Volaterano, Ioan de Nigrauale, y Ioan Monverno, que es dicho Roleto; son los que eran de la Orden de los Canonigos Catedrales, y no Reglares, como ellos dizen; por que cierto todo lo bueno, q en aquella edad regia la Iglesia, era sacado de las Iglesias Catredales, por ser gente de mucha vtilidad, y prouecho; mas como todas las cosas se vayan acaban do,y la Religion, y devocion se resfrie mas cada dia; tambié esta forma de vi vir vino a estar tan deprauada, que cada vno de aquellos Canonigos, que antes viuia en comun, despues tuvie ron fus cafas,y familia, y cada vno vivia legun mejor podia. Dios empe-10, regidor de todas las cosas, siempre ha querido llevar adelante, lo que ordenaron aquellas primeras colunas de la Iglesia primitiva; quiso, quando de todo punto estava caido, y arruinado este edificio espiritual, proveer, para redificarlo a San Agustin; el qual como fuelle hecho Obispo, y como aquel que entendia, que el Clero, para vivir, legun la obligacion luya, ania de hazer vida comun, y sin proprio: Començò en su Iglesia de Hipona, a levantar, y refucitar aquellas fantas tradiciones de los Santos Obispos antiguos, y assi juntò su Clero, y lo per fuadio a ello; y a los que no lo quifical ron leguir, no los forço; pero deter-/ mino, que los que de nuevo viniessen, ino querian vivir en comun, no fuelien ordenados, como lo muestra en vn Sermon de comm.vita Clericor.que anda entre los ad Heremitas, y aísi les ordeno otras cosas, que parecen en elle Sermon, y en otro que se sigue; los quales son de mucha autoridad, por alegarle en el Concilio Aquiigra nense. Despues se celebro el Conci-110 4. Cartaginense, en los quales ay muchos Canones, para la reformacio del Clero. Y por esta nueva reformacion, fue San Agustin despues muy co nocido, y muchas Iglesias de Africa fereformaron, imitando a la de Hipo na. Y el primero que traxo este instituto, y reformacion a Italia, fue San Gelatio Papa, que fue Africano (y au legun algunos, Discipulo de S. Agus-

tin)porq era hijo de s. Valerio, Obifpo de Hipona; y estando en Roma, y llegando a ser Sumo Pontifice, pulo en iu Iglefia de S. Luan de Letran Ca 🗸 nonigos reformados; los quales dura ron, tegun Onufrio Panvino, hafta los tiempos de Bonifacio VIII. y lo melmo muestra Paulo Morigia, en su His toria Monastica; y de ay adelante, todos los Obiípos imitavan aquella bue na, y fanta costubre, en sus Iglesias; y dize Filipo Vergomente, qS. Firidiano, Obilpo de Luca, en Italia, fue de los primeros q reformar o fus Iglefias al chilo de S. Agustin. Despues v. Gregorio, mandò por lus cartas a Auguitino Anglico, q mandasse vivir a los Clerigos en vida comun, conforme a la cottumbre antigua, como parece por el registro; y assi perseverò por Italia cita costumbre, hasta los tiepos deste santo Papa, y algunos tiempos despues; porque como parece por esta mitmo libro del Registro, estando vacantes las Iglesias, Vellina, Vigetina, y Bladina; embio al Obispo de Acrapolio, para q las visitasse; y mandòle, q visitandolas, mire como vive el Clero, y que lo haga vivir en comun, y fin proprio. En España, S. Isidro hizo esta diligencia, porque como fuesse Varo docto, y enseñado en las obras de San Agustin, como fuesse Legado, ò Primado por toda España, reformo el-Clero, y lo puso en orden. Y la Regla que llama de S. Isidro, para Clerigos, no crean qes Regla como las que oy guardanlas Ordenes; mas aquellos dos libros, q llaman de los oficios, lon la Regla, y no ay otra cofa en este puto; porque si el hizo reformacion del Clero, no fue por aquellibro, fino por la vida Apostolica, y otras buenas ins tituciones, que ya estavan introducidas en la Iglesia, y por los sacros Canones, y Concilios. Confervose esto deipues gran tiempo, porquo quedò Iglesia en España, que no viviesse a la Apostolica, y dello ay grandes rastros en las mas dellas; porq lo que oy llamamos veltuario, y refectorio, de alli emano, que como antes les davan de comer en el refectorio, y a su tiempo lo necessario, para vestirse; quando se relaxaron, y se hizieron exemptos, confervaron el nobre de quado les da van sus rentas. Assimismo le ve ser assi, porq en las muchas Iglesias Obis

¥

### 110 Historia Secular, y Eclesiastica

palesjay Claustros, y edificios, adode vivian los Canonigos en comun. Sin esto vemos, que ay muchas Iglesias, adonde ay Priores, que eran los que oy dezimos nosotros, Deanes, y porque ellos hazian so que los Deanes, y governavan lo que era interior de la observancia; porque el Obsspo no podia assistir con ellos. Tambien han quedado rastros en pie, assi como en Zaragoza, Paplona, Tarragona. Y no ha grandes tiepos, q la Iglesiade Osma vivia reglarmente, y en comunidad.

En Alemania muchas memorias ay desto, porque alli se vivia con mu cha reformacion, y lo melmo en Fra cia, adonde yo vi grandes rastros de la vida de los Canonigos Catedrales; y quando esto se iba enflaqueciendo, los Concilios, que se hazian mas a me nudo, que aora lo reformaron ; y otros Obispos porfiavan, y hazian, que le guardaffe lo que los Santos Concilios tenian ordenado en este proposito. Aisi leemos, que en la Ciudad de Evoraco, que es en Inglaterra, auia Canonigos muy reformados en la Iglefia Catedral, y en ella huvo grandissimos hombres, y con gran reformacion. Assi como S. Suiberto, Obil po Huvirdenfe, y otros muchos. Y S. Rigoberto, Obispo de Rems, viendo como estava estragada aquella Iglesia, la hizo vivir reformadamente. Y ha-Hando, que los Canonigos no tenian baltantemente lo que les era necessario a lu obseruancia, y manera de vivir, les proveyò de rentas, y de todo lo necessario. De manera, que por fal ta de la provision temporal, no faltasie lo que era de Dios, y Divino. Esto le vino à caer despues poco a poco; porque la flaqueza humana, poco capaz de perleverar mucho tiempo en lo bueno, le fue relaxando; y no anie do Perlados, que miraflenen ello, vino a perecer de la manera que oy lo vemos. Pero no fue en España el primer deforden, mas en Alemania: Y la primera Iglesia que se relaxò, y quito vivir libremente, fue la de Treveris, y luego la figuieron la de Confluencia, y lade Maguncia, Vormacenfe, y Ff pira, alsi vino la cola a estragarse por Francia, y Italia. En España creo, que fueron las de Leon, y Segouia; porque no queriendo imitar a los antiguos aísis por q en las muchas iglehas Con

Canonigos, pidieron el hazerfe exen tos, y aisi falieron con ello. Y porque algunos no quilieron defamparar la observancia; a los tales les fuerondi. das ciercas rentas, y heredades, adon, de pudiesien estar, y se fuessen avivir y assi los de Leon en España funda ron el Monasterio de Caravajales, à oy es de Monjas Benitas, y alli vivis ron algun tiempo: Despues se passario a Leon, a donde oy dezimos S. Ilidio y fueron lugetos al Obilpo. Los de y govia le fueron a Parrazes , y alli vivieron l'antamete, hasta nuestrosdia, que lo dexaron todo, y oy no es Con. vento de Canonigos, mas de Fraylo Geronimos. Despues todas las Igh. sias, imitando vnas a otras, reduxero la renta comun a vna massa; y qued alli sellevasse al Canonigo todo loi auia de comer, y veltir. Y alsi acabo aquella fanta institución, començado en los Apostotes del Señor, y reform da por S. Agustin. De manerasquen no podemos dezir, q ay raftro della lo qual fue gran ruina para el Elado Eclefialtico. Como lo llora amargamente Egidio Romano en el lib. que hizo contra Exemptos. Fueles dan de S. Agustin a estos Canonigos, pur detro del Coro, habito decete, y muy conforme a la vida que hazian, que aquella capa de Coro, que llevan u Adviento.y Quarefma. Ya estellam el Santo Doctor Birro, que es veltidira, que cubre la cabéça, y desciéde por los hombros, y rodea el cuerpo. Emvan antiguamère aforradas de pieles y por etto las runicas de lino, que lamamos lobrepellices, fellamanals porque fobre ellas hechavan laspeli ceas; oy, en algunas Iglefias, traen ato rros en ellas, aísi como en Aragon, ! Gataluna, y lo meimo hazen en Flandes, y Francia. Las Iglefiasde Valen-Cia, y Segorve las traen de leda, con arminos blancos, por privilegio della lixto Tercero. En Castilla rodos la traen aforradas en terciopeloienta. cia los Canonigos las traé de afortos los Racioneros de feda azul, o deotra tela de aquel color. Haze S. Agu un mencion de la sobrepelliz con le tulo de tutica de lino. Y como vivia en comu, y nadie tenia proprio;ymi da en el Serm de comm. vita Cleric. que ningano pueda comar, fino da Qualgunos, Difcipulo de S. Aguicomun

AlI aquello cimiet poorde vida Al los Apc no conf mun, fi Iglelias Santos , assi Iuar mo,en li fanguier los Cano tin, con otra Re los Cane pos ven Sermon comun, ramente lus Can Aquifgr que han ñalaesto fuya. Dei Catedral tin, y que primero, tuto de 1 in titulo. enel; Orden de porque la tin de Sar paro; y ne que San B nos fan F Regla de ler cosa n que la cat fias refort el Concil. de Inocen gregacion viviellen glas aprol atras, fue el qual ma fen debaxo to,Basilio los Canor

Han que los Ca dichos de

las, le ente

wig

comun, el birro, ni la tunica de lino.

Al principio no tuvieron Regla aquellos Canonigos, mas fus establecimietos eran aquellos que cada Obif po ordenava en su Iglesia; porque la vida Apostolica a que los obligaron los Apostoles, y despues San Agustin, no confistia mas que en vivir vida comun, fegun lo hazian las primeras Iglelias, que fundaron ellos melmos Santos Apostoles, y sus sucessores. Y assi Iuan Tritemio, Varon doctissimo,en su Historia delMonasterio Hit fanguiense,no quiere que professassen los Canonigos la Regla de San Aguítin, como algunos han dicho : Mas otra Regla, que la Iglesia tenia para los Canonigos; la qual en los tiempos venideros fueron aquellos dos Sermones de San Agustin de la vida comun, en los quales habla harto cla ramente a lo que estavan obligados fus Canonigos. Y alsi el Concilio Aquisgranense, hablando de la vida, que han de hazer los Canonigos, fenala estos Sermones, com o por Regla suya. Despues, sihallamos Canonigos Catedrales, que se llaman de S. Agustin, y que professan su Regla, sue, Lo primero, porque le reformo el instituto de los Canonigos; y llamanfe de futitulo, por lo mucho que aumentò enel; como tambien llaman a la Orden del Cistel de San Bernardo, porque la ampliò, y a la de San Aguítinde San Huvilhelmo, porque la reparò; y no se puede dezir con verdad, que San Bernardo hizo Orden, ni menos san Huvilhelmo, en lo de tener la Regla de san Agustin; cosa Ilana es, ler cosa moderna en los Clerigos, por que la causa de professarla las Iglefiasreformadas, fue el auer mandado el Concilio Lateranense, en tiempo de Inocencio III. que todas las Congregaciones de personas Religiosas, viviellen debaxo de vna de las tres Re glas aprobadas. Y aísi fue algo mas atras, fue en tiempo de Inocencio II. el qual mandò, que las Monjas vivies sendebaxo de las Reglas de san Benito,Basilio,y Agustino.Y como dizen los Canonistas, lo que dixo de las Mõ jas,se entendiò de los Religiosos.

Han contenido muchos, fobre quelos Canonigo Regulares, que fon dichos de san Agustin, fueron institui.

dos por este Santo Doctor; yo olgarahallar para esto algun testimonio grave, y de autoridad; mas pues yono le hallo, no es bienque me fuerçen a dezirlo que no parece por Autores antiguos, ni por Concilios; los moder nos, que han hablado deste negocio, no han tenido entera noticia de que San Agustin, quando puso en ordena los Canonigos de su Iglesia, no intentò cosa nueva, sino restituyò aquel estado a la primera vida. Crea el curiofo Lector, que yo he mirado este negocio con mucho estudio ; y quien quifiere ver la verdad, lea nuestros comentarios, ò defeniorio de la Orden de San Agustin, que anda impresso, y veràn como no lleva camino. Y con esta salva cumplo; porque en lo que toca a la antiguedad de los CanonigosReglares, adelante se verà, por sus años, y tiempos, como les cupiere la fuerte, sin los agraviar, ni quitar pun-

to.Hasta aqui Roman.

Repite Fr. Geronimo Roman efto mismo en el defensorio de la Orden de San Agustin, part. 1. cap. 10. diziendo:en tres diferencias de Clerigos vemos oy que està distinta la Iglesia Romana; conviene a saber de Canonigos Catedrales, que estan con lus Obilpos, que comunmente llama mos Cabildo de Iglesia Matriz. Estos no folo preceden a todo genero de Clerigos, mas a qualesquier Canonigos Colegiales, aunque fean iguales, y les excedan en renta, com, se saca del lib.6.Y lo mismo tiene Dominico, y Felino en la Rubr, de maiorit. & obedient, porque estos son llamados Clerigos del primer grado; los demas fon dichos del segundo, como el Papa Ino cencio lo nota en el cap. Sedes de reicriptijs, en el cap. Froternitat. de donationib. Y destos hablan, San Geronimo en la epist. ad Heliodor. Y el Concilio Aguisgranense, adonde los ensalça sobre todos los Estados de la Iglesia.

Ayotros Canonigos, que sellamã Reglares, que aun son inferiores a los Canonigos de las Iglesias Colegiales, y aun a todos los demas Clerigos Parroquiales, como se puede sacar del capitulo Legi, y de el capitulo alia, y Iuan Andres, in regula delictum de regulis iuris, lib. 6. in merc. col.3. Y en la glos. final in cap. qualiter in lecudo de acusationib. Destos Canonigos Reglares tambien ay hecha memoria en varias partes del derecho, que en la verdad es Orden Cle rical.

Ay otros Clerigos, que son los que estan en sus Parroquias, con sus Rectores,y Curas; y aun San Isidoro pone otros, que son llamados Acephalos, en el lib. de los Oficios Eclefiasticos. Llamanse assi , porque son sin ca beça, y no viven debaxo de la obediē cia de los Obispos, y aunque aora si viven, que nosotros los dezimos Mercenarios, à auentureros; de todos eftos nueltra question es, quales se hallen ser de San Agustin, Obispo de Hipona? Porque segun muchos han dicho, este Santo Doctor instituyò Orde nde Clerigos, y que viviessen en vida comun, lo qual yo no hallo, ni sè quales. Los Canonigos Catedrales nunca han contedido sobre esto, tenie do quizà algun derecho, lo qual fi huvieran mirado algunos, no huuieran sido causa desta controversia, que tenemos entre manos; mas pues ya es començada, y toda via dura esta contienda; y los que han hablado a cerca de llamar Canonigos Reglares de San Agustin, han and ado muy desviados de lo justo; serà bien que aqui sean puestos en la carrera de la vardad. Segun sentencia de Tulio, todos los que han de tratar de alguna materia, han de començar de la difinicion, para que assise entienda mejor de aquello que se trata. Este nombre de Canonigo es derivado desta diccion Griega Cano, que es tanto como Regla; y alsi fueron llamados los Clerigos, que con fus Obispos vivian en comunidad, Canonigos, por la manera de la vida, que era reglada, y de alli fueron diferenciados de los demas Clerigos, que tãbien es diccion Griega, que es suerte; porque los que son congregados al ser vicio de Dios, tuvieron buena fuerte, y venturosa. Otros dizen, que porque S. Matias fue electo por luerte; y de allia delante todos los que eran llamados a la administración de la Iglefia, eran electos por fuerte; porque en Griego la suerte es Cleros, y por tanto Ion Ilamados Clerigos, desta diccion, fors, o fuerte; y por diferenciarse ette estado de Clerigos, segun la per feccion de la vida, aquellos que la ha. zian, erandichos Canonigos, y cra Clerigos, que estavan con el Obispo Despues, grandes tiempos adelante vino otro instituto qual oy lo vemos de Canonigos, llamados Reglares ( este aditamento de San Agustin, publi cando, que S. Agustin fundo Orden Canonigos, y aun llegò a tanto laco. fa, que dixeron no auer fundadolate los Ermitaños, y ser burleria, que huvieste sido Monge. Yo emperoni rè todas las cosas atentamente, yni S. Agustinfundo Orden de Ermin. ños, y no hallò, que instituyesteom de Clerigos, ni Canonigos. Hallo als milmo, que fue Monge, y nunca le qfuefleClerigo fimple, en fus obra ni menos en Autor grave : vel presupuesto, mostremos donde aisse ron los que tuvieron, que fundo 010 de Canonigos; fue, pues, esta la caul Tenemos vn Sermon, y aun dos des Agustin, que se intitulan de comuni vita Clericorum; en el primero della quales, despues de aver mostrado.co. mo vino a la carga del Obispado, de estas palabras: Vine ya al Obispado, halle fer necessaria al Obispo lata manidad continua, con los que iban; venian; porque a no lo hazer fueram tado de inhumano Obilpo; perofici costumbre se vsara en el Monasteria fuera cosa indecente, y por esto que en esta Casa Obispal tener Monalirio de Clerigos. Mirad como vivimos a nadie de los que estàn en nueltrati pania le es licito tener proprio; em ròfi acaso alguno le tuviere, hazel que no es licito. Este testimonio consta ser de San Agustin; lo vno, p que està alega do muchas vezes en recho, y tabien en el Concilio Aqui granense, a do se notan ambos sto nes Demanera, que el primer telle nio es verdadero, y aprobado, qualie halla, que huuviesse hecho nasterio de Clerigos. Y en los sem nes ad Heremit.ay hecha mencion elto mismo, como se verà adelation pero en las demas obras suyas m hallara otra mencion de Monato de Clerigos, y en la verdad estent y es cierto que lo hizo, y que 110 en comun con ellos, y comian en mesa, y dormian en dormitorio.

Sermo fas. La y a do de los ( fueron Iglefia ( San Va San Ag que co encom gos pro tedrale. recho, terio di teniael en la ca terio,y como ( Munde junto a nacion elqual cite jui tin se h es,que termin: Iglesia, to mas les. Ver tituto ( mos m muy m queaun hizo vi lo es ai pero la eldeud Canoni Noa toles,ei aquella vo,los vian en niendo vivian ( meros. Primiti rian lo: elcogic nera de terenci. tianos, mo en tianos:

delpue

munes

pero h

pero ha se de mirar tambien a este Sermon atentissimamente en dos cosas. La primera, que Clerigos estos, y a do estava hecho el Monasterio de los Clerigos ? Y no ay duda sino q fueron los milmos que estavan en la Iglesia Catedral, y los que vivian con San Valerio, Obispo, antecessor de San Agustin; pues si estos eran los que congregò, y hizo que viviessen encomun: Siguesse, que los Canonigos proprios fon los de las Iglefias Ca redrales, y a citos les pertenece el derecho, y no a otros. A lo del Monaiterio digo, que era la Iglesia adonde tenia el Obilpo su silla; pues dize, que en la casa del Obispo hizo el Monasterio, y que estava junto a la Iglesia, como oy lo vemos, que en todo el Mundo tienen los Obispos sus casas junto a las Iglelias, legun la determi nacion del Concilio 4. Carraginenfe, elqual quiere, que la casa del Obispo este junto a la Iglesia. Y pues S. Agus tin se hallò en aquel Cocilio, de creer es, que no quebraria los Canones determinados, para autoridad de la Iglesia, como el ayasido el que la hon ro mas, despues de los Santos Aposto les. Vengamos aora a bulcar eite inftituto desde sus principios, y hallaremos muy mejor la verdad, porque es muy mas antiguo que San Agustin, que aunque parece ser el primero que hizo vivir en comun los Clerigos, no lo es alsi, porque de muy atras viene; pero labido esto, veremos claramente eldeudo, y parentesco que tienen los

ha.

eran

ipo,

Die,

nos,

co

Jubli

ende

CO.

lade

lice

) mi.

y vio

nitz.

Ordi

alg.

1 le

bra

y ello

sizir

Ordi

caula

des

mun

delo

0,00.

, 012

1d0,1

a his

ban,

eram

fich

lerio,

quit

nallt-

imou

raco

emp

azel

10 1

0, 10

en di

Agair

Serm

eftin

, co:

10 10

Sem

ion

te;co

000

after

chul

Y

en

0.18

Canonigos con San Agultin, oglio Noay que dudar, sino que los Apos toles, en las Iglesias que rigieron, y en aquellas que criaron Obitpos de nuevo, los Ministros que ayudauan, y servian en la Iglesia, vivian juntos, no te . niendo proprio, mas con su Obispo vivian en comun ; porque si los primeros Christianos hizieron esto en la primitiva Iglesia, quanto mas lo harian los que enseñavan, pues era mas escogida gente; assi perseverò esta ma nera de vivir algun tiempo, casi no diferenciadose nada co los demas Chris tianos, a cerca de la vida; porque como en todas partes de todos los Chrif tianos auta pocos, podia hazerle esto; despues estendiendose la mitad de los creyentes, no podian fer las colas comunes, ni se podia administrar lo que

era menestera todos y por esto de aquella multitud algunos bufcaron vn estado de vida, de ral manera, que se semejaste a la primera, que eravivir en comun, y alsi lalieron los Mon ges, de cuyo origen trataremos larga mente en nuestra Republica Christiana Ettos, dandose a la contemplació, diferenciavante de todos en habito, y costumbres; otros, aisi cemo los Obis pos, co lus Clerigos, y Ministros Ecle frasticos escogieron otra manera de vivir, que aunque no tan rigurola co mo la de los Monges, alomenos era de mucha perfeccion. Y porque esto vaya mas verdadero, y mas fuertemē tetundado, digamos poco de nuestra parte, y lo mas sea sacado de los Autores graves, porque assi caminenos leguros. El que trato curiosamente delta materia fue Dionisio Cartuxano, Varon doctifsimo, cuyas muchas obras, y buenas, ion auidas en gran precio: Dize, pucs, este Doct. en el liber que hizo de vita canonic, estas pala bras. Como ya conste, que los Apoltoles, en su principio tomavan todas las cosas, que los Fieles ponian a sus pies, y las guardavan en comun, de lo qual se dava a cada vno lo que le era menester, legun su necessidad; despues como crecielle el numero de loscreyentes, no se pudo guardar esto. Y assi lo que los Fieles hazian generalmente le reduxo a dos estados; conviene a laber, de Monges, que tales eran los q S. Dionilio nombra en su Eclesiastica lerarquia, y de Clerigos, los quales eran diferentes de la otra multitud; porq fervian en las Iglesias, en copania, y conforcio de los Santos Opifpos. Los quales juntavan Varones Le trados, y escogidos, y tenianlos en lu compania, y vivian juntos en su casa en comun, legun la forma instituida de los Apoltoles, con otras adiciones, y nuevas constituciones de observancia, para conservacion de aquel intituto, las quales ordenavan los santos Obispos, y estos se llamava Clerigos: los quales, con sus Prelados, loando a Dios, y levantandose a Maytines a me dianoche, ò poco despues, pagavan el fervicio devido, mas no hizieron a diferecia de Moges, votos folemnes. Ef te parece ser el principio de los Cano nigos, los quales, como deípues no pa diesen habitar con sus Obispos, fue

K 2

ron

ronles señalados lugares devotos, y de Religion ; que comunmente fon llamados Colegios, que ion iujetos a los Obispos, mediante el Dean q con ellos vive; las moradas delos quales eran tambien dichos Monasterios, en las quales tenian lus refectorios, y dormitorios, exercitandole en los divinos exercicios, fiendo continentes; y en este estado vivieron muchos tiepos. Hasta aqui es de Dionisio. Y despues que este estado le començo 5 por todas las Iglesias de la Christiandad, perseuerò, y huvo grandes Clerigos, muchos Prelados, y lumos Pontifices; y aquellos que señalan Sabelico, y Rafael Bolaterrano, fueron delle inf tituto, y no de aquel que alli apunta; porque todo lo bueno que regia la Iglesia, cra sacado de aquellas Congre gaciones, por ler gente de gran precio, y vtilidad; mas como todas las co fas vayan acabandofe, y la devocion, y Religion se refrie cada dia mas; tambien esta forma de vivir vino a esfar tan depravada, q cada vno de aque llos Canonigos, que antes vivian en comun, tenia in cala, y familia, y vivia segun mejor podia. Dios empero, regidor de todas las colas; siempre ha querido llevar adelante lo que ordenaron aquellas primeras colunas de la primitiva Iglefia; y quilo, quando de todo punto estava caido, y arruya nado elle edificio elpiritual, probar para reedificarlo a S. Aguitin; el qual, como fuelle hecho Obilpo; y como aquel que entendia, que el Glero, para vivir, legun la obligación suya, avia de hazer vida comun, y fin proprio començò en su Iglesia Hyponense a levantar, y refucitar aquellas fantas tradiciones de los Santos Obilpos antiguos; y assi junto su Clero, y loper luadio a ellos y los que no lo quifieronieguir, no los forço; pero determinò, que los que de nuevo viniessen; finoqueria vivir en comun no tuellen ordenados. A esto acudio quando dixoen el Sermon de comum vita Cle. ricorum; yo loy el que eltableci,no ordenar a nadic, fino queria vivir con migo. Y alsi pulo otros inititutos a cerca del vestir, y vivir en comun, y de los testamentos, como se puede ver en elsermonalegado, y en el orro figui ête. Despues se celebro el Concilio Carragineale 4 en el qual ay muchos

Canones, para reformacion del Cla ro, por quanto andava muy roto; poresta manera de vivir, que S. Agui tin renovo, fue muy conocido ento, da la Iglesia vniverial; en tanto gra do, que convocado el Concilio Epie fino, Theodofio el mas moço, loen. biò a llamar, pidiendole, que con h presencia le assistiesse al Concilio, por la viilidad que dello venia a la Igic. fia, como lo dize Liberato Cartago nense en su Breviario. Despues vin la perfecucion de los Vandalos, qua que destruyò las Iglesias; los Obipo fueron defterrados; los Sacerdos perseguidos; los Monasterios deris bados; los Monges Martirizados; la Monjas injuriadas ; y alfin las libra rias quemadas, con todo lo dematque fue profunado. Murio Augustinoso gun èl lo avia suplicado a Dios; po no ver a sus obcjas puestas en mano de aquellos lobos, dexando reducid toda aquella fuente, y manantala labiduria en sus libros, porque yaque con su presencia no podia ser conta lo de los afligidos, a lo menos confis libros pudieffe el Mundo fer alumba do, y guiado por el camino de perío cion; los quales divulgados, aproncharon tanto, que venido a lo que tratamos luego los Santos Obilion procuraron de llevar adelante aque instituto, y reformacion de los Cle rigos, para que viviellen en comun, el primero fue San Firidiano, Obilpo de Luca, segun lo dize Filipo Vergo mente en fus Cronicas: Fue este Santo Obispo de gran Religion, como los ze S. Gregorio en sus Dialogos. Ya quella manera de vivir le fue estente do por toda Tufcia, y gran parte a Italia, demanera q ya avia pocasigit. fias Caredrales, que no viaffen vit en comunidad. Despues, adelante hivo grandes Doctores, en especial 5m Gregorio, el qual recibiendo vialtra des. Agustin el Anglico, Dilopulo luyo, sobre el estado del Ciero, le embia a mandar, que guarde loque los Santos Padres determinaron, aco ca delto, que era vivir en comú, como parece por el registro; y assi portelia perfevero, halta el mismo tiempo deste Sumo Pontifice; porque como parece en esse mismo libro, en 13 Iglesias Vellina, y Vigentina, Blandina, por estar vacantes las 8-

lla lia 110 qu uil pro cit Ific las la las. 110 dar VICI Ap bier Ord mas Pad mēc llan zo F den Fun gia; dad glac doa nola raha CIOS de C ante ie la po el agor avia tino drale Apo Arço vidas blanc delpu echo poste tolsa nonig Regl Hillo el Co de Sa llo r tamp

ro hiz

dicho

laco c

llas Obispales, embiò vn Visitador, liamado Felices, Obispo de Acrapolio, para que vifitandolas, mirafle lo que melle necessario, y mandase viuir a los Clerigos en comun, y sin proprio. En España tambien llegò esta manera de viuir por medio de s'. Isidoro, el qual como bien docto en las Obras de S. Agustin, y inclinado a la perfeccion Eclefiaftica, reformò las Iglefias; porque como San Gregorio lo hizo Legado de España; pudo dar orden en que le reformassen , viviendo a la vida 5 y costumbre de los Apostoles, no teniendo proprio. Y bien que algunos digan, que instituyò Orden, es fallo, ni menos diò Regla; mas porque alsi, como el Gloriolo Padre san Agultin, por auerle comecado en la Iglesia de Hipona aquellamanara de viuir, le dizen que hizo Regla de Clerigos, y inflituyo Orden, alsi San Ilidoro fue tenido por Fundador de Orden, y que hizo Regla; empero en la realidad de la ver+ dad no es assi, y no se hallara tal Regla en fus Obras, porque yo he mirado atentamente artos libros fugos, y nola hallo; y fi en algun lugar pudicrahallarie, era en el libro de los Oficios de la Iglesia, y no ay memoria de Clerigos que viuieffen en comun; antes del fegundo libro al principio le laca, que los Clerigos de lu tiempo etan, nimas, ni menos que los de agora: mas despues mirando lo que avia hallado en los libros de Auguitino, mandò, que en las Iglefias Cathe drales le guardalle la vida comun, y Apoltolica. Bien sè que en Turpinos Arçobispo de Rhems, que escrivio las vidas de los Principes Franceles, hablando de Carlo Magno dize, que delpues que el dicho Emperador echo los Moros de la Ciudad de Copostela, que es a donde està el Apostol Santiago; pulo Arcobilpo, y Ca+ nonigos, y los mando viuir fegun la Regla de San Ilidoro; empero lean la Historia Compostelana, que esta en el Colegio de Oviedo en la Ciudad de Salamanca, y veran que aquello no tiene mucha verdad. Ni tampoco le puede dezir, que S. liidoto hizieste Regla, mas es como yo he dicho, que aquella manera de viuir, q laco de las Obras de San Agustin, fue

Cle

0;1

541

A [6.

St.

Epha

em.

加自

), pot

gle.

tagi.

Vino

15/61

)ilpo

tota

eri.

114

ibre.

\$qu

Oile.

5 Po:

12001

ucida

al de

aque

nuc

nla

rfa

Out-

) qut

ipas

Cle-

m,

rgo.

anto

Y 2-

ndic

e de

gle.

in.

1 San

alt-

ild.

cro,

que

1 Cci

omo

Ita-

mpo

onno

1 15

51-

la que despues sirviò en España gran tiempo en las Cathedrales, y Iglelias. Y alsi Don Bernardo, Arçobilpo de Toledo, que fue el primero deipues de ganada aquella Ciudad de los Moros, pulo la milma orden de viuir, y no conforme al citilo de San Isidoro, mas de San Agustin; empero pudo la fimplicidad de aquellos tiempos tanto, que atribuyeron a San Isidoro lo que era de San Aguitin, como tambien oy arribuyen a San Agustin; lo que es proprio de lo primerosObilpos de la Igletia. Bolviendo, pues, aldiscurso de mi Historia (que es esto que agora vamos tratando, alsi le ha de llamar) desta manera fue creciendo el tal instituto por todas las Iglesias de la Christiandad, lo qual se vè ser assi, pues en lo mas de Alemania; y lo mejor de Francia, y Italia, en ninguna Cathedral Iglesia se hallarà menos de Claustro; Dormitorio, y Refectorio, lo qual todo es señal de como viuian antiguamente en tal forma.

Dexo lo de España, como es en Cataluna, Aragon, y Valencia, con muchas Iglesias que tenemos en Castilla, en todas las qualespartes le ven los milmos veltigios; y quando faltaffen las paredes, este es buen testimonio de la verdad, que en todas las Iglefias ay veituario, y las rentas que ie dan ie comprehenden con este nobre, veituario, y refectorio; lo qual los milmos Canonigos confieilan fer antiquissimo instituto, y que viuian en Comunidad, haita que los Sumos Potifices dieron licencia, y campo franco para q fuellen effentos; de lo qual vino no pequeno dano; como lo llora nuestro gra Egidio Romano en el libro q hizo contra effentos: Pruebase assimismo fortissimamente por lo que oy vemos en las Iglesias Cathedrales de algunas partes de la Chriftiandad , aísi como en Italia, en la Tolcana, a donde esta el patrimonio de San Pedro, o la donacion de la Condesa Matilde; porque hablemos historicamente, a do de ay vna Iglefia Cathedral de Canonigos, que viuen en comun, que es la Silla de Peruno. Item, en el Ducado deSpoleto, el Obispo de Vgubio tiene lus Canonigos al modo Autiguo.

Aca

116 Historia Secular, y Eclesiastica

Aca en nuestra Es, aña en Cataluña, todas las Iglesias Cathedrales, que fon ocho, todas viuen Canonicamente, vnas mas perfectamente q otras. En Aragon la Iglesia Cathedral de Zaragoça viue en Gomunidad; y en Nauarra, Pamplona. Y en tiempo de Alexandro Sexto, que subio a la silla Pontifical, ano de mil y quatrocientos y nouenta y tres, era la Iglesia de Ofma observante, y viuia en comun, hasta que este Alexandro la hizo eifenta de aquella manera de viuir, y distribuyò las rentas como oy citan; y afsi aunque ay Dean,no hazen cafo dèl en Cabildo, ni tiene la silla primera en el Coro, antes el Prior precede despu es del Obispo, alsi como antes quando viuian en comun; y quã do se haze vna escritura, dize, Prior, y Cabildo; y assimismo hallamos otras Iglesias en España, que viuian de la milma manera; y porque concluya con todo, digo, que todas las Iglesias del mundo viuian en Comunidad, y que de aquella manera de viuirvinieron a llamarfe Canonigos los Cle rigos, que viuian en las Cathedrales, y Iglesias. De Burgos, y Palencia tene mos muchas elcrituras que dan entera fee, y en Palencia (desto no ha quedado noticia) oy en dia sehaze comemoracion de San Agustin todos los dias que se suele hazer de los demàs Santos. La de Segovia tambien, y fue essenta para in mal, porque como dizen los Canonigos, la Abadia de Parraces era suya, y por querer la vna parte de los Canonigos viuir libres, y los otros en la observancia, determinaron dar a los observantes lo que oy llaman Parraces, que era como vna Iglesia anexa a la Cathedral, la qual tenia grandes riquezas, y los demás Canonigos viuieron en fu Iglelia Matriz, como oy viuen, y alsi se dividieron, y pocoa poco se hizieron essentos del Obispo, y oy en dia no son nada, porque toda la Abadia, con lo que mas tenia el Convento, lo han dado a los Hieronymos de San Laurencio del Escorial: podriamos traer otras grandes curiofidades al proposito, mas creo que baitan para luz de nuestro intento. Aora, pues, quiero yo que se mire quales Canonigos podrian dezirse de San Agus-

tin, ò quales son los Reglares que o pretenden este derecho, como liana. mente sevea, que los que San Agui. tin reduxo a la vida comun, fean los que estavan en la misma casa Obispal, y estos sean los que en la primin. ua Iglefia començaron a viuir en Comunidad, y debaxo de la obediencia de los Obispos. Pues visto esto, no se como los Canonigos de Coimbra, Ronces-Valles, yotros muchos, pretenden ser Canonigos instituidos por San Agustin, como sea verdad que tales Congregaciones èl nunca fundò; y si algo ie le puede atribuir, hafe de dezir que fue restaurador dela vida de los Clerigos, començada por los Apostoles, y sus sucessores Ouispos, no instituidor de Orden. Y que. rerle a èl llamar Fundador de Cano. nigos, es como dezir, que San Bernardo fundo la Orden de Cistel, y San Vvilhelmo, Duque de Aghitania, la de San Agustin; los quales por auer reformado, el vnola Orden de Ciftel, y el otro reparado la de los Ermitaños de San Agustin, dizen que fundaron Ordenes, y assi vinierona ser llamados de Bernardos la de Ciltel, y Vvihelmitas la de San Agustin. Y por esta misma razon havenido a llamarse Canonigos de San Agustin, porque el reparò, y reformò aquel initiruto, que de todo punto citaua destruido; empero esto ha de entenderse de los que oy viuen en las Iglesias Cathedrales, y no mas; y filo quieren llenar por los Autores, no ay ninguno que no diga, que la Orden de los Canonigos, que llaman de San Agustin, fue fundada por los Apoltoles, y restaurada por Agustino, pues ya no es fundador, sino restaurador, y no començò por el, ni se ha de attibuira el tal Orden. Y estos que los Apostoles instituyeron, no fueronde los que oy viuen en sus Abadiasnquilsimas, y en deliertos, y folos:mis aquellas Congregaciones de Canonigos de las Cathedrales, y Colegales Iglesias, que de todo punto 1011 lugeras al Obispo. Porque la verdad lea mas clara, y se conozca como los Canonigos de San Agustin, los quales viuian sin proprio, y en comú son los de las Iglesias Cathedrales, quiero probar esto por varios Concilios, 1

don con non de S Doo gad viui nige vida les, nim

San Reg oy l es d tae que mit Pen mer gos inft Igle gra retu Car Mo dra

Co

(rid

pri ro, donde se muestra muy Ilanamente como no ha començado de los Canonigos Reglares esta vida, ni menos de San Aguitin; mas antes el Santo Doctor, sabiendo a que estauan obligados los Clerigos, los compelió a viuir vida Apostolica. Y estos Canonigos Reglares romaron su forma, y vida de las mismas Iglesias Obispales, y Matrizes. Hasta aqui Fr. Geronimo Roman.

Y en quanto a la conclusion, si San Aguitin instituyò Canonigos Reglares con votos folemnes, como oy lo professan, abstraigo, porque no es de mi assumpto. Quedese la disputa entre este Autor, y el Padre Marquez en su Origen de los Padres Ermitaños de San Agustin, y Gabriel Pero en quanto al funda-Pennoto. mentoque supone, que los Canonigos Cathedrales no tuvieron votos instanciales solemnes en la primitiva Iglefia, como fiente Cartujano, riene gran probabilidad, y con la mıfma fe refuta, no solamente el Monachato Carmelitano, sino otro qualquiera Monachato en las Iglesias Cathedrales.

c

13

1

1-

n

12

13

[.

le

1-

1

in

10

to

le

25

0

10

î,

10

05

25

00

ad

#### g. XV.

Conclusion deste Punto de la exclusion del Monachato Carmelitano, que el Padre Argaiz, quiso introducir en las Iglesias de España, de ducida en epilogo
de los Autores precedentes, y de todo lo que queda
probado.

Vatro classes de Autores quedan puestos en los §§.precedentes, todos de grave autoridad, que parece comprehenden qua to en esta materia se ha escrito. Los primeros no admiten votos en el Clero, en especial el de la pobreça, antes edan dominio persecto de los bienes que obtenian. Estos claramente excluyen el Monachato Carmelitano, y otre qualquiera, y configuientemēte excluyen la Regularidad Clerical, ò Canonical.

Los segundos, admiten votos folemnes de pobreça, y obediencia, y calcidad en el Clero primitivo de las Iglesias Cathedrales, y le constituyen de Canonigos Reglares en la forma que oy se reconoce esta Religion. estos tambien excluyen el Monachato; porque como dexamos claramente probado, son Ordenes especificamente distintos. Porque aunque el fundamento fustancial de la Resigion en comun sean los votos solemnes. Los fines especificamente distintos, hazen Religiones especificamente distintas, segun los Doctores, contra lo que el Padre Argaiz propulo, que es fingular en esta materia, y hablò finfundamento Theologico.

Los terceros, tambien admiten los tres votos sustanciales; pero no quieren que los Canonigos de las Iglesias Cathedrales fuessen Canonigos Reglares, fino Clerigos Regulares. Y hallan distinción especifica de vna Regularidad a otra, para consti tuir distinta Religion, especificamente distinta; porque los fines son especificamente diversos, como consta de constituciones. Estos mucho que los fegundos, admimenos ten Monachato en las Iglesias Cathedrales; porque sino admiten ser Canonigos Reglares, que dista menos del Clericato Reglar, como admitiranel Monachato, que es mas dife tante?

Los quartos, no admiten en el Clero los tres votos folemnes, sino quando mucho votos timples, ò citilo.y vio de viuir en comun, y con la obediencia, que a esta vida se figue, y la calidad que siempre desde San Pedro observo el Clero Latino. Estos bien lexos estàn del Monachato; pues fin votos solemnes no ay Religion, ni Monachato en los tiempos antiguos, hasta que se declarò en el figlo passado, en los votos simples de la Compañía de Iesus. Y no obstante el viuir en comun, y con obediencia, y con la obligacion de la cattidad, se compadece fer Clerigos Seculares, y

no

no Regulares; porque en muchas Iglesias de España se observo estar todos los bienes en una meia comun de Obispo, y Canonigos, de que se comia enComunidad, y se dava vestuario, sin tener voto de pobreça, pues podian por otra parte adquirir bienes, y gozar de su patrimonio; y assi se estilo en la Iglesia de Palencia, hasta que se aparto la hazienda que pertenecia al Cabildo de la del Obispo; y se les dexò al Cabildo su administracion, sin inovar mas, ni alçarles el voto de pobreça, lo qual haita el dia de oy fe ha continuado, como conftarà del lib.3. desta Historia, Y aora los Clerigos de San Felipe Neri viuen en comun, con obediencia, ycaftidad, y no son Religiosos; y en las Iglesias de España, que vivieron con la Regla de San Ifidoro, fenalada en su tratado de Vita Clericorum, viuian de la misma suerte, sin ser Religiolos, à Regulares. Y assi distingue San Isidoro los Clerigos de los Monges, y constade los Concilios Toledanos expressamente, assi del tiempo de San Hidoro, como despues, que irèmos poniendo adelante en sus lugares, especialmente desde el año de

530.desta Hiltoria. Pues por donde le queda al Padre Argaiz resquicio para introducir el Monachato Carmelitano en las Santas Iglesias de Toledo, Palencia, y las demas de España? No por la ereccion dellas, por San Elpidio, S. Neftor, y sus Companeros; porque eftos, ni fueron en el siglo primero, sino en el tercero, ni estuvieron en Espana. No por auer sido Carmelitanos, pues esto solo se funda en los lugares de Luitprando, y Liberato, que sobre ser Autores supuestos, quedan las clausulas convencidas de falsas, además de no auerfido conocido efte Orden en Europa, halta Honorio III.como testifica el Rezo Romano, expedido a peticion de los PP. Carmelitas. Y aunque admitiera todo lo dicho, ni todos los Maestros introducen sus institutos en los discipulos; ni los inftitutos Carmelitanos Monachales le podian introducir, por ser sustancialmente distintos los del Clero Apostolico de las Iglesias Cathedrales, que el de los Monges.

Tampoco tiene el Padre Argaizhicatoria libre de sospecha en su fauor, pues no la han hallado sos mas interessados. No tiene Autor ninguno que patrocine; pues los que trataneles materias, reducidos a quatro clases, como se ha visto, todos excluyen el Monachato de las Iglesias Cathedrales, y vniuersalmente del Clero. Luego queda el Padre Argaiz por singular en este assumpto, destituido de todo fundamento, assi historico, como de Autor clasico.

Pero instaranos con los lugares que puso de San Clemente, y de la carta de San Vrban,&c. que resiere, y instauran la vida comun en el Clero.

A esta instancia se responde de quatro maneras, conforme a los quatro modos que ponen los DD.yare. feridos el Clericato, que admiten la vida comun de los Clerigos en la primitiva Iglesia, y con todo esso todos niegan al Clero el Monachato. No profundava el Padre Argaiz estas materias, ni era de su profession literaria, aunque debiera saberlas por la profession Monastica de su vida ; por esto nos condelemos las trataste, y q no se contuviesse en los limites de los Archiuos, que registro. Porque fi huviera leido los Autores que tratan del Estado Religioso, y de la Gerarquia Eclesiastica; y aun si huvien leido historias veridicas, y no insitiera en los Chronicones supuestos, como si fueran Autores recibidos por autenticos, huviera evitado muchos y erros, que parte quedan covencidos, y le covenceran en esta Obra. Y la mayor parte en otra especial, que elcrivo solo para esse assumpto, quees la Biblioteca Historial.

Pero en quanto a arguir de la vida comun de los Clerigos Monachato; ni aunque fuesten Canonigos Reglares, tiene vna fallencia tan manifiesta, que Fr. Geronimo Roman toma por principio para probar, que San Agustin no instituyò los Canonigos Reglares, que reparò la vida comun que tenjan los Clerigos Apostolicos, que totalmente son distintos de ellos. Y assi gasta todo el cap. 11. de la 1. part. del defensorio, en probar, los Clerigos Apostolicos, y primitis

yosy pero dich Carr chas da co les;p

N nach del P Sin E los D nesa yato delC prio, melit propi cong Ieruia cion 6 citaes çõen das la porto den II Regla diffint ciliod 1536 los Ca mos a reipor jus co nonig Regla labida to,yo a los A primit de los lcemo. Temp. Actos uan, re grande raçon. ciones uanel tal Co Oquan bitar lo ргонос melmo

OS\*

y bende

vos del

vos viuian la vida comun Apostolica; pero sin votos tolemnes, como hemos dicho, por autoridad de Dionysio Carthusiano. Y trae alli otras muchas autoridades, que prueban la vida comun de los Clerigos Cathedrales; pero ninguna que pruebe el Mo-

nacharo. Mucho menos convence el Monachato Carmelitano el argumento del Padre Argaiz, de que enfeñaron San Elpidio, y San Neitor el cantar los Divinos Pfalmos, y el ir a Maytines a media noche, porque efto como yatoque en fu lugar, no es diffintiuo del Clericato, y Monachato, ni proprio, y privatiuo del Monachato Car melitano, ni otros Monges, que era proprio de todos los Fieles, que se congregaron con los Apoitoles en Ierufalem, de quien tomo la perfeccion el Monachato Carmelitano. Y esta es vna generalidad, que comencoen los Apoltoles, y dimano a todas las Comunidades Eclefialticas, por lo qual en lata fignificacion pueden llamarle Monallicas, y tambien Reglares ; pero no en la propriedad distintina, y especifica. Y assi el Concilio de Colonia; celebrado ano de 1536. tra ando de la reformacion de los Canonigos, dixo: Porque digamos algo de los Canonigos, y la vida responda altitulo, queremos que sea fus cofas conforme al nombre. Canonigos, tanto quiere dezir como Reglares, y no es cosa escura, ni no labida, auer lido lu primer fundamēto, y origen Monastico; pues imitan a los Apoltoles, y a los Ministros de primitiualglefiasel coraçon, y anima, de los quales era toda vua; y como leemos, cada dia se juntauan en el Templo, como lo dize el libro de los Actos de los Apostoles, y comulgauan, recibiendo aquel Pan Santo con grande alegria, y simplicidad de coraçon. Perieverauan tambien en oraciones, y bendiciendo a Dios animauan el Pueblo a hazer lo mesmo. De tal Congregacion, dixo el Plalmitta: O quan bueno, y quan iucundo es habitar los Hermanos en vno! el qual prouocando, y compeliendo a elle melmo Convento, dixo: Venidaora, y bendecid al Señor todos los fiervos del Señor, los que en la morada

luya estais en los portales de su caja. Defuerte, que legun estos Varones inlignes, que alsistieron al Concilio de Colonia, y se deduce claro del tuxto de los actos Apostolicos, toda la perfeccion Monaltica, y Clerical, como ya arriba dixe, te derivo de los Apoltoles, y los que se vnieron a closen Ierufalem. De aqui los Carmelitas tomaron la perfeccion, para Subirse otravez al Carmelo, como dizelaleyenda del Breviario. Y de aqui los queleño santiago en España lo aprendieron. Con que aunque San Elpidio y San Neftor mer in Carmelitas, y huvieran fundado Iglesias, no enseñaron Reglas del Carmelo, sino del Clero Apostolico, como ellos las huvieran aprendido si fueran Carputo en el desan, bunda, sonstiloni

Y para mas certeza deste punto, advierto vna fingular noticia que tracel Comentario de las Actas de los Santos Martyres Abundio Prefbytero, y ius Companeros, impresso en Roma; año 1584. Dize pues: Que en el Templo delos Santos Mar tyres san Cofine, y San Damian, en tiempo de Gregorio Trece, al ano onze de su Pontificado ; se hallaron entre otras Reliquiis las deftos Suntos Maityres; y que atlado del Evagelio chaua vna tabla de marmol co la fenal de la Cruz, y con este Epirafio: His requieseir Sanctus Abundius P. B.R. & Monachus, & Martyr. Y al lado de la Epistola otra tabla de la milma forma, que dezia: Hic requie/> oit Santtus Abundantius Dipronus , & Mortyr Cuyas Reliquias 3 y epitahos leaprobaron por Gregorio XIII. y por lu Breve le trasladaron a la Ca+ la Proteffa de la Compania de lefus, a 10, de Setiembre de 1583, como mas latamente de rehere en dicha Monadicos, como Clerigos apitofiid

Claramente se colige de chos epitafios, que en la primitiva Iglesia no estana anexo el Monachato al Clericato; pues con toda distincion ponen, que Abundio era Presbytero, y Monge: Y Abundancio, solamente dizenera Diacono, y sue Martyr. Y si todos los Presbyteros sue ran Monges, no era menester poner aquella palabra; pues en el Presbytera tado estana incluido. Y si se pusiera

:35

120 Historia Secular, y Eclesiastica

para mayor claridad, tambien se pusiera en el epitasio de San Abundancio Diacono; pues en quanto a la perseccion de vida, no tenian mas obligaciones los Presbyteros que los Diaconos.

Padecieron estos Santos Martyres en tiempo de los Emperadores
Diocleciano, y Maximiano, dos dias
despues de la publicacion del edicto
de su persecucion: con que tenemos
vn testimonio muy antiguo del estado del Monachato, y de la distinción
del, y del Clericato; en que parece, q
San Abundio auia sido Monge antes
de ser Presbytero, y despues observo
todo el rigor del Monachato. Y porque esto era cosa especial, se le nota
como tal en su epitasio; lo qual no se
puso en el de San Abundancio, por-

que folo era Clerigo.

Esto que se ha dicho en este punto, es conforme a las fentencias probables, que halta aora han corrido entre los Doctores, que ponen Mongesdesde el principio de la Iglefia, diffintos del Clero; Clerigos Regulares con votos effenciales de la Religion, distintos del Monachato; Canonigos con votos effenciales de Religion en las Iglesias Cathedrales; y otros que no admiten, que todos los Clerigos tuviellen los votos effenciales de la Religion, especialmete el de la pobreça en las Iglesias Cathedrales, aunen la Primitiva Iglefia. Y porque no quedaffe ningun efugio de que se pueda valer el Padre Argaiz, para responder a los fun. damentos, con que pruebo, que no huuo en las Iglesias Cathedrales Monachato Carmelitano, he admitido todo lo que podia hazer mas en fu fauor; y le arguyo en todas fentencias, y con todos los Autores, aísi Monasticos, como Clerigos Regulares. Y ni en el lentir de vnos, ni de otros tiene lugar el Monachato Carmelitano en las Iglesias de España en du primera fundacion, un consciento

Pero porque deseara el Lector saber, qual es nuestro sentir en esta materia, y lo cierto de la institución del Estado Glerical en la Primitiva Iglesias, para satisfacer a su deseo, y cumplir con el instituto, y principal assumpto, que prometi en el ticulo

desta Obra, serà preciso alargarme en los §§. siguientes.

- nor sorio ille and XVI.

Confirmase todo lo dicho con autoridad de Antonio Posevino en su Bibliotheca; lib.5.cap.59. à donde pone la antigue dad, el sin, y los oficios distintos de los Ordenes Religiosos, Monasticos, y Presbyteral, y quando se vnieron; y otras noticias concernientes à este punto, admitiendo votos essenciales en el Clero; à que se anaden otros lugares, y ponderaciones se lectas.

Vinque estas Familias, de que hemos hablado, tengan en fi gran parentesco, porqueprofessan solemnes votos, en los quales consiste la naturaleza de la Religion; pero ion diferentes los fines de la vida Monastica, de los fines del Prefbyterio, y antiguamente cafitucion diversos los oficios de entrambos eltados. Era proprio de los Monges la continua oracion, la Pialmodia, la Vigilias, los ayunos, y otras exercitaciones, la contemplacion de las co fas Divinas; y el milmo modo de viuir, segun la ethymologia de II nombre, era distinto en la comida, m el vestido, y en lugar, de la comunicacion, y trato con los demas hombres:Y Dionysio Areopagit.c.6.2016 do constituido a los Monges, superiores a la plebe, y inferiores alCle ro; pero que se apropinquauan alu funciones Eclesiasticas, por la pur za de su vida ; y aviendo señalado se estado, y vida, testifica: Quels Apostoles les llamaron Therapel

placion ie entr Monges induidi qprofesi mo Dio Consagi retiro, j en la vik

de Dios Ay decretos y Ivon. ho Nize Que la v nombre En el Cc la vida d Oracion San Gerc rio, a Pa tico, y a proprior Oracion ellabor . cion de l nitente, intitucio iegun la 1 milmo Chrisoft Monaite Galas de y el filici nos, du alli ningt gunos cu puerto 1 quiernd elegantif colas del de los eff todolog un en el la Iglefia los Mong Perc Presbiter los, lon p Christo, lud de le tores de contadif Ydoctrin

al Pueblo

placion de Dios, aquien totalmente le entregauan, y que se llamaron Monges, por aquella vida fingular, y induidua, y separada de otras cosas, aprofessauan. Demas desto, en el mismo Dionysio, todo aquel rito de la Consagracion Monastica designa este retiro, y separacion, y trasformacion en la vida vnifica, y contemplacion de Dios.

1,

15

15

fi

les

n;

00 -1:

12

135

j.

co

Vi-

,cn

ni-

m-

VK

10-

115

Į¢.

11

15

41.

Ay fobre efte punto muchos decretos de los Padres, en Graciano, y Ivon. En el Canon 61. del Concilio Nizeno, en los Arabicos se lec: Que la vida de los Monges, fegun fu nombre, lea leparada de los demas. En el Concilio Calcedonense, cap. 4. la vida de los Monges le difine, por la Oracion, ayuno, quietud, y claufura. San Geronimo, escriuiendo à Ripario, a Paulino, a Heliodoro, y a Ruftico, y a Desidearo, enseña, que es proprio de los Monges, la foledad, la Oracion fin intermission, las vigilias, ellabor de las manos, la contemplacion de las cosas dittinas, y la vida penitente, separada de los demas por intitucion Apottolica, y fingular, iegun la razon de fu nombre. Del mimo modo descriue San Iuan Chrisostomo los institutos de los Monasterios. (hom. 14., Son, dize, gasas de llanto, a donde la ceniça, y elfilicio; a donde la soledad, ayunos, dureza de los lechos terrenos; alli ningunas perturbaciones , ningunos cuidados, porque nauegan en puerto tranquilo ; alli protunda quietud , y filencio. Y proligue elegantilsimaniente otras muchas colas del Ganto de los Píalmos, y de los estudios de las Escrituras. De todo lo qual haze mencion S. Agulunen el libro de las coltumbres de la Iglefia Catolica, y de la obra de rar encendidos con la osognoM sol

Perolos oficios proprios de los Presbiteros, y Sacerdotes Religiofos, fon por la misma institución de Christo, el assistira cuidar de la salud de los hombres, como coadjutores de Dios, el edificar a otros con la disciplina de las costumbres, y doctrina de la Fè; el aprouechar al Pueblo con la predicación, con la

administracion de los Sacramentos, con la vida exemplar, y con la oracia na ciana con la ciana c

Y) finalmente, como enfeña San Dionifio (enel capitulo feis de la Gerarquia Eclesiastica ) que purguen, illaminen, y perficionen a los demas : Las quales acciones fon proprias de la Gerarquia Eclesiastica, que Christoinstituyò en la tierra, legun el exemplar de la Gerarquia del Cielo: Esto es, para qué viasien entre los hombres de la legacia de Christo, y promoviellen aquella obra, que es propria de Chafto, y de los Apostoles, y lo que folo fue demandado a toda la Gerarquia Eclesialtica: La qual sabemos, que fue inttituida por Christo Señor nuestro, para retener la doctrina que el enseño, y para exercitar, y ayudar a los hombres a confeguir la falud eterna.

Todo lo qual se colige más claramente de los libros Evangelicos, y Apostolicos, y de la canonica inftitución de los Padres, que vnanimes dizen, que todo el Orden vniverso de los sacerdotes, se consagro a solo esta obra, para que estuviesse libre, y expedito de todos los demas cuidados porque no pudiessen impedirse, ni retardarte de este ministerio que tiene el principal lugar en la Iglesia de Dios. Y verdaderamente , San Gregorio Nacianceno ( en la apologia primera) gravissima, y elegantemente describe, que es lo que anade el Presbiterio al Monachato, que virtudes iguales se requieran en aquel, que ha de tratar de la falud eterna de las almas.

Pero muchos Padres, San Iuan Chrisostomo, y San Gregorio Naciançeno, agregaron entre si los estados, y oficios de estavida Sacerdotal, y del estado Monastico. Pero osgan los Varones pios el testimonio de San Ambrosio (libro tercero, capitulo siete) porque escriviendo a los Vercellenses, aviendo referido, que San Eusebio, que paíso de Monge a ser Obispo, retuvo los exercicios de entrambas vidas, de sucrete, que puesto en la Ciudad guardava los institutos Monasticos, y regia la Iglesia

L

con

con la sobriedad de el ayuno, añade entrambas vidas. Quien dadara, que estas son mas auentajadas en la deuocion masatenta de los Chriftianos? elusione lens y onfocidina?

Los oficios de los Clerigos, y los institutos de los Monges : eitos para la moralidad, y compolicion de la disciplina; aquellos acostum. brados a la abitinencia, y paciencia: estos como en vn teatro; aquellos en secreto: mirase esta, aquella se esconde. Y assi vno, que era buen Atleta (S.Pablo 2. Corint. 4.) dize: Somos hechos espectaculo: Esta vida esen el stadio, aquella en la espelunca: esta contra la confusion del siglo, aquella contra la apetencia de la carne : esta que sujeta, aquella que huye los deleites de el cuerpo: esta mas agradable, aquella mas segura : esta que rige à si misma, aquella que se refrena a si misma; pero vna, y otra se niega assi para hazersede Christo. Y poco despues: esta pelca, aquella se remueue : esta vence los engaños, aquella los huye : esta triunta del mundo, aquella se destierra de èl: para esta se crucifica el mundo, y ella al mundo: para aquella es ignorado, para esta ay muchas tentaciones, y alsi es mayor la victoria; en aquella es menos frequente la caida, y mas facilissima la custoionsiasM enestablines, at

Y assi tambien entre las alabanças de San Athanafio enfeña San Gregorio Nazianzeno ( en la oración de las alabanças de San Athanalio ) que no debia ponerse en vitimo lugar el auer vnido la accion tranquila, y la actuosa tranquilidad, y auer persuadido con su exemplo, que la profession de la Vida Monattica podia imitarie, y explicarie mas con la grauedad de las collumbres, que con el retiro del cuerpo and ordina San Ambrono

Y demàs de csto, el mismo Theologo escriue ( en la oracion funebre de San Basilio ; que fue San Bafilio, el primero que pensò passar la vida solitaria con culto Monastico. Como la vida solitaria

nuce Alona dues, y regul la lejour

(dize) y la civil, de ordinario di conviniessen entre si, y no tuyid ienentrambas puras , y fin mezela, se totalmente las comodidades, incomodidades, fino que aquel fuelle mas tranquita, y quiera,, que vne mas a Dios : al contrato esta fueste mas ocupada, y ma fructuosa : pero menos libre de la tumultos; las reconciliò entre preclaramente, y las mezclò, edicando Gymnacios, y Monaflerio de la piedad; pero no apartados po larga distancia de los que viuenjus tos, ni diffinguiendolos con mun paraque la contemplacion no cate cielle de comunicación, y la acque no carecieste de tranquilidad, contemplacion, fino que concurrieften estas dos vidas a un gloria de Dios, participando o tre fi fus comodidades, al moi que la tierra, y el mar se comuni can.

Este estudio de Basilio, v ch principio, veamos que progrello hizo en la institucion de las de legio nes posteriores, y que llegaron al fin en su instituto; porque deu modo fe han mezclado en una co munion de vida las virtudes, yvilidades de la Monastica disciplina, deel sacerdocio, que puestas la virtudes solidas, y verdaderas @ aquella, y las viilidades del Sam docio en sus ministerios, y exerci tacion. equotot diffirm and earling

Fuera de la fombra, y foleda fe hazen mas ilustres, y muy fro tuosas; porque los ministerios de Sacerdocio, ayudados con las vir tudes religiosas, no impiden ! tranquilidad, y pureza de el an mo, antes la perficionan, y leexer citan con mas fervor, y con mi copioso fruto de las almas, por el tar encendidos con la oracion, contemplacion de las colas Divi mas, y Sacordones Kein, sen

De que se sigue, que este tem pre vnida la vtilidad de los ortos con la vtilidad propria; porquell Authores, y Capitanes de los Ot denes Religiolos, siempre aspir ron a los aumentes de las virtues Peblo con la predicacion , con la

as Charleman Little

yala renot tua m guo e Hasta 101

monic chato por de el prin figlos: nachai ranoic rio Na 19. de fio, ye aunen toalC tos Gr da Ere auer el anian i conuci Anton litaria laversi da Mo laedici feiscier folitari gaudet dize: A tacion San Gr la civil prete to tica. M los que Eremit pania. Oracio fio. \* I Atanal que le 1 probar nachate blando no, y di tatuyò rre;po dos, y 1 to,en tandofe mas qu que and

vnos ha

da de la

y a la mayor gloria de Dios, y a la renouacion del espiritu, con perpetua mortificacion del hombre, antiguo en todo ministerio, y accion. Hasta aqui Antonio Posevino.

o di

tuviel.

CZClay.

ics, à

1quella

cta, y

ntrario

y m

de le

ntre 1

, coi

Affection .

tos pa

en jug-

mura

) Care.

accio

iad , 1

COD.

2 V

100 c

mon

omun'

y ch

grella

e legio-

on all

de ta

vna co

, Y VU

lina, f

Itas la

Sacci

exerd

foleda

y fruc-

ios de

as vir

iden 1

el an

le exer

on ma

por el-

on,

è Genr

otro

que la

los Or

aspiro

rtudes

GOA!

No puede ser mas claro testimonio de la distincion de el Monachato al Clero, ni mas autorizado, por donde consta claramente, que en el principio de la Iglesia. Y por tres figlos adelante, nunca se vniò el Monachato al Clero. Y aun si se ponderanoien los lugares de San Gregorio Nacianceno, assi en la oracion 19. de lasalabanças de San Atanafio, y en las 20 de las de San Bafilio, aun entonces no se vnio el Monachato al Clero, que lo que hizieron eftos Grandes Prelados, fue vnir la vida Eremitica, y Cenobitica, que por auer estado siempre separadas, aun no anian reconocido, lo que tenia de conueniencia cada vno: Por lo qual Antonio Polevino, que leyò cum lolitaria vita, & ciuilis, como estaua en la version antigua, lo aplicò a la vida Monaítica, y Sacerdotal ; pero en la edicion de Billio del año de mil y seiscientos y doze, se lee cum igitur solitaria vita, & ea, quæ societate gaudet,&c. Y en la nota noventa, dize: Antes de aver visto la interpretacion Griega, juzgava que hablava San Gregorio, de la vida folitaria, y la civil, que esmedia; pero el interprete todo lo aplica a la vida Monaltica. Migadas Cenubiacos, interpreta los que viuen en sociedad, y por Eremitas los que huian de toda com pania. Como se explica mas en la Oracion de las alabanças deS. Atana fio. \* Pero veamos el lugar de San Atanasio, que es el otrotexto de que se vale Antonio Posevino, para probar, que este s into vniò el Monachato, y el Sacerdocio. Và hablando de su destierro el Naciançeno, y dize: de aqui troco el fitio, y eltatuyò plecarissimamente del destierro; porque se và a aquellos sagrados, y Divinos Monasterios de Egip to, en los quales los hombres, apartandose del mundo, viven para Dios, mas que todos los demas hombres, que andan en el cuerpo. De eltos, vnos hazen vida folitaria, y apartadade la sociedad de los hombres, go

zando solamente de si mismos, y de el coloquio de Dios, y teniendo lolamente por mundo esta parte de tie rra, que tienen conocida, en la foledad. Los otros, exercitando la Ley dela Charidad, por Comunion, y fociedad, fon ann tiempo Solitarios, y Cenobitas, y muertos, y extinguidos, para los demas hombres, y negocios, que se ofrecen; tratan, y son tratados, y nos hazenimpoltura ( òcircunvencion) por las repentinas, y continuas mutaciones; pero para si mismos estan en lugar de mundo, y por la comparación mutua entre si, aguzan, y cstimulan la virtud. Aqui claramente se ve, que vnos, y otros fon Monges, Solitarios, y Cenobitas. Profigue San Gregorio: Tratando con estos aquel gran Varon, como deposito, y conciliador de todas las demas cosas, figuiendo el exemplo del que por medio de fu sangre pacifico todas las cosas, que entre hestavan diuididas, assi redujo en gracia, y amitad la vida folitar ia con la Cenobitica. Oltentando, que elObiipado no carecia deFilofofia, y g la Filosofia tenia necessidad de Pre ladoSagrado. Porq de tal suerte cono ciò, yvniòestas doscolas, la acció, yla actuosa tranquilidad, qpersuadioa to dos, que la profession de la vida Monattica, le exprimia, y se señalava mas con la grauedad, y constancia de las virtudes, que con el retiro de el cuerpo; en el qual dictamen David, juntamente le aventajava en la facultad de governar; y principalmente ekava iolo: fi es que a alguno le pareciere, que las palabras del Plal. 140. fingulariter fum ego donec transeam, tienen gran peso, para coprobacion, y confirmacion deste sen tit.Hasta aqui san Gregorio: Deque fe infiere, que no vniò el Sacerdocio de los Seculares, con los Monges, ino vnos Monges con otros.

Pero luego dize vnas palabras, en que dà a entender, que entre estos Ce nobitas avia algunos Sacerdotes. Ita fiebat, vt qui alios virtute ante ibat, idem ab ilitas conflio, & mente longiori intervallo ab essent : Atque ad Sacerdotij munus numeris omnibus absolvendum pauca con-

\_2

ferences, mu to plura ad Monasticæ vitæ rationem partibus omnibusetplendam reciperent. Parece que eltos Monges, que eran Sacerdotes, toralmente se eximian, ò en lo mas del exercicio Monattico, y San Atanatio hizo que cumpliesen con lu ministerio Sacerdotal; pero que juntamente cumpliellen con la obligacion de el Monacharo. Pero esto no fe entiende del Sacerdocio, que afsitia en las Iglefias Seculares; pues hablando de todos los que vnio, aun de les Zenobitas, como vimos, dize, que no tratan con el mundo, fino que ellos en sus Zenobios, eran para si mundo, porque no tenian conversacion con el mundo, sino solo configo milmos.\* Se ha de aplicar aquel ilius, no al confejo de S.Gregorio, si al consejo de la vida que renian eitos que adelantauan a los otros en la virtud; porque adelante dize lo mucho que le obedecian: Tantum ei tribuebant, vt quidquid ipli placuisset, pro lege haberent, ac rurius vetitum fibi, atque interdictum, quidquid ille sua sententia improbasset, existimarent, illiusque decreta pro Mosaicis tabulis ducerent, ac majori, quam quæ Sanctis viris deberi videatur ipfius veneratione affeerentur.\*

Desuerte, que de los Textos de San Gregorio no se infiere la vnion dei Estado del Sacerdocio, y el Monachato. Lo masque se deduce de eitas vitimas palabras, que no pondero Antonio Polevino, es, que ya auiaentre los Monges algunos Sacerdotes que les administrauan les Sacramentos, segun lo que dixe de la Collectanea de Barbofa, que atras pule, lobre el cap. à Subdiacono 5. 93.dict. Pero esto no haze para el intento. Todo lo demás queda bien probado, y biendiscurrido: Y aunque admitamos, que San Atanasio, y San Basilio huviessen vnido el Monach to, y el Sacerdocio, para nueltro intento se haze eficaz argumento, de que antes estauan divi-

Y para mayor evidencia, veafe la oración de San Gregorio Nazianzeno, donde refiere los exerci-

cios de los Monges que auia o aquel territorio, quando les dals gracias, por auerle buelto a vnirde, pues del retiro, que por las caula que en la vida de San Gregorios dizen, le auian retirado: Omniaen quæ in alijs Cernebam (vtique in Monachis ) fomites quidem eran disidisi ue frateini monimenta: V. giliæ nempe, iciunia, præces, la chrima, callofa genua, pectorisco. verb rationes, suspirium ex imo manans, per noxtatio, mentical Deum peregrinatio, tenuis inti orandum fletus, audientium animo ad compunctionem incitans, pfales res, Deigloriam celebrantes, lega Domini diu, noctaque meditante exaltationem Dei ingutture feren tes, apta, atque hac etiam vita Do gratæ pulchra indicia, & argumen ta, tacitoque ; ræcones : fordida n. mirum, & íqualida coma, pedes no. di, & Apostolicos imitantes, nil mortuum ferentes; apta, & mode rata tonfura; amictus factum correens, Zona, ob ornatus neglectum culta, & ornata, pallium nonni restringens, itavt restringere mini mè videatur, gressus constans, o. culus minime vagus, fubrifus blap dus, vel potius Jubrisionis impetu quidam, rifus petulantiam castigan dermo oratione incitatus, filenium termone præstantius, laudatio lak condita, non ad blanditias companta, led ad meliora dirigens, obium tio laudatione optabilior, modu triftitiæ, & animorum relaxations, atque itriulque permixtio, & connexio; molliries fortitudine, autenta pudore temperata, fic vi neutra altera ædatur, sed vtraque alterni opera laudem confequatur; modis tum in commune prodeundi, fun te cedendi, illud ad alios inititud dos, hoc vt ipsi Spiritus myttens imbuantur, atque ita vtrumque, " & in communi solitudinem icrven, ozin solitudine fraternam benero lentiam, & charitatem, & quali adhuc maiora, & sublimioralist opes in paupertate, possessioin pe regrinatione, gloria in contempto potentia in infirmitate, fecundità in coelibatu, fi quidem præstantions de lociedad de los frombressgo

mbus ablolyendum pauca com-

tum De

factus

exittur

ducun

re pro

Coelel

in mu

mundu

ne, ac.

tione 1

terReg

ter ino

quam,

iplendi

bant, &

bant,&

fecta de

gio de l

juzgo,

glos er.

cia. P

exercic

Nazian

conque

uan; pu

dado de

ciconfi

ges, cu

le exere

San Gre

no teni

exercic

chal; n

colas,

diverfa:

España

cia; po

pues fu

Monge

quez,qu

dre Fr. I

era Hie

cuva-r

aviende

con fur

co por

tar arad

aquella

tible el

nasticha

la Epift.

tamen 1

prestont

es condi

conjecta

sie, non

Pe

factus illi funt qui secundum Deum sia dedicatus. Sabete, que ha quedaexittunt, quam qui à carne ortum ducunt: qui delicijs minime studere pro dencijs habent, qui Regni Cœlettis caufa humiles funt, qui in mundo nihil habent, & suprà mundum existunt, qui etiam in carne, &c. Carnem viuunt, qui proportione Dominum habent, qui propterRegnum inopia laborant, & propter inopiam regnant; hi me opes inquam, ac delicie mee, & præsentes iplendidum, atque illuttrem reddebant, & abientes merore contrahebant,&c. No puede auer mas perfecta descripcion, ni mas ilustre elogio de los Monges Nazianzenos; y juzgo, que todos los de aquellos figlos eran los milmos en toda la Grecia. Pero no se hallarà palabra del exercicio Clerical. Y no omitiera Nazianzeno la alabança, y el modo conque le cumplian, y le coadjubanan; pues fiendo este el especial cuidado del Obispo, no era para olvidar el consuelo que tuviera, si los Monges, cuyas perfecciones ha referido le exercitaran. Luego el filencio de San Gregorio Nazianzeno arguye, q no tenian los Monges el Clerical exercicio, ni los Clerigos el Monachal; ni era facil el componerse dos cofas, que tenian ocupaciones tan

dalis

Irdel.

aulas

Tio!

enim

ue in

erant.

5, 12.

1s co.

X imo

1115 26

nimo

ialen.

legem

ante

teren.

æ Du

umen.

da ni.

CS DE-

, nihi

mode.

1 coc-

:aum

nnini

min.

,00

blan-

npetu

stigate

Dilla.

io fak

apara-

mrgi-

BTOOKS

cionis,

onne-

terns

tra a

lterns

modis

, tun

ituen.

/ stems

10, 11

rven,

nevo-

uxh

a funt,

in po

mptu,

ndita

101010

1

pura, y cafta; no tolo lagoro, spiray Por lo menos, en las Iglesias de España hallamos clara esta diferencia; porque San Paulino, el que del pues fue Obispo de Nola, que era Monge, y contienden el Padre Marquez,que era Agustiniano; y el Padre Fr. Hermenegildo deS. Pablo, que era Hierominyano Bethlemetico, de cuya refolucion aora nabitraigo, aviendose ordenado de Presbytero, con su repugnancia, en Barcelona, saco por condicion, que no auia de eftar arado a exercer el ministerio en aquella Iglesia, porque era incompatible el exercicio con la vida Monasticha. Oygamos sus palabras en la Epitt. 6. A Seuero Sulpicio : Scito tamen voti communis codem Domino prestante la uam esse rationem. Nam es condicione in Barcinonensi Beelesia conjectari addictus sum, ot ipsi Beclesie, non alligarer in Sacerdotium tantum Domini, nen etlam in locum Eccle-

do la razon del voto comun. (Esto es del Monacharo, que ambos profeifamos) porque fui a Barcelona a confagrarme, con condicion, que no quedatte atado a aquella Iglefia. Dedicado estoy en el Sacerdocio del Senor; pero no para afsiltir a aquella Iglesia. Bien clara es la causal. Queda con el voto de Religioso, porque no està alligado a la Iglesia de Bar, cciona. Luego no eran compatibles efrar alligado a la Iglesia deBarcelona, y obtervar el ler Religiolo. Y esto es lo que dize Christiano Lupo,que trato en este exercicio; que en pailindo los Monges a ser Presbyteros, y del Orden Clerical, addictos a alguna Iglesia, dexananel Monachato, al modo que los que passan de Monges a Obispos, segun varios modos de dezir de los Doctores, que aora no haze al calo. Porque de qualquier modo que lo dexassen, se conoce, que no er an los Canonigos Monges de profession, y que no le auian vnido estos dos generos de vidas. Ni era competente el vnirla en la Primitiva Iglesia, quando era mucho mas necessario el exercicio del Presbyterio, y Diagonado. Y assi, segun vimos arriba, lo que procuravantos Apostoles, eradar Presbyteros, y Diaconos a los Obifpos, y encargarles fus ministerios. A est oliosto le dirige toda fu

Magno, Lan inoissurflaing laterra, y orras, querefic ( ? Prifilano Lupo; pero no rue alsi en la Primitiva Igleus, quando los Monges no percene-



# co la razon del voto comun. (Ello del Monach del VIX anila a production del Marceloni.)

the draitestus, Sabete , que ha c

Ponese el Estado del Clericato, distinto, essencial, y especisicamente, del Monachata en la Primitiua Iglesta, segun nuestro sentir, deducido de los Autores antiguos mas autorizados.

A Cabamos con la molesta impugnacion de las imagina
ciones del Padre Argaiz, y
en que he procedido, segun los pareceres diversos que han tenido hombres doctos. Aora pondremos nuestro sentir, que es conforme a otros
muchos Doctores, y lo que tengo por
cierto. Pero quando no sea mas que
probables, quedarán cogidos todos
los puertos, y excluido por todos los
medios de las Iglesias Primitivas de
España, el Monachato Carmelitano,
y otro qualquier Monachato.

Bien sè dizen que ha avido Iglehas Cathedrales, y Monachales, como henten algunos de las que initituyo, por orden de San Gregorio Magno, San Agustin en Inglaterra, y otras, que refiere Christiano Lupo; pero no fue assi en la Primitiva Iglelia, quando los Monges no pertenecian a la Gerarquia Eclesiastica, Actiua, y Clerical; pues no erande los q enfenauan, fino de los enfenados. Tenemos desto gran claridad en el Divino Ateopagita Dionysio, cuya autoridad es inconcula, como pruebo en las vindicias de sus Obras, y todos los Catholicos se valen de ellas, para probar la antiguedad del Monachato, contra los Nouatores Heterodoxos. Y aunque algunos han querido poner duda en el Autor destas Obras, siempre han quedado con su autoridad, y son mal recibidos los que las contradizen. Y contra los que las admiten, y dellas prueban el origen del Monachato, desde

el primer Siglo, como fon tedos los Monges, y casi todos los Catolicos hazen irrefragrable argumento.

Pero antes de traer sus palabres pondre las de Pedro Haloix, que que cribe los Monges del tiempo de 8 Dionysio en las notas de su vida Dionysio (dize) no hablo va palabra de los Eremitas, y Zeno. bitas, ni tampoco de la multitud de Monges, que no teniau conte. teracion con los Obilpos; antes enseña, que los Monges sue ron parte de el pueblo de la Cindad, y que estilauan ser enseña. dos, y confagrados por los Sacer. dotes. Enlena que fueron porfu piedad, y Santidad, imitadores de la vida de los Obilpos, como mas perfecta. Enfeña que le llamaron Monges, no porque habitauanio. los, fino porque exercitauan va vida fingular, y fin cuidado dela cosas terrenas, en el modo que puede fer, vacando a Dios. Enlena, que se llamaron Therapeutas, por el puro fervicio, y culto de Dios. Verdaderamente tales Monges, que evan parte delpue blo, y le numera uan entre el, viuian entre los Legos; o como particulares on fu s cafas, ò encomunidad, y Colegios, tenian vida pura, y casta; no solo sugetos a los, Obilpos, fino tambien a los Saccidores. Tenian of primer logar entre los Legos, y proximo al Orden Eclefia flico, como conta de la carta a Demphilo. Tales Monges, no se lee que los huvielle, n en tiempo de San Antonio, nidelpues, y assi fueron antes. Y de aqui lacò vn fortisimo argumento en fanor de los libros de San, Dionyfio, porque haze mencion, de Monges, que no los ay ene tercer figlo, ni despues, porqueelte instituto solo permaneciolen el, figlo primero, y fegundo. Pero de donde se tomò este instituto! Verdaderamente del Euangelio, y de las Epistolas de los Aposto. les, à donde se contiene, y alabala, perfeccion de la vida Christianha u de lo que dixo Christo al maneebo, que le preguntanade la vidi " eterna: Si quieres fer perfecto, ve " 3, p 2, k

2) el (1) (1) (2) (1)

23 6

30 to to

a) A

o) ca eh eh eh

ha s, ic ge

o, tri lo o co nc

o to va

o, cri 5, tit 1e;

o pu o las

or prodo

gle gle vie

o dei fish a'yi

la la

an me

, cic

vende lo que tienes, y dalo a los pobres, y tendràs teloro en el Cie ,, lo, y figueme. Y quado dixo Chrif to a los Discipulos: Ay cunuchos " que se caitraron assimilmos, por , el Reyno de los Ciclos, el que pudiere percibirlo lo reziba. O quan do San Pablo, exortando a la cai-, tidad, dize:quiero, que todos eften sin folicitud. El que tiene muger or esta folicito de las cosas del mundo,y de como agrade a la muger, y està dividido ; porq desde aquel o tiempo, oyendo la voz,que convocava a la perfeccion de la vida, y fonando en el oydo de todos la , Apostolica trompeta que convocava a la cattidad, afpiraron muchos aella, y a la pureza devida, , separandole del tumulto de los negocios Seculares. Y los que con " habito exterior, y profession se de , terminavan a ella, le liamavan Mõ ges, y Cultores, los demas Celibes ofolo.Y de no pocos Celibes de en 5, trambos fexos, hizieron memoria losescritores del legundo Siglo, , como note a la vida de San Initino Filosopho. De los primeros, el " to es de los Monges, no hizieron , mencion, porque no les importava a los Gentiles, contra quien eforivian, el conocer, ò faber tales , titos; baftavales feles manifestal+ ie,que los Christianos no eran imo puros, y incelluolos, que era lo q , lesimputavan: Pero el rito de cofagrarestos Monges, es en esta for 32 ma El Sacerdote le ponia en el Al tarjel que le avia de confagrar cl "tava en pie, despues del : hazia sus 3) preces el Sacerdote, y en acaban--do se bolvia al que se avia de con-?' fagrar;y le preguntava ; si renuno, ciava a las cofas, y cuidados delSiglo; porque era preciso tuvielle d' vida mas perfecta, que los demas ,, del Pueblo en respondiendo, que 11, hazian fobre èl la feñal de la y invocando la Santifsima Trinidad le conjurava, le defnudava de la vestidura antigua, y le vestia o-23 tra nueva, le saludava, y con èl o-, tros Varones Sagrados : Y finale mente, le dava la Sagrada comuanna. Este es el rito de la confagra-

,, cion del Monge, que le chile en

05 05

olicos

abras

e del

e 530

Vida.

VBa 1

10- 11

itud,

te-

ates,

uc-,

ju- ,

Ha-

er.

r fa n

de,

1195

10-

VH2

3 125

He-

ulto

ales

DRG-

1,4

orne

CO-

vida

105

cer-

en-

31.

ela,

)n- "

, Di

del-

ide,

ich-

San .

2100 ,,

nel "

cf- y

1.01

ero ,

100

lio,

1000

2 4 11

2013) 11

30-1

rida n

VC 11

VCII.

0.

la primitiva Iglesia, segun San Dio-

Desuerte, que como la Iglesia fue creciendo en lu hermofura al principio, no labemos, que viallen de mas ceremonia con los Monges ,que el hazer los votos folemnes, pues folo ay los lugares de los Actos Apostolicos, que referimos; pero despues, q le dilato el Euangelio, y no folo huvo Monges en Gerutalen, si no que se fue ron introduciendo en las partes, don de se publicava la Fe de Christo, y avia Fieles en todes estados; començaron los Aposteles, y sus lucessores a víar de cftas ceremonias de confagracion de los Monges; si antes se vía ron,no consta de testimonio autentico; pero no las negaremos al que las quifiere afirmar. Y pues lo es tanto el de San Dionifio, de quien Pedro Halloix compendiò lo que ha dicho; tracre los lugares, que conducen a mi aflumpto, en Castellano; y el que gustare verà los latinos en la version de Cordeayo, que es la mejor, y de que aora vio.

San Dionisio, pues, en la carta a Demophilo, pone los Sacerdotes, y Ministros, y luego los Monges, por inferiores, y reprehende el averse introducido yn Monge a reprehender al Sacerdote, dizendole: Oye mi, sentencia: Es maldad, que al Sacer-, dote le reprehendas tu, ni tus Mi-, nistros, los mas dignos, ni los Mon-, ges de tu Ordē. De modo, que por, ser inferiores a los Sacerdotes los Monges, les prohibe, que les corrigian, como lo anian hecho de Mophi-lo.

Notese aqui de passo, que y a auia Comunidades de Monges, que tonia Superior, que es lo que arriba apunto Pedro Halloix.

Pero en el libro de la Gerarquia Eclesiastica, cap. 5. pone la consagracion de los Ordenes Sagrados, y Gerarquicas funciones, que son , purisicar, que pertenece a los Diaconos; illuminar, que es de los Sacerdotes; y la de persicionar, que es de los Obis pos. Y las ceremonias, conque les cosagravan, en presencia de todos los Eclesiasticos, en que se reconoce, que reconoció San Dioniso los demas Ordenes, aunque no los explica con

dil-

128 Historia Secular, y Eclesiastica

distincion. En el cap.6, pone los que le expian, y purifican; los que se iluminan, quon totalmete separados de la Gerarquia Eclesiattica activa, ion en tres grados; y los primeros los Monges, y pertenecen a la Gerarquia Eclesiastica, ò a la Iglesia, passi-, vamente, por estas palabras. Dezimos, pues, que aquellos Ordenes, , que se expian, ò limpian, y purifican, fon aquellas Turbas, que ef-22 tan separadas de las Eclesiatticas 50 funciones, de que arriba hizimos mencion (en el cap. 5.) De estos, vnos estan leparados de las colas 35 lagradas, porque aun les estàn for mentando, y ferniando los Miniitros, con palabras de obstretrices, para el parto de la vida. Otros, porque aun se estanllamando con or exortaciones a la fantidad devida, deque cayeron. Otros, porque au estan amedrentados con los pavos 55 res contrarios, y es necessario se fortalezcan con poderosos eloquios. Otros, porque le estan traon duciendo, y passando de las obras perverlas, a las acciones lagradas. Otros, porque ya estan traducios; pero no han confeguido conf tancia en las divinas, y incomuta-27 bles sciencias. Estos son los Ordenes, que por cuidado de los Mi nistros (esto estos Diaconos) y la 35 eficacia de la purgacion, le expian, y purifican. A estos les levantan a este grado con sus sagradas virtuob des para que en estando perfectamente purgados, pallen a la contemplacion iluminante, y a parti-5) Cipar de los illustrissimos Sacrifi+ cios. El medio Orde es, de los que gozan de la vista de algunas cosas os fagradas, y participan de ellas, por el modo de su pureza. Y esto para rezibir la luz, està cometido al cui 33 dado de los Sacerdotes; porque es claro, legun juzgo, que el que està 5) expiado de toda macula nefaria, y o que alcanço vn assiento casto, y inmovil de la mente; es promovio do por obra de los Sacerdotes a la a lciencia, y virtud de contemplar; y que comunica de los divinisimos Sacramentos, que le fon permitidos; en cuya contemplacion, y participación, fellena de todo

gozo fagrado, y buela fegun fus fuerças, a divino amor, y conoci." miento dellos. Este llamo Orden ,, de la Plebe Santa, porque por toda expiacion, ha venido a estado " de hallarie digno de la vista Sacro fanta, y participacion de los excelentitsimos Sacramentos, quanto les es permitido. El sumo de to: ,, dos los que se persicionan , es el Orden figrado de los Monges, fu. puetto que està expiado, y purifica " do, con todo piaculo, con toda efi cacia, y con total fantidad de fus >> acciones. Y fe ha hecho spectador, y participe de todo milterio, que le es licito mirar ; y se ha en- 13 tregado al Orden perficiente de los Obispos, con cuyas divinas" illustraciones, y institutos Ponti- " ficios, eruditos en las confagracio nesde los ministerios que les toca " por la sciencia sagrada de ellos, le ,, levanta a la perfectifsima perfeccion, que les pertenece. Por esso " nuestros santos Maestros les dieron divinos nombres. V nos, les lla maron Therapeutas, y Cultores." Otros, les llamaron Monges. Y, fue lo vno, por la fincera emulacion de Dios. Lo otro, por suvida" individua, y fingular; porque ella, , con la Santa vnion a las cosas divinas, les lleva a vna disformevni-" dad, y perfeccion grata a Dios; por ,, lo quat la ley santa les concedio gracia perficiente, y les pone nom " bre, que les confagra, no Pontih -,, cio, que elle en folo los Ordenes lagrados le pone, sino alguno con" secratorio, y este por los Santos,, Sacerdotes, que estan en el segundo grado de la iniciacion Gerar-" chica, Hafta aqui S Dionifio. 3 Consta por este testimonio veri-

M

CIL

CIG

110

01

ale

del

COL

tiv

fial

que

cer

pos

pac

Cal

lad

lcs;

en

bla

MC

orr

vna

- ]

tad

los

que

mei

Clar

c0,

ye.

fagi

10 C

22 (

33 (

22 (

Consta por este testimonio veridico, y vnico, de los Monges del primer Siglo, la distinción del Clero, y de los Monges; porque el Clero pertenece al sigrado principado de la Gerarquia activa, a quien tocava purificar, illuminar, y perficionar. No habla de lo que dizen los Misticos, de los grados purificativos, y iluminar vos, y perfectivos, que estos en qualquiera individuo pueden hallarse, habla de los grados Eclesiasticos, y sis oscios. Y en el mismo sentido los

Mon-

# De la Ciudad de Palencia, L.I.

Monges le avian passivamente, y recibian de los Sacerdotes su institucion, ò llamemosla con San Dionifio, consagracion, no pontificia, ni de Orden Gerarchico activo, que viene a ser dedicacion al especial genero de fu vida perfecta, en la linea Laycal, y del Pueblo, que era en tres grados, como se ha visto, purgativo, ilumina tivo, y perfectivo; pasivo, respecto de los tres grados de la Gerarquia Ecle fiastica, activa, que era el Diaconado, que se ocupava en purgar ; de los Sacerdotes, en iluminar; y de los Obifpos enperficionar. Mas claro: La ocu pacionde los Diaconos era con los Catecumenos, ò Penitentes publicos; lade los Sacerdotes, conlos demas fieles; la de los Obispos, con los Monges: Luego en la primitiua Iglesia, y enel primer figlo, de que vamos hablando, los Monges pertenecian al chadoLaical, y no Eclefiaftico, y configuientemente no le introduxo este Monacato primitiuo en el Clero, ni orro alguno, pues todos estavan en vna milma clatie.

n

0 33

:0 0;

0 11

15 33

1. 99

a ,,

fi

0,

te

1- 15

as ())

1+ (1)

ā "

ie "

lo 23

C- 33

5. 33

Y ,,

2-

da ?

a, 15

14 4

11- 99

liò

)m "

fi - ,,

on "

:os ,,

I- "

1 39

veri-

Ipri-

0,4

per-

de la

a pu-

No

)s,de

mari

qual-

es ha

y fus

in los

1000

n-

la

10

el

Tambien se deve ponderar para estadistincion, que la consagracion de los Monges la hazian los Presbiteros, que no pueden administrar el Sacramento del Orden; luego no pertenecian los Monges al grado Eciefiastico, que por las Ordenes se constituye. Tambien por la forma de la confagracion, del Clero, y de los Monges ic conoce esta misma distincion. Dize San Dionisio: ElObitpo que su-

" be aeste grado, se pone delante , del Altar, dobladas las rodillas; tiene sobre la cabeça las escriruras, que Dios ha enseñado, y el

,, Obispo le pone la mano sobre la cabeça, y dize las Divinas invocaciones. El Sacerdote tiene dobla-

,, das las rodillas delante del Altar, y pone el Obispo la mano en la ca-" beça, y deste modo le consagra,

con fagradas invocaciones. El Dia cono telo dobla vna rodilla ante

" el Divino Altar, y el Obilpo pone la mano sobre la cabeça, y dize las Divinas invocaciones, que per

» tenecen a la confagracion de los Diaconos. A cada vno haze el Opiipo la señal de la Cruz, les pre

» dica, y faluda, en presencia de los

Eclefiaticos; y assi el Obispo, que confagra, como los Eclefiafticos, que atsilten, consaludan al constituido en alguno de los fagra dos Ordenes, Euo el divino Dionisio, de la confagracion del Clero.

Veamos la confagración, ò institucion de los Monges. El Sacerdore cità delante del Altar recitando fantamente la invocacion Monaffica: El que se consagra esta despues del Sacerdote, y no dobla ni entrambas rodillas, ni vna. No tiene lobre su cabeça las escrituras, que Dios ha enteñado, folo efta en pe delante del Sacerdote, que profigue lobre el la millica invocación: En acabandola, el Sacerdote le llega a èl, y lo primero le pregunta, il renuncia a todas las cotas dividuas, no tolo a las vi. das, lino a las imaginaciones (alude al divilus est de San Pablo) deipues le expone la vida perfectisima, contestando le, que deve exceder en la modo de vida, el modo medio de vivir ; y despues que el que le confagra profeila todas eitas colas, juntamente, el Sacerdote le tosura co la senal de la Cruz, invocando las Tres Perionas de la Santissima Trinidad, le quita los veitidos, y le pone otros, y le saluda juntamente con otros Varones lantos (parece lon otros Mõ ges)que estàn presentes, y le haze participante de los Divinos misterios (effo es le dà la comunion Eucharittica.) Hatta aqui San Dio

No nos quedemos folo en lo literal deftas confagraciones diverias, passemos a lo mistico, pues nos lo da el mismo San Dion.sio. Habibndo del Clero, dize: Es comuna los Obispos, y Sacerdotes, y Diaconos, quando se confagran, Ilegarie al Altar Divino, la genuflexion, y imposicion de la mano del Obifpo, la impression de la 🔏 la predicación, y la falutación, que la perficiona; pero es particu lar, y propria de los Obilpos, la im policion de la siagradas eferituras sobre la cabeça; la qual no tienen los demás Ordenes. Los Sacerdotes tienen la genuflexion de

Cn-

"

130 Historia Secular, y Eclesiastica

entrambas rodillas, que no tiene la contagracion de los Diaconos; por que los Diaconos, folo doblan yna rodilla. Y aisi, el llegarie al Altar Divino, y la genufication, 2) infinua, que todos los que han de recibir los Sagrados Ordenes deven ofrecer a Dios, que es Autor 3, de la confagracion, totalmente, tan propria integridad, y tan elpi-" ritual totalmente pura, purgada, y vniforme, que quanto fuere pol fible fea digna de fu Diuino Tem-22 plo, y Altar de aquel, que con mas fanta razon contagra las mentes deiformes; pero la impolicion de >> la mano del Obispo designa la pro tección Gerarchica, en la qual les favorece con paternal afecto, co-, moa hijos fantos, y les comunica el estado, y virtud del Orden sagrado, y aparta de cilos las potestades adverfarias: Y jutamente en fena, que los que assi estàn confagrados emprenden las funciones 5, sagradas del Orden, como quien eltà inmediato a Dios, a quien tie nen por guia de lus acciones en to das las cofas. Demas desto, la senal de la Cruz designa, que cessan 50 todos los descos temporales, y que su vida ha de ser imitacion de la Divina, lupuelto, que con perma-55 nencia miran a la vida theandrica, ò deiviril de l'esys, que la passò has tala Cruz, y muerte, contotal, y 30 Divina impecabilidad. Y alsi los fenala con la forma de su Cruz, 55 como a quien ha de vivir confor-,, me a el, y a la imagen de su impecabilidad.

Monacaro explica San Dionisio assi.

El que el Monge no dobla nin
guna rodilla, ni tiene en su cabeça
impuestas las divinas escrituras,
que Dios ha enseñado, sino que es
ta en pie al Sacerdote que dize
las preces; declara, que al Orden
Monastico no le pertenece atraer
a otros, sino vivir consigo mismo
en solitario, y sagrado estado, y se
guir los mandatos Sacerdotales,
y ser llevado, y guiado por eslos,
sin repugnancia, como quien deve
seguirles, para entraren la divina

35

sciecia de las cosas sagradas, que le tocan, y pertenecen. Demas de " esto, la renunciación, no folo de ,, las vidas, fino de los penf mientos; declara aquella perfectifsima " Filolofia de los Monges, que le co, pone de la sciencia de los mandatos vnitivos (esto es de la contem- 3 placion) porque es, como dize, no,, del medio Orden de los que han recibido el Bautilmo, fino de otro" mas excelfo, que todos los demas ,, Ordenes(habla del estado Laycal) por lo qual muchas cofas, que los " del Orden medio hazen fin reprehension, les estan totalmente pro. hibidas a estos Monges lingulares; » porque deven vnirie con el que es vno; y vnificarie con la fagrada" vnidad, y formar fu vida; quanto " putieren, a imitacion de la Sacerdotal, supuesto que convienenen" muchas cosas (de su vida) con este ,, Orden, con prelacion a todos los iniciados, y tienen con el mayor" afinidad; pero la fignacion de la 12 Cruz, como fe ha dicho, fignifica la privacion de todos los deseos " terrenos. La tonfura de los cabe-,, Mos, indica la vida fin adorno, niafectacion de figuras ficticias, ò ad " sciticias, calamistradas, para ocultar la deformidad de la mente;lino que lea por si milma, no conadornos humanos, levantada con lingu, lares, y vnificas virtudes, a vna coformidad totalmente divina. El" quitarfe la vestidura antigua, y to mar otra, fignifica el transito de la vida fanta media, à otra mas per- " fecta. Como en aquella divina re-,, generacion. (efto es en el Bautifmo, dode le mudala veltidura) La " mudança de la veitidura fignifica ,, la tranimigración, y mudaça de la vida purificada al estado de con- " templar, y entender; pero el que el Sacerdote, y todos los varones " iantos, que le assisten, consaludan; al configrado, fignifica la fanta fo ciedad de los varones deiformes, " que se congratulan amigable, y ,, mutuamente con alegria diuma. Finalmente el Sacerdote convida" a aquella precipua comunion de ,, Dios (es la Eucharitica) indicando fantamente por esto, que aquel"

22

"

"

22

00

33

"

33

27

22 1

1

22 (

22 1

23

22 1

,, (

22 (

55 C

lagi

mer

lo F

ra,

clar

Mo

las 1

mod

Lay

fece

dife

blo,

ton

Cle

to, y

la d

perc

loor

fro,

1056

cal,

men

nesc

del (

peri

mos

dad

### Dela Ciudad de Palencia.L.I.

que se ha iniciado ( esto es consagrado)fillegarea aquel Monasti-" coinstituto singular, no solo liegara a la comunion de los Santisimos Sacramentos, y ferà spectador de las cosas Sagradas, al modo que el Orden medio, sino que o ferà promovido, quando le aya de el conocimiento de los divinos Sacramentos, que percibe, a la par n ticipacion de la divina comunion, de otro modo, que el Pueblo santo. (Vease a Pachimenes sobre es-,, te lugar) por esta razon el Obispo alfin de la fantissima confagra-" cion, dà a los que reciben el lagra ,, do Orden, la comunion de la divinisima Eucharistia; no solo, por-" que la percepcion de los divinos , mitterios, es, vna fuma de la percepeion Gerarquica, sino tambien » porque todos los sagrados Orde-" nes sean participes, segun su capa ", cidad, de aquel divinissimo Don, que se comunica, para la perfec-" cion,y promocion de lu deifican cion. Esto San Dionisio de la confagracion de los Monges, mistica-

ue

de "

de is

11-

ma 15

co ,

11-

m- 32

no ,

tro 32

al)

05 17

o. "

CS; 23

es "

ito on

en "

Atc 13

or "

la es

)e- ,,

ad "

11- 2

r- 00

5u ,,

El"

la

r- 27

c- ,,

2 22

ta "

3- 27

111 22

y 22

13 27

cl ??

10 27

a.

)

10 es "

ca :0s 33

mente interpretada. Hagasse paralelo de todo, assi en lo Real, como en lo mistico, y le vera, que no se puede dezir con mas claras palabras la diffuncion de los Monges, y elClero. Las ceremonias, las figuificaciones; fon dittintas. El modo de la comunion, pues, lolo es Laycal. Y quando llegaren a la perfeccion, en el Monacato se les darà diferente la comunion, que al Pueblo, fino es que quiera dezir, que entoncesse les admitirà al grado de el Clericato. Y esso parece lo mas cier to,y haze mas en nuestro favor, para la distincion, que vamos probando; pero develchazer gran ponderacion lobre estos lugares del divino Dioni-110, que no solo pone la distincion de los dos Estados, Glerical, y Monacal, lino que nos da fuficiente fundamento, para explicar las obligacionesdel Clero, que despues diremos; por donde contra, no folo la distinció del Clero, y el Monacato, sino la superioridad del Clero, y inferioridad del Monacato a el, auuque le pongamos al Monacato con toda folemni daden su profession, y con todas las

ceremonias, que como adverti, no ha llamos a los principios, hafia que fue

tomando forma la Iglefia.

Y como dixo Pedro Halleix,parece no auia en aquel tiempo Eremitas,y Ccnobitas, ni Monges, que no tenian confecración, ò vnion con los Obispos; pero admitamos, que huviesle ya en aquellos Siglos Eremitas, y Cenobitas, conforme se rehere en el Rezo de nueltra Senora del Carmen, que arriba pusimos; eltos mucho mas se distinguian de el Clero, pues no le sabe mas que de su retiro, legun los testimonios, que traen lus Autores. Y aunque ponen algunos de itos Monges, que fueron a publicar la Fe, segun Palionodoro alli citado, no fueron por razon de fu oficio, y institucion, sino eligidos parael ministerio; pues su institucion. era la contemplacion, y secundariamente admiten la afsittencia de los proximos, como alli referimos. Y por el milmo calo, que habitavan citos Monges en sus dissertos, tenian mas distincion del Clero, que habitava en las Iglefias, para acudir a la inflitucion de la Gerarquia activa. Y fino tenian la confagracion, que dize San Dionilio, eran inferiores, no lolo al Clero, fino a los Monges, que con los Obispos estavan vnidos, y consecrados. Y si la teni in, aunque se bolviesfen a fus retiros, y differros, tambien eran distintos, y inferiores al Clero, como consta de la misma consagracion, en lo real, y en lo milico de

Pero bolviendo a los Monges mas superiores, y vnidos con los Ooic pos, aunen los lugires de los Templos leditingaian del Clero, y assil Leon Allacio advirtio esta distincion en el lib. de Narthece veteris Écolefix, en la pag. 62. y figuientes. Totepla Vicecomes de antiquibus ritibus Milla, cap. 3 8. dize: Cum Monachisneque in Clericorum aluo esfent tanguam inferioris dimationis neque inter Laicos numerenturs vti praftantiores ; necesse fuit , t inter Clericos, (t) Laicos medif collocarentur. Supuesto, que los Mon-

Monges, no estavan en el numero de losClerigos, supuesto que erande inferior dignidad , ni le numerassen entre los Legos, porque eran mas dignos; fue necessario, que estuviessen enmedio de los Clerigos, y Legos. Leon Allacio refiere su lugar, citando a San Dionisio Arcopagita, en la carta a Demophilo, en elta forma : Neque enim sine ratione ab omnibus quidem exempta sunt lancta fanctorum. Proximevero à Deo accedit Pontificum ordo deinde Sacerdotum: Tum secundum hos ministrorum: ijs autem qui Mo nachi instituti sunt, value aditorum prefiniuntur, ad quasset) perfectionem acquirunt oft) assistunt, nonsut eas custodiant , sed ut agnoscant sest ordinem suum, proprinfque ad populum, quam ad facri Ordinis hominis accedunt. No sin razon està exempto detodos el Santa Santorum. Luego se sigue el Orden de los Pontifices inmediatamente: Despues el delos Sacerdotes: Luego el de los Ministros, inmediatos a eltos. Pero a los que se han instituy dos Monges, se tenalan las puertas de los aditos , no para que las guarden, fino para que le conozcan, y fu Orden, y le llegan mas al Pueblo, que a los hombres de orden fagrado. Bien claro, và esto, y co consequencia en cl lugar, a la distincion de el Clero, que puso el mismo San Dionysio. Georgio Pachimeres, en la Paraphrafi de San Dionisio: An non restimonio etiam suo vertum m um symbola Suficiunts (t) corroborant facri iftius Ordinis? Aftant enim ipsi are proxime Pontifices primum: Deinde Sacerdotes: Ad portas mox Diaconi: Ab externa portarum partes iuxta tamèn, Monachi confistun: Non quidem ad ipfarum custodias id enim muneris cos respicie ; qui foribus astants sed intror sum nem-:noM

pe Diaconos , aut Hypidiaconos; V er um etiam propter ordinem, aj cognitionim ful iffcrum, out inquammernoscour, euius fint, ey Ordiniss & dignitatis, neu supra prastantiores se insolescants maois enim accedunt ad populum, quam ad facros Ordines. Adque boc non absre dicit : Et quod facris quidem imitiati prarogativa peculiarilocum fibi wendicant altari proximum. Monachi vero extrerfum constituunt vna cum populo, etia si paulo superiores obtineant partes. Por ventura, tambien los Symbolos no fortalezen lo que digo, y lo corroboran a cerca deelle Sagrado Orden? Cerca de el Altarel tan los Pontifices primero: Despues los Sacerdores; alas puerras despues los Diaconos; por la parte defuerade las puertas, pero cerca, estan los Mon ges, no para su Custodia, que este Oficio mira alos que estana la puerta, pero de dentro, coviene a laberlos Diaconos, o Subdiaconos. Pero tambien por el Orden, y el conocimiento de si mismos, para que conozcan, de que Orden, y Dignidadion, y no fe enloberuezean fobre los que son mas que ellos. Porque mas fellegan al Pueblo, que alos Sagrados Ordenes. Y esto nolodize fuera depropolito, fino porque los que estan ordenados de Orden Sacro, tienen parali por peculiar prerrogatina el Lugar proximo al Altar. Pero los Monges estan de fuera, juntamente con el Pue blo, aunque tienen algo mas Superiores partes. Simon Thefaloniente, en las respueltas a Sim o Metropolitade Pentapolis, n. 62. ibi ld que manifestum est à Monacho Demophilosquam, HTerapeutams sue Monachum Deo in servientem aut dei ser num Diony sius nuncupats (t) Monastica perfectionis my sterium exponit, (t) illius Ordi-

mo llan ve a el n ca,)

los nifti Naz to I dize Igle

pal.
fact
ditt

alig

auto

nem insti tur grad

nem lefti mel lem

gun nece dicie grac Apo eieri

cap.

Mon dele perti Puci

que otro

des, i ha d Y ta

### Dela Ciudad de Palencia. L.I.

nem, & flatim post consecratos locum haber. Esto lo manifesto Demophilo, Monge, a quien Dionisio llama Therapeuta, o Monge, que firvea Dios, o fiervo de Dios, y expone el milterio de la perfeccion Monaltica, y su Orden, y tiene su sugar despues de los consagrados. San Gregorio Naciançeno, en la oracion 22. a los 150. Obilpos, despues de los ministrantes, a la sagrada mesa, pone los Nazareos, que fon los Monges. Y Santo Tomas, en la 2.2. quæft. 88. art. 7. dize, que los Monges de la primitiva Igiefia eran de legundo Orden, y defpues del orden facro; y lo prueba con autoridad de San Dionisio, por estas palabras: Vocum est promissio Deo factarunde Solemnitas voti att. ndieur secundum spirituale, quod ad Deum pertineat, idest secundum aliquam Spiritualem benedictionem, vel consecrationem, que ex institutione Apostolorum ad hibetur in professione certa regula 2. gradu post facri Ordinis susceptionemort dicit Diony fius 2. C. Calestis Hierarchie. El voto es promesa hecha a Dios. Y assi la solemnidad del voto se atiende, se. gun lo espiritual, que es lo que pertenecea Dios; esto es, segun alguna ven dicion espiritual, ò segun la consagracion, que por institucion de los Apostoles se pone en la profession de cierta regla, en segundo grado delpues de la suscepcion del Orden sacro, como dize San Dionisio en el 2. . cap.de la celestial Gerarquia. Parece està bien probada la distincion del Monachato de la primitiva Iglena, y delestado Eclesiastico, por razon de pertenecer al estado secular, y del Pueblo, los Monges, y la distincion que auia en los lugares de vnos, y

De aqui se insiere, que los Monges Carmelitanos, si del Carmelo baxavan a ser Monges en las Ciudades, auian de observar todo lo que se ha dicho de los Monges Dionisianos. Y tambien se sigue, que si en las Iglesias de Etpaña huvieran instituido los Obispos primitivos el Monachato Carmelitano, auia de ser en la misma forma, segun el instituto, y consagracion Monachal, y sin entrometerse en el Clero, pues era inferiora èl, y no pertenecia a èl, como essencial, y especificamente diverso. Si supiera esto el Padre Argaiz, no huviera dicho imaginaciones tan opuestas a la Gerarquia Eclesiastica, segun lo que deponen los Autores del primer siglo, y los que aunque escrivieron despues, reconocieron esto mismo, como verdad irrefragable.

dad irrefragable.

Otraditincion ay del Clero al Monachato, que manifiesta, que toral mente era distinto; po rque el Clero no se admitia a penitencia publica, por ningun delito, y el Monge si, antes eranecessaria, si le retirava del estado, que ania recibido. Es celebre el lugar de San Leon, en la epist. 92. que hablando en el ca. 2. con el Obifpo de Narbona, sobre este puto, dize: Alienumelt a consustudine Ecclefiasticasot qui in Prasbiterali honore aut in Diaconij gradu fustint consecrati shij pro crimine aliquo fuo per manus impositionem remedium aliquod accipiant pænitendi: quod sine dubio ex Apostolica tradicione descendit, secundum quod scriptum est: Sacerdos si peccauerit, quis or abit pro eo? unde huiufmodilapsis ad promerendam misericordiam Deisprinata eft. Expetenda se cessio, voi illis satisfactio, li fuerit digna, sit etiam fructuosa. Es ageno, dize, de la costumbre Eclesiastica, que los que fueren consagrados en el grado Presbiteral, o de la Diaconia, o ministerio, estos reciban algun remedio, por la imposicion de manos, si cometieren algun delito. Lo qual sin duda proviene de tradición Apostolica, segun que està escrito:Si pecare el Sacerdote, quien orarà por èl? Por lo qual a los que alsi huvieren caido, les conuiene el retiro particular, y privado, adonde si tu vieren fatisfacion digna, les ferà tabien

onos:

upra nagis quam ne non uidem

rilorroxirfum

parn los ue di-

de este tar est espues espues era de

s Mon ue elle puerper los tam-

ntienzcan, , y no ac fon llegan

Ordeopoliordeoara fi

Lugar onges el Pue serio-

opo-

nacho itams vien-

tionis

ordi-

Historia Secular, y Eclesiastica 134

bien fructuosa. Claramente dize San Leon, que los Sacerdotes, Diaconos, y Hypodiaconos, que se comprehendenen la voz Diaconia, no hazian pe nitencia publica, fino fecreta; y que esto se estilava por tradicion Apostolica.Pues oygamos loque dize de los Mõges en la misma carta, en el c. 12. Propositum Monachi proprio arbitrio, aut voluntate susceptum, deseri non potest absque peccato. Quod enim quis vouit Deo, debet H reddere. Vnde qui relicta singularitatis professione, ad militiam, velad nuptias, devolutus est, publica panitentia satisfactione purgandus est. Quia, et) si innocens militta, the honestum potest esse coningium, electionem tamen meliorem deserusse transgresio est. No puede (dize)el proposito, esto es, la professio del Monge por proprio arbitrio recibido, ò por su volutad, desăpararie finpecado; porq lo q vno prometiò a Dios, deve cumplirlo. Y assi el q dexando la profession de la singularidad (esto es del Monacato) se passò a la milicia, ò al matrimonio, deve purgarfe con satisfació de publica penitencia; porque aunque la milicia no es culpable, yel matrimonio puede ser honesto, pero auer delamparado la mejor eleccion, es transgression. Luego era totalmen te distinto el estado del Monge del estado del Clero, tambien por este prin cipio.

Fuera desto, el Clero Apostolico, esto es de los primeros Siglos, costava de los Ministros del Altar solamente, todos los demas pertenecian al orden de los Legos, aisi Monges, como Lectores,&c.Porque S.Leon, en la milma epistola, c.3. tratando de la obligacion de la caltidad del Clero, dize: Lex continentia eade tt) ministris Altaris, que Episcopis, atque Prasbiteris. Qui cum ef-Sent Laicissive Lectores, licite, (t) vxores ducere, t) filios procreare

potuerunt. Sed cum ad pradictos per venerini gradus, capit eisnon licere, quod licuit. Vnde ot de carnali fiat Spirituale conjugium, oportet eos, nec dimittere vxores, et quasi non habeant, sic habere: quoset) (alua sie charitas coniungiorum , et) cessent opera nupuarum. Tenemosen este lugar la forma del Clero y la caltidad del Clero. Al Clero pertenecian, Obispos, Presbiteros, y Ministros del Altar, que eran Diaconos, y Hypo. diaconos, ò Subdiaconos. Los demas eran Legos, aunque fuessen Lectores. A estos no obligava la casti. dad, pues dize San Leon : la ley de la continencia es la milma a los Miniltros del Altar, que a los Obilpos, y Presbiteros, esto es, del mismo modo estan obligados. Los quales siendo Legos, à Lectores, licitamente pudieron cafarie, y procrear hijos; pero quando llegaren a los grados dichos, comiença a no serles licito, lo que an tes lo era. Y assi para que se haga el matrimonio carnal espiritual, es necessario, no dexar las mugeres, y tenerlas, como fino las tuvieran, para que permanezca la caridad de los ma trimonios, y cessen las obras de las bodas. En quanto a los Monges admitimos la obligacion de la castidad, desde la primitiva Iglesia, portoque referimos de s'an Dionisio, y porsu lingularidad de vida; pero ya le hare conocido, que no pertenecian al Clero, y que el Clero era estado separado dellos. Y no obstante la vida comun, que los Clerigos tenian, la obediencia, que era precisa, y siempre la ay del Clero al Obispo, y la ley de la cattidad, que pone San Leon, eran muy distintos de los Monges, y tan superiores a ellos, que admitiendo a estos a penirencia publica, al Clero solo se admitia a penitencia secreta, que sobre todo lo demas confirma elta distincion, y superso-

ridad del Clero al Monachato.

\* \* \*

nos,

talec guos tin b dict.

Pi

Con

cont los I Car

dole ce e

Diac al St

el E

Led Aba

gar

blice

Agu

CS 1

tros

dezi

fe er cita

rica

anti

lest Mo

to.

text

ant en [

bac

Pis. en (

cnt

de j Vnc

Spe

Nü An

ade mı

ge

S.XVIII

s. XVIII.

tos

non

dir-

sin,

ress

Tere:

1472-

tla-

rla

dad

:1an.

s del

'po.

de.

\_cc-

alti-

te la

inil-

s,y

10do

endo

рц-

orso

hos.

ic an

ga el

nc-

y tc-

para

s ma

e las

ad-

dad,

) que

or lu

nare

Cle-

ara-

100-

be-

re la

de la

cran

tan

do a

lero

eta,

Confirmase la doctrina precedente, con autoridad de otros Doctores modernos.

Orque no vaya destituido este punto del sentir de los modernos, aunque està bastantemente fortalecido con autoridades de los antiguos ,pondrè la colectanea de Agustin Barbofa, cap. a Subdiacono 5.93. dict. adonde, segun la letra del texto, consta, que desde el Subdiacono, hasta los Lectores, todos estan sugetos al Cardenal de la Iglesia Romana, dandole honor. Demàs desto, al Pontifice el Presbitero, al Presbitero el Diacono, al Diacono el Subdiacono, al Subdiacono el Acolito, al Acolito el Exorcista, al Exorcista el Lector, al Lector el Ostiario, al Ostiario el Abad, al Abad el Monge, en todo lugar les hagan obsequios, ò sea en publico, ò en el gremio de las Iglefias. Aqui aora Barbosa: Luego el Abad es inferior à todos los otros Ministros de la Iglesia, lo qual es absurdo dezirlo; pero puedese responder, que se entiede de aquellos Abades, que no estauan constituidos en dignidadClerical, y folamente eran Legos, como antiguamente solian ser; de los qualestrata Nauarro, Consejoi de statu Monachorum, adode alega este texto, La Glot, en la palabra Abbas, en el texto presente nota, que los Monges antiguamente no eran Clerigos, y q en lu origen, fueron Legos; se pruebade la ley generaliter, c. de Episcopis, & Clericis, que està canonizada en el c. generaliter 16. quæst. 1. Abb. enel cap.2.col.2.n.6. verí, led quia de institut adonde enseña, que puede vno ser verdadero Monge, y Lego. Speculator en el tit. de dispensat. S. NücdeEpiscop.verf. 56.y alli Ioann. Andreas in addit.in vert. superioris, adonde dize, que el estado de la primitiva Iglesia, no obligana a los Mon gesaque le hiziesten Clerigos. En es-

te estado Laycal estuvieron los Monges hasta los tiempos de Euschio, Zozimo, y Syricio, como de autoridad de la Historia Eclesiastica, lo testifica Graciano, en el ca, hinc est circa fine, 16.quæst.1. adonde trae a San Geronimo, que refiere, que los Monges de Sicilia le congregaron, para bulcar vn Sacerdote, que les celebrafie el Santo Sacrificio de la Missa; pero por causa de necessidad concedió el Pontifice Pelagio a vnos Monges, que pu diessen passar al Clericato, por falta de Clerigos; pero quedando falvos lus antiguos inflitutos, como confta del cap. priscis 5 5. dist. y del cap. requisitis al fin, quæst. 7. Tambien Gregorio Pontifice concediò a les Monges, que pudiessen recibir el Clericato, y vivir de las oblaciones, como consta del cap.moderamine, cap. ex autoritate 16.quæst. 5. pero esto no era a cada passo, y sin distincion; pero que eran de vida aprobada, y de buenas constimores, y tambien doctos, dicto cap. priicis, al fin. 55. dift. cap.fi quis Monachis, cap. sicvive, cap. in Parrochia, cap. Monachos, C. doctos, 16.quaft r.por lo qual, como antiguamente los Monges, y sus Abades fuesien legos, por esso davan la obediencia a los Ostiarios, y a otros que estavan constituidos en mayores ordenes sagradas, como prueba el texto prefente; por lo qual assi lo confulto Scipion Langeloto, que refiere Ascano Tamburino en el trat. de iure Abbatum, tom. 1. disp. 25. quæst. 1. num. 184. Tambié la misma Glossa, en aquellas palabras. O acaso qualquier Clerigo, es mas digno que qual quier Monge? Se nota para esto, que los Clerigos fon mas dignos que los Monges, y les preceden, como trae Azor institut. Mor. part. 1. lib. 12. c.19.quæst.11. Carolo de Graphis de effect. 16. Cleric.in præludio, n. 39 2. flosculus Clericorum, part . 2.n. 109. Hasta aqui Barbola.

No obsta, que como alli se refiere en el decreto de Burcardo, y Ivon, se lee dediferente modo, por estas palabras. Al Pontifice el Presbitero, el Diacono, el subiacono, el Acolito, el Exorcista, el Lector, el Abad, el Monge, en todo lugar le presten obsequio, ò sea en publico, ò en el gre-

Ma

mie

VIII

## Hiltoria Secular, y Eclesiastica

mio de la Iglesia; porque aunque no hagan oblequio al Offiario, en estetexto se cuentan Abad, y Monges en inferior lugar; y configuientemente, deven prestar obsequio; y aunque es verdad, que en los decretos del Pontifice San Silvettro Primero, de donde, cap. 7. se tomò este Canon, no se menciona Abades, ni Monges, el que los recogio, preuino estava, de modo que no se podian en tender bien; y sin duda Iuan Burcardo, y Graciano, leyeron otro codice, y por esso no se han atreuido los modernos a mudar aquel texto; ademas, que los textos, que cita Barbola, baltan para provar, que los Monges eran Legos, y que despues siendo virtuolos, y doctos,

passauan al Clericato.

Y afsi el Padre Fr. Iuan Marquez, en el origen de los Ermitaños de San Agustin, cap. 7. 9. 4. pag. 109. coluna 1. dize estas palabras : Digo pues, que los terminos de Clerigo, y Monge, no fon incompatibles, porque Clerigo es nombre de oficio, y Monge de profession; Clerigo se llamaua el que estaua ordenado, y dedicado al fervicio de alguna Iglefia, en que tenia oficio, y beneficio; y Monge, el que dexava el mundo por la pro fession del Monasterio. Y porque a a los Monges, despues de larga aprobacion, los sacavan para los Beneficios Parroquiales (porque como observò el Regente Quintana-Dueñas, lib.3. Ecclefiaft.n.49.y 50. antiguamente no los ordenavan a otro titulo)acaecia, que el que era Monge por profession, fuesse tambien Clerigo por oficio Seresto assi, consta, lo primero de la milma epist. 79. des. Agus tia. I aeffertores Monasteriorum ad militiam Clericatus eliguntur, cum ex hi squi in Monasterio permanent mon nisi probatiores, atque meliores, in Clerum elizere soleamus. Y de que en la epist. 81 .aconfeja el Santo Doctor a los Monges de Eudoxio, que si la Iglesia huviere menes ter ordenarlos, no lo revien; y que ni pretendan el Clericato, ni lo defeche pertinazmente. Consta tambien de la doctrina de S. Geronimo, en la epist. à Eliodoro, que se trac en el cap, alia

causa 16.q.1. Alia, & causa Monachisalia Clerici. Clerici cues paf cunt, ego pascor, & c. Y en la epil. ad Rusticum buelve a dezir: Sc viue in Monasterio, ve Clericus esse merearis. Multo tempore disce. quod postmodum doceas. Quod si populus, vel Episcopus te in Cle ricum elegerit, ages, ea que sunt Clerici. Assimismose colige del capitulo adijcimus 19. cap. doctos 21.cap. moderamine 23.cap. fie vive 26.cap fi Clericarus 27.cap. Mona. chos 29 cap.vos autem fratres 30. cap.legi epistolam 36.16. quast.1. Y lo afirman expressamente Santo Tomas, 2.2. quæst. 8. arriculo 4. ad 2.y quælt 184.articulo 4.ad 3. &s. ad 4. Augustino Triumpho de pote-State Ecclesiastica, quast. 93. 11.4.ad 3. Thomas Vyaldenie, en el tratado de Sacramentalibus, tit. 9. cap. 82. lejos de el medio del capitulo. Ricardo Cenomano, en el antidoto cotra la censura de Erasmo, cerca de la regla de San Agustin. Geronimo Forrente, en el lib. 4. de la confession Augustiniana, cap. 8. §. 14. el Cardenal Baronio en el tom. 5. de sus Anales, en el año trecientos y noventay ocho, el qual lo prueba muy biende la ley 3 2. de Episcopis, & Clericis, en el Codigo Theodofiano. Antonio de Quintana-Dueñas, lib. 3. Ecclefiallicon, n. 94. y Thomas Roccio, lib.9. de fignis Ecclesia, signo 35. cap. 5. in principio.

Pero podrà responderse a esto, que es diferente cosa, el que de Monges se hiziessen Clerigos, y que los Clerigos de las Igletias Catedrales no fuessen Monges; porque pudoeltar separado el Monach to del Clericato, en los Monasterios particulare, y de estos se entenderan los lugares referidos. Y pudo estar el Monachato vnido en las Iglesias Catedrales, q es lo que dize el P. Argail. Pero contra esto, està. Lo primero, todo lo que hemos dicho de san Dionilio, y los demás Autores, que no reconocen Monacato en el Clero, aunque reconocen perfeccion de vi-

da n fegt. can nian com a fei esto del l aqu Ecci et in per [1 brasi tulo 3.5. Ton merc ftol. que a por a feha nafte dad f lapai tacic tin.r. tado cenc C10, chos: amer prior pues olim defte 940 affur Hita: tian eres tum que e pacer noce. lias ( deftri losC] no le

Mon.

de me

a Muues pas a epift. zir: Sr lericus e difce. Quod fi n Cla u.e funt ige del . doctor .lic vive Monatres 30. juæft.1. 3 Santo 104.20 3. 8.5. e pote-III.4.ad tratado ap. 82. ulo.Rioto coca de la no Tonfession Cardeus Anawenta y biende ricis, en onio de :lesiasti-, lib.9. ap. 5. in : a efto, le Mon-

que los edrales pudo eflel Clerriculas lugael Mos Cate-Argaiz. imero, an Dio-

que no

Clero,

n de vi-

da mayor, que en el Monachato. Lo fegundo, que los Monges que passavan de Monges afer Clerigos, deponian el estado Monachal, y se avian como aora los Monges, que passan afer Obispos. Parece que se prueba esto claramente de la carta primera del libro quarto de san Gregorio, en aquellas palabras : Nemo porest Ecclesiasticis obsequijs de servire, Win Monastica regula ordinate persistere. Sobre las quales palabrasdixo el Maestro Marquez (capirulo 6.) del origen de los Ermitaños, 9.5. pagina 98. coluna 2. que santo Tomas, 2.2. quæft. 187. articulo pri. mero ad tert. Gratiano C. leg. epifol.36.quæst. 1. lo entienden de el que acude a los oficios Eclefiasticos. por autoridad ordinaria; y tambien feha de entender viviendo en el Monasterio, por obligacion, y necessidad forçosa. Y Christiano Lupo, en lapart. 3. sobre los sinodos, &c. difertacion prohemial de launi Cleri contin ntia, pag. 26, lo supone por assentado, explicando las palabras de Inocencio Primero, en la regla a Vitricio, Dospo de Romay: Monachossqui postea ad Clericatus Ordinem pervenerint, non debere a priori proposito deviare. Dize, pues: Vti hodie Episcopalis, ica olim quanis Clericalis dignitas destruebat statum Monachi, ideoque quidam ad minores Ordines assumpti, volebant se liberos acafuatis votos et posse ad nuptias tiansire: Hec domnat Pontifex, asseres Monachu ad Clericalem statum transferri cum suo onere, ideo. queessenumptiarum omnino in capacem. Y por esta razon se reconoce, que si los Clerigos de las Iglesias Catedrales fueran Monges, no destruyera el Clericato el estado del Monachato; pues si estava vnido a los Clerigos de mayor grado, porque no le auian de confervar los Clerigos demenor estado; y especialmente los

de menores ordenes. De suerte, que como el estado de menores Ordenes estava in via, para conseguir las mayores, gozavan del privilegio de los mayores, como los mayores en grado, que eran los Canonigos, gozavan del privilegio de los Obispos, que era destruir el estado de Monges; y de lo que este haze en el Monachato, se vea el Padre Fray Iuan Marquez, citado en el cap. 6. §. 4. y 5. que trata bien este punto.

Y para mas confirmacion de lo dicho, y la preheminencia del estado Clerical, pondrè entero el parrafo de la epittola citada de Inocencio, adonde haze preheminente a qualquier Clerigo a los Monges; y se reconoce, que no habla de los Sacerdotes folo, por las mismas palabras, que son las liquientes: De Monachis, qui diù morantes in Monasterijs, fi postea ad Clericatus Ordinem peruenerint, non debere eos a priori proposito deviare (no lo intentaran, si el Clericato no destruyera el Monachato ) aut enim licutin Monasterio fuit , 4) quod din servanii (habla del voto de castidad, segun el Canon antecedente, y el contexto de este, id in miliori gradu positus amitterenon debetraut si corruptus postea bapticarus, t) in Minafterio sedes ad Clericatus Ordinem accedere wolverit wxorem omnino habere non poterit, quia benedici cum (posa potest siam ante corruptus : qua forma servatur in Clericis, maxime cum vetus regula hoc habebat, out quisquis corruptus bapticatus Clericus effe voluiffet , [ponderet, Terxor em non ducere.

Desta mayor dignidad del Clericato, sobre el Monacato, bolveremos a tratar despues.

Este sue el modo de la primitiva Iglesia, y no nos traera el Padre 138 Historia Secular, y Eclesiastica

Argaiz vnion del Clericato, y Monacato en los tres primeros ngios, de Autor libre de foi pecha, y le jus tracs re vien ciertos, de quando le començò a vnir el Clericato, y Monacaro en el Occidente, siendo tan diversos Estados. Advirtiblo el Cardenal Baronio, ano 328, num. 22, y fue lan Eulebio, como conita de la carta de fan Ambrofio ad Vercell. Eccletiam, lib. 10. cap. 82. cuyo lugar pondre enteramente en lo que haze a nuestro proposito. Quod si in alijs Ecclesijs ranta suppent Ordinandi Sacerdo is confideratio, quanta cura suppetit in Vercellenti Ecclesia, voi duo pariter videntur exigi ab Epitcopo, Monatterij continentia, & disciplina Eccleliz. Hee enim primus in Occidentis partibus diverla inter le Eulebius, lanctæ memoriæ coniūxit, vt, & in Ci vitate politus instituta Monachorum teneret,& Ecclesiani regeret Eremi fobreitate multum enim accedit ad Sacerdotij gratiam, si ad studium abstinentia, & normam integritatis iuventutem ad stringat, & verlantem intra vrbem abdicet viu vrbis; & conversatione, & post aliqua: Hæc igitur patientia in S. Eulebio, Monaiterij coaliut vlu, & durioris oblervationis confuetudine haufit laborique tolerantiam, namque hæc duo in atentione Christianorum devotione præstantiora este quis ambigat, Clericorum officia, & Monachorum instituta. Y profigue S. Ambrosio en las a labanças de 3. Euteoio, y como vniò eltasdosvidas. Lo milmo hizoS. Martin Turonenle en Francia, como le verà adelante, segun afirman los mejores escritores de esta materia. Y de fan Agustin en Africa refiere Baronio, ano 395. num. 50. como se propagò su Monachato, segun refiere de el mismo santo Paulino, en la carta a Alypio, que es la 35. entre las de san Agustin; pero Posidio passa a mas, como començaron sus Monges a ordenarse de Olerigos, en la vida, cap. 11. Proficientes vero Doctrina , Diuina subfanctort cum santo Augustino in Monasterio Deo servientes, Ecclesia Hipponensis Clerici ordinari ca peruntsac deinde inno-SM

tescence , ac clares ente de dieindiem Ecclesia Catholica predicationis veritates sanctorumque | norum dei proposito s continentia, et) purperrate profunda, ex Monasterio, quod per illum memorabilem virum, et effe, et crefcare caperat, magno desiderio poscere, atque accipere Episcopos, & Cliricos, pax Ecclesia, atque vintas to capit primo, et postea consequita est. Notense las vitimas palabras, començo primero, y despues lo sue siguiendo, prosique: Nam ferme decem , quosiple novis Sanctos, ac venerabiles vires continentes, & doctissimos R. Augustidiners Ecclesijs, non tullis quoque en mentioribus, rogatus dedit. Similiter que to ipfi ex illorum sanctorum proposito venientes, domini Ecclesijs propagatin (t) Monasteria instituerunt it studio crescente adificationis verbi dei , cateris Ecclesijs promotos fratres ad Suscipiendum Sacerdo tium prastiterunt. Veale sobre este lugar al Maestro Marques 7. hasta el \$.2. De todo lo qual confta, que al principio los Clerigos, no eran Monges, antes bien fueronpadres de ellos, como dixo San Geronimo en la epist. 10. y lo advirtio Baronio, ano 385. num. 10. quela alabança de los Monges redunda 2 los Clerigos, por averlos dado el les. Quality ipsi aliut sint quam Mo nachis to non quidquid in Mona chos dicieur redunder in Clericon qui patres sunt Monachorum. De trimentum pecoris pastoris igno minia estissicut eregione illius Monachs vital and and a est o quave

nero 也加 fact rcco apro CICIE cia nach final Cler oble fan E años cn f tellil Tari halla encl men Dios auia deld com tica nen ( pare res, cion Itali por I Tole tro ! VIVIC da co vida del ( cilio qual Cler vitte Jum 100.6 obed te E leta in f Cle biter nicos

11/5 (

tis.

neratione habet Sacerdotes Christis e die inm) non detrabit gradui, per quam redicafactus est Christianus. Despues que / ... reconociendo los Clerigos, como fe Michillas aprovechavan los Monges en el exercicio de las virtudes, y aun en la Icien ex Mis eia, los passavan al Clericato, del Monemoranachato, como dexamos probado, Y crescere finalmente, vnieron el Monachato al Clericato, admitiendo fus reglas, y Poscere, observancias en algunas Iglesias. Y Et Clisan Eusebio fue el primero por los Unitas, años de 3 28 en Italia. San Agustin, en Africa. En España no tenemos a confetestimonio, porque en el Concilio vitimas Tarraconenie, es, quando primero nero, y hallamos noticia de Monges (aunque , profienel Illiberitano, canon 13, le haga mencion de virgines confagradas a quos ipfe Dios. De que se infiere, que tambien bilesrusauia Monges, y fiempre los huvo, desde que naciò la Iglesia en España, simos B. como trato en la Gerarchia Eclesiasnon tultica de España. ) Y siempre se ponencomo diffintos del Clero. Y rogatus pareceque huvo Canonigos Reglai ex illores, o Clerigos en esta forma, a imitaventencion de lo que se auia introducido en Italia por san Eusebio, y en Africa pagatin por lan Agustin, desde el Concilio 助拉力性 Toledano 2.como advirtio el Maci-215 Wertro Marquez, cap. 6. part. 2. para que viviendo los Obispos con tan escogipromotos da compania, diessen satisfacion de su Sacerdovida a todo el Pueblo, como fe colige le sobre del Concilio Toledano 2.y del Concilio Toledano 4. cap. 22. sobre el arques, qual dize el Arcobispo Loaysa. ual conf-Clericos selectos ad sanctiorem igos , no vitam aspirantes, ab Episcopo asneron paan Gerosumptos, manere cum eo in class uadvirtio ra. (t) paupertate, (t) prepositorum 10. que la obedientia, if ad testimonium viedunda a do el fer. te Episcopiconstatex ConsilioTouam Mo letano 2. cap. 1. ft) ex Augustino Monain sermone 2. de communi vita Clericos Clericorum, et ferm. 36.ad Prafum. De biteros Inde oreum habut Cano-15 1010 nicorumordo, Hregula in Eccle-165 Mo 195 Cathedralibus, & Collegiaguarut. tis. Posidonibus in vita D. Augus

mera"

emi refer e communi men fa m conclaus cum Prasbiteris, et) Clericis, wri folitum Augustinum. Veale el Padre Marquez, cuyas fon las palabras dichas.

De aqui le ocasionò, que el Clero mudalle diferente color en el habito, por auerie vnido a el, en algunas partes, el Monachato: Y alsi tomaronel habito negro, siendo el antiguo Castanco, o Violacco. Fucadvertencia del Cardenal Baronio, año 393.9. vitimo, deduciendolo de fan Geronimo, cap. 3. Quod vero interalias ad monitiones (quodad antiquum o sum pertinet y de Clericorum veltituilla addidic: Veftes pullas seque devita sort candidas. Equonos ad monemur Clericorum dignum habicum nequaqua olim pullifuiffe coloris, qui veftiu Monachorum peculiaris erat. "Na in Epicaphio S. Marcella, et alia ad Marcella epistolo (quest. 22.) nec non contra louinianum, idem non obscure significat, pulli coloris fuiffe habitum Monachorum, cum igneur, neque pullus, neque candidus color Clericis congruere videretur, possumus intelligere castaneam colorem, nec non violaceum in Ecclesia Catholica antiquososu receptum, retentumque, ro [que hodiesab hi [qui familia sut Summi Pontificis, nec non ab alumnis Romana Ecclefie feminarij, vt ommitamus Episcopos illis exceptis, qui ex claustralium Ordinibus ad eam promiti funt dignitatem irreplisse autem colonniger in Clerum videtur, cum, et) Monachifmus, ot dictum est superius, in nonullis Ecclesiis a Clericis receptus est , et ex Monachis Episcopi,

140 Historia Secular, y Eclesiastica

creati sunt. Reliquos autem Clericos aliovojos effe colores vt diftinguerentur etiam alaicis, qui incedebant atrati, supirius diximus. En todo lo qual se reconoce claramente la total distincion de los Monges, y el Clero. Y que el Clero no se componia de Monges; pues se ha explicado lo que era comuna todos, y lo que era especial del Clero, en las consagraciones, en los lugares de el Templo, y en la penitencia de los delitos repugnante al Clero. No quiero negar, que el Clero, segun el comun fentir, tenia las obligaciones que los Monges en quanto a la substancia de vivir en comun, de la obediencia, y de la castidad; porque aunque admitamos todo esto, no era lo principal del estado Eclesiastico, ni de la Gerarquia Eclesiastica, ni lo que la constituia, sinoel ministerio de purgar , iluminar, y pu ificar; para todo lo qual se suponia la perteccion de vida en el Clero, y Obilpo a que devian alpirar los Monges, segun su consagracion. De suerte, que lo que los Monges tenian por exercicio, y instituto, le suponia en el Clero, como en los Obilpos le supone, por ser estado perfecto, aunque no son Monges, lo que procuran adquirir los Monges para caminar a la pertección. Esto se reconoce de los modos de las diversas consagraciones, que pulimos con San Dionilio, y de lu mistica explicacion. Y segun sus palabras, parece que en aquel tiempo observavael Clero castidad, como lo indican las de San Leon, citadas de la epist, 92. por lo menos en España, des pues que San Pedro embio los Obifpos, Discipulos de Santiago, como ya ie dixo, de la obediencia, y vida en co mun; no ay que dudar, pues a los prin cipios fue estilo de los Fieles, y mucho mas de los Sacerdotes, de que des pues diremos; y a esto aspirava el Mo nacato con lus votos.

Y assi, aunque suera cierta la institucion de el Clero en Palencia, y por San Nextor, y por San Elpidio en Toledo; no era necessario anadir a su instituto, la institucion de el Monachato Carmelitano; porque teniendo lo substancial, aunque no suesse por modo de instituto, sino como cosa iupuesta, que era, el vivir en comun, la obediencia a los Obilpos, y la cal. tidad, que indica San Dionifio con bien expressas palabras: Los demas institutos Monachales, que especial. mente, ò essencialmente, les consituiana los Monges en su grado, y orden, segun dize San Dionisio; eran muy distintos del exercicio del Clero, y aun opuestos; pues devian los Monges estarie en su retiro, para el exercicio de la vida vnitiva; y el Clerodevia afsistir a purgar, iluminar, y perficionar a los Fieles, para cumplir fu instituto, y obligacion Eclesiastica. Lo que en los Clerigos es eflencial, los Monges admiten por fecundario,

de que consta la distincion essencial, que hemos probado. Por lo qual concluire esta distincion del Clero, y Monachato, conel milmo S. Dionilio, en el c.6. por estas palabras: Conclussum igitur anobis, quod fancte initiationes (intrexpiatio, et) illuminatio, t) per fectio: Ministri quidem sint ,Ordinis expiatorij, Sacerdotes illustran tis; Pontifices denique deiformes consumantis. Orde autem quiexpiatur sacrorum aspectu, atque communione frustratur, quod ad buc explationivacet. Ordo autem cui sacrorum as pectus indulgetur, pius, et populi. Ordo autem perfectus, & fingularium Monachorum.Ita enim Hierarchia nostra, ordinibus a Deo traditis digestas conformis, et) calestibus Hierar chijs, dum deiformes notas, signaquesdeum exprimentia, proviribus conservat. Hemos concluido, dize, que las santas iniciaciones, son expiacion, iluminacion, yperfeccion. Los Ministros (esto es Diaconos, Subdiaconos) son del Orden Epiatorio. Los Sacerdotes del ilustrante ; final mente los Pontifices deiformes, de el consumante. El Orden que se expia ae I Ca mu cn COL das per fing puc ha puc nale divi ta C. el p

Presidiac con cafe Ecle quie fe de ges

era

cali

do ?

Cla

dole

dral

roc

vitte tene uo; fect Ech era i grac

del i aici pos Rel cior efto

mur fi ob xo a to c

miar min exer Sace

Pos Pira

tes,

#### De la Ciudad de Palencia.L.I. 14

pia, no goza de la vista, y comunion de las cofas fagradas ( etto es que los Cathecumenos no assistian a la comunion) porque aun està ocupado en expiarie. Et Orden a quien se le concede la villa de las cosas sagradas, es el pueblo piadoso. El Orden perfecto es de los Monges de vidafingular. Alsi nuestra Gerarquia difpueita esta con los Ordenes que Dios ha enfeñado, pues conferva quando puede las notas disformes, y las fenales que manificitan a Dios. Esto el divino Dionylio, poniendo con hartaclaridad, y diffincion el Clero, y el pueblo Eclelialtico, y secular.

cofa

un,

cal-

con

mas

14 .

ofti-

-10

ran

Cle-

1 105

rael

Cle-

r, y

plir

ica.

cial,

rio,

cial,

ftin-

onel

por

itur

ones

pir

di-

ran

mes

ex\*

eque

i ad

tem

wr,

per-

cho-

ras

la,

ar-

1910-

171-

do,

fon

ion.

5,4

to-

; ; y

nes,

expia,

Si el Padre Argaiz huviera leido a S. n Dionylio, y otros Doctores Clasicos antiguos, supiera, que aviedole inftituido las Iglesias Cathedrales, y el Clero, en aviendo numero competente, se avian de assignar Presbyteros, y Diaconos, y Hypodisconos, conforme al estilo que ya començana en la Iglefia. Y en este caso constituidos en la Gerarquia Edelialtica, no era necestario que quien constituia el Cabildo, les diesle documentos, y institutos de Monges; porque quien tenia lo mas, no era necessario tener lo men as, y lo q caliobitaua al initituto, como hemos viito. Los Monges entonces no pertenecian algrado Hierarchico actiuo, como el Clero, sino a lo mas perfecto de lo paísivo. Y no auian los Eclesialticos de descender de lo que era mas a lo que era menos. De este grado de Monges podían subir al del Clero; que en la forma que aora ascienden los Religiosos a ser Obispos: pero no quedan en el instituto Religiosos, aunque con las obligaciones que todos saben. Demas de elto, fi los Eclefiasticos viuian en comun, si tenian obediencia al Obitpo, fiobservauan castidad, y esto era ancxoal Clericato, fuesse por ley, à voto, ò precepto. Y vitra de esso, tenian los minuterios de purificar, iluminar, v perficionar; los Diaconos exercitavan los Cathecumenos; los Sacerdotes a los bautizados; los Obifpos a los Monges; y estos debian afpirar a la perfeccion de los Sacerdotes, y para esto viuian los Monges separados del comercio, y los Sacerdotes les iniciauan, y confagrauan: Como auía de añadirse al Orden del Clero, para mayor perfeccion, lo que era menos, y pertenecia a sus subditos? Pero el Padre Argaiz discurre por lo que passa al presente, y assi su imaginacion es extrauagante. Pudiera aner visto al Padre Vinar de Veteri Monachatu, lib. 2. cap. 9. ya que no viò a San Dionysio, y sus Interpretes; pero sacandole de los Autores Chimericos, Dextao, y Hauberto, &c. y sus Comentarios, no darà passo, sino errando el camino de la verdad.

### Y below g. XIX.

Confirmase la distincion del Monachato, y la inferioridad à todo el Estado Eclesiastico, con autoridad del Padre Azor.

E N el tom.i.lib.12. cap.19. dize: Preguntale lo vndezimo: Si los Monges antiguamente tuessen inferiores a los Clerigos? Respondo, que consta del Derecho Canonico, q los Monges quando primero començaron, y despues por algun espacio de tiempo fueron menores que los Clerigos, y sugetos a ellos; porque en el c.àSubdiacono, dift.93. le dize: Al Pontifice, à Obispo, el Presbytero, al Presbytero el Diacono, al Diacono el Subdiacono, al Subdiacono el Acolito, al Acolito el Exorcitta, al Exorcista el Lector, al Lector el Oftiario, al Oftiario el Abad, al Abad el Monge, en todo lugar le preste oblequio, ò sea en publico, ò en el gremio de la Iglesia. Esto el Texto; lo qual se dize, porque en aquel tiempo los Monges, aunque fuessen Abades, y Prefectos de los Monasterios eran Legos, y por ello interiores a los Clerigos. No se hallauanen los Monasterios Sacerdotes, ò Clerigos algunos, fino que como los demás Legos del Pueblo, sin distincion iban al sagrado Tem lo, comun para to-

dos, a recibir los Sacramentos; y algunis vezes llamauan vn Sacerdote para que les dixesse Missa, por lo qual no ay que admirar, si entonces los Monges, aunque fuessen AbadesPrefidentes de los Monasterios, eran inferiores a los Presbyteros, y Clerigos. Y assi enel c. Monach. 16. q.1. dize S. Geronimo: El Monge tiene oficio, no de enseñar, fino de Ilorar, que Ilorando por si, ò por el mundo, remeroso espera la venida del Señor. Demas de esto, aunque se criauan algunos Sacerdotes, le les prohibia exercer los ministerios de Clerigos fueradel Monasterio; porque por elinftituto de su vida estana dedicado a la quietud, al filencio, y a la foledad. Y assi en el cap. Placuit 16. q.1, se dize, que el Monge es necessario, que obre todas las cosas en singularidad; por lo qual mandamos, que los Monges anadie den penitencia, sino es entre si mitmos, como es juito. No sepulten difunto, sino es que sea al Monge que viuiesse con èl en el Monasterio. Y en el cap. Interdicimus en la milma caula, y question se prohibe a los Abades, y Monges, dar publicas penitencias, vilitar los enfermos, hazer vnctiones, cantar Millas publicas. Y en el cap. Placuit ibid. se statuis, que ningun Monge presuma con atrevimiento perversissimo salir del Monasterio, ni dar penitencia, ni ser padrino de Bautilmo, ni vilitar enfermo, ni enterrar difunto, ni pasfar a Igiesia secular, ni meterse en otros qualesquiera negocios, y secotente con su Claustro; porque como el pez carece de vida sin el agua, assi el Monge sin el Monasterio, Sientese folitario, y calle porque està muerto para elmundo, y viue para Dios. Y en el cap. Pervenit 16.q.1. le reprehenden los Monges, y Abades que en las Parroquias de los Presbyteros exercian ministerios. Y en el c. Alia cauta est, en la misma quæst. hablando San Geronimo de si mismo, dize: Vna es la causa del Clerigo, y otra la del Monge. Los Clerigos apacientan las ovejas, yo soy apacentado; aquellos viuen del Altar: a mi se me pone la segur, como a raiz de arbol infructuoso; sino lleuo don al Altar, no me es licito sentarme delante

del Presbytero. En el c. Iuxta Chalcedonenie, dize Alexandro II. à los Monges, aunque sean Religiosos, se. gun la forma de San Benito, manda. mosque habiten dentro del Clauf. tro; prohibimos, que anden por los barrios, castillos, y Ciudades: y de, terminamos, que cessen de la predicacion a los pueblos. Y en el cap. Qui vere 16.q.1.se estatuye en el Concilio Chalcedonenie, que los Monges que habitan en las Ciudades, ò enlas possessiones de los Monasterios, estèn sugetos a los Obispos, y se oci. pen en la quietud, y observen losayu nos, y baxen a la oracion, permaneciendo en los lugares a donde se dedicaron a Dios, y que no le intrometan en las acciones Eclesiaticas, nisecu. lares, dexando los proprios Monafles rios, sino es que se lo mande el Obispo de la propria Ciudad, por las necessidades vrgentes Todoesto sehalla en los referidos derechos. Alprin cipio, pues, como dixe, todos los Mo. ges, aun los Abades eran Legos. Defpues con el tiempo començaron a criarse algunos Presbyteros en sus Monasterios, para que alliles dixes. sen Missa. Y acaso entonces aun no dauan los Sacramentos a los Monges en sus Conventos; porque debiá recibirlos del Presbytero, que era Parrocho de la Parroquia a donde estaua el Convento. Despues, o por concession de los Obispos, à por costumbre, se introduxo, que tambien administrassen Sacramentos; perosolo a los Monges en su Convento, y como que construyessen entre siglein, porque no se hallassen obligadosa ir a otras Iglesias, o llamar Presbyteros agenos. Y assi vno milmo exerciesse el oficio de Presbytero, à l'altor, y Doctor, en todos suyos, gozando del ministerio, y oficio del Mo ge. Por lo qual en el cap. Agapitus 16. q 1. Gregorio reprehende a vin Obispo que prohibia, que en cierto Monasterio se celebrasse Misla, y le iepultassen los muertos. Despues los Monges que estauan promovidos al Sacerdocio, començaron por autoridad del Obispo, y consentimiento de el Abad, a exercer oficios de los Presbyteros, fuera de los Monalterio. Por lo qual en el cap. Sunt nonul-

li 16.
alguni
ges, qi
viuen
nidad
penite
en vir
Sacere
totaln
Benite
Mon3'
mente
conne

tifice. recho dift. I no ic fi; po tiemp cerca mo et des er como dos a niten hibia y alsi nes E duxo gunos ros;p iolo ( ien le Conv tosa tiem tener nilter 1e int Mon ra els rios ] rio. plir l Deip ges g mos Cler ges e clios fifue tica pulie nı la Beni

ron,

#### DelaCiudad dePalencia.L.I.

143

li 16. q.1. Bonifacio reprehende a algunos, que dezian, que los Monges, que estàn muertos al mundo, y viuen a Dios, son indignos de la Dignidad del oficio Sacerdotal, ni dar penitencia, ni bautizar, ni absolver, en virtud de la potestad que tiene el Sacerdocio, que Dios le agre 30; pero rotalmente se engañan: Por que San Benito, clarissimo initituidor de los Monges, no les prohibió esto; sola mente les prohibió que se ocupassen con negocios seculares. Esto el Pontifice.

hal-

los

, 1c.

Ida.

auf.

105

de.

edi-

Qui

nci-

nges

nlas

· cl-

ocu-

sayu

ane-

ledi-

ictan

CCU.

afte-

bil-

dit.

ha-

prin

Mō-

Def-

on a

1 fus

ixef-

n no

ion-

ebia

e era

onde

por

cof-

bien

o fo-

0, 4

Igle-

iosa

sby-

XCI-

Pal-

, 90-

l Mő

pitus

avn

erto, y se

s los

os al

ori-

o de

los

ilte-

nul-

De loqualse sigue, que los Derechos Canonicos, que se ponen en la dift. 16. q 1. por muchos capitulos, no se contradizen, aunque parece q fi; porque segun la diversidad de los tiempos, se pusieron diversas leyes a cerca de los Monges. Primero, como eran Legos, aŭ los milmos Abades eraninferiores a los Clerigos ; y como estuviessen totalmente dedicados ala soledad, quietud, silencio, penitencia, y contemplacion, seles prohibiaviuir fuerade los Monasterios; vassinoles dexavan recibir los Ordenes Eclesiatticos. Despues se introduxo por vio, y por derecho, que algunos dellos le hiziessen Presbyteros; pero con ley, y costumbre, que folo ofreciessen sacrificios, y obrassen los ministerios sagrados en sus Conventos, y dieslen los Sacramentosa sus Monges: y por esto en aquel tiempo se les prohibia el exercer, y tener fuera de los Monasterios, los mi nisterios de los Clerigos. Finalmente ieintroduko, que no folo algunos Monges, sino muchos se eligiessen pa ra el Sacerdocio, y tuviellen ministerios Eclefiafticos, fuera del Monasteno. Pero esto solo se hazia para suplir la necessidad de Clerigos idoneos. Delpues obtuvo el vio, que los Mōgesgozassen en la Iglesia de los mitmos ministerios, y oficios, que los Clerigos, porque parecia que los Mõ ges eran mas idoneos, y aptos para ellos, que los Clerigos. Preguntaras fifue establecido con alguna Monattica Sanccion, que los Monges no se puliesten en las Iglesias? Respondo, q ni la Reglade San Basslio, ni la de Sa Beniro, ni la de S. Agustin lo prohibie ron, solo mandaron en general, que

no trataffen cofas feculares. Preguntarasmas, si por el Derecho comun Canonico estau a prohibido a los Mōges el cuidado, y administración de las Iglesias? Respondo de lo que hasta aora dixe que se puede colegir, que por el derecho antiguo tuvieron efta prohibicion, pues se les manda, que habiten dentro de los Monasterios:y despues no solian ponerse en las Iglefias, fino es por caufa de villidad, y neceisidad. Hasta aqui el Padre Azor, con toda diffinción de tiempos, y de derechos, que basta para convencer a qualquiera que no sea protervo en esta materia.

#### g. XX.

Ponesela doctrina de Francisco Hallier en las Vindicias, lib.4. cap.2. S.2. en que trata en que tiempo, y como sueron llamados los Regulares al Clero.

S V pone, como arriba referimos, q al principio de la Iglesia, muchos, alsi Clerigos, como Legos, hizieron vida Regular, con los tres votos estenciales, y como; pero que no era debido el Clericato a la vida Regular, que no es necessario repetirlo, pues queda suficientemente probado. Y prosigue en el n.7.

Por lo qual, omitiendo lo dicho, vengames a los Monges, que renunciauan al mundo, y eran los eminentiísimos miembros de la Gerarquia paísiva, y hemos de explicar, quando se les diò entrada al Sacerdocio.

Arriba mostramos, que aquellos primeros Monges sueron Legos, y no lo pueden negar los que levemente huvieren leido los Autores aprobados. Verdaderamente aquellos primeros Padres de los Monges, a quien llama S. Geronimo en la epist. 13. a Paulino, Principes de la vida Monastica, los Paulos, los Antonios, los Iulianos, los Hilariones, ni

eran

eran Sacerdotes, ni Clerigos, fino Legos Y pues algunis vezes le entrauan en el Orden, o grado de los penitentes publicos, como se ha probado supra, con dificultad le les permitia el ter promovidos al Sacerdocio. Leemos en el Pontifical de Damalo, que Dionysio Sumo Pontifice, vno, ò otro, passò de Monge al Sumo Pontificado; pero elte es vn exemplo raro, sies verdadero San Atanasio fue el primero, que para oponer pios, ycoltantes Sacerdotes, a los Arrianos (co mo consta de su carta a Draconcio) diò al Clero Alexandrino Sacerdotes, que eranMonges, y trasladò los institutos de los Monges a varias Iglefias, y procurò que se eligiessen por Obitpos de muchas Ciudades los Monges, que hallana mas celebres en Santidad, y ciencia, como fueron el milmo Draconcio, Serapion, Apollonio, Agathon, Amonio, Ariston, de quienes haze mencion en la milma carta. Ette instituto se introduxo por todas las Iglesias del Oriente, especialmente despues que San Basilio, y San Gregorio Nazianzeno, paifaro de Monges a Clerigos, y despues fueron ordenados Obilpos. Delta elcuela, fuera de los referidos, fueron cria dos Obilpos Epifanio, Chrisostomo, y otros muchos celebres Obispos, y aun Orden dos Clerigos de Orden interior, como fue San Ephren, Diacono de la Iglesia de Edessa, y los referidos, que primero fueron del Clero de alguna Ciudad, Chrisostomo del de Antiochia, Basilio de Cesarea, de Naziano Gregorio, y despues ordenados de Obispos.

El primero que passò este instituto del Oriente a Italia, y a todo el Occidente, fue San Eulebio, Obispo Vercellense, que estuvo en el Oriente, y fue muy amigo de San Atanafio. Y assi dize San Ambrosio, lib. 1. cap.82.alos Vercellenses. El primero, en la region del Occidente, San Eulebio, de fanta memoria, juntò co las entre li diversas, que fue que puesto en la Ciudad, tuviesse los institutos de los Monges, y rigiesse la Iglefia con la sobriedad del ayuno. Y poco despues dize! Esta paciencia en 5. Eusebio permanecio con el vío del Monasterio, y con la costumbre de

mas dura observancia, saco la tolerancia de los trabajos; porque quien dudara, que estas dos cosas, oficios de Clerizos, y institutos de Monges, son mas excelentes en la mas atenta deuocion de los Christianos?

El mismo instituto imitò des. pues San Martin, Arçobispo Turo. nense, que estuvo en el Monasterio de Milan, y alli professò el Monachato, De èl despues se derivo esta costum. bre a las Gallias, que el Clericato le vniesse al Monachato, y el Monacha. to al Clericato; porque siendo Obis. po de Tours siguiò la vida Monastica, y tuvo en su compania Clerigos, que hazian la vida Monaltica, y con ellos folia conversar, yco. mer, como enseñan Seuero Sulpicio en la vida de S. Martin, lib. 2. y 3. Y Venancio Fortunato tambien en lu vida, y otros que la elerivieron.

Tambien San Agustin, que apren. diò en Milanette instituto, le passò à Africa, que antes no se avia estila. do: desuerte, que San Agustin, que antes dezia, que el propolito de los Mongesera inaudito; luego que leyò la vida de San Antonio, les vnio, como le hadicho: y todo constadel lib. 8. de las Confessiones, cap. 8. y de las cartas 77. y 109. Y Posidio en la vida de este Santo Doctor, dize, que del Monasterio de Hipponi pedian Clerigos para todas las Iglehas de Africa, y pusieron en muchas las mas eminentes, Obilpos; y refiere diez, que fueron lus conocidos, De los Monges que instituyo San Agustin, vnos que eran Clerigos, eltauan señalados a las Iglesias; otros, que eran Legos, estauan en los Monasterios : de los quales los mas idoneos, salian al Clericato. Y vnos,y otros distingue Paulino en la Epistola a Alypio, que es entre las desan Agustin, la 35. a donde dize: A los Benditos Compañeros de tu Santidad, y emuladores en el Señor, Hermanos (si se digna) nuestros, als en las Iglesias, como en los Monaiterios, en Carthago, Zagata, Hippona Regia, y todos tus Parrochos, &c Rogamos con grande afecto laludable, &c. Los que estauanenlos Monasterios obedecian assi al Abad, como al Presbytero (que es el Cura)

fegu mani Supe Con Obil en bi que . ges a elMc tino, Fulg na,y cum Mon do. Sat aprit cl Me nafio confe ron a icgui clina gia A Ron perm fe vn TICIO

mos, los qualinative de lo los qualios crecci Diac

carte

na,y

qual

que Y de pues chus mas impu

mad lueg

fan, bio histo no fi

Dec tum que tolequien ficios onges, atenta

Curo. rio de chato. stumato le racha. Obil.

onasti-Clerionastiy cotlpicio 3. Y en su

ipren. palsò citila. n, que de los ue le-VIIIO, ita del p.8.4 olidio , di pont Igleuchas refiecidos. ò San

is, el-

mos,

Mo-

ido-

nos,y

pilto-

le San

A los

Santi-

Her-

, alsi

onal-

ippo-

chos,

to la-

en los

Abad,

Cura)

10-

fegun indica la Regla. Los que estauanenel Clero, tenian los mismos
superiores que los demas Clerigos:
Conviene a saber, obedecian a los
Obispos, y Parrochos. Este instituto
en breuetiempo se aumentò tanto,
que Aguitino a cada paso llama Monges asus Clerigos, porque professa a
el Monachato. De aqui, suera de Agus
tino, slorecieron del Africa Alypio,
Fulgecio, y otros insignes endoctrina, y santidad en la Igesia de Dios, que
cumplieron exactissimamente con el
Monachato, y con el Obispa-do.

San Geronimo en la Epistol. 26. aprincipia, escriue, que el instituto de el Monachato, que instituy ò San Atanasio, Patriarcha de Alexandria, y conferuò Pedro fu fuceffor ,le lleuaron a Roma, a donde acudian como segurissimo puerto de su vnion, declinando la persecucion de la Heregia Arriana. Peroel primer Pontifice Romano, que con publico decreto, permitio, y deseò, que el Monachato fe vniesse al Clericato, fue el Papa Siricio. Su decreto se contiene en la carra a Himerio, Obispo de Tarragona, y le refiere en el c. Monachos 16. quaft.1. Por estas palabras: Descamos, y queremos, que los Monges, a los quales la grauedad de costumbres, la institucion santa de fee, y vida les recomienda, se agreguen a los oficios de los Clerigos; pero con calidad, que los que son dignos, y no han llegado a 30, años de edad, se promueban en los menores Ordenes, por sus grados, creciendo el tiempo, y aísi lleguen al Diaconado, o Presbyterio de edad madura. Y por lo menos no fubanluego a la cumbre de el Obispado, imo es que se guarden los tiempos que pulimos arriba à cada dignidad. Y de aqui es, que Graciano, delpues del Canon Hinc est, S. Monachus 16. quæst. 1. Y Santo Thomasen el opuse. 15. contra los que impugnauan la Religion, confieilan, que hasta los tiempos de Euse bio Zozimo, y Siricio, testifica la historia Eclesiastica, que los Monges, no fueron Clerigos. Despues de este Decreto, luego se instituy ò esta costumbre endiversas Provincias, porque en el Pontificado de Anastasio,

que sucedio a Siricio el Emperador Honorio, en el lib. 32. de Codigo Thedoliano, cap. de Episcopis, & Cle ricis diò este rescripto, de que de los Monges le fupliellen los Cleriges, por estas palabras: Si acato los Obilpos juzgan, que les faltan Clerigos, iera mas razon, que ordenen de el nu mero de los Monges, yno tengan con embidia los que están obnoxios a las razones publicas, ò prinadas, si les tienen ya probados. Dixo feria mas razon, que le ordenassen los Monges, haziendo coparación de ellos co los Curiales, a quien las Leyes, y Canones con dificultad permitiaOrdenar; no porq abiolutamente leamejorO r denarde los Monges a qualelquiera, q de otras Ordenes de Clerigos. Delpues desto, el Concil. Agathés. en tiepo de Leon I. cap. 36, permitio a los Obispos Ordenar Monges, de conlentimiento del Abad, fi fuesse necessario, ò en las Iglessas de la Ciudad, o en las Parroquias. Y llegandose a estos vestigios, el Concilio de Lerida, c. 3. estatuyo, que quando el Obispo aprobare, que se a yan de promouer en el oficio de el elericato algunos (Monges) por la viilidad de la Iglelia, deban Ordenarle con la voluntad del Abad. De los quales decretoscofta, q los Moges, tolo se Ordenaro por la vtilidad, y necessidad delas Iglesias. Y estos, ò en las Parroquias, ò Iglesias. de la Ciudad; esto es en las Cathedrales, como ya en otra parte explicamos porque el Concilio Agathense, y lo confirma el de Lerida, prohibe en el Canon citado, que no se OrdenenMonges vagantes; esto es, que no eftuviesten allegurados a algun titulo de la Iglefia.

De aqui fue muy vsado, que de los Monasterios se saceiden Obispos de so lo el Lirinese, quatos Obispos egregies Atletas de Christo saliero Hono ratos, Maximos, Hilarios, Cesareos, y otros muchos? Vease Sidonio en el poem. 16 a Fausto. Desta Isla Cesario Arelatense, que de ella sue promovido al Obispado, escrivió en la homilia veinte y cinco. Esta es la que acximios Monges, y distribuye por todas las Provincias excelentissimos sacerdotes. Y si recibe algunos hijos, los buelva Padres: y a los que

145

LIII

cria pequeños, les buelve grandes. Dixo bien, porque en el tiempo que estan en el Monasterio, deben ser tenidos por parvulos, y hijos; pere delpues de auer aprouechado en el exer cicio Monastico, tanto que merecieron ser Ordenados de Clerigos, se buelven grandes, y Padres, que es la interpretacion de Cefario. De aqui tambien creciò la costumbre, de que de los Monges le puliessen en las Iglesias Cathedrales, y Parroquiales. Y alsi San Gregorio quilo, que la nueua Iglesia de Inglaterra , que Agustino Monge auia convertido a la Fè, la rigielsen Monges Clerigos, que fuessen vnos milmos, Monges, y Paitores. En la respuelta a Agustino, y en la Epistola a Anthemio 1. Regest Epist. 40 determino, que si a algunos por qualquiera ocation fucediere venir de el Clericaro a la vida Monastica, no les sea permitido bolver de nuedo por la voluntad a la milma, ò otra Iglesia, de que antes fueron facados, fino es que aya fido Monge de tal vida, que el Obilpo, a quien antes auia meditado, previene, que es digno de el Sucerdocio, para que pueda fer por èl elegido, y ser Ordenado en el lugar que juzgares. En estas palabras ( que refieren cap. Si quem 16. qualt. 1.) claramente mueltra, que los Monges pueden fer Ordenados en los lugares que el Obispo gustare, aun en aquellos, en que militauan Clerigos, antes que fuellen Monges. Alsi Pelagio en la carta a Bono, Obilpo Savinate, cap. in Parrochis 16. quæst 1. mando que se Orde nasse vn Rufino Monge en la Parroquia, que estaua fundada en la poi-Icssiende Theodoro, Varon Magnifico, aviendole pedido el milmo Theodoro por Presbytero, o Paftor. Y el Papa Gelafio en la Epillola primera, capitulo tercero, que cita en el capit. Priscis cincuenta y cinco dict, manda a los Obilpos, constituidos en los Brutios, y Lucania, pongan en las Iglesias, que deftan fin todos los Ministros, o no tienen fuficiente fervicio; deluerte, que no puedan cumplir con los divinos ministerios para las plebes que les

pertenecen ( que debe entenderle, principalmente de las Ig elias Patro. quiales) Ministros, que sean eruditos con las Monasteriales disciplinas. Y Innocencio Tercero, e. Quod Dei timorem, de statu Monachorum, enseña por los antiguos Canones, q tambien los Monges pueden fet Ornados de Presbyteros, para el regime de las Iglesias Parroquiales. Tambien ellan Ilenas las historias de Monges, que ya ocupan las Igle fias Cathedras les, y a cada passo refieren, que excluidos los Clerigos, antiguamente se introduxeron Regulares. s.Do. nato, que despues fue Arçobispo Bizantino, viuiendo entre los Canonigos, vestido del Schema Monachal, habitana entre ellos, como Monge vno, cumpliendo el oficio de cano. nigo, no dexando el de Monge, como refiere Elifecio de va manufcrito antiguo: Velunt in Douato. El Concilio Turonenie, capit, 23. d Moguntino, c. 9. en tiempo de Leon Tercero, y Carlo Magno, determinin, que los Clerigos Canonigos, que viuen en los Epitcopios, habiten de Comunidad en los Claustros; duerman en vn dormitorio, y obedezcan a lus Maeitros: y delle punto le podia congregar micho. San Fulgencio, legunSurio, a primero de Enero, capitulo veinte y nueue, q de Monge fue Obilpo, delpues de la persecucion Vandalica, repara los ministerios de los Cierigos, autendo tomado Monges para el Clero, y lo refiere el Elcritor fidelissimo de fuvida, que cali hempre le alsistio. San Dunstano, Arcobispo de Cantuaria (como dize Osberto en (u vida) convoco Concilio de todos, los Opispos de Inglaterra, y citatuvò contra la incentinencia de los Clerigos, y lo executo con aprobacion del Papa Iuan, y con ayuda del Rey Edgaro, que los Clerigos viuiellen castamente, ò le pufiellen Monges en fu lugar. Y deipues de algunos años, pidiendo el Rey, y muchos Obispos en el Synodo Vyintonienie, que se relituyellen los milmos Clerigos, y lobre esto huvieste altercacion, le oyo vna voz, dize el mismo Osberto, de vna imagen de Christo, que dexo: No ferà, no ferà, juzgafteis biens

nol gun yen dos. en l 10. cap. do S in echi gers Ous Mal gin que lueg frgu non Duc pidi muc Reg Tol Arc Fip. dide Sant Tol po,1 titu nafte mos de P Sect lare bict gier 105 Ivoi Vica gha de A 925 balt ges dos TIO

Mo rare cho elle anti Mo

Orc

lasI

les. era: no le mudarias bien. Y refieren algunos, que los que lo relidian, cayendoie el techo fueron quebrantados. Veante Ni-olao Harpefeldio en la historia de Inglaterra al siglo 10. Matheo Vuilhmonaster, lib. 2. cap.11. Por la milina cauta Eduardo Segundo, segun retiere Ranulph. in Polich. I. Rey de Inglaterra, echò los seculares, que teman mugeres, de la iglesia Oxoniense, ò Ousfort, y subrogo Monges, San Malachias, Obilpo de Hibernia, fegun refiere San Bernardo en su vida, que trae Surio a 14, de Nob. cap. 11. luego que fue Obispo Duvense, puso fegun su instituto, Convento de Canonigos Reglares. San Laurencio Dublinente, como contra de lu vida, pidiò confirmacion al Pontifice, y mudo los Canonigos Seculares en Reglares. Bernardo, Arçobispo de Toledo, legun refiere Don Rodrigo, Arcobispo, lib.6. de la Historia de Fípaña, cap. 27. aviendo emprehendido la peregrinación de la Tierra Santa, eligieron los Caponigos de Toledo, viuiendo èl, otro Arcobifpo, y les expelio de la Iglefia, y fubftituyò en su lugar Monges del Monasterio de San Facundo. Pudieramos traer muchos exemplos, assi de Regulares sulutuidos en lugar de Seculares, como de Clérigos Seculares, expelidos los Regulares. Tambiende Iglesias Parroquiales, que cogieron los Monges, ò se las dieron los Obilpos, como le puede ver en Ivon, Epistol. 181, 266, 267, 268, Veale tambien a Thomas Vvalingham alaño 1298. al Continuador de Aimoino, cap. 49. Flodoardo, año 925. v otros. Pero eltos exemplos bestan, para probat, que los Monges fueron antiguamente ordenados en las Iglesias Cathedrales, y Parroquiales.

De lo qual colegiràs, que los Monges tuvieron autoridad en la Gerarquia Eclesiastica, no por el derecho que aora, sino por el Pastoral. Y esse Ordinario, que ya defendemos, y antiguamente solia competerles a los Monges, promovidos a los Sacros Ordenes, en quanto les sacauan para las Iglesias Cathedrales, o Parroquiales. Porque en los Monasterios no era frequente, que se ordenassen mu-

chos Sacerdores, por lo menos para oir confessiones de Seculares, y administrarles Sacramentos: porque al principio los Monges, como los demas del pueblo, iban al Tempio coniuna recibir los Sacramentos, y hazian numero con ellos, como consta de S. Dionylio, c.p. 6, de la Ecclefial rica Hierarch, y Epitt, a Demophil. 1. y de las Constituciones Apostol.lib. .cap. 13. y de Palladio Laui.ca. 52. en la vida del Abad Apollo, que rehere, que los Monges baxanan a fu nora a tomar la comunion, y defpues fubian al monte, a donde estauan las celdasaporque de la misma historia se colige, que a la falda dei monte estaua vn barrio, y en el la Iglefia Parron quial, y a ella venian a recibir los Sacramentos. Tambien refiere Epiphanioentre las Epistolas de San Geronimo, cap, 60, que en la Iglesia de la Villa, que estana junto a lu Monafterio, celebro Collecta con los de mas Monges: demas delto de, la vida de San Pachomio, cap. 26, donde le haze mencion del Santo, que con fus Mongesiba con la demás plebe a la Iglesia de un barrio. Y en la nouela 133.de Iustinian, c. 2. se reconoce, q no era ello inulitado en lus tiempos, pues dize: Si no ay Iglefia en el Monafterio, ni aun con esta ocasion de entrar en las Iglefias permite a los Monges el andar de aqui para alli, y hablar con quien no conviene, fin o q vengan al tiempo, del ministerio sagrado con el Abad, Priores, y Ancianos, y que acabado el facrificio fe buelvan los Monges al Convento defpues, porque no se apartassen de las colas divinas, y mezclados con el pue blo, no le implication en los negocios feculares, fe les concedió a los Monges, llamar a su Convento vn Presbytero, para que celebrafie, como de los Monges Scytopolitanos, renere, tomandolo de San Geronimo, Graciano, cap. Hinc eft 16.quæft.1. que le juntaron para buscar Sacerdote, que les celebrasse Missa. Lo milmo refiere el Autor de la Vida de San Pachomio, capitulo veinte y quatro, apud sur, titulo tercero de losMonges, que viuia n en lu disciplina. Tabié le les cocedio como privile gio, a havielle algunos de lu Comunidad, q Ordenados de Sac erdotes les

icas no

derfe.

ario.

n eru-

cipli.

. Quod

munc,

es, q

101-

egimã

mbien

onges,

ledra-

ic ex-

nente

.Do-

10 Bi-

noni-

ichal.

10age

ano.

e, co-

anuf.

dato.

3. cl

Leon

timi.

s, que

en de

iucr-

ezcan

c po-

lgen-

lero,

onge

1CION

osde

Mon-

1 E(-

2 cali

lano,

0 d1-

Lon-

1914-

onti-

cuto

con

Cle-

pu-

. Y

ion-

n el

citia

10-

oyo

rto,

di-

N3

ad-

administration los Steramentos, Refiere Epiphanio en la Epistola a luan Hier Comilitano, que ordenò a Pauliniano, para que cuidade de la multitud de hermanos, que auia en el Monalterio, en el qual citatian Vicencio, y Geronimo Por verguença, y humildad no queria exercer los facrificios debidos a fu oficio, y trabajar en esta parte de el ministerio, que es la principal falud de los Christianos.

Cuenta tambien Palladio en la Paladacsallana Lant. C. 6. que en el monte de Nitria estana yna gran Ig ena para el vio de los Monges, a donde effanan ocho Presbyteros : pero el riempo que el primero viuia , no ofrecia otro, mi juzga, ni predica, folo se sientan con el en silencio. Las quales dos colas mueftran, que antiguamente le p rmitio le hizielle Presbytero de los Monges que les administrate los Sacramentos, y que tamoien antiguam inte havo algunos ordenados de Presbyteros, que no exercian el ministerio, porque no auian recibido la Cura de el Monasterio; y de estos sespecho cran Geronimo, y Vicencio, que lo aurian protestado en su ordinación. De si lo teltifica Gerommo en la Epistola setenta y vna. Doy que le Ordenes: Lo mismo oiràs, que oyo de miel Obispo Paulino (de santa memoria) Por ventura, roguete que me ordenailes? Si das el Presbytero, de modo, que no nos quites el Monachato: Tu lo veras en tu juizio; pero fi debaxo del nombre de Presbytero, me quitas aquello, porque dexe el figlo; yo tengo lo que fiempre tuve: ningun dispendio has pidecido en la ordinacion Eftos, ues, para quedar Monges; eito es, como èl mifmo explica, para que llorando en los campos, y soledades los pecados de la adoleicencia, configuiellen la misericordia de Christo, no tomando la carga del Sacerdocio (elto es la cura de almas) le abstenian de los oficios del Clericato, aunque estirvieffen Orden dos, porque juzgauan no era conforme a derecho tratar las cofas fagradas, lino es fiendo Pafa tores, y con este nombre, de aquellos Presbyteros de Nitria, folo tratana las cofas fagradas el que ellan constituido por Rector, y Cura de los demas, y los otros fe abitenian de los facrificios mientras elle vina porque viuiendo el, no poden le Chras, pues de vha Islefia, tolodebi let vno Cuta, and in al 109, 11,90

Pero dexando ello, probemos que se hizo cha gracia a los Mongos que de fu Comunidad se ordenallen Presbyteros, que les administration

los Sacramentos Colon V , 110kg

Teftificalo San Gregorio, Hill in dia. 14. Fpift. 44. que lo conce dio como intigne beneficio, à Vrbe co, Abad del Menalterio de Sanller. mes de Palermo, que le pidio, quede fu Congregacion ic ordenalle Pres bytero, q les dixelle Milla. Lomilmo confra del lib. 1. cap. 1 2. que elcrivia a Iuan, Obispo de Civita Vieja, que permitielle celebrar Millasenel Monaticrio de San Agapito. Confirma le del Concilio Calcedonenie, cap.o. que mandando, que ninguno leordenaffe abfolutamente, concedioque algunos fe ordenafien a titulo del Mo nafferio. Por loqual, los que se ordenauen a fitulo del Monafterio nonce dexauan al Monasterio, sino que tomanan la Cura de las almas de los Morges que en el viuian. Y alsi Pachomio, fegun Metaphraftes en la vida, cap 23 fi algun Monge vema a el para ler exercitado, le lugetana a el, como a Padrespor la dignidad del Clericato. Alsi an Agustin dizent in Regla, que debe ier mayor la antoridad del Presbytero, que cuida de las almas de los Monges, que la ce el Prepofito.

Pero aquellos Presbyteros ministrauanlos sacramentos a folosios Monges del Meira erro, a quien prefidian en las colas lagradas, no ales Legos, fino raras vezes a algunos; Y esto concediendoselo por privilegio, como lo manda Palqual II. a Victor, Obispo de Bolonia, C. peruenit 16.q.1.y Calixto II.C. Interdicimus. Y no celebranan publicamente, y a las claras, las Millas en las Monatterios, fino es privatim. Y la razonera, porque, como dize el Cocilio Romano 3. en tiepo de Grego. rio I, q esta enel to .2. de los Cocilios part. 2, S. Pariter, en los retiros de

los Siervos de Dios, y en sus receptaculos, no fe dè ocasion para alguna junta popular. Y Gratian. C. Abbatem, cap Luminolo 18. q.2. refiere, que San Gregorio Magno promulgo esta prohibicion en la carta 2 Caitorio, Obilpo de Arimino. Y C. & hoc, de consecrat. dist. 1. junto bien, temandolode San Agustin (fino es de Theodulpo Aurelianense en el commonitorio a los Presbyteros Aurelianenles) el estatuto de no dezir Missas en publico, porque el pueblo no le abstrayesse de las solemnidades publicas de las Missas, que se hazen encada Parroquia. Lo mismo refieren Burchardo, lib. 2. cap. 54. Ivon, part : cap.119. tomandolo de San Agustin. Y no debe omitire el decre to deel Concilio Parifiense, Can. 46 que dize: Ni nos parece conveniente, que los Clerigos, y Legos, declinando los juizios de los Obilpos. y Presbyteros, pidan los Monasterios de los Monges, para hazer alli confession de sus pecados con los Sacerdotes Monges, particularmente no les siendo permitido a estos Sacerdotes Monges hazerlo, sino es a aquellos que viuen el Orden Monastico, y con ellos en el Monasterio. Y aisi notò bien Cujacio in Cod. Verum, de condition apposit, que antiguamente se dezia, que los Monges tenian Oratorios, no Igielias, porque en los Monasterios, no eran ordinarios, ni publicos los congressos. Y Theodoro Ballameneuele pitulo quarto del Concilio Nizeno 2. y en el capit.6. del Concilio Cartagines. Y Nizephoroenla Epiltola a Theodolio Monge, dizen se observò, que los Monges Sacerdotes no oian las confessiones de sus Monges, sino es por permission de el Obispo. Y consta del Concilio Chalcedonense, capitul. 8. Y de la respuetta de Zacharias a los capitulos, que le embio el Rey Pipino de Francia, por Ardobaino, capitulo dezimo.

88

13

5

h

H

Los Padres tuvieron por cofa dañola a los Monasterios el Ordenar Clerigos en ellos, y que anhelasfen los Monges al Clericato. Y assi San Pachomio, grande instituidor de Monges, y Monasterios, no tenia

entre sus Monges, ninguno que hu vielle confeguido la Ordenacion. Dezia, que era muy bueno, y muy vtil a los Monges, no buicar honor, y Principado, ò gloria, y especialmente en el Convento, y anadia: Que el Principado de ambición, ò el peníamiento de ser Clerigo, si caja en los Monges, y luego no se extinguia, corrompia todo el trabajo de la exercitacion. San Basilio, que tambien diò Reglas de la vida Monastica, en sus condituciones, cap.9 testifica, que no puede introducirle ningun dano mas capital en los Monasterios, que fi la ambicion de ser Clerigos acomete a los Monges. Y Cefario, que de Monge Lyrenenie paísò a fer Arcobilpo de Arles, en la homil 25. entre las virtudes necessarias del Monge refiere esta: Que repudiò, y deihechò con amor de la verdadera humildad el ambito de honor, ò el defcode el Clericato. El Abab Moyles, de gran fama, y insigne en la piedad, cuenta entre las peligrofilsimas ilusiones, y tentaciones del demonio, fegun refiere Cafiano, collacion primera, capiculo veinte: Quando el demonio, con pretexto de edificacion de muchos, y amor de ganancia espiritual instiga a desear el santo oficio del Clericato, por el qual nos aparta de la humildad, y aprieto de este proposito. Y añade: Siendo cotas contrarias a nueftra falud, y profession, con todo eito, estando cubiertas con el velamen de milericordia, y de Religion, engañan a los imperitos, y incautos. Tambien Cafiano de fu mente, hablando de el espiritu de sobervia, en el libro onze de las instituciones, capitulo catorce: Algunas vezes embia el grado lee af co del grado) de el Clericato, y defeo de el Presbytero, ò Diaconado, el qual, aunque le huviera alcançado contra su voluntad, le pinta, que le ha de cumplir con tanta Santidad, y rigor, que pudicra dar a los demás Sacerdores, exemplos de santidad: Y demás de esto, que ha de ganar a muchos, no folo con la forma de la vida, fino con su doctrina, y palabras. ob appromother.

real offers delClerica. • X

Tam-

Tambien es digno de notar, que los Monges que se ordenauan, y no se inscrivian a algun Monasterio, como titulo Eclesiastico, debian dexar el Monasterio, y pastar a algun titulo, donde se inscribiesten. Consta de lo dicho, porque ya diximos, que los Monges que se ordenauan, acostumbrauana inscribirse en las Iglesias Parroquiales, ò Cathedrales; y nadie puede dudar que vivian en estos titulos, fuera de los Monasterios, haziendo mas vida de Clerigos que de

Monges. Y se confirma mas. Lo primero, de San Geronimo en la carta 61, a Pamachio, contra luan Hierofolimitano, a donde dize, que Paulino, a quien Epihanio auia ordenado, estauà en Chipre, sugeto a su Obispo, y que èl en su ordinacion auia protestado, que no queria recibir la ordinacion para Cura de almas: y clamò, q no queria que se le diesse el Presbyterio, para que se quitasse el Monachato; en las quales palabras indica, que los Ordenados de Clerigos a titu lo Eclesiastico, se tenian mas por Clerigos, que por Monges. Mas claro en la epittola a Ruttico Monge, a donde distingue entre las obras de Monge, y Clerigo; y testifica, que el Monge ordenado de Clerigo, debe hazer lo que toca a Clerigo, y no al Quindo vinieres, dize, a Monge. perfecta edad, si Dios te diere vida, y el pueblo, ò el Obispo de la Ciudad te eligiere por Clerigo, haz lo que pertenece a Clerigo, y entre ellos imitalos mejores.

Lo tegundo, de San Gregorio en la epist. 1 del lio. 4. escrita a Iuan, Obispo de Rabena, y se trae en el Onemo 16. q. 1. que escrive: Que nadie puede servir a las reglas Ectesiasticas, y persistir ordenadamente en la Regla Monastica; desuerte, q guarde lo apretado del Monasterio, si esta obligado a permanecer cada dia en el ministerio Eclesiastico.

Lo tercero, del mismo S.Gregorio en la epist. 40. (aliàs 204.) del lib. 6. y esta en el cap. Ne pro caiuslibet 16. q. r. a donde manda al Obispo de Rabena Mariniano: Si algun Abad, o Monge, de qualquiera Monasterio, passare al oficio del Clericato, o Orden (agrado, no tenga alli en adelante alguna potestad.

Lo quarro, de la epitola Syno. dal de muchos Obilpos, congrega. dos en Arlès, en la causa de Fausto, Abad de la Isla Lyrinense, que est en el tom, I de algunos Concilios de la Gallia, que dizen, que es lieno ce razon, y Religion, que los Clerigo, (ordenados por los Obilpos) miren con debida jugecion a la ordinacion del Obispo; pero toda la Congrega. cion Laical del Monasterio, pertene. cia a la sola ordinación, y siore del Abad proprio, que ella misma eligico re para fi; en las quales palabras le muestra, que los electos de los Monasterios al Clericaro, pertenecian a la inmediata fogecion de los Obilpos, al modo que los Legosdepen. diandel Abad, y viuian en los Mo. nasterios en el regimen paternal de lu proprio Abad.

Lo quinto, de la Synodo Dioce. sana de Rems, que Congregoel Ar. çobispo Hicmaro el ano 874. en la qual largamente le reprehend n los que estando assignados a las Iglesias Parroquiales, querian viuir en los Mo nasterios; porque dize, en el cap.1.6 esta en el tom. 3. de los Concilios antiguos de Francia; porque consta, y es cierto, que nadie podra executar juntamente los Claustros del Monaiterio, y los oblequios debidos, y las cofas que son necessarias a la plebe en las Parroquias Rufticanas. Porque como sien el silencio de la noche, ò el infante nacido peligra, ò el enfermo pidiere el Viatico, saldra el Canonigo de los Claustros del Monalterio, y caminando a la Villa podra locorrer a las necessidades de losenfermos?

Lo sexto, de Vrbano III. c. 10. de Capellis Mona horum, que estatuye, que en la s Iglesias a donde habitan Monges, el pueblo no se rippor ellos, y dà la razon Panormitano: Porq la cura de almas, no se le dio al Colegio de los Monges, supuesto que estan alli, no para exercer Cura, sino para que viuan Regularmente?

Lo septimo, de Balsamon, sobre el cap. 4. del Synodo Constantinopolitano en tiempo de Phocio, que telch na que ch ce rei cic M la ge Ri

tif

54

D

cl

Of

do

Pa

bit

M.

VIC

ie

ic yl Ba ali ro M al

Ig

C: cc O la M lh tc a fo

ni Si di al mi ci ci ni

N di la

v)

tifica, que el Monge, constituido in Sacris, puede vinir con quale quiera Dignidades, o en qualquier lug ir que el Obsipo quisiere, para que vie de su oficio. Y trae el exemplo del sacer dote Monge Machario, a quien el Patriarcha Lucas permitio, que habitalle con el lupremo Logotheta Michael Agiotheodorito, y que estavielle co èt en vn presidio, y que vsat le del oficio de Secretario.

Lo octavo, del referido S.Pachomio,que a ningun Monge,Ordenado de Ordenes Sagrados, permitia que h bitafle con èl : pe o fi alguno estana Ordenado ; le llamana para q

celebraffe.

10.

to.

clin

SOC

CC

305

ren

100

ga.

ne.

del

Sicc

IS Ic

10-

na

DII.

en.

10.

de

ice.

Ar.

nla

105

21125

Mo

I.q

an.

utar

nai-

las

lebe

'que

, 0

fer.

Ca-

nal-

odrà

en-

10.

Ita-

ha-

rija

ita-

dio

efto

114,

cn-

bre

bo.

ref H-

Lo noveno, del Abad Moyfes, referido supr. que dezia, que los oficios del Clericato, y la exercitacion Monastica, eran contrarios, y q por la succision del Clericato, los Monges se apartauan del vinculo de las Reglas Monasticas.

Lo dezimo, del antiguo vío de la Iglefia, porque los Monges, luego que se ordenauan, viuian con el Obispo, y los demás Clerigos, como de San Bafilio, SanChrifoftomo, y otros, que algunos referimos arriba; es cla-

De todo lo qual conita, que los Monges que antiguamente pallauan al Sacerdocio, estuvieron afsignados ò al Clero de la Ciudad; o a la Iglefia Cathedral, ò al Monasterio, como se colige del Concilio Chalcedonenie, cap, 6, que no permite que nadie se Ordenasse, sino es que en la Iglesia de la Ciudad, o Pago, o Martyrio, o Monasterio, se delignasse. Y que aque llosque se Ordenauan en el Monasterio, administraron los Sacramentos a los Monges folos, y elto por permi-10 del Obiipo, y los que citauan aisignados al Martyrio, o Capilla (como San Paulino, que detpues fue Obilpo de Nola, leemos que estuvo assignado al Oratorio de San Felix, en el Carmen Natalicio 2.) celebrauantin cocurlo de , ueblo, a quien diesse los Sacramentos; y los que estauan alsignados a Iglesia de Ciudad, ò Pago, vivieron en estos lugares, fuera de los Monasterios. Despues le les concedio a los Monges por privilegio, oir las contessiones de los leglares, predicar, y administrar orros oficios (agrados, aun en vio de de hombres lechlares, no obstante que no feau lus Paftores, ni tengan la tolicitud deCuras; de que se veansas Bulas de los Mendicantes.

Eltas leyes fe observaron por muchilsimo tiempo en la Iglefia, hafta que poco a poco començo a desca e cer la disciplina Eclehattica; entonces por privil gio afsittieron algunos Monges al lubíldio de los Pattores; pero delpues faltando por esto la ob-Iervancia Regular, por la administra cionde los Sacramentos, fueron excluidos del todo de las Iglesias Parro quiales. A pocos le les dio privilegio, de que viuiendo en los Monaiterios, administrassen algunos Sacramentos a los Fieles, como puede constar abundan temente de las vidas de algunos Santos, v.g. A San Hauberto, que fue el tercer Abad Fontellanenie, deipues de San V vandragisilo, y despues fue Oblspo Rothomenfe, le le concedio que confestalle seglaresen fu Monatterio, como refiereel Escritor fidelissimo de sa vida en Jurio a J. de Febrero. A San Aiberto, Monge Crispinense le concedieron Pasqual II. y Innocencio II. el milmo privilegio, como refiere el Autor fiel de su vida, en Surio a siete de Abril. Pocos privilegios leemos deste modo, que como singulares se refieren por los Autores de aquel tiempo. Y estas excepciones firman la regla en contrario, y manifiestan; que no fue estilada esta licencia.

Pero alfin del figlo vndezimo, començaron los Monges a fer remouidos de las Iglesias Parroquiales; porque cerca de este, tiempo refiere Ivon Carnotenie en la epistol.69. a Gualtero, que el Obilpo de Lemoges estando en Synodo prohibio a to dos los Clerigos Regulares, el Regimen de las Parroquias, y la confes-fion de los penitentes. Y aunque de este decreto dize, que huviera hecho mejor, si huviera combidado a todos los Sacerdotes a vida Regular, q no apartar totalmente a los que viuian Regularmente, de la custodia de las ouejas del Señor; con todo esfo amonesta, que esta prohibición debe fer mas acepta, y aconleja se obedezca, por fer mas faludable al Orden Canonico.

Tambien Bertholdo eu fu Chronicon refiere al año 1094, que en vaa Ciudad de Francia, Ilamada Odion yulgarmente, huno Concilio general de los Obilpos de Francia, y Abades de diversas Provincias, en que presidiò Hago, Arçobilpo de Leon. Legado de la Sede Apostolica, y le prohibio a los Monges, que no víaffen en las Parroquias el oficio de Sacerdores Parrochiales. Y este decreto le confirmò el ano figuiente en el Concilio Claramontano, estando pre sente Vrbanoll, y le estatuyò, que en las Iglesias, a donde habitan Monges, el pueblo no se govierne por Monge, sino que se initituya vn Capellan q rija al pueblo, y esto lo haga el Obispopor el consejo de los Monges; pero de tal suerte, que dependa del arbitrio de solo el Osispo, assi la ordinacion, como la deposicion, y la conversación de toda la vida. Traelo Severino Binnio, tom.3. Concil. part. 2.y Baronio al ano 1095.num.25.Y eitas palabras de la septima Synodo en Arverna, que es la misma que la Claramontana referida, tellifica Iureto en las notas a las Epistolas de Ivon, que las leyo en un antiquissimo exemplar de el clarissimo Varon el Prefidente Thuano; pero en la collección de las Decretales que hizo Gregorio, le atribuyen a Vrbano III. en el cap. 3. de Cap Ilis Monachoru. El Concilio Occumenico Lateranefe, en tiempo de Alexandro Tercero. cap. 10. y se refiere en el cap. Monachi, de staru Monachorum, confirma esta Sanction. Porque enèl se estatuyo, que los Monges no se pongan, cada vnode por fi, por las Villas, y Lugires, por qualesquiera Iglesias Parroquiales, fino que permanezcan enConvento mayorcon algunos herminos. Esto estatuyeron estos Concilios para la observancia de la disciplina Monastica, que se deslizana co la familiaridad demafiada con los pueblos Aunque Ivon, Obispo Carnotenie, que fue Canonigo Reglar, constantemente afirma, que los Canonigos Reglares, no d. bian ser repelidos del regimen de las almas; y declarò, que esta constitucion no se

entendia de ellos. (Veafe la Epistol 213.) Innocencio III. C. quod De timorem, de statu Monacharum; pero de tal fuerte, que exerciendo el oficio de Pleb no, ( à Cura ) si co. modamente puede ser, tengan configo, para cantela, vn Canonigo Regular. El Abad Iusto, de la Orden civerciense, prueba latamente envia oracion que hizo en vna junta de muchos Obilpos, y Abades del milmo Orden, quanto pugnan eftos oficios Pastorales con la Regla de los Monges. Està en el fegundo remode la Bibliotheca de los Padres, Con estas costambres se vivia

en la Iglesia, hasta que se initituye. ron las Ordenes de los Mendicantes; porque ( como consta de sus Bulas) luego le les concediò por privilegio, oir confessiones de los seculares, predicar, y administrar otros sagrados oficios, aunen vio de los Seculares, aunque no tuviessen Pastoral Cura, y folicitud dellos. Y fuera de las costumbres antiguas, Iuan XXII. (c. extra voico, de postulat. præsat.)prohibe con edicto perpetuo, ue el pro fessor de qualquiera Orden de los Mendicantes, lea pedido para Iglefias inferiores, que las Cathedrales; elto es a dignidad inferior que el Obispado: y assise les negaron los oficios ordinarios a los que las milmas facultades, que suelen convenir a les Ordinarios, se les concedieren. Y estas concessiones por nueua coltumbre, y inulitada, començaron a 1er frequentes. Porque an es le tomauan algunos de el Orden Hierarchico, ò curas, ò Canonigos de las Iglesias Cathedrales, o Dignidades Eclefiasticas, que acudiessen las mas vezes a las Iglefias inferiores, y menos nobles, y las vifitailen: y delte oficio gozaron antiguamen te los Chorepiscopos, y los que en el Concilio Laodizeno, cap. 5 7. fellaman Perioditas : Y este miniterio tenian aquellos, que compara S. Gregorio en la homil. 5. del lib. 1. lobre Ezechiel) a las ruedas ardientes de riego, de que hablo el Profeta. Tamblen avia algunos, que por singular privilegio, ò por divina Mission extraordinaria (que raras vezes se debe admitir) discurrian por yna, y otra par-

PAT rios fue! mp tion orra moi dina clas. dina eital Eck

Driv 1210 XIII tes 11 100 enfi tute ciett ox Ci

> gos: dene gan Div min, lalg den

Reg

por

y cc

nos:

nuc

pos JUZ: par: mie eld nage Pug fini nen nes del

CXC Mo Pre effa fito got

di ord 11( yar

Siri que

### De la Ciudad de Palencia. L.I.

parte, como (fegun refiere S. Gregorio enellib. 1. de los Dialogos, ca. 4.) fue San Equicio Abad de Valeria, que impelido del Divino Espiritu, sin milnon ordinaria , predicava en vna , y orra parte la palabra de Dios, y demostro q avia sido embrado extraordinariamente, pot el Don de Profecia,y muchissimos milagros: Pero or dinaffamente ningunos auja, que no enando assignados a algun citulo Eclefishico s faeflen embiados por privilegio al subsidio de todas las Iglefias. Y alsi, hablando Gregorio XIII, de las Ordenes de los Mendican tesidize: La Dinina providencia, legun hinecessidad de los tiempos, produko en su Igletia vatios y latudables inflitutos de Ordenes ; y por tanto , naciendo en etta nuevas enfermedades. exelto nuevos remedios; y faliendo nueras impugnaciones de los enemis gos, excito nuevos auxilios de las Ordenes Regulares. Lo quai, fino me engano, le demostro en aquella vision Divina, conque se vieron Santo Domingo, y San Francisco, tosteniendo la Igleffa Lateranenie; elto es el Or-

1

)0

e.

cl

0.

)n.

·C.

cn

na

de

H.

6-

Los

de

lia

ic-

C5;

25)

0,

1

1-

U-

las

C.

0:

10

los

e-

ES;

cl

los

il-

nir

m.

16-

1

0.

r-

las

3-

cn

0-

n.

cl

1-

10

e-

re

de

n-

ar

X

30

den Eclesiastico, o Gerarchico. Pero esto no lo obtuvieron los Regulares por detecho proprio, fino por privilegio de la Sede Aportolica, y con esta condicion, que por lo menos, in confentimiento de los Obifpos (San Francisco, en su tettamento: juzgava, que tambien era necellario parafi,y para los fuyos, el contentimiento de los Parrochos, porque en eldixo, que no intentafien cofa algumajaunque tuviellen privilegio, firepugnavan)no hagan cola alguna, ni finlu examen, y aprobacion, fe ordefien, exercer los oficios de sus Ordenes; porque es conocido el decreto del Concilio.5. Cartagines, en que se excomulga el Obilpo que ordenare Monge de Diocesi agena, à le hiziere Preposito de algun Monasterio; y se ellatuye, que ni feaClerigo, ni Prepofito. Conocida es la sentencia de Gregotio II.en el lib.7.epift.18.que madi que en los Monasterios nadicie ordene, sino el que el Abad ofreciere al Obispo. Esto es, para examinarle, y aprobarle. Conocida es la del Papa Siricio, epist, 1. cap. 13. que permitio; que los Monges fe ordenafien ; pero

los que la gravedad de coffumbres, y la institucion santa de la vida, y Fè, les recomenda. Consta el decreto de Gelafios epift, 1, cap. 3. que fi alguno del Propolito Religioto, y crucito con las disciplinas Monasteriales, allega al oficio Clerical, en primer lugar le examine la vida que ha tenido en los tiempospafiados. Y en otra parte, c. fi quisMonachus 16 qualt 1 enlena, que el Monge, que se ha de ordenar, ie pida al Abad, y cl Obispo le clija, y le ordene en el lugar que juzgare. Tambien es claro el juizio, del Papa Zpzimo, cpift. i. al principio, que dize, que los Monges, no fiendo aproba dos con tiempo continuo, se repelan del Sacerdocio, Y Ivon, Obispo Carnotente, en la epit. 60. hablando de el Pastoraloficio, dize pian al propofito: Los Clerigos Regulares ni fe ha de remover totalmente delle oficio, hi admitisse indifferet mente, &c. Y anade Sign yueftro Colegio av algunos Varones prudentes, y madutos, y examinados con el fuego de la tentacion, a los quales querais imponer elte pelo, traerlos a la prelencia del Obilpo para que reciban del la cura de almas; fin cuyo agoitrio, fi os acor dais, legun las canonicas fanciones, ni criminales penitenclas puede imponer qualquier Presbitero, ni acabada la penitencia reconciliarle a los Sagrados Altares, Y en la epift, 213 dize de los mismos Regulares : No se han de tomar para este oficio otros, fino los que encomienda la vida, y doctrina, y la autoridad Epilcopal aprueba por idoneos para hazer cito. Puedefe aplicar aqui mucho de lo referido lup, todo lo qual comprueba el Concilio Tridentino delsion 23. de reformatione, cap. 22, que estatuye, g los Regulares no se ordenen, ni con menor cdad, ni fin diligente examen del Obispo. Anade la praxi de la Iglefia que de todo tiempo dexò el examen de los ordinandos al Obispo s y a fu prudencia, para que admita, o repela los que quillelle de aquellos, que los Abades, ò Prepositos presentaren. Y ella praxis desciende de derecho Divino porque como el Apostol en la carta La Timotheo, cap. s. promulgue, como precepto de la Ley -Divina, que no se impongan acelera-

a 1

153

154

damente las manos a nadie, porque no fe participe de lospecados agenos; por derecho Divino incumbe a los Obifpos la necelsidad de examinar a todos aquellos que le le prefentaren para fer ordenados; porque ordenando indignos, no participen de pecados agenos, contract Aponol, y el derecho, alsi Divino, como natural. Tambien arriba, en diversos lugares, se probo, que ningun Monge poula tratar las colas tagradas, imo es conpermiso del Opispo. Anade, sigustas, el Concillo de Zaragoza, ca. 7 en tiem pode Damafo, contra los Priscilianillas, que algunos de ellos, fimulando predad enfeñavan fin potestad de el Voilod, y le oftatuyo, que ninguno fe imponga el nombre de Doctor, filera de las personas a quien ie ha concedido; ponemos el Cencilio Calçedonenie, cap. 6, que los clerigos que le ponen en los Nofocomios ( eito es en 10sH spitales) y los que se ordenan en los Mich eletios, y en las Balilicas de los Martires, que permanezcan en la potestad de los Obilpos que ay en cada Ciudad, segun las tradiciones de los Sumos Pontinces, y por contuma cia, no se aparten del Obispo. Es lemejante el Canon del Concilio Pietaviente, cap. 5. que derermina, que ningun Abad, Monge, o otro qualquie ra, impongu penitencia, lino aquellos aquien comeriere el Obilpo este cuidado; pueden traerfe muchos Canones para propar eito. El cap. omnes Bafflick, los figurentes 16. quaft.7. cap. Monasteria, cap. Abbatious, y los fightentes 8. quælt.z. cap. 2. de officijs orein cap cum olim de præferiptionibus. Favorece el Concilio Tridentino, selsion 23 de reformatione, ca. 15. feision 5. de reform.cap. 2. que sin examen, y aprobacion del Obispo, prohibe, que los Regulares no den a Seglar alguno el Sacramento de la Penitencia; ni les permite prediçar en lus proprias Iglelias, fin licencia del Obispo.Hasta aqui Francisco Hallier, doctamente, y con toda verdad.

que pone en el parrafo figuiente, en que deduce por conclusion, que a los Regulares, en quanto Regulares, no les es devido el Sacerdocio, como conexo confu Orden, y estado, ni natu-

ral, ni essencialmente, que pondre la letra, tratando de la preheminencia; del Clero sagrado al Monacato se reconoce la distinción essencial, y especifica, que vamos probando, no solo conforme al sentir de los Doctores referidos en los parrasos precedentes, sino segun todo derecho.

No ha faltado quien qui ficale probar, que en la epistola de San Pubo ad Corint ca. 12:en la palabra opra, laciones, se comprehendan en la Gerar quia activa los Regulares: Pero yaco parte queda impugnado. Y Francisco Halier haze evidencia en este punto enllas vindicias citadas, capas que omito, por no alargirme mas enole punto; pero no pudo dexar de poner la inteligencia que dio Santo Tomas a este lugar, por ser tan en onnes. tro favor : Opitulaciones. Ranie minorese seu securidarias operation ness quarum quadam ordinanim adregimen Ecclesia, quod ad Apo-Stolatus Dignitatem pertmere di ximus. Quadamovero ad dollrinam. Ad regimen Ecclesia peru nent in generali quadam opitula tiones, idest illi, qui opem ferunt maioribus Pralatis in universali regimines siout Archidiaconi Episcopis, secundum illud Philip: IV. adinua illas, que mecum laboraverunt in Evangelio, cum Cle menteset ceteris adjutoribusmess. In speciali outem ponit gubernationes, sicut sunt Parrochiales Sacerdotes, quibus commititur gubernatio aliquarum particula rium plebium. Prouerb. I I. vbinon elt gubernator corauet Populus. Pone San Pablo, dize Santo Tomas otras menores, ò secundarias operaciones (de los Ministros de la Igleia, como arribadixo) y de estas, vias se orden nal regimen de la Igicfia, que diximos pertenecia a la Dignidad del Apostolado; otras a la doctrina, Al regimen de la Iglesia pertenecenca

gene aqui may mo. gun ayu elEv mas cial losS fe co pleb dize noa &c., lacio su ci

reto Bene que e res, y

bres; Y Eiffe de cedia no fe en eff ne Sa mini

den,c en ob E q ties a los

lo qu

acud

Don

preta Relig que y care

nen j car, j riam tulac màs,

Plica cion trata la Igl

### Dela Ciudad de Palencia.L.J.

155

general, vnas opitulaciones; esto es aquellos,que ayudan a los Prelados mayores en el regimen vniver fal, comolos Arcedianos a los Obispos, segun lo que dizeSanPablo adPhilip.4. ayuda a los que trabajan conmigo en el Evangelio, con Clemente, y los demas que me ayudaron; pero en especial pone guvernaciones, como fon Jos Sacerdotes Parroquiales, a quien se comete la guvernacion de algunas plebes particulares; segun lo que se dizeen los Proverb. cap. 11. adonde noay Governador, caera el Pueblo, &c. Adonde entran aqui por opitulaciones los Religiofos, por razon de fu estado, pues es del oficio de los Arcedianos.

En el mismo sentir van Theodoreto, y san Anselmo como refiere Benedicto Iustiniano; y Estio, dize, que es de casi todos los Comentado-

res, y Padres Latinos.

Cala

ncia

Cres

cipe.

folo

tores

ntesi

4 Hin

Pro.

واطدا

Attu-

retar

12 co

cisco

unto

940

noste

Oner

Mas

mel.

anis

atto:

riur

Apo-

· de

Eri-

7 847

ula-

Hat

fall

pif

IV.

ora-

Cle

neis.

rxa-

SA-

gu-

ula-

9101

elus.

mas

cra-

elia, s k

que I del

Al

nen

ijc:

Pero San Iuan Chrisostomo lo entiende de los que cuidan de los pobres; y lo mismo siente Theophilato. Y Estio dize, que no puede entenderse de los Parrochos, Decanos, y Arcedianos, porque si se entendiera assi, no se guardava orden de Dignidad en esta numeración de dones, que pone San Pablo; pues es cierto, que estos ministerios son mas dignos que los Dones de hazer milagros.

Cayetano dize se entiende el Orden, de los que en la Iglessa se ocupan

en obras de mitericordia.

Esto dize, que se entiende de los q tienen vocacion especial de assistir a los pobres en los Hospitales, segun lo que dixo el mismo Apostol; el que acude a hazer misericordia, sea con-

alegria, Rom. 12.

Pero en tanta variedad de interpretaciones, ninguno entendiò los
Religiosos sen su interpretacion. Lo
que yo admito, es, que se puede aplicarel·lugar a los Religiosos, que tienen pormitituto contestar, y predicar, porque tambien ayudan subsidiariamètea los Obispos, y alsi son opituladores en el sentido que Santo Tomas, y muchos Padres Larinos lo explican, pero esto no sue por institucion Apostolica, que es de lo que se
tiata, sino despues, por institucion de
la Iglesia, en la forma que dexamos

explicada. Y aísi no conduce para el intento de querer poner Monges, ò Religiolos en las Iglesias Catedrales de España, en su primera ereccion, antes bien prueba lo contrario.

Concitas doctrinas, tan confirmadas con Historias verdaderas, determinaciones de Concilios, Pontifices, Padres, y Doctores, no queda por ningun camino, resquicio alguno, para introducir el Monachato Carmelitano, ni otro Monachato en las Iglesias de España, ni del Occidente; pues cos ta la distincion especifica del Clericato, y su superioridad al Monacato, quando se vniò, y quando se dio sacultada los Monges para exercer los ministerios Clericales, y como; y lo que les sucedia quando del Monacato passavan al Clero. Y assi trataremos en los parrafos siguientes de las obligaciones del Clero, por razon precifa del Clericato o lo zol anbor

# 

Felefa vivieron vata de comuni

De las obligaciones del Clericato Apostolico, y primitiuo de las Iglesias de Espana, y toda la Iglesia Latina.

miling Azor, porque fue de parceer,

actos Canon cos keglares comen-A Vimos como los Monges de la primitiva Iglesia eran Legos, y no pertenecian al Clero, y que en el Clero no avia Monacato, en el sentido que los Monges Legos lo eran; y quando se vnieron los Monges al Clero, y con que condiciones. Y como a los Monges, que passavan al Clericato fe les permitia la observancia del Monacato, en quanto no se oponia al Clericato, y su ministerio. Y que muchos, aun aviendo les ordenado de Presbiteros, refiftian el exercicio, por que cessavan los exercicios del Monacato. Y que quando entraron a exercicios Clericales los Monges, y todos los Religiosos, fue por privilegio, y concession de los Pontifices, y permission, à disposicion de los Obis-Admicie de pos Pictigos un siod

Vca-

Veamos aora las obligaciones que tenian los Clerigos por su primera institucion, en especial en las Iglesias Catedrales de la Igiesia Latina, dexan do por aora la Griega, que es otra cuenta; y de aqui se conocerà la obligacion de las Iglesias Catedrales de España, que en su primitivo instituto su primitivo instituto fueron conformes a la institucion de San Pedro, segun hemos visto de lo que serviviò S. Inocencio Primero, al Obispo Decencio; y despues resiriò Gregorio Septimo a los Reyes de Castilla, y Aragon.

De lo que se ha dicho en los parrafos precedentes, consta la variedad de pareceres; pondrelos aora brevemente, y dire lo que en esta materia me parece mas verisimil, resolutiva-

mente.

Gabriel Pennoto, enel lib. 2. de tu tripartita, cap. 5. es de parecer, que todos los Clerigos de la primitiva Iglesia vivieron vida de comunidad, fin proprio, y votaro los votos esfenciales de Religion, y procura probarlo co muchos argumentos, deducidos de Autores antiguos, y textos Canonicos. Y en el cap. 6. impugna a A zor, porque dixo, que no avian tenido votos; a Pamelio, porquedixo avia avido dos clases de Clerigos en la primitiva Iglelia; vna de los que te nian vida comun; y otros vivian privadamente, teniendo proprio. Y al mismo Azor, porque fue de parecer, que los Canonigos Reglares comencaron de los Clerigos Seculares, que vivian vida comun ; y luego se estrecharon con votos en el Concilio de Moguneia; y en el de Aquilgran se començaron a llamar Canonigos Reglares; Canonigos, porque tenian el Canon, o Regla Apostolica; Reglares, porque hizicron los tres votos como los Monges ;y le reprehende, de que no era versado en las cosas de los Regulares, y quifo tocarlo todo, quando fuera mejor auerse abstenido de este punto. Y tambien impugna, v interpreta a Baronio; porque en el tomo 3.ano 328.num.21. y figuientes,infinua, que el primero que vniò el Monacato al Clericato en el Oriete fue San Atanaho, y en el Occidente San Eufebio Vercellensev Yenel cap.7.quiere, que los Clerigos tuvie-

ron Regla cierta, que es el modo con que vivian los Apostoles, y primitivos Christianos; que su profession no era tacita, sino expressa 5y en el 8. que tuvieron dererminado habito interior, que es el que conftituye Cano. nigo Regular, que era tunica de ilno blanca, lobrepelliz, ò roquete, à cota; aunque el exterior era, elque la ocasion, tiempo, ò piedad de los Fie. les ofrecia. Y que en la tonfora huvo variedad, dize en el cap. 9. Lo milino tiene Don Fernando Pizarro, en el Apologetico, por las Ordenes Milita. res, desde el numero 34. y todos los Clerigos Regulares abraçan de buena gana lo que dize Penoto, comoya pusionos a la larga, y luego referire fucintamente.

Fray Geronimo Roman, con Dio. nifio Cartujano, es de parecer, como vimos, que aunque muy a los principios, todos los Fieles vivian la vida comun, y Apostolica. Despues, creciendo el numero de los Fieles, ledividio en Monges, y Clerigos (quede los demas Fieles de la vida comuna hablamos, es cierto començaron lue. go, como ya dixe ) los Monges, con votos folemnes. De los Clerigos, no dize, fi tuvieron votos o vivieron co votos limples, ò por ley; quando mas da votos imples con el Cartujano; elto quiere que fue lo que restauros. Agustin, del Clericato, y no orraco-

Hauber o Mireo, fundado en San Cipriano, y su Comentador Pamelio, dize; aunque a los principios los Clerigos guardaron aquella vida Apostolica, despues se dividieronen dos clases; vnos, que la retuvieron, y conservaron; otros, que vivieranen el Siglo entre los Seglares, y privadamente, a los quales el Obispo distribuia la cantidad competente parasu alimento.

Antonio Caraciolo, dize huvo Clerigos que vivian separados, y cada vno de sus bienes; y otros que vivian en comun. Y estos no sueronde vn Orden, porque vivian en casascerca de las Iglesias, con resectorio, y dormitorio comun; pero posseianen particular bienes proprios, como dize Iuan Trullo, lib. 1. cap. 31.cuyo instituto describen Preposito, y Abad,

y les llar juerte q culares. tos folei res,y fe Regla,ei và profig gio, feña ma que l

tenido;1 ELL cita Pen conotic nigos Ro que estar porque I mode in no refier ze;pond que los C glade lo prio tchi dad y Ci calasy as delpues : oficios t nonigos guarday la Regla nombre dillingui teniendo calastpe do com gos:Alg pos del ac Greg gos le II en el Co lebroen en el Ca do obse que el A barrio c del nun no del n con el. 2.que ic here: Ni guna po ocalion dosafo Canoni

Cargasc

que fuer

Concili

Cabilon

gran, qu

### Dela Ciudad de Palencia. L.I.

y les llaman Clerigos Colegiatos, de juerte que mejor le deven llamar Se-culares. Auia otros que tenian los vo-tos folemnes, y le llamaron Regulares, y le diferenciavan entre si, en la Regla, en el habito, y en el nombre. Y va prosiguiendo desde el primer Siglo, senalando hasta el presente la forma que los Clerigos Regulares han

con

niti.

0.0

-que

inte.

ano.

C II.

te, à

ae li

Fie.

huvo

Hillio

ch el

ilita.

eol se

buc-

30 ya

crirè

Dio.

omo

ınci-

vida

cre-

c di-

Be de

mao

luc-

, con

s, no

n co

mas

ano;

ròS.

aco-

a San

ime-

s los

vida

nen

n, y

en el

ada=

ftri-

ralu

UVO

C1=

e VI-

n de

cer-

tenido; segunarriba referimos. El Padre Azor, en el lugar que cita Penoto, aunque le arguye de poconoticioso del estado de los Canonigos Regulares, parece leyo todo lo que estava escrito hasta su tiempo; y porque Penoto le leyo, mas con animode impugnarle, que de leguirle, y no refiere adequadamente lo que diz: pondre sus palabras: Hase de saber quelos Clerigos que figuieron la Reglade los Apoitoles, no teniedo proprio tenian vida comunio en comunidad y comian juntos en vna mifina calify assistenianel dormitorio, y iba delpues a la Iglelia a camplir con los oficios Eclefiatticos, le Hamaron Canonigos; elto es Regulares, porque guardayan el Canon; conviene a faber la Reglade los Apoltoles, y con elte nombre de Canonigos, o Reglares, le dillinguian de aquellos Clerigos, que teniendo proprio habitavan en sus cafasspero para mies incierto, quando començaron a llamarie Canonigos. Algunos dizen, que en los tiempos del Pontifice Pelagio Primero, y de Gregorio Magno, aquellos Clerigos le llamaron Canonigos; porque enel Concilio 2 de Tours, que se celebroentiempo de Pelagio, Icemos en el Canon 20, por lo qual nos agrado obletvar estos que todas las vezes que el Atcipreste permaneciere en el barrio, ò passare a su Villa, vn Lector del numero de fus Canonigos, ò algu no del numero de los Clerigos, ande con el. Y en el cap. dudum 18. quæst. 2 que ie tomo de San Gregorio, le re= nere: Ni alli de aqui adelante tiene al. guna potestad, ni los Monatterios con ocalion delle velamen, sean compelidosa softener, juntamente con los Canonigos, y Monges en la Iglefia, las cargas que prohibimos. Pero fea lo que fuere, no le puede dudar, que en el Concilio Arelatense 4. Turonense 3. Cabilonense, Moguntino, y de Aquisgran, que se celebraron en los tiempos de Carlo Magno, y Ludovico Pio en Francia, ay frequente memoria de Canonigos, que como cousta de los mismos Concilios, habitavan en vna misma casa comun, comian en vna mesma mesa, dormian en vn mismo dormitorio.

157

Despues algunos Canonigos, no tolo vivian vida comun, fino que comencaron a hazer los tres votos de los Religiolos Monges, confuritu, y estilo; y entonces estos Canonigos se Hamaron Canonigos Regulares; Canonigos, porque tenian el Canon, y Regla Apoitolica, confiriendo fus bienes alcomun; Regulares, porque hazian los tres votos, a semejança de los Monges, y le obligavan a Dios con mas effrechez que los demas Ca-. nonigos. Y alsi començaron los Cahonigos a ser de dos modos: Vnos se dezian Canonigos Seculares; otros Regulares. Seculares, porque aunqué teman la Regla de los Apoitoles ; no teniendo proprio, no estavan arados a algun initituto de Religiolos, esta = van fibres de los tres votos de los Monges, y alsi fe dezian Seculares, para diffinguirle de los que con los tres votos profeslavan vida mas estrecha.

De aqui no se colige lo que dixo Erasmo, que los Clerigos a quien diò Regla San Agustin, no estilaron en aquel tiempo a hazer los tres votos de Religion, sino solo a habitar en comun en vna casa, y tener vna mela; porque aunque aquellos Clerigos hazian los tres votos, despues sucedieron otros en los tiempos siguientes que quiste ron habitar solo en casa comun, viviendo sin proprio, pero sin votos de Monges, ò Religiosos; y por esso se culares. Hasta aqui et P. Azor.

Y en quanto al nombre de Canonigos, no se resuelve a dezir el tiepo
en que començò en la primitiva Igle
sia, pone Clerigos que viuian en comun, sin proprio, y la vida de los Apos
toles, y otros que vivian en sus casas,
con proprio, aunque no assegura que
ento ces se llamassen Canonigos; si
bien pudieron tener este nombre, por
guardar el Canon Apostolico; vnos
a diferencia de los otros. Aqui no dizesi guardaron los demás votos;
pero en tiempo del Papa Palagio, y
San Gregorio, ya se Isamavan Cano-

O

ni-

nen diayo bad,

1

nigos. Lo que assegura por cierto es, que tuvieron este nombre desde el tiempo de Carlo Magno en Francia, y que huvo entonces Canonigos, sin proprio, y fin votos; que estos fueron Canonigos Seculares, y que huvo Canonigos con voros, y fueron Reglares. Y estono es negar que antiguamente huviesse Clerigos, ò Canonigos con los votos, como entendió Pe noto; pues expressamente dize contra Eralmo, los tuvieron los que initituyo San Agustin, aunque despues en los tiempos figuientes fucedieron otros que no los hazian, aunque vi-Vian en comun , sin proprio ; y esto es lo que se reformò en algunos que los hizieron en tiempo de Carlo Magno; quedando otros sin proprio, y sin votos. Y pues dize Azor, que los Clerigos que instituyò San Agustin, tuvieron votos de pobreça, obediencia, y castidad : tambien lo admite en los Clerigos primitivos, que guardaron la Regla Apottolica, pues fegun ella los initituyo San Aguitin. Y aunque parece dize lo contrario en el lib.11. cap. 23. quælt. 8. pues explicando las palabras de los Actos de los Apoltoles, en que se habla de la vida comun, dize, que aquel modo de vivir fue typo, y figura Zenobitica; le explico, que cito era contra los Hereges, que oponen, que alli, ni en otros lugares no le haze exprella menció de votos. Y assi profigue: Aora no procuro mostrar contra ellos, que la forma de la vida Religiosa, perfecta del todo, como la quora ay, precediò en Elias, Elifeo, y los Profetas, San Iuan Bautilta, y en los primeros Discipulos de los Apostoles, sino solo que en gran parte fue adumbrada, y delineada en aquellas colas, que pertenecen a la co -mida, bebida, habitación, y culto de vida, pobreça, obediencia, y castidad; particularmente, como S. Agustin diga claramente, que los Apostoles hizieron votos; por lo qual dixo verdaderissimamente Santo Tomàs en la 2.2.q.187.art. 7. que toda Religion tomo principio de los Discipulos de Christo, conel exemplo del Maestro; y pone exemplos de los Discipulos de los Apostoles q professaron essa vida.

Todo esto he puesto para vindicara Azor de lo que le atribuye Penoto, de San Gregorio, yade Hamayan Cano

que los Clerigos primitivos notavie. ron votos de obediencia, pobreça, y castidad, porque expresamente no los niega, antes les concede la vida Apostolica, y la que tuvieron los primitivos Christianos. Si bien destos no afirma expressamente, que fuestenper. fedamente Religiofos, porque no fon claras las palabras para convencer los Hereges, contra quien arguia, pero bastantemente indica su sentir con los lugares de San Agustin, y San. to Tomàs; y que en los Apostoles, los Discipulos tuvo principio lavida Monastica, y Religiosa.

Cofeteau, Obilpo de Marfella de. fignado, gran Teologo, del Ordendo Predicadores, en la Apologia que es. criviò por la Monarquia Catolica, contra la Republica de M. Antonio de Dominis, es de parecer, que la lev de la continencia anexa al Orden facro, propriamente no tiene razon de voto, aunque se llame voto en Santo Tomas, 2.2. q. 38. art. 2. y en otros Teologos, porque no entienden, que el voto es essencialmente anexo al Orden, sino solo por autoridad Eclesiastica introducido; de suerte, que ni el Concilio Tridentino en la , ses. sion 24.c.o.a dode explica el Zelibato Clerical, no le llama voto, sino ley Eclesiastica; por lo qual cocluye, qen su sentencia no es necessario dezir, que el voto de continencia està anexo al Orden lagrado, sino la ley de la continencia; porque no constade Canon, en que se pida el voto, auiendo muchos que impongan, y obligue a la ley.Y parece es deste sentir S. Leon, citado arriba.

Parece que và en el milmo fentit Christiano Lupo, en el tom. 3. de sus ilustraciones a los Canones de los Cocilios, en toda la difert. I . prohemial. de la continencia del Clero Latino, dende vnas vezes, y las mas, via de la voz ley de continencia, aunque otras la llama voto; especialmente en el c. 1.al fin, explicando vnas palabrasde Tertuliano ad vxorem, cap. 13.

Y del milmo modo le puede discurrir de la pobreca, y obediencia que estuvieron obligados a ellas por ley, no por voto ; porque si en lo mas dificultoso, que era la castidad basto la ley; porque no en la obediencia, - moit eol us norraes so si sup. Den que c gos a Y en el Co Coad pos,y nos,c vna ir Y als: çaen div cl 9, Ob ob o) fut on fac ,, La ,, na coltit dad, F ria lia limita mero que o votos Josel obser (dexa to, is F neste cipula bien t dos cc cligie los A Epilt. fue D en la milm ron L (que dro. [ tosna pone 5, cn s goz delas , cor ,, del , ren , mo Clem

go hu

aunqu

epiit.

tituy

Diaco

## Dela Ciudad de Palencia.L.I. I

159

que era preciso tuviellen los Cleria gos a los Obiipos, por todo derecho? Y en la pobreça? Pues no ay duda que el Colegio de los Presbiteros, como Coadjutores, y fenaladode los Osif-i pos, y Senado de Ob Ipos; y los Diaco nos, como ministros, todos vivian de ynamafa comū, como quedaprobado. Y assitenia ley de obediecia, y pobre caenesta opinion, y no votos. En tata diversidad de pareceres, el mio es. q el Clero fagrado primitivo, estavo , obligado a la castidad, pobreça, y obediēcia, por ley, y no porvoto q fuelle ellencialmete anexo al Orde , facto. Principalmente en la Iglesia " Latina, y Alexadrina, y Antioche ", na: \* Que los primeros Clerigos cofficuidos in facris, observasien casti dad, pobreça, y obediencia, es materia llana, porq todo el Clero Hieroto limitano le contituyo de aquellos primeros Discipulos de los Apostoles, que observaron la vidaReligiosa con votosiolemnes. Los Apoltoles eran los Obifocs : Destos no ay duda que observaron los tres votos solemnes, (dexando por aora lo que dixo Sarmié to, si para distribuir los bienes comanes tenian dominio de ellos) los Difcipulos eran los Presbiteros, que tam bien tenian vida Apostolica, como todos confiessan. Tambie es cierto, que cligieron Diaconos, como consta de los Actos Apostolicos, y S. Ignacio, Epift, ad Heronem, dize: que S. Esteva fue Diacono de Santiago el menor. Y en la epist. ad Trallianos repite lo milmo; y que Timotheo, y Linofueron Diaconos de S. Pablo; Anacleto, (que es Clero) y Clemente de S. Pedro. De la pobreça, y obediencia deftos nadie dudarà? Y de la castidad los pone por exemplo a algunos dellos s, enlaepist.ad Philipp. Ojala, dize, " goze de vuestra sanctimonia (habla delas Virgines confagradas a Dios) ,, como de la de Iesvs, Hijo de Nave, ,, de Melchisedech, de Eliseo, de Hie-, remias, de San Iuan Bautista, de Ti-" motheo, de Tito, de Evodio, de Clemente. Tambien es cierto, que lue go huvo otros grados en el Clero, q aunque dà a entender S. Ignacio en la epit.a los de Ephelo, que Christo inf tituyo los Obispos, Presbiteros, y Diaconos, diziendo: Procurad con

todo esfuerço estar sujetos a los Obifpos, Presbiteros, y Diaconos, porque el que a estos obedece, obe- >2 dece a Chritto, que los continuyo; tambien pone, ep. ad Antiochenos; que en Antiochia auia Hypodia- ,, conos, o Subdiaconos, Lectores, Cartores, Offiarios, Laborantes, Exorciftas, Confellores, En el Grie >> go fe llaman Omologeitas, q aora no ay en la Iglesia, como tampoco los Laborates, cuyos ministerios explico en la Gerarquia Eclefiafrica, Siendo ef to tan a los principios de la publicacion del Evangelio; quien dudarà que fueron de los mas pertectos, despues de los Obispos, Presbiteros, y Diaconos, que se cligian los mas libres de negocios, y utras ocupaciones, para o alsittiesien en la Iglesia a sus ministerios?pues aviendo entre los Catolicos, aunen Antiochia, algunos confagrados a la castidad; porque se avian de buscar los que tenian mugeres, hijos, y familia ? De Colegio de Virginos, y Viudas ay mucha repeticion en San Ignacio. De confagrados a Dios por voto de castidad, alguna. Y decia ra la folemnidad en la epift-aPolicarpo. Siquis forest in castitute permaneresaa hosiorem carnis Dominica, sine iactantia per maneat: Si gloriatus fuerit perijt: et) siid ip-Sum Statuatur line Episcoposcorruptum eft. Si alguno dize, puede per manecer en la caltidad, para honor de la carne del Señor, permanece fin jactancia. Si se gloriò pereciò. Y si esto se estatuyesin el Obispo, notiene su perfeccion, parece explica el voto folemne de la castidad, que se devia hazer en mano del Obispo, para que tuvielle la perfeccion Religiola, y info-Inbilidad; y habla fegun lo que ya fe practicava. No lo estatuye de nuevo: y me parece, que porque no avia en Antiochia Colegio, à Convento destos, dedicados a Dios, con los tres votos ; por esso no les nombra con especialidad, fino entre los demas del Pueblo, quado habla en la carta a los Antiochenos de todos los citados. Saludo dize, al Santo Colegio de los Preibiteros: Saludo los (agrados Diaco-,, nos, aquel nobre descable de aquel, ,,

02

tuvies
eça, y
nte no
la vida
os pris
ftos no

no fon vencer rguia; fentir

y Sant des, y la vida lla de, den de

He ef.
colica,
itonio
la ley
en fa.
con de

Santo otros n,que xo al

Ecleque ni , feflibao lev

; qen ezir, anede la

: Caendo : a la eon,

entit e fus Co-

nial. ino, le la tras

el c. isde

ley, mas

cia, bea

a quienveo en espiritu (parece has bla de su sucessor, que de Discond 99 fubio a fer Obityo de Antiochia) q tiene mi lugar, quando huviere co feguido a Christo, por cuya alma ) debuena gana trocara lamia. Saludo alos Hypodiaconos, ò Subdiaconos, Lectores, Cantores, Por , teros, Laborantes, Exorciftas, Cofeffores, Omologittas. Saludo a las ? Diaconifas en Christo, guardas de 5, los fagrados veftibulos. Saludo a las Virgines inspiradas de Christo, 2) de cuya suciedad ojala goze yo en 5, el Señor Iesvs. Saludo al Pueblo del Señor, delde el pequeño halta 27 el grande, y a todos mis hermanos s, enclseñor Saludo a Cafiano, y iu muger, y fus carifsimos hijos, &c. >> En aquellas palabras el Pueblo del Señor, se contienen, si avia algunos, los confagradosa Dios, por los votos;

mero de los Legos. De dol aband sh Effo es lo que sucedió de hecho en la eleccion del Clero primitivo; pero lo que fue de derecho, y establecido por los Apostoles, no conita; porque aunque tenemos los Canones de los Apostoles, y las constituciones Apos tolicas de S. Clemente; deitos textos no se puede tomar fixo argumento, aung mas lo esfuerçe Francisco Turriano; pues le reconoce dellos mifmos, que tienen muchas cosas, que se dispusieron en los Siglos figuientes; y en la materia presente el Canon 26. dize: Los que huvieren sido pro-

porque como le probò eran del nu-

" movidos al Clero, fin averse casa-,, do; mandamos, que si quisieren cafarie, folosean los Lectores, y los " Cantores. Donde gloffa Balfamon;

,, antes de ordenarfe le permitia a todos cafarle, y alsi que se ordena ", Ien, los Diaconos, Subdiaconos, y

, Presbiteros. Despues de la ordina cion, solo se concedio a los Canto or res, y a los Lectores. Y esto no fue en la Iglesia Latina, sino en la Griega, y no al principio; pues, como dirè, en Alexandria inflituyò San Marcos lo que S. Pedro en Roma; conque este Canon fue algun tiempo delpues establecido en los Concilios. Lo mismo fe r conoce del punto de la pobreça, porque en el Can. 40. le concede a los Obilpos tener proprio, y ichaze mecion de fus mugeres y hijos por effe palabras. La hazienda propria del Obispo, siesque la tiene, elle ma. " nificita, como la que fuere del ses n nor o de la Iglosia) para quie en potestaddel Obispo que murière," dexar luh zionda a los que quific. re, y como quifiere, y no perezgan los bienes del Osifea, con ocafion " de los bienes de la Iglefia ; porque , algunas vezes(et Obispo)tiene mu ger, y hijos, à parientes, à critidos, à Y es justo, para con Dios, v para , con los hombres, queni la Igleia padezca dano, por ignorar liha, 4 zienda del Obispo in el Obispo de fus parientes le d'immiquen, pot ocation de la Iglesia, y tengan pley " tos, y despues de muerto le mal- " digan, y hagan execraciones. Y lo n milmo le reconoce de los demesEcle finiticos, que corria la mismarazon, assi se declara en otro Canon.

Pues no aniendo Canones que ha blen deste punto, recurriremos alos Autores mas proximos a aquelloste pos, y dellos le deducirà el estilo de la primitiva Iglesia, y del Siglo prime ro,quanto a la castidad, pobreça,

obediencia del Clero.

En quanto a la castidad, Christian Lupo en el lugar eita lo, dize; qued exemplo de los Apostoles no le pusieron por universal. Y entre ettes textos que pondera, es el mas clarocl de la carra de Dionifio, Obispo de Co rinto, que trae Eusevio Cesariente, lib. 4. de su Historia, c. 22. adondea. monesta a Paniro, Obispode los Gnolios, que no imponga el grave pelode la castidad necessariamente. Y va Lupo discurriende por otras Iglesias de la Grecia; pero llegando a la Latina dize Lupo: dixe que esta licencia no tue vniverfal, porque S. Pedro obligo a todos los Obilpos, Presbiteros, y Diaconos de la Iglesia Latina a perfecta continencia, y renunciar el vio del matrimonio antecedente; conta por el lugar de Tertul, en la exortacio a la castidad, c. 13. Quanti in Bost-Stafficts ordinibus de continentia en-Sentur, qui Deo nubere meluerunt, qui carnit, sue honorem in primeuum Paris dy si statum restituerunt, quique iamilias œui dedicameriit, Occidentes in fe concupil centia libidinis, & tota illud, quodintes

lavo ficit maa volu do I la Igi com Aure cana. vore bitet do, , gu s, fo antig fesno Fède cipul Rom libro confe pond fiexp delpu de To -mol Sank

Par.

harto antec oblig de de ze Sa tr

de los

33 Gr 39 VI pr oo ra ,, re

Se 3) y. s, en qu

. 3) qu A 33 de ים פני

de ) D s) en ,, 01

,, OI biter Iglefi Augu

Paradysum non potuit admitti? Adonde la voz dicaverunt , claramente manifiesta profession, y voto: Por esso Hama a miettros Clerigos Virgines, y voluntarios Espadones. Y aisi quando Tertuliano entrò a fer Clerigo de la Iglesia Cartagines, dexò la muger, como conita del libro ad vxorem. Y Aurelio, Primado de la Diocefi Africana, reparando la castidad de los ma vores, en quanto a los Obispos, Presbireros, y Diaconos, dixo a laz. Sino. do Carragines: Lo que los Apoftoles enlegaron, y guardo la anti-,, guedad, tambien lo guardemos no-, fotros. Los Apottoles, dize, y la antiguedad; porque los Carcaginefesno recibieron inmediatamente la Fè de los Apostoles, sino de sus Discipulos, que vinieron de la Iglefia Romana, como dize Tertuliano en el libro de præscript. y alsi en estos se conserva esta ley. Esto Lupo: Pero la ponderacion de la palabra Dicauerunt, si explica voto, o balta ley diremos despues, y explicaremos todo el sugar de Tertuliano. Ton offo Lomitmo fiento que estableció

or cfra

udel

ma. "

Sug "

e en

ere, "

Lic- n

nspe

110n"

'que in

mu

105: 1

lara %

chia

102. 9

Did in

Pot

Hey "

13 - "

( lon

15 Ecle

IZON, y

ue ha.

s a los

lostie

tilo de

prime

cça, y

istiano

que el

e pu-

etros

aroel

de Co

ienle;

idea.

Gno

:lode

ı Lu-

las de

atma

13 110

rligo

08, Y

per-

lvlo

onsta

rta-

2612-

66H-

gui

ard.

Hins

HPH

ptes Ps-

SanMarcos en Alexandria. De la vida delos primetos Fieles, y Clerigos, harto queda dicho en los parrafos antecedentes: de la perleverancia, y obligacion, por algun tiempo, le puede dezir lo milmo; porque como dize San Leon en la epitt. 81. a la Patriarca Dioscoro. Es necellario, " que nototros fintamos, y hagamos o, vna milma cofa, para que le compruebe, que en nofotros ay vn coraçon, y vn alma; porque auiendo ,, recibido el Beatilsimo Pedro del Senorel Apostolico Principado, y la Iglesia Romana permanezca ;, en sus institutos; no es juito creet que su Santo Discipulo Marcos, 3) que governo primero la Iglefia de , Alexandria, formatle los decretos de sus tradiciones, co otras reglas; o pues in duda fue vno el espiritu, de vna milma fuere de gracia el del Discipulo, y del Macstro; ni pudo s) entregar, o enfeñar otra cofa el ,, Ordenado, que lo que recibio del ", Ordenador. Y alsi Dioscoro, Prefbitero, y Cheremon, Lector de ta Iglesia Apochristios, a Anattasio Augusto, Legados, para componer

el scisma de Acacio; dixeron a Cresconio, y Germano, Obispos, Legados
del Pontifice Analtasio segundo. Las
Venerables Santas Iglesias de la
Ciudad de Roma, y de Alexandria
guardaron siempre, no solo la Fe;
recta, y inmaculada, desde que en
ellas te predico la palabra saiudable, sino concordia en el ministerio, y lo fundado en su primer Doctor, y Obispo San Marcos, hijo,
y discipulo del Apostol San Pe;
dro.

De la Iglesia Antiochena, que fundò San Pedro, pudiera fer tettigo San Ignacio. No hallo tampoco lugar exprefo, pero ay algunas palabras, que aluden a la oble vancia de la caitidad, y en especial en el cap, ad Tra-Ilianos. Quia enim aliua est Episcopus quam is squi com principatu set potestare superior oft ; et) quoad homini licers prov ribus imi tator Christe Dei factus. Quid vero Sacerdottum altud eft, quam Sacer catus, Confiliar i, (t) affeffores Episcopi ? Quidroero Diaceni, quam imicarores Angalicarum virtutum, qua purum, the culpatum ministerium illi exhibent, vet S. Stephanus B. lacobo, Timotheus, The Linus, Paulo : Amaderus, et) Clemens Petro ? No parece fe explican bien aquellas palabras de los Obispos: Ser imicadores de Christo, quanto es permitido a un hombre de los Presbiteros per fat grada Comunidad de los Diaconos fer imitadores de las Angelicas virtudes, sin que en todas se entienda la caffid su perpetua, y de obligacion. De fuerte, que excita atla lobediencia, no folo explicando el ministerio, que eftos grados Eclesiasticos tienen, sino el modo de pureza de vida sen que fe exercentry de algunos de citos Diaconostvimos artiba q los puto S. Igna cio por exeplos de la virgioidad, como a Iofue, Elileo, S. Ina Bantifta, &c. O3. Efte

Estemodo se conservo siempre en da Igletia Latina; algo parece le innovo en Alexandrus, y Antiochia, a imitacion de otras permissiones de la Iglesia Griega, antes del Concilio Niceno. Lo gen el le dilputo, yeltatuyo, aora no es de mi allumpto. Veale a Christiano Lupo, sup. cap. 2.en quanto a los Subdiaconos, no fue tan vniverial la obternancia de la cattidad; en todas las Iglesias Latinas huvo algunos que la observaron. Vease Lupo, cap.3.y Nicolas Fabro de Præsbiterorum Colibatu. Enquanto al viuir fin proprio los Clerigos primitiuos (no obitante lo que dize el Canon de los Apostoles referido, que le tengo por de posterior Siglo ) recogio muchos lugares Penoto, queriendo fueffe por voto. Pondrelos delpues, refiriendo a Francisco Hallier, que casi trae los mismos, explicandolos por argumentos contra la ley, que folo admito en el Clericato, y no voto como dixo.

En quanto a la obediencia, no par rece es materia que se puede dudar, No repite otra cosa mas San Ignacio en sus epistolas, especialmente en la que escrivió a los Tralianos. Los Principes obedezcan al Cesar; los soldados a los Principes; los Dia-

conos a los Presbiteros perfectos
de las cofas fagradas; los Presbite, ros, los Diaconos, y el demas Clero, juntamente con todo el Pueblo vniverso, Milites, Principes, y
, Cesar, obedezcan al Obispo, el

Obispo a Christo, como Christo, obedeció al Padre. Y por esta rai con se conservara en todas las coi sas vnidad. En las notas de Silvio, que està en el tom. 1, del auctario de la Riblieteca. V. Patr. de Margarino de la Bigne, se lee en indicativo obedecen, conque no es nuevo mandato, sino relacion de su obliga-

Esta obediencia se ha de entender proporcionalmente, y ann en memo; ria de la primitiva obediencia, quando se ordenan de Orden Sacro, dizo el Obispo, segun el Pontifical Rosmano. Prometesme obediencia de Se responde el Ordinando: prometo. Esta en mi Iglessa, y es conforme al capa ego de jura nuena

to de fidelidad, y obediencia al Obit. Po, Dean, y Cabildo, quando te toma po fletsion de algun Canquicate; que todo es teftimonio de la obligación el pecial antigua, que tenia el Ciero al Obitpo. Biensè que Celorio, difetingue entre la obediencia política, y regular, o que fe haze por voto. En los Clerigos primitivos, bien fe puede admitir la mas rigurofa; peroel que la negare, concederà mas fundamentos a un aflumpto, de no aueren la Iglefias de la primitiva initiración Monachato.

Pero no obstante esta observancia, que hallamos en la Iglesia Latina, Alexandrina, y Antiochena, en mas perseverancia, ò total que hum en el Clericato Sagrado Latino, de cutidad, pobreza, y obediencia. Diso que no fue por voto selemae, y profession Religiosa, sino estatua da por ley de los Apostoles, com nervada por sus successos de selemater de de selemat

No es esto negar la antiguedad de los Clerigos Regulares o Canoni. gos Regulares, coprençada por los Apostoles, y continuada delde enton, ces; porque ello lo concedo, y admito, y queda probado con lo que tele. ri de Bennoto, A ireo, Caraciolo, otros. Pero po fue todael Clerode Clerigos Regulares do Canonigos Regulares, an effectue inflienced Ciero fagrado: esto es ade Unipos; Presbiteros, o Diaconos, que escilencialmente difunto de la Regularidad, como de grado perficiendo, a perketivo con etto me aparto de los Autores referidos, que quieren que rodos los Clerigos, en lo primiri, o avantido Regulares; pudose instituir kengion, para colenar, y confedar, como dire con Santo Tomas. X tambien me parece, que le estatuyo al principiocita Regularidada y que tuyision citos Clerigos dos votos lubitandas les no universalmente a fino enalgunos Colegios, y Congregaciones por que a estos se pudo imponer estapula gasion, porque no tisne repugning a fu inflitute 6 como despues veremos, y aun començaron concila, in necelsidad de abrogarla, lo qual ence Clericato Segular de las Igleus Ch

tec car to. lari 10 0 Hie y tu pue Cle tan res, ello cato gun r10, elso ticia de la nos ta ct cion Diac do, y cere tucio de lo rigo anja decla auiai teros bael Cler confi actiu nach losqu dixo. fecci Cialn ficien

Vimic

y de i

la Ge

que il

ieguj

mca,

diero

rarqu

Gera

los fo

te, ya

comp

cituvi

dad, F

tumb

u con

Pola

tedrales, y Parroquiales, và por otro camino; pues lo effencial es el punto Hierarchico actiuo, y no la Regularidad; y en los Clerigos Reglares lo effencial fon los votos. Y el punto Hierarchico ic ha permissivamente, y fueron como habitualmente difpueltos, para falir al exerci io de el Clericato. Y fi con esto no fecontentan los Clerigos, ò Canonigos Reglares,y quieren, que fuede offencial en ellosel exercicio del fagrado Clericato, icra fuerça relpondan a los argumentos conque pruebo lo contrario, puestolo fue effencialel voto, no el Sacerdocio en ellos. Porque la noticia mas antigua, y legura, que ay de la Gerarquia Eclesia fica, es la que nos da San Dionylio, y queda puetta en el §. 16. Alli està la configracion de les Obispos, Presbyteros, v Diaconos, que es el Clericato fagrado, y està con total distincion de las ceremonias de la pendicion, ò inftirucion, ò llamelmola confagracion de los Monges, y si tuvieran los Clerigos anexos los votos, tambien fe ania de poner ceremonia, en que se declaraisen, o expressamente, que los auian de hazer los Obilpos, Presbyteros, y Diaconos. Y lo que mas prue baetta diffincion effencial, es, que el Clericato fagrado por fu effencia, constituye la Gerarquia Ech fiostica actina, que supone perfeccion el Mohachato està en el primer grado de los que se han de perficionar, como dixo San Dionylio, y aspiran a la perfeccion por los votos. Pues effen-Cialmente son distintos estados de per ficientes, y perficiendos; como el mo vimiento de lo superior a lo inferior, y de inferior a superior. Desnerre, a la Gerarquia activa supone tener; lo que intenta la Gerarquia palsiva conleguje. La Gerarquia actiua comunica,y la passinarccioe, luego no pudieron los votos ler estaneja de la Ge rarquia actina, fiendo la esfencia de la Gerarquia passina. Y el sacordocio los supone no los pide estencialmente, y al contrario. Con esto bien se compadece, que la Gerarquia actina cituvieile obligada por ley a la caltidad, pobreça, y obediencia, ò por cof tymbre, no como ellencial instituto, fi como decencia del estado. Desues-

Objet

toma

C; que

Sicion

Clero

o,dif.

ica, y

). En

PHede

ci que

men.

en las

4Cion

Evan.

Lati-

19,€00

ПЩО

Q, de

. D130

a V m

11-

11-11

06-11

pedad

noni.

IF 105

Hon.

dmi-

Fete.

19.1

rode

ngos

ac el

1005;

Hen-

idad,

rfce-

pto.

**ados** 

in li-

tell-

OPRO

bica

nci-

Fon

GJan.

ou.

Por

plalia

ncia

TIC-

, 11

nel

Car. fra. te, que aunq el Chifpapalla al Ohitpado, fin auer fido regular apto facto,
esta en el estado perfecto, y deballa
con las obligaciones, que pide al estado perfecto; distinto del Monachato,
que aspira a la perfecció. Y los Presbyteros, y Diaconos, aunque no hizuesten votos solemnes, le hallana con
la obligación de la ley, que les obliga
ua a observar lo mismo (a que los votos aspiran) por ley so costumbre, cosmo presupuesto para la perfección de
su citado.

Y lo dà a entender glaramente san Dionysio, porque como yimos, dize, que los Monges afriran a la Santidad de los Sacerdotes; luego se prefupe ne en estos lo que ellos intentan por los votos? Luego los Sacerdotes observauan castidad, obediencia, y pobreça por ley, que como conveniente a su estado, estaus establecidas, y observada, aunq no era el constitutiono estencial de su estado, sino que era como presupuesto. Y no negara, que algunos tambien hizieron votos de lo que por sey tenian obsigacion a cumplir.

Por lo qual dixo Francisco Hallier en las Vindicias de la Gerarquia Ecletiallica, lib.4. cap. 2. s.2. cotellamos, qui principio de la Islelia muchos Legos, y muches Clerigos, hizieron vida Regular, esto es, profestaron pobreça, ca idad, y obediencia, y que algunos dellos le obligaron acitas tres colas, haziendo votos, aunque huviesse alguna diferencia de los votos, como te hazian entonces, y le hazen aora, porque eran diferences las folemuidades, y las codiciones de las que aora ha puesto la Iglelia, pues era difer nue el modo de la observancia de la pobreça de aquel tiempo, como latamente se puede probar. Pero esto es de passo, y fuera necessario mas lata disputa, y digreifion. Mas los Clerigos, que h zian vida Regular, no chauan en Conventos separados de los demas, no tenia otros Prepolitos que los Obilpos, v Parrochos, no le Hamayan con otros nombres, que Clerigos. Porto qual faltando esta disciplina en el Clero, de San Agustin, que la reparò, se dize que reformo el Orden de los Clerigos, no que le inflituyo de nueuo.

he did to ime, tethings have Afsi

Assi Posidio en su vida, y consta del milino San Aguitin, que le llamaron Clerigos; pues dize, que el Clerigo professò dos cosas, santidad, y Ciericato. Y assiparece, que esta regular observancia estaua annexa al Orden Clerical; porque en lo que toca a la castidad, todos los Catholicos confiessan, que aun aora esta anexa al Subdiaconado. En quanto a la obediencia, bastantemente se probò arribasy se demostrarà despues. En quan to a la pobreça, consta, que estavo anexa por ley comun al OrdenClerical (exceptuando algunos cafados, q estauan en el Clero, o otros pocos.) Lo primero de las palabras de Christo Senor nuestro, que dixo pors. Lucas, cap. 14. el que no renuncia a todas las colas que possee, no puede ser mi Discipulo; y si alguno viene a mi, y no aborrece su padre, que no puede fer mi Discipulo: y otras cosas deste modo,queSan Agustin,deContempti mundi,cap.1.dize, que en quanto ie estienden a todos los Christianos, se hade entender en la preparacion del animo; pero en quanto a los Clerigos, se han de reducir a acto, porque como Christo quifielle repartir fus Discipulos por las naciones a predicar el Euangelio, juzgo q eran meptos para el Discipulado; esto es para el ministerio del Euangelio, y Clericato, los que no apartatien la proprie dad de los bienes, para poder caminar con mas libertad por vna, y otra parte a esparcir el Euangelio. Y figuiendo los Obilpos fantifsimos de aquellos tiempos el juizio de Christo, con dificultad admittan al Clero los que no renunciauan todas sus colas para feguir a Christo. Lo fegundo, porque San Clemente, Pontifice Romano (y le trae, cap. Dilectissimis 12 quæst. 1.) en la Epist. 5. alabò mucho la vida comun, como necelfaria a todos los Clerigos. Separò estas pocas palabras, que son el principio de lu carta: La vida comunes necessaria a todos, especialmente a los que delean militar irreprehenfiblemente para Dios, y quieren imitar la vidade los Apostoles, y de sus Discipulos; en las quales palabras, nudie duda, que se entienden los Clerigos. Y concluye la carta: Por lo qual, dado consejo, amonestamos a vneha prudencia, que no receda de las Reglas Apoltolicas, sino que teniendo la vida comun, y entendiendo rectamente las elcrituras lagradas, effers solicitos de cumplir le que prometisteis a Dios. Lo tercero, porque Origenes en la homil.6. lobre el Ge nei. Parece que muestra, que esta renunciacion de los bienes proprios, fue mandada a los Sacerdotes, por estas palabras: Oigamos, que es lo q mando Christo Senor nuestro a sus Secendotes: Elque no renunciare todo lo que possee, no puede ser miDis. cipulo. Y San Hilario parece và enlo mismo, sobre el Pfalm. 18, que aludiendo a los Clerizos, de quien Dios es su porcion, dize: Hase de renunciar alfiglo, y a todas fus colas, para que Dios tea nueitra porcion; y no pare. ce, que esde otro parecer San Geronimo ( escriviendo a un Levita de dos generos de hombres, y fe trae en elcap. Duo funt 12.9.3. Dos dize son los generos de hombres; vne, que està mancipado a los Divinos Oficios; y conviene que cesse de todoel strepito de las cotas temporales (eneftes hombres pone a los Clerigos) en los quales, el raer la cabeça, interpreta la deposicion de todas las eosas temporales. Y anade, porque effos contentos con el alimento, y el verido, no teniendo entre li cola propria, deben tetier las colas comunes. El otro genero de hombres son los Legos, a quie es licito tener bienes temporales, y a este genero opone los clerigos. Y esto mismo colige San Geronmo (en la Epitt. 2. a Neaporiano, que le trac en el cap. Clerious 12.q.1.Can 4.) del nombre Clerigo, que interpretidole, añade, el que postee al Señor, y dize con el Profeta: El Senor esmi parte, no debe tener otra cola que al Senor. Y si tuviere orra cosa mas, q al Senor, no ferà el Senor la parte, &c. Y San Ambroso, de fuga læculi, cap. 2. que le tracen la quellion citada, cap. Cui portio. Parece que habia en el mismodentir: Aquel aque Dioses in porcion, no debe-cuidar de otracola, fino de Dios, porqueno e embarace con el ministerio de otra cola necedaria; supuesto, que lo que le ocupa en otros oficios, lequita al

nuc fug Gim fuy Ch la E 200 Igle col Agi de l qua que nes puc llan los haz labi alre de n con de p dem gare xo a la ol Cler band Scin vida Chr Dio entr lucr gos. por muc obte qual exen pod San tem rical fusp las Chr que no p aner

fino:

Cler

losb

bien :501

# De la Ciudad de Palencia.L.H.

105

nueltro: porque esta es la verdadera fuga, el apartarie de las colos domelticas, y vna enag nacion de los carifa fimos; selverte, que l'enjegue a los fuyos etq.id eligiere tervir a Dios, VI Chrisoltomo en la homibat 31. fobre la Epift, 1, a Timotheb: Yo contodal andacia digo, que los Prefiles de la Iglefia, no conviene que rengan otra cola, lino el alimento, y veltido. Y Sa Aguitan, term, 1 .y 2 de la vida comit de los Clerigos, dilaradamente; el qual tambien quito el Clericaroa los que (no quitiellen renanciar los ore nes proprios. La qualley remoto deff pues por la hypocrefia de muchos,! Hamandolos tolos medios Cierigos a los que no observation pobreça. Y haze el milmo argumento de las pa labras que pronuncian los Clerigos alrecibit el Ordon El Senot parte de mi herencia, &c. Y de la tontura con que le fendian desta renunciación fa de los Pafforas de la Igle olgoriq ob

Pra

Rc-

uda

cta-

ficis

me-

que

Ge-

re.

105,

por

loq

fus

: to.

Dil

11 0

alu.

Dios

Ciar

'que

arc.

cco-

1 de

e en

dize

,que

cios;

itre-

ttos

1 los

Ta 11

100-

ben-

,00

ben

ge-

quié

25, Y

) (en

trac

4.)

cta-

r, y

smi

e al

s,q

ric,

ull,

RI.

ha-

guie

rde

10 fe

otra

que

12 3

uel.

De todo lo qual facilmente fe demuestra, que estos Padres no juzgaron, que el Clericaro estaua ahnexo a esta observancia regular, sino q la observancia regular era annexa al Clericato. Lo quarro, porque Vrbano I. Ep 2. ( y le refiere en el cap. Scimus, quæst.citada) refiere, que la vida comun fe confervo en todos los Christianos, y aun por la gracia de Dios, permanecia; y principalmente entre aquellos que fon elegidos en la fuerre del Señor, que son los Clerigosjen las quales palabras muettra, q por la profession de la vida Clerical, muchos por lo menos abraçaron la observancia de la vida regular; lo qual principalmente conita con el exemplo de Pallino, y Hilario, Obifpode Arlès, los quales, legun refiere San Prospero, lib. 2. de la vida contemplatina, cap. 9. Para tomar el Cle ricato, o dexaron todos fus bienes a lus parientes, ò los distribuyeron a los pobres , legun las palabras de Christo, al que no renunciare todo lo queposse, &c. De lo qual consta, q no pretendieron el Clericato, por auer dexado los bienes temporales, ino que para ocupar dignamente el Glericato, antiguamente le dexaron los bienes temporales. Confra tambienporel exemplo de los Sacerdo-

tes de la sindad de Nazianzo, de quie infinua Son Gregorio ca la Oracion de la exculación de col ingresso de la Agleha, que renunciaren todo lo que teman he fe pue de communer con cel--timonio de San Gregorio Magnosteferidolence capalingualt cit. que -acontrio a Aguinada Wolfgode-Inglaterra, que un aquella La letia, que pero antes te auto reducido alla Fè, debla intituir aqueligence de vida, que tuvieron nucitros hermanos al principinde inacionidato de da Iglediagramdo funguno dazia que era fini -yould due policia . A que propolito chord normal purply gana san Gree gariosquagor to menos, gar decencia citura annexa la regularidad, que ames tent in los printiros Clerigos al Clericaron Puede thinbica probarfe contettimonio de Iston, Obilgo Cara notente i venta Epite 2130 ali Obil po do Orlians, que dizes. Que en la pris mitiua Igletia maguno tue contania do Rector de las almas, fino es de la vida comun. Anade a cho las confe tituciones de los Concilios den los quales la ordinacion de los Cherigos ino probato Seniore, he entiende Regular (como contra que Paulino, Elcritor de la vida de Sa Ambrolio, fue educado en la cultodia de Caltino Diacono) puesqueay muchas leyes en los Concilios, escierto. El To edano 4.cap. 23. El de Maguncia, c. 91 El Valenie 2. can. 7. Et de Tours, en tiempo de Leon III cap 23. Anade tambien, que los Concilios trabajaro mucha para perfuadir a todos los Clerigos la vida comuno, como cota necestaria como consta de los Concilios de Tours, y Maguneia, en tiem pode Leon III. y Carlo Magno, y de los capitulares de Carlo Magno, lib.5, cap. 118, y del Concilio Ro+ mano, començado en tiempo de Fugenio Segundo, y inovado per Leon Quarto, del Conci 10 1 de Tours, en tiempo de Leon IV capo25. del Romano, en tiempo de Nicolao Segundo, can. 3. Y otro Romano 2. en tiepo de Alexandro Segundo, cap. 4. Y forefiere en el cap. Præter hæe man damus 3 20 did sy otros, que le congregironen diferentes partes. Y que Alexandro segundo ve lo por refiituir esta disciplina, testifica Baronio,

anno

anno Christi 1063 y otros: de lo qual consta, que los Canenigos por comun sey, se reduxerona ena vida, y por esto dize Ivon, cap.69. se llamaron Canonigos, porque se dedicaron a querer guardar las Reglas Canonicas, en masaprieto que los demas. Y escola certissima, que esta observancia durò por mucho tiempo, y sa cilmente se puede demostrar por los Archivos de qualquiera Iglessia.

De lo qual concluyo, que la observancia regular que estana en vío en los Clerigos, fue annexa al Clericato, y como debida (como aora en parte por lo menos esta vnida) pero no estudo el Clericato annexo a esta observancia, à le fue debida. Y la razon es, porque de que algunos Clerigos, o ciertamente los Canonigos estuviesen obligados a estavida, opor ley Eclefiaftica, à por costumbre comun, y de que algunos tuvicisen esta vida regular, no le infiere, que por esso sementaronen el Clerong o se dixesten Canonigos. Lo vno, porque como declaran los actos de los Apofo toles, cap. 4. y testifican Philonen el libro de la vida contemplatina. 11 De los Etlenos, san Clemente, y Vrbano 11. hipr, y otros a cada pallo, v.g. Ca frano, collectur s.cap. s. San Agustin en los fermones de la vida comun, muchos Legos, y calitodos, por lo menos los que de los ludios ie auian convertido, abraçaron la vida comú, en aquellos primeros tiempos de la Iglesia; y a estos no les era debido el Ciericato, porque se numeravan con los demás Legos. Lo otto, porque los Monges (que imitafien el Prepofito de los Clerigos, y Apoltoles, fegun San Bafilio en el cap. 23. de las instituciones Monasticas; y San Gero nimo en la Epist.1.que por esta canfa llama a los Glerigos Padres de los Monges) aquellos Mongesdigo, no por ter Monges podian alcender al Clericato, que primero feauian de probar, y examinar, porque como dixo San Agustin en la Epist. 76, ad Aurel, y le refiere en el cap. Legi 16. q 1. Hafe de tener gran dolor, fi erigimos a los Monges a tan ruinofa fobervia, y juzguemos a los Clerigos, en cuyo numero estamos dignos

de tan graue contumelia, supuesto, q en algun tiempo, aun el buen Monge con dincultad haga vn buch Clerigo, fi este tiene la continencia suficie. re, y contodo esto falte la institució necessaria, ò la integridad de la per-Iona Regular. Tambien aquellos Cle rigos, que entonces profesiana la vida Regular, todos estauan assignados a titulo Eclefiaffico; tenian Cura de las almas, y con este titulo minis trauana la Igletia, y cuidauan de fus veilidades e no se embiauan a alguno fueradel Orden directo de la Gerarquia, ni en subsidio, como aoralos Religiolos; todos citanan unidos, y fugeros al Obilpo, como a fu cabeça, haoitanan en Comunidad co el Obifs po, fieran Clerigos de la Ciudad, ò con los Parrochos, dispuestos por las Villas. Y assi el que trata su causa, no trata la caufa de los Religiosos en el estado que aora están, que haze la cau fa de los Paftores de la Iglefia. Eran aquellos verdaderos Pattores, ò miebros de los Paltores; y por la vidaRes gular que professauan, no selesacrecia algundirecho, no le les lleganal gun aumento de potestad Eclesistis ca. Aquella regularidad era meramente accidental a la potestad Hierarchica, precilamente confiderada, y a los oficios Eclefialticos, aunquela dif iplina Eclesiastica pidiesse essavida; pero esta vidano pidiesse tal potestad. Haita aqui Hallier.

Reconocele de citos lugares la continua, ò indefectible observancia en el Clero sagrado, de la castidad, pobreça, y obediencia; ya por ley, ya por costumbre, ò ya porvoto. Como cola conveniente para la perfeccion del Clericato Sagrado. Pero no Religion de Clericato, a quien estuvielle annexo el Sacerdoeio, aunq en aque-Hos Colegios, que al principio leini. tituyeron de Clerigos Regulares,pa rece se debia conservar el estar proptos para los Ordenes Eclesiasticos, 11 los Obilpos tuviesen necessidad de ordenarlos. Desuerte, que este genero de vida, que hemos dicho le auia,o prelupolitivamente, como quando del Monachato, ò Regularidad, palsauan al Clericato sagrado, è connexiuamente, como quando de meramente Legos, aunque fuellen cala.

el de porv cal : Mon cho mitic bano rigo: mun riand argu Porq xo,y Cleri profe tuto en è teis; zierc se ele volue imos cîtà e Qual cibid: tiene iu pro teloi quirit que n de cu de: pl losqu fee,y baror acaba

dos,

mon pues lcy, ò tando hazia obedi menti Order bedie masfi citos annex cran i donde donde perfec

guard

citado

2776

ronfu

dos, passauan a sagrado Clericato. Y el dezir algunos Christianos, que era por voto, no arguye Religion Clerical Sagrada, fino auer passado de el Monachato al Clericaro, ò auer hecho votos despues, que les era permitido. Parece, que en tiempo de Vrbano I. que fue el año 224. los Clerigos, que auian obiervado la vida co mun por voto, siendo Monges, le querian eximir de ella, y el Pontifice les arguye con el voto que tenian hecho. Porque si fuera essencialmente annexo,y como essencial constitutivo del Clericato, dixera, esta es vuertra proprofessio; esle es vuestro esfecial insti turo, debeis poresta razo permanecer en èl, pues inamissiblemete le recibis teis; pero arguyesles co el voto q hiziero; y se debe enteder antes q fuesse elegidos al Clericato, ò q despues voluntariamente auian hecho. Ya pufimos arriba parte desta autoridad, q està en el cap. Scimus. Y profigue: Qualquiera de volotros, que tiene recibida la vida comun, y voto, que no tienecosa propria, vea, que no haga lu promella irrita, lino guarde fielme telo que prometio alsenor, para adquirir premio, y no condenacion; por que mejor es no prometer, que dexar de cumplir el voto, como mejor pue de: pues se castigan mas grauemente los que hizieron voto, o recibieron la fee, y no cumplieron el voto, o acabaron la vida en pecados, que los que acabaron la vida fin voto, y murieronfin fee, y hizieron buenas obras.

Pero aun podemos dezir, que co mo no es claro, que huvielle esta ley, pues Francisco Hallier lo reduce a ley, ò costumbre; algunos no contentandole con el estilo, y costumbre, hazian expressos votos de cattidad, obediencia, ypobreça, presupositiuamente, y como disposicion para las Ordenes, como aora je estila en la obediencia, para que con esto huvieste mas firmeza en la observancia. Pero estos votos no eran estencialmente annexos a los Ordenes sagrados, ni eran necessarios, porque con la ley, donde la auia, ò con la costumbre, donde estaua introducida, era mas perfecta la obligacion que tenian a guardar, para la vida perfecta de el estado del Clericato; pues en los vo-

tos, que nocran esfencialmente anne xos al elericato fagrado, pedian difponer a lu arbitrio la obiervanera, y en la ley estauan obligados a todo lo que estaua estatuido, y lo milmo en la costumbre, del modo que estuvicise introducida. Al modo que dixo Santo Thomas de los Sacramentos de la ley de la naturaleza, en el 3. de las fentencias, dict. 3. quæit. 6. artic. 2 q.3. Aquellos Sacramentos de la ley de la naturaleza, no obligana por precepto divino, que se celebrauan por voto, fegun que a cada vno le dictaua su mente, que professafie su tee a otros, consenal exterior para el ho nor de Dios, legun que el habito de la caridad inclinada a los actos exteriores. Assi pudieron tambien fer aquellos votos, que dize Vrbano I. se hallauan en algunos del Clero, que viedo, que el estado del Clericato obligaua, por la perfeccion de la caridad en lu estado, a aprouechar a otros, no constando de la ley, o no siendo bien reconocida la costumbre, hazian votos, o se los pedian los Obispos para Ordenarles, sino los tenian en clMonachato, de donde folian facar alguños para el Clericaro sagrado.

De modo, que diftinguiendo los tiempos, se pueden concordar todo lo que los Autores referidos en este cap.en diversos §§.han dicho. Y mi parecer es, que el Clericato Apostolico, que començo por los que el dia de Pentecostès se convirtieron, tuvo los tresvotos sustanciales de hecho: que destos, vnos Clerigos se pusieron en las Iglesias Cathedrales, y otros estuvieron en Congregaciones separadas: que estas conservaron la regularidad Clerical con los tres votos: que a los otros en muchas Iglefias les quedò por ley, ò costumbre la observancia, que en los Clerigos Regulares de las Congregaciones fue por voto. Y afsi viulan en obediencia, y castidad, y de comunidad: y a losClerigos, y a Cathedrales, y aParroquiales, era licito hazer estos votos; pero no les obligauan a ellos. Y alsi hallamos exemplares de todos. Pero en las primitiuas Cathedrales de Efpana, que instituyeron los discipulos de Santiago, por orden de San Pedro, obligo por lo menos la ley de la caf-

ti-

dos.

1, 9

nec

eri,

-104

lciō

er-

Clo

V1-

na-

ara

ni(-

145

uno

rare

2 los

. y

cça,

bif-

, 0

r las

is no

n cl

1 Call

eran

mie-

Re-

Cic-

uaal

alti-

era-

ada,

nela

a v1-

po-

es la

ancia

dad.

y, ya

omo

:Cion

Reli-

rieffe

que-

infe

25,p2

rop-

05, 11

d de

ene-

113,0

ando

pal-

nne-

tidad, vida comun, y obediencia. De la obediencia subliste memoria en el ceremooial, aunque lea Politica, como quiere Zellotio. De la calidad no ay duda, folo huuo la mala introducion desde el tiempo de Vvitiza, que despues se reparò. De la vida comun, no hallo monumento fuelle por voto; porque quando se reparo por San Ilidoro, no obligò a voto: y esto se obiervo vniuerialmente, como dire en iu lugar, aunque despues huvo Iglesias de Canonigos Reglares con votos folemnes; otras fin votos, con vida comun, que latamente llamaron Reglares de San Agustin; y los que no hizieron esta distincion, absolutamente las llamaron de Canonigos Reglares: con que se reconoce, que por ningun modo huvo Monachato en las Iglesias de España primitivas, fegun la institucion verdadera dellas; y que es voluntario, y fin fundamento lo que el Padre Argaiz dixo.

ovanist g. XXII.

De la preeminencia del Clericato sagrado al Monachato.

Arecerale a alguno, que negando a los Clerigos primitivosel tener anexos los tres votos de pobreça, obediencia, y caltidad, y dandoles esta observancia por ley, costumbre, ò votos voluntarios; constituimos el Clericato secular Apostolico en menor grado, que el Monacharo; porque con los tres votos se constituye el Monachato en vn estado tan superior; que aunque no fea estado persecto, sino perficiendo, y que aspira a la perfeccion; estando el Clero sin los tres votos instanciales, esfenciale mente connexos, aunque lea perfecto el ministerio; la vida no es de perfeccion, ni de tendencia a la perfeccion; y alsi deben fer preeminentes los Monges a los Clerigos; pero verafe que esto no obsta a la preeminencia del Glericato. da lo samainma del mu

Esta question se puede ventilar en discrentes grados de Clerigos, como dixo Santo Thomas en la 2, 2, q,

182, artic. 8. porque puede hablare de los Clerigos Presbyteros, Curados, y Arcedianos, que tienen estado, orden, y oficio; los quales en el elfado son seculares, en el Orden Sacer. dotes, Diaconos; en el oficio tieno Cura de almas Y en los Religions rambien se puede considerar el chado, que es de Religion ; el de Orden, que es Sacerdotes, o Diaconos, el de oficio, que es tener Cura de almas, como muchos Monges, y Canonigos Regulares tienen. Y aora folo habla. rèmos del estado de los Clerigos,pu. ramente Sacerdotes, o Diaconos, que fon los que principalmente constituyen la Gerarquia activa, comparados con los Religiosos, en quanto Religiolos. Despues harèmos las demas comparaciones.

#### PVNTO I.

Comparanse los Sacerdotes, y Diaconos con el Estado Religioso, en quanto Religioso.

O se puede dudar, que el estado de Religioso, es estado precminente al secular; porque el estado de Religioto mira a la perfeccion, por la obligacion de los votos, en quonlifte el estado de perfeccion en la Gerarquia passina de la Iglelia, como explico Santo Thomas en la 2,2, quæst. 184.art. 5.in corpore, diziendo: Qua para el estado de perfeccion, le requiere obligacion perperua, paraloqui es de perfeccion (removiendo los impedimentos, que aun no le oponena la caridad, a que ayudan como intrumentos los confejos Euangelicos,que le obligan a cumplir los Religiolos por los tres votos instanciales, depobreça, obediencia, y cattidad; como dixo Santo Thomas, art. 3. de la milma question) y los Religiosoft obligan con los votos a esto, porque Se abstienen de las cosas seculares de las quates podian rosar (finlos votos) lici tamentes y el motimoti,

para en log wida Dioi1) quiat maua losde famul ges, p nifible tas Ci indiv dads 7 el nidae Tals quali da pe TO COT tiua.

Per ta obl a los ner ac no pc cion; tado perpe

dad,

dize

rior dad cl ell teric orde conf cion Igle tado

gene en le rar e orde lose

feril

-05 0m

para vacar comas libertada Dios, en lo qual consiste la perfecció de la wida presente por lo qual dixo San Diony sio en el cap. 6. de la Gerarqua Eclifiaftica que vnos les llamauan Therapeweas, esto es famulos de Dios, por el puro servicio, y famulado: otros les llaman Monges, por la wida singular, y indinisible, que les une por las sanras contemplaciones de las cosas indivisibles, a la desforme vnidad, y perfeccion, amable a Dios. Y esta obligacion , es con solemmdad de profession, y de bendicion. Yassi anade San Dionysio: Por lo qualla santa Legislacion, que les da perfecta gracia , les condecoro con una invocacion Santifica-

3th

Ura.

ado,

esta-

cer.

1¢nő

10108

cfta.

den,

1 del

mas,

ligos

ibla.

,pu-

gue.

ticu.

ados

(eli-

emas

5,7

ftado

pree-

Itado

1, por

COA-

:omo

2, 2,

17, /4

lo que

mpe-

nala

acu-

s,que

iolos

e po-

omo

mil-

04/6

rque

4523

alos

1005

para

tiua.

Pero el estado secular no tiene esta obligación, pues solo está obligado a los preceptos: y aunque llegue a tener acto de amor perfecto es secular, no por esso está en el estado de perfección; porque no consiste en esto el estado de perfección, sino en obligarse perpetuamente con alguna solemnidad, a lo que es de perfección, como dize santo Tomás en el art. 4. de la guasticitada.

Vna cosa es el estado interior, y otra el exterior. La caridad persecta constituye persectos en el estado interior; pero el estado esterior, de que hablamos, que es en orden a la Iglesia, cuya hermosura consistem esta diversidad de obligaeiones permanentes, manifiestas a la Iglesia, y aprebadas por ella; y elestado de perseccion es, como se ha referido.

Esto presupuesto, aunque hablando generalmente Santo Tomàs, dixo, q en los Presbiteros se podia considerar el estado, que era ser Secular el orden, y el oficio. Y en los Religio-socies estado, y el oficio; se

hade confiderar tambien, que aquel estado Secular esta realçado con el Orden a ser estado Eclesiastico; pero el estado de Religion, segun su estencia, es estado de los Legos, como deta xo probado con los lugares de S. Dionisto, y otros muchos A utores; y que hasta que passaron algunos Siglos, no se vnió el Monachato al Clericato; estado Clerical. Y en este sentido, mirando el estado Secular Eclesiastico, respecto del estado Monachal Lego, se pregunta qual sea mas preheminente.

Santo Tomàs dio claramente la respuesta en el art. 8, al fin del cuerpo, por estas palabras. Si el Religio 10 carece de Orden, como en los 33 conversos de las Religiones, assi es , cola manifielta, que es mas excelente la preheminencia del Orden >> quanto a la Dignidad, porque por ,, el Orden fagrado le deputa vno a dignissimos ministerios, con los quales le sirve a Christo en el Sacramento del Altar; para lo qual se requiere mayor santidad inte- >> rior, que la que requiere el estado de Religion; porque como dixo San Dionisio en el cap. 6. de la Ger ,, rarchia Eclefiattica, el OrdenMonastico deve seguir los Ordenes Sacer dotales, y a lu imitacion afcender a las cosas Divinas: Por lo qual cateris paribus, mas grave- " mente peca el Clerigo constituido en Ordenes sagrados, si obre alguna cola contraria à la Santidad, que vn Religioto que no tie-,, ne Orden (agrado, aunque el Religioso Lego estè obligado a las " oblervancias regulares, a las quales no lo estàn los que estàn en los Ordenes sagrados. Aqui Santo Tomás, atiende

Aqui Santo Tomàs, atiende folo a lo que es intrinseco, y ensencial al Orden sagrado, preseindiendo de votos. Y a lo que tiene intrinseco, y essencial el grado de Monge, preseindiendo de el Orden, aunque supone los tresvotos, que es lo que tratamos.

Por lo qual, en el estado de la primitiva Iglesia, aunque los Sacerdotes, y Diaconos tuviessen

ovection, yalo diffinosarriba.

imperfecto; pero explicadas, co-

votos de pobreça, obediencia, y castidad, que no admitimos, como annexos essencialmente al Orden, fino, ò prelupolitivamente, por accidente de ier eleuados algunos a el desde el Mo nachato; ò tuviessen ley de la misma materia que le auja para decencia del cstado, ò voluntariamente los hiziesfen, no hazemos comparación de esta obligación a la del Monachato, que assi bien claro era el excello; pues por votos, è por ley inviolable tenian lo milmo que los Monges, y además el Orden facro. Confideramos, pues, el Orden Sacro precisamente, por la san tidad que pide sin estas obligaciones de votos, y ley, aun prescindiendo de la lev de la continencia, que ay en el Occidente; y en este cato dize Santo Thomas, que excede la preeminécia de el Orden,quanto à la Dignidad,y que se requiere mayor santidad interior. Atiendan esto los Sacerdotes, y reconoceran fu obligacion, para exer cer las virtudes que se requieren para tanalto ministerio, pues pide mayor iantidad de vida, que la que exercian aquellos Anachoretas antiguos.

Pero parece que tiene dificultad esta resolucion, por que los Presbyteros y Diaconos, no están en estado de per feccion, los Monges por razon de su profession, están en estado de perfecció. Y vno, y otro enseña S. Thomas. Lo 1. en el art 6. por estas palabras: El Orde se ordena a algunacto en

los Divinos Oficios; por lo qual se ha dicho, q la distincion de los Or denes se contiene debaxo de la distincion de los oficios; de q se insie re, que los que reciben el Orde Sa-

grado, reciben potestad de perficio nar algunos actos sagrados. Pero por esto no se obligan a las cosas, que son de perfeccion, sino en qua

o to en la Iglesia Occidental, recibiedo el Orden sacro, se haze voto de cotinencia, q es vna de las cosas

o q pertenecen a la perfeccion; de , donde conlta, que el que recibe el

Sagrado Orden, no se pone simplio citer en el estado de perfecció, aun que se requiera interior perfecció, para exercitar dignamete estos ac-

ros. De lo fegundo, que es, que los Religiofos eften en estado de perfeccion, ya lo diximosarriba.

A esto se responde. Lo 1. q los Re. ligiolos son perfectos en la linea paj. fina;cito es,eftan en estado de perfec. cion en la linea de Legos, que es inferior a la linea de la Gerarquia actiua, que està en el estado Eclesiastico, y assi, quando Santo Thomas dize, que folo los Obispos, y Religiosos estan en estado de perfeccion, habla de cada qual en su linea; los Obispos en la linea de la Gerarquia actiua; y los Rei giofos en la linea pafsiua; y como ella linea sea de Legos, y de su naturale. za inferior al Orden facro, aunque sea perfecta en su grado, no llegaala preeminencia de el estado dei Orden Sacro; porque lo supremo de lo infimo, solo toca lo insimo de lo supremo: ni el grado desenstiuo toca, aunque sea perfecto, mas que lo infimo de lo supremo. Por lo qual Santo Thomas dixo en el art.7. haziendo comparacion de los Religiosos alos Prelados, segun S. Agustin en el lib. 12. de el Genes, a la letra, capit, 16. Siempre el Agente es mas excele-te que el paciente; pues en el g'ne ro de la perfeccion, fegun S.Dio. " nysio, los Obispos se han como los que perficionan, los Religios " como perfectos (y esto como el " Santo explico en la folucion al pri mer argumento del art.5. profes." fando, que aspiran a la perfeccion), Lo vno, pertenece a la acción, Lo otro a la palsion; por lo qual " es cosa manifiesta, que es mas per " fecto el estado de perfeccion en los Obispos, que en los Religiosos; " pues los Ordenes fagrados confti-,, tuyen en la linea actiua, y pertene cen al grado en que esta el Obis-" po; y aunque no tengan la perfeccion del Obispo, tienen promine. cia a la linea paísina de los Reli-" giolos; no obstante que sean per-,, fectos, ò alpiren a la perfeccion en fu linea, y esta la consignen por los " Sacerdotes, cuyos Ordenes deben ,, feguir, y a fu imitacion ascender a las cosas Divinas. Lo segundo, ay alguna confusion

Lo segundo, ay alguna confusion en la inteligencia de estas vozes: Estado de perfeccion, y tomadas als si absolutamento, parece es presminente el estado perfecto al impersecto; pero explicadas, co-

com auni nem te ei

of Gaec

, d , 1 , d , a , a

), t

» q

), d , n , n

3) c

o, b

or le

a pi

di n ri

» d

com o se deben explicar, avrà estado, q aunque no sea perfecto, lea preeminente alestado de perfeccion, jeoliste en los preceptos, den los colejos; y responde en el art. I. Que la per , fecció se dize colistir en alguna co 3 fa,de dos maneras; la primera elsencialmente, y perse; la segunda, 2 fecundaria, y accidentalmete, Perfe,y essencialmente consiste la per feccion de la vida Christiana en la , caridad; principalmente, fegun el , amor de Dios; lecundariamente en el amor del proximo, de las quales , cosassedan los preceptos princi-, pales de la Divina Ley , como se dixoen laq.44. Pero el amor de , Dios, y del proximo, no cae debaxo de precepto en alguna medida; desnerre, que lo que es mas ( à el aumento en amar a Dios, y al pr)ximo) queda debaxo de confejo, omo se reconoce en la milma for , ma del precepto, que demuestra perfeccion, quando te dize: Amarasa tu Dios, y Señor de todo tu " coraçon (todo, y perfecto fon vna misma cosa, segun el Philosopho enel tercero de los Phisicos) , yquando fe dize: Amaras a tu proximo como a ti milmo; por-» que cada vno se ama a si mismo en el mayor grado. Y esto es, porque el fin del precepto es la cari-, dad, como dixo el Apostol 1. ad Timoth. 1. y en el fin no se pone medida, fino en lo que mira al fin, ,, que son los medios, como dixo el Philosopho en el 1. de las Politicas; como el Medico no pene meo didadequando fanara, fino quanta medicina, ù dieta pondrà para fanar. Y atsi San Agustin en elli-», brodela perfeccion de la justicia dixo: Porque no se mandaria al " hombre esta perfeccion, aunque , nadie en esta vida la tengal Pero fecundaria, y instrumentalmente, la perfeccion consiste en los consejos, los quales todos se ordenan a la caridad, como tambien los " preceptos, pero de diferente mo-,, do: Porque los preceptos , que fon diferentes de los que tocan a la ca ridad, se ordenan a apartar las co-, fas que son contrarias a la cari-

" dad, con las quales la caridad no

Rc.

Pal.

tec.

ofe-

Y

que

Itan

ada

li.

Reli

clta

ale.

que

ala

den

nfi.

ore-

un-

Imo

nto

ndo

los

lib.

16.

, 11

"

11

"

30

32

110

puede permanecer. Los confejos se ordenan a remouer los impedimentos del acto de caridid, que no le son contracios, como es el matrimonio, la ocupacion de las "? colas leculares, y otras colas delle genero Y aisi ixo San Agustin en el Euchiridion, cap, 121. qualquie ?? ra cola q manda Dios, de lo qual es vno, no fornicaràs; y qualquiera cola que no le manda, de lo ?? qual es vno: Bueno le es al hombre no tocar, a la muger; entonces le obran bien, quando le refieren a amar a Dios, y ai proximo por Diosen elte liglo, y enel f.ituro. Y de aqui es, que en las collaciones de los Padres, dize el Abad Moyses, collat 1, cap. 7. los ayunos, las vigilias, la meditación de las Eferituras, la defnudez, la , privacion de todos los bienes, no fon perfeccion, fino instrumentos ?; de perfeccion, por i no consiste en citas colas el fin de aquella disciplina, sino que por ellas se llega al 30 fin; y aux dic 1):por estos grados, procuram s ascender al fin de la caridad. Eito Santo Thomas. De donde le ve, q la perfeccion essencialmete conside enla caridad, se cu dariamente en los instrumentos, q so los consejos. Y tambien se colige la diferencia que ay del grado de perfec cion de los Obilpos, ateltado de perfecció de los Moges, y Rel gwfos; por q elte eltà en lo lecudario, y intrume tal de la perfecció, q son los cofejos. Pero el estado de perfecció delos Obis pos, esta en lo este icial, y perse de la perfecció; y alsi explicando esta, dixo Santo Thomas en el artic, 7. Los Obilpos le obligan a las colas, que Son de perfeccion, tomando oficio ,, Pattoral, al qual pertenece, qell'al tor ponga fu alma por las ouejas proprias, como fe dize por S. Iuan ,, cap. 10. Por esto el Apostol en la carra 1.4 Timotheo, c. Vltimo, di ze Confessafte buena cofessio delante de muchos teftigos, y la gloila lo explica en lu ordinación de ? Obispo. Tambiense anade cierta folemnidad de la consagracion, junto con la profession referida, fegun lo que se dize 2.ad Timoth. c. 1. q refuciteis la gracia de Dios, ?>

 q esta enti, por la imposició de mis manos, lo qual la gioria explica de la gracia Epitcopal. Y S. Dionysio en el c. s. dela Gerarquia Eclenafa

tica, que dize, que el Sumo dacer, dote; elto es el Obispo, enfu ordina
ció, tiene su prepulsió fantisima

ció, tiene su prepusició santisima delos sagrados eloquios sobre la ca , beca ( esto es que le ponen en la ca beca los libros de la sagrada Eleri-

tura) para significar, que esparti-, cipativo de la virtud entera de toda la Gerarquia; y que el, no solo

s, ces iluminatino de todos, que perte , nece a las fagradas locuciones, y

acciones, fino que tambien entre-

s ga elto a otros.

Pues los Sacerdotes, y Diaconos tienen por fu infrituto estencialmete parte desta perfeccion de el estado Epitcopal; pues como el Obispo esta obligado al amor del proximo, tabié el Sacerdote, y Diacono. El Obirpo a todo como perfecto, el Sacerdote a iluminat, el Diacono a purificar; luego estàn en el estado de perfecció essencial reductinamete, o participati uamête. Y como en este estado se de putan juntamente (como dixo S. Tho mas) a dignissimos ministerios; con los quales le firve a Christo en el Sacramento del Altar; para lo qual se requiere mayor fantidad interior, q requiere el estado de Religion;coliguientemente estan en estado estencialmente mas perfecto; porque la ma yor perfeccion que tienen los Moges, es en lo secundario, y instrumental, para confeguir esta mayor fantidad interior, a que están obligados los Sácerdotes, y Diaconos, que es lo q ya repetimos con S. Thomas de S. Dionyfio: Que el Oraen Monafico debe feguir los Ordenes Sacerdotales, y a fuimi tacion ascender a las cosas dininas. Poco importa, q los Sacerdotes, y Diaconos no citen obligados a los instrumentos para confeguir la fantidad, v perfeccion, fi tienen obligacion a ma yor fantidad interior, q los Monges; y si peca mas gra uemente cæteris pa ribus, q el Monge; como no ferà este grado preeminente? Si vno tiene obli gacion mayor a cuplir con vn fin , q importa q otro tenga obligación per fecta de poner los medios, fies menor la obligacion del fin? Qual citarà en

mas eminente grado? Miren los Sacco dores, y Diaconos a los q esta obliga. dos eliencialmete; y procuren poner los medios q otros tienen por preeco to para confeguirle. Lo q tieneel Mo ge de precepto, y actualmente, debe tener, en preparacion del animo lulo el exemplo S. Thom en los Obildos los quales 1 2 q.1 de las cofas adquiridas, o proprias podiandexar lo que quificifen a lus herederos; loquat no pueden los Moges, como es notorio por razon de el voto de pobregage requiere para fer perfecto, Match. y con rodo ello ne dixo, que era ma perfecto el estado de los Mongesque de los Obispos. Y da la fazoren la lo lucion del argum, 1 del art. 7 dizien. do: Que la abremmelacion de los bienes proprios le puede cofiderar" de dos maneras, o legun quela en, acto, y afsi no co lifte en ella ellen cialmete la perfeccio, sino que von intrumento de la pertecció, como, fe ha cicho. Y por ello no probibe el citado de perfección, estar fin" la abrenunciación de las cotas pro, prias, com o tabie le ha de dezir de ot ras exteriores observancias. Det otto modo se puede coliderar (la, abrenunciació de los proprios bie nes) legun la preparacion del ammo; conviene a laber, qel hobred te ap are jado, fi fuere necessario, à dexar, y di firibilir todas lascolasiya elto perrenece directamente a la perfeccion. Y alsi dixo S. Agud.en el lib. 2. de las quæft. del Euangel. C. 11 muestra el Señor; q los hijos de la fabiduria tiene entedido, q la" justicia (o santidad) no està en abl- u tenerle, oen comer, lino en la igual dad de animo en tolerar la pobre-" ça; por lo qual el Apostol dize. Se, tener abiidacia, y sè padecer penu ria Y a esto esta muy obligados los" Obilpos; coviene a laber, a menol, preciar por el honor deDios,y filud de lu rebaño, todas fus cofas," quado fuere necestario, u dandolas, a los pobres de fu rebaño, o fafriedo co gozo la rapiña delus bients."

do cô gozo la rapina dellispienos.

Glaro està, q S. Thom. hablaqui
de la perfecció esteneial, y no infrumental, q es lo de los Religiosos, por
en estos no basta la abreniciació de
lascosas temporales en la preparació

de el ciaci los Sa que ( de 10: CION para tiene rer a para 1 que c actiu Obit pado tes, y preci. loque

cierta mas, Diaco mente toal vame guien aunqu no tu niley vanci tauan dian a do Ec los R de Le do er ridad

Com

chos

DE vi porqu tiene trumo tiene

difting

a quic

### De la Ciudad de Palencia.L.I.

de el animo, que es actual abrenunciacion por el voto de pobreça; pues los Sacerdotes, y Diaconos, es cierto que deben tener esta abrenunciacion de los bienes temporales en preparaciondel animo, fi fueren embaraço para ministrar el Altar. Y tambien tienen especial obligacion de socorrer a los proximos, fi fuere necestario para iluminarlos, y purificarlos, porque estan en el grado Hierarchico actiuo, y en parte de la folicitud del Obispo, puesen èl està todo el principado Hierarchico: y enlos Sacerdotes, y Diaconos, algunas partes, y es preciso que conserven la esfencia de

ice

cp 10

no io,

125

| el

5,2

to. doi

loque tienen participacion. De todo lo qual se infiere ser cierta la resolucion de Santo Thomas, que pufe, que el Sacerdore, y Diacono, por su estencia precifiuamente, exceden en precminencia quãto a la dignidad al Religioso, precisivamente como Religiofo. Y consiguientemente en la primitiva Iglesia, aunque los Presbyteros, y Diaconos no tuviessen los votos de la Religion, niley, porque le obligassen a la obser vancia de la materia de los votos;eftanan en preeminēte dignidad, y exce dian a los Religiosos, por ser del estado Eclefiastico, y Gerarquia actiua, y los Religiosos en la passiua, y estado de Legos, como todo queda explicado en los § 5. precedentes, con autoridad de San Dionysio, y otros mu-

#### PVNTO II.

chos Autores.

Comparase el Clericato con el Monachato, despues que el Clericato se vniò al Monachato.

D'Ero què dirèmos despues que se vniò el Clericato al Monachato, porque ya se agrega al Monachato, tiene la perfeccion secundaria, y instrumental, la perfeccion essencial, quene el Sacerdocio, y Diaconado?

Eneste caso se debe proceder co distincion, porque se habla del Moge a quien se ha permissivamente el Sa-

cerdocio, como fon las Religiones Monachales, u se habla de los Religiosos que se ordenan por sus constitu ciones al Clericato, inflituidas para confeillar, y predicar, especialmente de los Clerigos Regulares, ò se habla del Religiolo, que actualmente es Sacerdore. Y respondo, q en los dos casos primeros, siempre es preemine. te el Clericato; porque la preeminencia fe toma de lo q de su naturaleza es mas, y ella en un fugeto effencialmente, que lo que accidentalmente fe agregi, no condituye el eltado; y alsi como los Regulares, en quanto Regu lares, estin en el estado de la Gerarquiapalsina, y no actina; porq por per mitir el Sacerdocio a los Regulares, ò hazer voto de confessar, y predicar, por su instituto, no salen de ella, ni se constituyen estencialmente en la Gerarquia actiua, siempre queda la precminencia del Sacerdocio, y Diacona do al Monachato.

Lo contrario intentaron algunos contra el sentir de roda la Vniuersidad de Paris. Y en su desensa dixo Francisco Hallier en el lugar citado en el s.precedente, s.3. De todo esto consta, que a los Regulares, en quanto Regulares, no les es debido el Sacerdocio; ni natural, ni necessariamete esta connexo a su estado. Lo primero, porque nunca, ni desde los primeros siglos algun Regular, por este derecho de auer abra çado el estado Religioso, tomo para si la dignidad de el Sacerdocio, antes fiempre fue libre a qualefquieraObif. pos, repeler a qualefquiera q fuellen indignos, fuellen de qualquier orden Religioso, o ya por falta de la fee Or thodoxa,ò por impericia, o por aner abundancia de Clerigos, ò por otra causa justa; lo qual indica manissestamente, que no està natural, y necessariamente connexo al Sacerdocio con el estado Religioso, Lo segundo, porque lo mismo les fue siempre licito a los superiores de los Religiosos; conviene à saber, ofrecer de los de su orden los que quisiessen al Obispo para el Sacerdocio, y fin confentimiento del superior, a ningun Religioso, le es licito ser promovido a las Ordenes, como consta de muchos Canones,que se han citado; que tambien es

P 3

11.9

argumento de lo mismo. Lo tercero, tan lexos està el Sacerdocio de ser debido, ynecestariamente connexo co el estado Religioso, que en mucho tiempo los Monges no fueron admitidos al Sacerdocio. Lo quarto, los Monges, que antiguamente le elegian al sacerdocio, en la mayor parte dexauan la exercitacion Monasti-Lo quinto, los Monges milmos, fino gozavan de el Paitorado, se apartavan de todas las funciones Gerarquichas; porque en la realidad conocian, que las acciones Gerarquichas folo eran debidas a los Pattores, y a los demás eran menos convenientes, y idoneas. Lo fexto, porque a los Monges se les disuadio el Sacerdocio, como peligrolo, y danoso a la observancia del estado Religioso. Lo septimo, porque antiguamente se prohibio el que las Piebes tueffen a los Monasterios; y tambien les fue prohibida a los Monges la administracion de los Sacramentos. Lo octano, los Religiolos no fueron embiados en subsidio de los Pastores, sino desques de algunos siglos; porque antiguamente todos los que le numeravanen el Clero, o eran Paltores, o Affestores, y Ministros ordinarios de los Pastores ordinarios, como fon aora fus Vicarios; conviene a faber los Arcedianos, Confiliarios &c. ò les apartavan de toda administracion de Sacramentos: Por lo qual por ningun derecho antiguo, pueden los Regulares comar para fi, como devido el Sacerdocio. Lo noveno, ningun derecho nuevo se les acreció; no el divino, que elte feria inmutable desde el principio del nacimiento de la Iglefia; no Eclefiaffico, porque no pueden traer Canon de Concilio, ni Breve Pontificio, con el qual conveçan, que les es debido el Sacerdocio. y la potestad Hierarchica: porque la aprobacion de los institutos de las milmas Religiones, indica, que folo aprobò la Iglesia, que algunos se dedicassen al subsidio de las Animas, si alguna vez les agradasse el embiarlos a los Rectores de las Iglesias, ò tomarles para effa obra; defuerte, que pueden dezir con Isaias, cap 6 Aqui citoy, embiame; pero delta aprobacion no le ligue, que le les diò alguna autoridad, ò derecho de obtener el Sacerdocio; como no se siguedes el Rey tenga prompta, y grata la vo. luntad de alguno , para hazer obse. quio en el oficiode Capitan, que elle adquirio algunderecho, para obtener essa dignidad. Y ay mucha diferenca del que fue electo para el cuidado de las almas, y a ella fue admirido: poro por aquella admission configue delecho al Sacerdocio, y ya entoncesal. cança alguna jurifdicion, a la qual a turalmente es debida la ordinacion. Tambien tiene ya afsignada materia que pide porencia actiua, que le corresponde en el Pastor electo, y apro. bado. Y por tanto, el cal electo, y apro bado no puede fer repelido delsacer. docio, fino fueede alguna coladiga de deposicion, à inspension, contor me a la Regla de derecho: Loqua vez agrado, despues no puededela gradar.

Profigue hafta el fin con varios argumentos a probar lo mismo est Doctor: Vealos el Lector, que lo dicho parece bafta para mestro assumpto, aunque quiera impugnarlo Zello.

tio, de que despues dirè.

Pero dirà alguno, que esto le entiende de los Monges, propriame. te Monges, y en stricta, y rigurola lignificacion, quales fon los que pulo San Dionysto; pero no delos Clerigos Regulares, que pudieron inflitutrie con elle initituto, de que lu Re ligion fueste para predicar, y conte far. Pues Santo Thomas en la 2,2. 9 168 art. 4 dize: Que fe puede inftituir Religion de esse modo, con autoridad del Abad Neftorio, collar. 14. cap. 4. dl fin ibi doctrina insistentes. Y porqueco. mo dixo en el art. 2, convenientemete se puede instituir Religion para las obras de la vida activa, segun que le ordenan a la viilidad delos proximos y al obsequio de Dios, y conservacio del culto Divino; pues mas se procura la vtilidad de los proximos por las colas que perrenecen a la faludespiritual de las almas, que por las que pertenecen a la necessidad corporal; quanto las cosas espirituales son mejores que las remporales; por loqual cn li q. 32. art. 3. le dixo; Quelas limolnas espirituales fon mejores que las corporales. Y elfo tambien per-

ter mi eli Gr citi fen les, y C 110 arn ven Re fas lat to vitu

los cion pref mo giol bien con enfe

qua

poneste que obra escre el F

toca

yafi fas i Dife pere que cior a pr

y de ro. de l de la res

algu con Tor Diff

otro Obi el Sa

los

tenece mas al obsequio de Dios, a quie ningun facrificio es mas acepto, que el zelo de las almas, como dixo san Gregorio en la homila 2, fobre Ezechiel : Tambien es cofa mayor el defender los fieles con armas espirituales, contra los errores de los hereges, y contra las tentaciones de los demo nios, que defender al pueblo fiel con armas corporales: y por esto es convenientissimo, se instituya alguna Religion, para predicar, y otrascosas de este genero, que pertenecen a la falud de las almas, laramente San. to Tomàs en el opulculo 19. advert. vitup.vitæ Monasticæ, 19181, anggan

de

iq e

01

R.

Û

Į.

3.

to

1.

a

13

05

15

0.

le

ē.

112

10

14

14

le

1

2.

1.

44

Al

).

ē-

15

le

05

io

11-

as

11-

118

ıl;

en

ua

D)

Y fife infta con el cap. hocnequaquam 7. quælt. 1 . que la vida-de los Monges tiene palabra de lubjeccion, y Discipulado, no de enseñar, ò prelidir, o apacentar a otros; y lo mif mo fe ha de entender de otros Religiolos; y configuientemente no dize biencon el instituto de predicar, y confessar; puesesto es apacentar, y enlenar a otros ; que es lo que se ha tocado para que el Sacerdocio no estuvielle annexo a la Religion. Refponde Santo Tomàs en la folucion a este argumento, que es el primero, que el que obra por virtud agena obra como infrumento, y el ministro es como instrumento animado, segun el Filosofo en el primero de las politicas, cap. 3.y 8. de las eticas, c. 11. y assiel que predica, o haze otras coias semejantes, no excede el grado de Discipulado, ò subjection que compere a los Religiofos. Y no obsta el que la Iglefia deve feguir la inflitu cion de Christo, que primero embio a predicar doze Apoltoles, Luc. 9. y despues los 7 2. Discipulos. Lucas 10.y como dize la glotla alli, que es de Beda; los Obispos tienen la forma delos Apostoles: los Curas, y menores Presbiteros, la de los 72. Difci 4 pulos; por lo qual no deve infliruirie alguna Religion, para predicar, y oir contessiones; porque responde Santo Fomas al 4 que la forma de los 7 :. Discipulos la tienen, no folo los Prefbiteros Curados, fino qualquiera orros de menor orden que firven a los Obispos en su oficio. Y no se lee que el Señor alignaste a los 72. Discipulos algunas Parroquias determina-

das, sino que los embiava delante de fu faz, a roda ciudad, y lugar, adonde èl mitino avia de venir. Por lo qual fue cola conveniente, que fuera de los Prelados ordinarios, le tomalien otros para citos oficios, por la muititud del Pueblo fiel, y la dificultad de hallar fuficientes perfonas para distribuir a las Plebes particulares, como tambien fue neecliario inftituit Religiones para militar, por defecto de Principes leculares, para refiftira los infieles en algunas tierras. Etto Santo Tomas. 109 onli, 2001

De aqui le puede inferit, que en la primitiva Iglesia se instituyeron Clerigos Regulares, o Canonigos, eavo instituto, sobre los votos essenciales fuelle el auer de enseñar, y confessar, y configuientemente tenian essencialmente connexo el \$4cerdocio, y se desvanecen todos los fundamentos referidos. Y esto que pone Santo Tomas en los terminos de lo possible, se haze veritimit en et liecho; porque aviendo en tiempo de la dispersion de San Estevan 154. Christianos, y todos los mas convotos de castidad, pobreça, y obediencia, pues los mas predicavan la Fè de Christo, como referimos de Enfebio Cesariense; ya les hallamos con el instituto de predicar; bien se puede dezir que tenian el ministerio de los 72. Discipulos. Y como se podrà negar, que muchos fuellen Sacerdotes,y Diaconos, ordenados por los Apoltoles; y que los Sacerdotes no tuviessen permisso para confessar? De eltos no rodos fe afsignaron por Pref biteros, y Diaconos de Iglesias particulares, ni por Obilpos, y atsi fe quedaton con la aptitud para poder ierlo, ò ayudar a los Parrocos, y Obif pos, y con esta obligació. Y a este modo se irian ordenando otros, que cottituian Clericato Regular, fin estar annexos a ninguna Igleira, y viviendo, no de mendicar, imo del comun, y assi ya avia comunidades de Cleri catos Regulares.

No obstante todo lo dicho, y concediendo que afsi fue de hecho, no estuvo aesta Religion, ni alos demasque se instituyeron, annexo el Sacerdocio, ni pertenecen a la Gerarchia Sagrada activa. Defiendelo Fran-

cisco Hallier en las vindicias, lib.4. cap.1 \$.3.dize asi: Digo lo primero, que los Religiolos que professavan en estas Religiones, por tuerça de esta protession no tienen el estar colocados en la Gerarquia activa. Pachaffe lo primero, porque por el-10 se constituyen alganos en la Gerarquia activa, por lo que reciben potestid, y derecho de exercer las acciones Gerarquichas, como en el el tado politico, nadie se traslada al Or den de los Proceres, y Magistrados po liticos, fino por lo que le concede algun derecho, y autoridad en la administracion del Reyno, y le da alguna participación del Principado civil. Y alsi nadie se transfiere a la Gerarchia de los sagrados Ministros, sino es por aquello que dà, y confiere algun derecho, y alguna autoridad en el Pueblo, ò por lomenos alguna participacion del jagrado Principado; pues ningunas Religiones, aunque ican las que le initituyeron para enfenar, y predicar; dan potestad de exer cer colas lagradas, ò algun derecho para governar la Iglefia; fino folo pueden obligar a sus professores a los lagrados ministerios, y su exercicio, fi le les conceda autoridad, y potestad. Y estas dos cosas totalmente se dif rencian; porque por averle vno obligado por voto a exercer algunos oficios, no por effotiene derecho, y potestad para ellos; pues aquel voto folo indica voluntaden el que le haze, no potestad. Y puede suceder, que alguno haga aquel voto, y no folo de hecho no tenga potestad para estos oficios, pero aú fea inhabil para ellos, y fe excluya de ellos por leyes canonicas. Luego ninguna Religion, aunque sea initituida para ensenar, y predicar, constituye a lus professores en la activa Gerarquia.

Confirmasse, porque Santo Tomas (en los lugares citados) dize, que se pueden instituir estas Religiones, para enseñar, y predicar, no con autoridad propria, sino con autoridad de los Prelados superiores, y inferiores, a quienes les toca por su ofi-

Tambien dize, que los Prelados no conceden a los tales Religiofos el predicar indiferentemente, ò oir las

confessiones, sino segun la moderacion de los que en citas Religiones son Prefectos, à segun los Prelados las limitan. Y en la quæst, 1871 art. 1 incorpore, dize, con expressas palabras, hablando generalmente de las Religiones; que el citado de la Religion no da potestad de hazer esto pero que pueden hazer lo si recibenonden, à jurisdicion ordinaria, à sels cometa lo que es de jurisdicion.

Item , que del Monge, por fer Monge, no configue potentad de lhazer estas cosas. Assi en la qualitas?. art,1.2d 4.todo lo qual indica, que ninguna autoridad se le concede al Religiolo, ò potestad de administrar Sacramentos, o de de predicar, por razonde qualquiera Religion; y que los profesfores de qualquiera R. ligion no tienen, por razon de fu Religion, el poder exercer los oficios Ge. rarquichos. Luego, ni constituirleen la Gerarquia activa; porque el estar en la Gerarquia activa, es tener derechode hazer obras Gerarquichas, ò totalmente, si està constituido en la Gerarquia completa, o parcialmete, si està incompletamente, como mas claro se probarà despues.

Lo fegundo, se prueba, porquè lo que la Religion, por si dà a sus pro fellores, lo da a todos, pues puellala caula, se pone el efecto. Y assi, sila profession de alguna Religion escau-1a, porque algunos de los profesores csten en la Gerarquia activa; todos los profesiores estaran en ella. Esto no es alsi, porque en las Religiones inftiruidas para enfeñar, y predicaray Legos, y Monjas professas, que no eltanen la Gerarquia activa. Y de Santo Tomàs consta supra, que en estas Religiones no fe ha de dar a todos indiferentemente potestad de predicar, yconfest r, sino con seleccion. Luego la protession de qualquiera Religion no constituye en la Gerarquia activ

Digo lo segundo, que las dichas Religiones no pertenecen a la Gerarquia sagrada activa. Lo primero, porque el estado de qualquiera Religion, es solo de adquirir la perseccion no de exercitarla, como dizen Santo Tomàs, y todos los Teologos antiguos, y despues demostraremos; pues

pai los mil pre per pri do act cra de -10 ·OI ra to O pa Ro -de na -qu te 6 ce -al fel G de de re

ele

per

ud

or el O con lin di di di di

n al vi d e

n 1:

> ć T

doc

2

## Dela Ciudad de Palencia.L.J.

es constante; luego no pertenece a la Gerarquia activa el estado de Religion.

el estado de adquirir la perfeccion no pertenece por fi a laGerarquia activa u de las acciones, sino a la Gerarquià passiva, y de las passiones, en la qual los que le dedican, le purgan , le ilne minan, y se perficionan. Lucgo la profession de qualquiera Religion no pertenece a la Gerarquia activa. Lo primero, porque San Dionisio, quant do refirio los actos de la Gerarquia activa, que son administracion de Sacramentos, predicación de la palabra de Dios, y orras colas defte genero; folo refirio lo que primariamente se ordena a la viilidad de otros; no para la viilidad de los que los tienen; a todos los quales junto los fagrados Ordenes, como cosa que da virtud para exercer aquellos actos; pues la Religion, of fur profession no es acto de Orden, ni Orden facro, y fe ordenamas a la veilidad del Religiolo, que a la de los otros. Luego la profession de la Religion no es acto de la Gerarquia activa. Los actos que exercen algunos Religiolos profesios en -algunas Religiones, como fonconfeffar, predicar, &c. Son actos de la Gerarquia, pero no proceden por fi de la Religion que protestaron, sino del Orden facro que los Religiosos recibieron, y de la jurifficion que les concedieron ; y alsi no ion actos de citas Religiones, perfe, fino actos de Orden, o jurildicion delegada, ni les convience a los Religiolos, como Religiolos, lino como a ordenados de or den facro, y a quien fe ha dado jurifdicion; o que Atomas le puede ellender, dependen de los eltos actos, como de Sacerdores privilegiados. Y alsi, fi le separa el Sacerdocio, o el pri vilegio, quitaras el principio entero de aquellos actos, quedando falva la ellencia de la Religion. Luego en ningun lentido pertenecen a la Gerarquia activa las Religiones infii-

es

20

a -

25

I.

25

Ct

7.

10

al

ar

'n

'n

I

Ò

14

c,

25

è

0

1

2

1

Pero openen Locmelio, y Daniel, que el Orden Sicerdotal es Gerarchico, porque se ordena a purgar, iluminar, y perficionar. Luego las Religiones que le ordenan por li mil mas, y por fu estado a purgar, iluminar, y perficionar, ton por tu inflituto Gerarquichas, delte modo for las Religiones Mendicantes, principalmenteel Orden de Predicadores de Santo Domingo, el del Serafico Francirco, y con los dentas, fino lobre las demas el Orden Santifsimo del All mifico San benito, el qual por conftr. tuciones Apostolicas le halla ordenado al Sacerdocio, y exercer actos Gerarchicos, y mereció por inflituro el primero de todos este Gerarchico

Lo tercero, porque todo acto, ò estado Gerarchico tiene porsi materia subjera, por lo menos abstracta, y remotamente, v.g. el Orden Sacerdotal, el Pueblo de los Fieles, el Diaconal, los inmundos, &c. como explica San Diomíso; pues el estado Religioso no tiene materia sujeta, pues nadie se sujeta al Religioso, como nadie se sujeta al Religioso, como

pucs aprendinable Despues anade del de la Compania de Iesvs vn tesimonio de Lelio Zechlo de Republica Eelelialtica, tit. de regul cap. 2. los de la Compañía de lesvs, cuyo initituidor fue San Ignacio de Loyola, ano 1940, que endenan precican, mintuyen a losiddos, dan los Sacramentos, purgan, iluminan, y perficiona, y enfeñan a fa juventud las buenas letras, fegun los antiguos inftitutos, para que en les Monatterios, y Ig ellas le taviellen efcuclas las quales cosas tambien hazen otros Religiosos. De lo qual colige, que este Orden, y los lemejantes Ion Gerarchicos activos, porque que otra cofa esel Orden Gerarchico activo por la inflituto, fino purgar, iluminar, y perficionar? Contrmalo dilatadamente, pero en breves palabras dize que quando el Concilio Tridentino difine que la Gerarchia Eclefiaffica confra de Obilpos, Presbiteros, y Diaconos, no entiende folo los Obripos, Presbiteros, y Diaconos or denados, fino los que en el Orden, ò -initituto fon Obilpos, Presbiteros, y Diaconos, porque de otra fuerte, el Romano Pontifice no confagrado, los Cardenales, Obispos, y Parrocos no ordenados, no fueran de la Gerarchia activa; pues las Regulares, que professanReligion instituida para entenar, y confestar, ton por el instituto de ju vida Sacerdotes, y defina-

dos

dos a exercer oficios Gerarchicos, luego redeston de la Gerarchia activa de la Iglefia.

Respondese, que no es la misma razon del Orden Sacerdotal que de qualquiera Religion ; porque rel Orden Sacerdotal dà potellad de exer cer oficios Gerarchicos, lo qual no daninguna Religion. De fuerte, que vna Religion fe dize, que fe ordena a los oficios Gerarchicos de dos mo+ dos. Lo primero, como los Novicios a la profession, y el Orden de los Carecumonos at ellado Christiano; conviene a laber, en quanto les hombres fe purgan enda Religion, para mereces fer Sacerdotes, legun lo que cicsive San Geronimo a Ruffico, en la epitt. 14. obra alsi, y vive en el Mo nasterio, de modo que m erezcas ser Clerigo of otto cotos ob oreming

Y poco despues ; aprehende por mucho tiempo lo que calenes, &c. Conviene las leyes Eclesiasticas, cap. nisi 26 dict cap legem 53 . dict y las leyes de los Emperadores, novel. 115. cap. 1. y 13 que tambien estàn Cod. de Episcop. & Clericis. Demàs dello aquellas en que se niega la entrada a los Ordenes lagrados a los hijos de los Presbiteros, fino es en los Conventos aprobados, y las en que los Curiales, solo se permiten ordenar quando fueren Monges; y otras leyes defte modo, en que a los que eftan implicados con negocios Seculares, fe manda, que le prueben grandemente en los Monasterios, antes que se aprefuren a la fagrada ordinación.

Lo fegundo, se dize, que algunas Religiones se ordenan a los osicios Gerarchicos, en quanto en ellas, por lus constituciones, o votos se obli gan algunos a exercer estos oficios, fi fueren liamados por los Superiores Ecleuafticos, y reciban potestad no porque tengan petellad, o autoridad. por razon de su Religion, para exercer estos oficios como confiesta Santo Tomas en el art. 4. de la question 188 citado, diziendo, el que alguno predique por autoridad de los Prelados, ò haga otras colas deste genero, no se saca del grado de Discipulo, ni de fugecion. Y configuientemente no icrà Ger archica la Religion, aunque en ella se de diquen al subsidio de los Pattores; porque como no esReligio foel que vota entrar en Religion, al fi no le puede dezir Sacordote, ni Ge. rarchico el que le dedich a los oficios Gerarchicos, fu fele concede la auto. ridad; ni es Gerarchica, ni Sacerdo. tal la Religion, en la qual por voto, ò constituciones de la Religionse dels tinan, ò se ofrecen a estes oficios; pes ro aquel le llamarà foto Orden Sa, cerdoral, o Gerarchico, que concede algunderecho, ò autoridad para exer cerios, y en este sentido se ordena exercelos; por lo qual confta la telpuesta a la confirmación de la objecion; porque los Ordenes la grados, la eleccion al Obilipado, y Dignidades Eclefialticas, oficios, y beneficios que tienen annexa la obligacion de recibit algun Orden, dan autoridad, y de. recho para exercer las funciones Gerarchicas, subjetan algunos hombres a los constituidos en tales Dignidades, conceden jurifdicion. Y confta, porque el electo en Sumo Pontifico, puede exercer jurisdicion en todo el Orbe, los Obispos electos, no coniagrados en toda la Diocefi, los Patrocos en la Plebe.on orag sususiand

Por lo qual, lo que folo toca a jurildicion, lo pueden exercer porsi milmos, lo que es de jurisdicion, y Orden por otros, ò pueden conceder. les potestad para exercerlo, como es notorio, auna los medianamente peritos del derecho Canonico (veafeel titulo de elect, & elect, potestate) y la praxi quoti iana nos lo pone ala vilta. Por lo qual el Sumo Pontifice, fino eltà confagrado con la ordinacion Pontificia, està en el sublime, y altisimo lugar de la Gerarchia Eclesiastica; pero en el principio, y parcialmente: Tambien los Obispos electos, no confagrados, están en aitilsimolu gar, y son los rapices de sus Iglesias; pero aun no estan perfectamente coltituidos en el, hasta ser consagrados y lo mismo a su modo se ha de dezit de los Parrocos. Pero los Religiosos de qualquiera Religion que sean, no estando, ordenados, no tienen jurisdicion alguna en la Iglefia, no tienca Subditos, fino folo voiuntad, y propolito afirmado con voto de ervira los Prelados, files llamaren para lubfidio, delpues que fueren ordenados, qua coli yqu rarc iea v tura dela les A para prov divil inlpi Divi initit fos, ciod la ne fufic ello, lus B auto grad

> mod aunq pued la Re cione mini tarle elto 1 I.epi la L.a nos c algur ni tic v.g.l

ellao

que F

gar (

rosd cion pefar ro,la mien de la ne a ( CIOST dicio blica cipiti cftatt Eclef

adver

de los

tores

### De la Ciudad de Palencia.L.I.

179

qual no bastan para que se tengan por colocados en el Orden Gerarchico, y que su Religion se diga Orden Gerarchico, y Sacerdotal. Y assi, aunque leaverdad lo que dize San Buenaventura, citado por Loemelio (en el lib. de la razon, porque predican los Fray les Menores) que la Sede Apostolica, para oviar los peligros de los Fieles, proveyò remedio a las animas; y por divina ordinacion ( esto es por inspiracion de Dios, no de derecho Divino, por lo que despues se dira) infutuyò algunos Ordenes Religiosos, que aviendoles cometido eloficio de confestar, y predicar, locorrian la necessidad de los Pueblos, y la insuficiencia de los Clerigos; con rodo eflo, de ay no puede deducirfe que a les Religiolos, vt sie, se les aya dado autoridad para exercer los oficios fagradosifino folo que tengan annexa ella obligacion, la qual no basta, para que por esta razon tengan algun lugar en la Gerarquia activa.

Opone Nicolao Smitheo, del modo que los oficios temporales, aunque no embuelven jurifdicion, pueden incorporar a los hombres en la Republica; del milmo modo las acciones el pirituales, y professiones, y ministerios, tiene ericacia para coaptarles en la Gerarquia Eclesiastica, Y ello le deduce de San Pablo, que en la 1 epill. a los Corintios, cap. 12, y en la 1.a los Ephef.cap.4. coloca algunos oficios en la Gerarquia activa, y algunos ministerios, y acciones, que ni tienen orden anexogni jurifdicion, v.g.los Profetas, Evangelistas, Doctores, operaciones de mitagros, gene

ros de lenguas,&c. 114 8 01 Cl ob 8 8 7 b Respondemos, que en esta objecionay muchas cofas que le han de pelar con mas diligencia. Lo prime-10, la comparación que tracentre los miembros de la Republica civil y los de la Gerarquia Eclesiastica; convienea laber, que por razon de los oficios temporales, que no tienen jurifdicion, se incorporen en la Republica, y assi por razon de las acciones eipiriruales, professiones, y oficios se estatuian algunos en la Gerarquia Eclefiaftica activa Sobre esto se ha de advertir, q es falso el que por razon de los oficios, que no importan jurifdicion alguno, se haga miembro de la Republica, porque nadie se haze mienbro de la Republica, ù de la Ciudad, porque goze en ellas de osicio, sino por auer nacido en ella, ò por derecho de naturalidad (como dizen) ò por serle donado el derecho de la Ciudad.

Del mismo modo se estatuye alguno en la Iglesia de Dios, por auer renacido en ella por el Bautismo, ò si quieren comprehender en ella los Catecumenos; porque se dispone para ella por el derecho concedido de la natividad sutura por el Bautismo; pero suego que alguno esta constituido en la Iglesia, tiene el ser miembro diverso, por razon de sus oficios, y acciones que se le cometen, como en la Republica, y Ciudad se distinguen los miembros particulares, por razon de los oficios, y ocupaciones.

Demàs desto se ha de advertir; que es mala la comparación de la Republica, con la Gerarchia 3 propriamente dicha, que es la activa; porque la Republica contiene los Ordenes activos, y paísivos; de los Governadores, y de los Subditos, de los Magiltrados, y de la Plebe; pero la Gerarchia propriamēte dicha, ò activa, solo abraça los Agentes, solo los Rectores, íolo los Magistrados, por lo qual, como entre los Ordenes de los Governadores, y Magistrados politicos, nadie se coloca, sino es por oficio, que tenga annexa jurifdicion; del milmo modo en la Gerarchia activa, nadie se coloca sino es por oficio, que tenga jurisdicion annexa naturalmente, o por orden; y al modo que sin jurisdicion es vno miembro de la Republica, tambien lo es de la Igletia, que contiene entrambos Ordenes de activos, y paísivos, and and

Lo fegundo, que se ha de mirar en la respuesta de Smitheo, es que no pueden las acciones, y oficios colocar los hombres en la Gerarchia Eclesiastica, de que hablamos; porque aquellas acciones lo son de vn hombre Christiano particular; y suponen, que es ya renacido por la gracia, y miembro espiritual de la Iglesia; y assi ni aun le constituyen en la Gerarchia de los iniciandos; esto es, en la Iglesia pues ya lo està) ni le le-

vantana mayor estado; esto es, a la Gerarchia activa, a la qual no levanta la fantidad, ni la piedad, ni otra qualquiera profession de vida mas estrecha, y fanta, como difinio el Concilio Constantiense contra Vuiclef, y Iuan Hus, en la sei. 8. y 15. y constarà despues mas claramente; pero si sean acciones de la publica Religió Chriftiana, con las quales otros ie purgue, iluminen, y perficionen; rampoco estas colocaron al hombre en la Gerar chia activa, porque le suponen ya constituido, por el poder, y autoridad de exercerlas, de qualquier modo que la reciba, ò sea jurisdicion propriamente dicha, qual se requiere para administrar Sacramentos, y predicar, fegun las palabras; como predicaran si no son embiados? V de quie ferà licito recibir los alimentos de los Sacramentos, fino de los Pastores,ù de los que estèn en su lugar? O sea facultad ministerial de exercer oficios sagrados, como la que se requiere para leer las escrituras sagradas, llevar los candeleros, y las demás defte genero. Y pinguna deftas dos potestades la comunica la fantidad,ò piedad, fino solo la comunica el Orden facro, el Oficio Eclefiastico, o Dignidad Eclefialtica (aunque como dire al fin del \$.23. se puede permitir, y se permitio alguna, administracion Eclefiastica a los Monges, para la perfeccion de lu instituto, superior a la vida comunde los Legos.)

A la confirmacion que se deduce de la autoridad de San Pablo, se ha de dezir, que el Apostol, quando numera Profetas, Evangelistas, Doctores, los que tienen gracias de fanida. des generos de lenguas, y lo demás deste genero, no numera los miembros de la Gerarchia, por propriamé. te dicha, fino los miebros de la Iglefia por razo de los Dones q Dios les con - cede, como enfeña el Reveren. y doctilsimo Cofetau, Obispo de Marsella, contra el libro de Antonio de Dominis, discuss.4.&c.O ciertamen - te todos eltos oficios fe han de expli-- car de modo, que tengan annexa Or-- den, ò jurisdicion, porque de otro modo, alsi las mugeres que tuvieren el don de profecia, como las quatro - hijas de Philipo, vno de los siete Diaconos, que tenian Don de Profecia Act. cap. 21. como las que tuvieran gracia de sanidades, que huvo muchas en la Iglesia, estuvieran constituidas en la Gerarchia activa; siendo assi que san Pablo manda a las mugeres que callen en la Iglesia, y que devenestar sujeras a sus maridos, significando, que no pueden tener lugar en la Gerarchia activa. Y assi todosel tos oficios, y ministerios, coviene interpretarlos, de modo que fignifique, que se dieron a la Iglesia, como dize el Apostol ad Eph.4. para conjuma. cion de los Santos, para obra de ministerio, hasta que ocurramos todos en varon perfecto. O en aquel ientido que sean ministerios estables, y fixos, devidos a los Ordenes Eclelialicos, y que folo convengan a los Cles rigos, no a los Legos. Supucito que aquellos se dezia prophetavan, que disputavan en publico, oyendolo to. dos; aquellos hablavan lenguas, que manifestavan los misterios profundos, y arcanos, que necessitavan de interprete, como lo explica el mitmo San Pablo en la 1, a los Corint. ca. 14. diziendo: El que habla lenguas no habia a los hombres, fino a Dios, porque nadie oye, pero el espiritu habla misterios, porque el que prophera habla a los hombres, paraedi. ficacion, exortacion, y confolacion; El que habla lenguas, assimilmo le edifica, pero el que profeta edifica la Iglelia de Dios-Y assi san Lucas, hablando de los que llenos del Eipintu Santo pronunciavan los Milterios clcodidos, dize Act. 2. Los Apoltoles hablava con varias lenguas, las grandezas de Dios; pues los que se dezian que hablavan lenguas, no hablauan otras colas, lino las gradezas de Dios; por loqual los Apostoies, que hablavan lenguas, necessitavan de Interpretes, y este oficio tuvo san Marcos con San Pedro, como testincas. Geronimo, con otros Padres, y Tito le tuvo con san Pablo, que lo daa entender en la 1 epist, a los Corint, ca. 14. mayor es el que profeta, que elq habla lenguas, sino es que acaso inter prete, para que la Iglefia reciba edificacion. Y poco despues, por esfoel que habla lenguas, ore, para que interprete. Esta inteligencia (del lugit

fio, 0 rios. Deft q no 1 deziar ponen Geror Cor.I explai Prote bres. I fololo fino lo tido l nos,le porqu Pablo le a pi haz o nen g Exor Dios xacio primo tual, ral,co S. Pat gò al te del piritu Y graci van d te io Santi volo lglef

de fan

çar,t tiene jurife San I predi clare Dios requ ferm

varà

nor;

habla

cito rios, nes;

> tamb efto: a los

orro

### De la Ciudad de Palencia.L.I.

181

de san Pablo) confirma san Ambrosio, ò el Autor de los Comenta-

Desta carta, sea de quie fuere, costa quo solo llama Profetas a los q predezian los futuros, fino a los que exponen las Escrituras Sagradas. Y san Geronimo, sobre el mismo lugar, Cor. 12. dize eran Profetas, los que explanan las colas obscuras de los Profetas, y los que exortan a los hom bres. Pueden dezir le Evangelistas, no solo los que elcrivieron Euangelios, sino los que le predican. Y en eite sentido Philipo, vno de los fiere Diaconos, se llamo Evangelista, Act. 21. porque predicava et Evangelio. Y tan Pabloa Timotheo, cap. 4. exortando lea predicar la palabra de Dios, dize: haz obra de Euangelista. Los que tie nen gracia de curaciones fon, ò los Exorciftas, que por la invocacion de Dios librauan los hombres de la vexacion de los Demonios, que en los primeros Siglos, no folo era elpiritual, sino que tambien solia ser corpo ral, como se colige de las palabras de s. Pablo, conque refiere, que entregò al Corinthio incelluofo, a muerte del cuerpo; porque le lalvasse el es-

pirituen el dia de el Señor. Y assi los que en este tiempo tenian gracias de curaciones, tambien libravan de los Demonios. O ciertamente son los Presbiteros, de quien dize Santiago; està alguno enfermo entre volotros? Induzga los Presbiteros a la Iglefia, &c. Y la oracion de la Fè salvarà el enfermo, y le aliularà el senor; deste modo explica el Profeta, hablar lenguas, interpretar, euangeli+ car, tener gracias de curaciones, porq tienen Orde anexo, y adjunta alguna jurisdicion; porque de las palabras de San Pablo, tantas vezes citadas; como predicaran fino fon embiados? Es claclaro, que para predicar la palabra de Dios, que es obra de Euangelitta, le requiere jurisdicion, à sea protecia, ò fermon claro, ò locucion de lenguas; esto es reuelacion de ocultos misterios,ò sea interpretacion de sermos nes;esto es, exposicion de las colas, q otros dixeron obscuras. De la praxi, tambien de la Iglesia costa, que todos estos ministerios no se conceden sino alos que tienen ordenes facros; y

ra predicar, y interpretar, y pudieramos probarlo con muchas cotas, bafta la autoridad del Pontifical Romano, quando nos propone la ordinacion del Diacono, y Presbitero; y aísi todos estos ministerios, en este sentido, tienen annexo orden sacro, y jurisdicion.

Tambien se puede dar otra interpretacion; porque como el expeler los Demonios del obsesso sucede de dos maneras; la vna, con la eficacia de la oracion; y en este sentido es, Don que luelen tener los Fieles Legos, hombres, y mugeres; la otra, con autoridad publica que no es li-Cito, fino a los Exorciftas; alsi la protecia, las lenguas, interpretacion de fermones, gracia fobre natural de curaciones, se consideran de dos modos, ù como Don concedido a los hombres liberalmente; conviene a faber, que predigan los futuros con espiritu de profecia; que hablen las lenguas que no aprehend eron; que interpreten los fermones obfeuros; que puedan curar las enfermedades infanables: Y en este sentido son Dones de Dios, y gracias gratis datas, que no dan mas alto grado de Diguidad en la Iglesia Militante a los que las tienen, ni les constituyen en la Gerarchia activa, ni les hazen Magistrados, y Rectores del Pueblo Christiano. Y li destos se entendiera el Apostol, no nos descrivia la Gerarchia activa. De otro modo se toman, quando se hazen por publica autoridad de la Igleija, y ion autenticos reitimonios de mission extraordinaria. Deste modo chan annexos a la autoridad de predicar, y se puede colegir. Lo vno, de que Christo embio a predicar con esta virtud de milagros, quando dixo: Curad los enfermos, refucitad los muertos, limpiad los leprofos, lançad los Demonios, Mathri 10. y alsi ellos saliendo, predicavan, que hiziessen penitencia, y lançavan muchos Demonios, y vngian muchos enfermos, y lanavan; Marc. 6.0 como dize San Lucas al cuy faliero euangeliçado, y curando entodas partes. Lo otro fe colige, de que Christo despues de la Alcention embia a predicar con elfas palabras, q estă enel c.vlt.de S.Marc.

de de de les

S,

tu

14

11:

1.

11C

15

1-

e,

1.

i.

1-

uc.

uc

0.

la aios

es an an

5;

ac-

na. Iq

0

el 1-

116

CE,

Caminado al Mudo, predicad ol Evan gelio a toda criatura, &c Y luego 2 los que creyeren les liguiran eltas fenales, lançaran en mi nombre demomos, hablaran nuevas lenguas, mataran las lerpientes, si bebieren alguna cosa mortifera, no les harà dano, pondran las manos fobre los entermos, y lanaran; y se entiende, que seguiran a los que creyeren, no porque todos los que creyeren las devan hazer, fino porque de los milmos Apostoles se aujan en ellos de deribar, pues les tocava confirmar con milagros la Fe que predicavan, y imponer las manos a los que creeria; por lo qual se leen estos milagros en los Actos de los Apostoles, obrados por folos los Apostoles, y los setenta Discipulos: Los quales demas desto tambien se describen, que hablavan con varias lenguas, y que tuvieron el Don de Profecia, de modoque lo que dixessen tenia publica autoridad: y tambien predicar el Euangelio con publica autoridad, solo es de aquellos que tienen jurisdicion en la Iglesia, ò por mejor dezir, elto folo conviene a los Apostoles, y Euangelistas; porque en la nueva ley no es necessario fulcitar Profetas que corrijan el orden de la Iglesia, por irie cayendo; supuello que es indefectible; ò que esparçan publicos Oraculos a la Iglefia, conque se instituia el Pueblo fiel; como en la ley antigua fuicitava Dios alguna vez Profetas de lo comun del Pueblo, para restaurar el estado de la Synagoga; porque la Iglesia fundada por Christo, y los Apostoles, està luncientemente intruida, para no necessitar en adelante de nuevos Orculos Profeticos. No enteñara adelante el varon a fu Proximo, lino que scran todos docibles de Dios; esto es no le propondran en adelante nuevos dogmas suno que han de creer lo que los fantos Apoltoles, y Euangelistas nos dexaron por escrito, o por tradicion, entenados de Dios; y assien elte sentido son dones proprios delOrden de los Clerigos, y tienen annexo Orden Sacro, y jurisdicion.

Acalo agradara la tercera interpretacion des Ambrolio, sobre el c. 4 de la carra de San Pablo a los de

palabras ja ella en electrit de Santare.

Ephefiel qual atribuye cada vno def. tos dones, a cada Ordende la Iglesia y refiere, que por lo menos algunos dellos, por penuria de Clerigos, seco cedieron antiguamente a los Legos, pero ya folo fona los Clerigos per. mitidos. Son lus palabras; por Apol. toles se entienden los Obispos. Los Profetas fon los explanadores de las Sagradas Eferituras, aunque en los principios huvo Profetas, Agabo, las quarro Virgines, que profetiças van, como se refiere en los Actos de los Apostoles pero esto fue para apro bacion de los rudimentos de la Fepero aora los Interpretes le dizen Profetas : Los Evangelistas fon los Diaconos, como fue Philipo, annque no fean Sacerdotes, pueden euangeli. çar, sin Catedra, como san Estevan, Philipo referido : Los Pastorespues den ier los Lectores, que conla lec. cion alimentan el Pueblo, que oye Los Maestros son los Exorcistas, por que en la Iglesia ellos refrenan, y cas. tigan los inquietos; ò son aquellos que solian enteñar letras, y lecciones a los Infantes; como le estilòenlos Hebreos, cuya tradicion paísò ano. forros, aunque se perdio por neglis gencia. Entre estos, despues del Obil po le entiende ler mas, el que porter quien explica el oculto fentido de la escrituras, le dize, que Profeta, particularmente, porque pronuncia palabra de la esperança futura. El qual Orden aora piiede ier del Presbyte-110; porque en el Obispo estantodos los Ordenes. Esto es, Principe de los Sacerdotes, y Proseta, y Euangentta, y todas las demas coias, paracum plir los oficios en la Iglesia, enel Minasterio de los Fieles. Contodo esso, despues que en todos los lugares de la Iglefia fe han ordenado 108 oficios, se ha compuesto este caloue otro modo que començó; porque al principio todos enfeñavan, y rodos bauticavan (y por esto estos oficios, dize Francisco Hallier, en aquel tiem po,nosiempre seràn argumentos, de que el que los exercitava estuvielles la Gerarchia activa) en qualeiquiera dias, è tiempos q huvieste ocasio,&c. pues para que creciesse la Plebe, y le multiplicasse a los principios a tienen ordenes lacros ; y

todo
baut
Efer
la Ig
conti
tores
los d
gunc
do on
pieff
ò co
gove
denc
obra

fa iri
cofa
crivi
do a
Igle
fio.
D
dos

tos (

laef

en la

cella

nes;

fan fent con cior que diar orde aco

ecl que mic cor nui con

> faci y co gos Les

na j Le mir

aor

de pin

ma

qu

todos, seles concedid el Euangelicar, bautizar, y explanar en la Igiefia las Escrituras Sagradas, pero luego que la Iglesia abraçò todos los lugares, se contituyeron Conuenticulos, y Rectores, y le ordenaron en las Iglesias los demas oficios; de fuerte, que ninguno del Clero se atrevielle, no siendo ordenado, a tomar oficio que fupiesse que no le estava encomendado, ò concedido; y començò la Iglesia a governarie con otro orden, y providencia; porque si todos pudiessen obrar las milmas acciones, fuera cofa irracionable, y vulgar, y pareceria cofavilifsima,&c. Por effo lo que ef+ crive fan Pablo no conviene en todo a la ordenacion que aora ay en la, Iglesia,&c. Hasta aqui san Ambrocaula del errog

o def.

lefia:

sunos

sleco

.cgos.

s per.

Ipof.

· Los

de las

n los

10,1

tica.

tos de

apro

a Fè:

lizen

1 los

nque

geli.

an,y

pue-

lec.

Oye:

por.

cal.

ellos

iones n los

1 no.

gli-

Obil

r fer

c las

par-

pa-

qual

yte-

odos

elos

elif-

um.

n el

odo

ga-

105

DUC

eal

idos

105,

m.

, de

10

era

VC.

, 7

5 2

10-

ic no es invesoit De cuyas palabras se pueden sacar dos foluciones, la que afirma que eftos dones que el Apostol refiere (en la epist. alos de Ephel. y lo mismo es en la i.a los Coripthios ) estavan necessariamente annexos a los Ordenes; porque aunque la exposicion de fan Ambrolio no parezca que es en fentido literal, fino acomodativo; contodo eslo confirma esta exposicion, que san Ambrosio fue de sentir, que estas acciones, por oficio, no podian convenir fino a quien estuviesse ordenado; y porque tan gran Doctor acomodò cada vna a cada Orden Eclesiastico. La otra exposicion es, la que niega, que el Apostol explicò los miembros de la Gerarchia perfecta, como devia ser; sino que en aquella, numeracion diò lugar a los Legos; conviene a faber, quando por dispenfacion, por la necessidad del Pueblo, y cortedad del numero de los Clerigos, se permitian antiguamente a los Legos algunos oficios separados, que aora por derecho ordinario, y divinainstitucion no se conceden a los Legos. Y esta institucion divina permitia la necessidad suavizarse con benigna interpretacion, y por tanto de las palabras del Apostol, conque pintava a la Iglefia, aunno constituia en iu natural estado, no se puede tomar argumento para que devan tener lugar en la Gerarchia activa, los que tengan algunos de los oficios alli referidos. sol nos sol posto Hasta aqui he copiado a la lerra a Francisco Hassier, porque todo so que dize, conduce mucho a la distinción del Monachato, y del Clericato Regular, y Clericato Secular precisivamente, en quanto Clericato, y omi to otro argumento, que alli se puede yer su solución.

Pero en esta vitima interpretacion de San Ambrolio, no me acomo do, a que aquellos ministerios, que explica en la autoridad de San Paslo, se cometiessen a los Legos, siendo ministerios proprios de la Gerarchia Eclefiaftica; porque siendo, como dize, de institucion divina, es mucha blandura de interpretacion el concederlo a los Legos, puramente Legos. Y si atienden bié a las palabras de san Ambrosio, su intento es ponderar, que lo que entonces hazia qualquiera del Clero, despues que se puso en orden la Iglesia, se restringio cada cosa a lu oficio. De suerte, que aquellas palabras; para que creciera, y fe multiplicasse la Plebe a los principios, le les concediò a todos euangelicar, y bautizar, y explanar en la Igielia las escrituras; alli por todos se entiende atodos los Clerigos. Pruebasse de las palabras fignientes, donde pone la limitacion, que deve ser del mismo genero: Pero luego que la Iglefia abraçò todos los lugares, se conitiruyeron Conventiculos, y Rectores, y se ordenaron los demas oficios en las Iglefias, para que ninguno del Clero ie atreviesse, no le siendo ordenado, a tomar oficio, que supiesse que no se le avia encomendado, ò concedido; a los del Clero, se prohibio tomar oficios; luego los del Clero eran aque llos todos, a quien se les concedia euangelicar, bautizar, y explanar las Sagradas Escrituras. De suerte, que lo que se hizo, luego que se dilato la Igletia, fue distribuir los oficios en el Clero, no quitarlos a los Legos; poner diterente orden en el estado Clerical, no mudar el eltado Laical, Y af fidize san Ambrosio aquellas palabras:Començò la Iglefia a governarse con otro orden, y providencia. No habla de la Iglesia por Congregació de Fieles, que en esto no començo co otro Orden, y providencia shabla obarece le cosQuo, es cierro le ru-

de la Iglessa, esto es, del estado Eclefialtico; este tuvo diferente orden, porque a los principios todos lo hazian todo; y constituidos en los sagrados Ordenes, hazian todos los

ministerios.

Parece que hemos hallado el principio fixo de los Clerigos Regula res: Al principio, los mas de aquellos Fieles de la dispersion de Gerufalen, por la perfecticion de fan Estevan, tambien los tres votos effenciales,y constituidos en el Clero, y exer citavan todos los ministerios de la Gerarchia activa, Dilatòle la Iglefia, por la continua predicacion del Evagelio, y fue necessario tomar nuevo Orden, providencia, y govierno en el Clero. Vnos, exercieron los oficios que la Iglefia les alsignò, y nadie se metio en el oficio que no fe le huvie f ie cometido. Los demas, para confervar la observancia de la vida que auia professado, hallandose sin ministerio proprio; fue necessario se reduxessen a Congregaciones, y Conventos, que governall in Superiores; por ello dize san Ambrosio, que se constituyeron Conventos, y Rectores. Y los demas oficios le ordenaron en las Iglelias, para que ninguno del Clero de alli adelante, a quien no le le huvielle ordenado, le atrevielle a tomat ofi cio, que no supiesse se le auia encomendado, ò concedido. Luego alli por Conventiculos le entienden Coventos, pues haze contrapolicion a las Iglefias? Luego huvo Colegios, ò Congregaciones de Clero, con su Rector, y sin oficios? Esta es la divifion de los Clerigos Seculares, y Regulares. Los vnos, con ministerios en lus Iglesias; los otros, sin ministerios en sus Conuentos, con sus Rectores, y fin ministerio. Los vnos, que eltavan en la Gerarchia activa, por derecho proprio; los otros, que ceilaron en los ministerios de la Gerarchia activa, porque se les acabo la co milsion, delegacion, o permilsion de la Iglefia; y aunque estavan de promillo, para falir a los ministerios, pero no falian del grado de Difcipulado, y subjection; y quando no le tuviellen los individuos, por auer sido tanto tiempo Maestros; el Orden que parece le continuò, es cierto le tuvo, pues no se halla otro modo en la

Muchas vezes he reparado en aquel Demophilo , Therapeuta, o Monge, a quien reprehende fan Dio. nisio, por averse entrometido are. prenender yno del Clero, y bufcando causa de su intromission, siendo del Orden de la Gerarchia passiva i me persuado, que aunque tenia estopor in ellencial instituto, devia de fer de rigo en el Orden, y acafolo avia exer cido por comission en mayor minis terio; y de ay se tomo la licenciapara reprehender al que era Clerigo fagra do en el oficio, y ministerio de la Igle fra Valga por conjetura, finofuede. maliada elacion, que lan Dionilio le reprehende; aunque yo butcava la caula del error, que no es invenis mil.

En el \$ .19. de xamos explicado. como por lo que dixo fan Pabloenla epist. 1. a los Corint.cap. 12. quealgunos tienen el fer opitulaciones, en que quifieron algunos fundar,queles tocava a los Religiolos, que porfu inthtuto tienen el ayudar a los Obil. posen el ministerio de confesiar, y predicar, estar en la Gerarchia Eclefiaitica activamente, por inflitucion Apottolica, y Divina, notiene fundamento; porque alli habla en fentir de les Padres Latinos de los Arce. dianos, o otros ministros, que les toca ellencial mente por lu oficio, y nohabla de Religiolos. Otros Padres lo aplicana ministerios de mifericordia, que exercen los Legos. Y quando le admita, como alli dixe, que se puede aplicar a los Religiosos delle instituto, y en algun modo les compera;no le probarà que este instituto fea Apottolico, y Divino; puesaunque admitamos, que desde la primitiva Iglesia huvo Religion de Clengos Regulares, fainstitucion, legun que era distinta del Clericato de las Iglefias Caredrales, y de la cura inmediata de las almas, fue accidental Congregacion, por no auer Iglelus para todos, segun los lugares que he referido; y assi no tenian la curade almasactual, fino habitual; y dello trataremos en lo que se sigue, examinando el paralelo de los Monges ordenados, con los Seculares de Orde ciden rigos delde zir lo dan J quali

Ele

-Tui-

III ce

book

-3/1

Cleri los M nado porq den,l den.

tado

eftad Eclei culta lar c Mon ayar esigi hemi den S cilco 10s S denf tenec actiu la pr Orde que n

muni los ir mas prehdote

I VI

10

### Dela Ciudad de Palencia. L.I.

187

Orden sacro. Y aunque no fuesse accidental la Congregacion de los Cle rigos Regulares, sino instituida per se desde la primitiva Iglessa, se deve dezir lo mismo por las razones que quedan puestas, pues solo tenian vna quas iniciativa, Cura de almas.

n fan

0 (1

1,0

Dio.

ire.

indo

) del

; me

) por

Clc.

exer

Inif.

para

agra

lgle

de.

lo le

1 14

FILE.

ido.

nla

: 2 -

, ca

: les

riu

, 4

10-

Itic

)ca

11-

)r-

ile

Ite

11-

to

11-

11i-

un

al

15

10

de

es de

# frames . IHmoOTNVq aridad, caterrs paribus, pone en may or em.

Elestado del sagrado Clericato, siempre es preheminente al Monachato, aunque este tenga el Orden Sagrado.

L tercer punto para acabar con la preheminencia de estado del Clericato Sagrado, en comparacion de los Monges, es quando estan ya Ordenados de Orden Sacro, los Monges; porque Santo Thomas dixo; en el Orden, son iguales, y en el estado exceden

Pero Santo Tomàs habla del eftado Secular, como Secular, no del estado Secular contrahido al estado Eclesiastico; y assinos queda la dificultad, fiel estado Eclesiastico Secular conferva fu preheminencia a los Monges; no obstante, que el Monge aya recibido el Orden facro, en que esigual. O al contrario, sea mas preheminente el Monge ordenado de orden Sacro; porque como dixo Francico Hallier en el §.4. Los Religiolos Sacerdotes, o Ordenados de Orden facro, por esta razon actiua, pertenece en algun modo a la Gerarchia actiua, que era la razo porque dimos la preheminencia a los Clerigos de Orden facro, respecto de los Monges, confidera el individucina olonsup

Respondo con distinción, o se mi ran los individuos, o se miran las comunidades, y los estados. Si se miran los individuos, no tiene duda que es mas digno de veneración, y tiene preheminencia yn Religioso Sacerdote, que yn sacerdote Secular, que

Ilaman simple Sacerdote ; porque si fon iguales en el Orden, como no ha de prepoderar el citado de Religiolo, que tiene annexo el Monge en lu perfona a la fécularidad, aunque esté con traida, por el Clericato fagrado al eitado Eclefiaffico; como el effado Regular, està contrahido en individuo al estado Eciclialtico. Y como dixo Francisco Hallier tanlejos esta , que el estado Regular pueda obstar a la Dignidad de qua quier hombre, qu e antes les firue de adorno, ni los Regulares, cæteris paribus deuen fer de deterior condicion, que los seculares; antes al contrario, muchos que de la vida Secular no fueran recibidos en el Clero, por estar vniphicados en nego cios seculares; purificados con el Monachato, los recibe la Iglesia en el Clero, como arriba le dixo. Y quien podra negar que fuera mas perfecto elClero, si por votos, o por ley, tuvie ra annexa la obligación de pobreça, obediencia, y castidad, como tuvo de hecho, en la primitiva Iglefia, aunque no fuera de la effencia de el Clericato, sino consiguientemente, que el Clericato, que aora folo tiene annexa la continencia, y la obediencia, en el modo, que se obserna con tanta latitud?Pues si hallamos vn individuo, que tiene por voros esta observancia, aunque no fea effencial, si no acciden tal, porque no fera mas preheminen te? No en el estado, si no en la veneracion individual, que mira a la períona, y no a la G erarchia, en que son iguales, como mas claramente conftara dela comparacion de el Pastor Secular, y del Paftor Religiofo, que tambien fon iguales en el gradoGerar chico.

Pero si miramos las comunidades, siempre es preheminente la de el Clericato Secular, assi esta practicado generalmente; y la razon es, porque en este caso, se han el Clericato, y el Monachato de per se, y estencialmente; y en el Monachato se ha accidentalmente el Sace rdocio. Y assi qualquier Cabildo, ò Congregacion Eclesiastica Parrochial, tiene prehemine nte lugar, a la mas graye comunidad Religiosa, porque la Comunidad Secular Eclesiastica alli representa este esta en

83

do

do Cierical Secular, y la comunidad Religiofa, no obitante, que sea toda de Cierigos, y Diaconos, no representa esto, sino el estado Religioso, al qual se ha accidentalmentes. Cieri cato. Este punto es de preheminen, cia de lugares, que es materia largamente disputada en los suristis, y aora solo trato de la preheminencia de los estados. El Ciero Secular esta en la Gerarchia activa, y la represera, no la comunidad de Monges,

En caloque los Religiolos passan à Obripado, o Curade almas, o Dignidad Ecletiatrica, no ion menos de la Gerarquia activa, que los Obispos q le eligen del estado Secular, y los demas que tienen Cura de almas, o Dig nidad Eclefiastica. Prueba esta conclusion Francisco Hallier, porqueSan Dionisio, San Maximo, Theophilato, y otros Padres citados, y el Concilio Tridentino, selsion 23. cap. 6. dizen que la Gerarchia activa se constituye deObifpos, Presbitetos, y Ministros, y no distinguen si son Seculares, ò Regulares. Luego aug feaRegulares, co mo lean Opilpos, Presbileros, o Dia conos perteneceran de algun modo a la Gerarchia activa, y no menos que los Seculares, heltan conflituidos en los milmos Ordenes, oficios, o Dignidades Eclesiasticas que eslos. Lo legundo, porque aquellos pertenecen a la Gerarchia activa, por alguna razon; por lo menos, que tienen potestad de hazer actos Gerarchicos; y es cierto, que los Religiosos consiguen potestad de hazerlos, por el Orden que tienen, la milma que los Seculares, file condecoran con los milmos oficios, y Dignidades que ellos. Lo tercero, porque es probable, que los milmos Apottoles, y algunos de los 70. Discipulos, fueron Regulares. Lo quarto, porque muchos Religioiostucion promovidos al Sumo Pontificado, y fuera erroneo dezir, que no fueron del Sacro Principado, y Gerarchia activa. Lo quinto (por lo que ya arriba referi ) tan lexos està que el estado Regular deva obstar a qualquiera Dignidad del hombrestus pucito, que aqualquiera particular le iea ornamento; y no devan los Regu lares, cateris paribus, fer de peor codicion que los Seculares: pues al contrario, muchos que de Seculares mo te recibieran en el Clero, poreta metidos en negocios Seculares, parificados con el Monachato, la laje, sia los recibe en el Clero, como se ta xo. Hasta aqui Hallier.

Y iupucito, que todos los que estan en Obispados, ò Cura de almas, ò Dignidades Eclesiasticas, estan en vin milimo grado de la Gerarchia Eclesiastica; venmos filla Regularidad, cæteris paribus, pone en mayorem, nencia de estado a los que con la Regularidad juntan el Obispado, Cura de almas, ò Dignidad Eclesistica.

Y en quanto a los Opispos, digo, q no; porque como el grado del elha de Obispo, es citado de perfecció yel de Monge, de aspirar a la perfeccion, To que està en el termino, y configue el fin, ò la forma; fiedo el fin, ò la for. ma la misma, no tiene diferencia, ni excello, por la diferecia, ni excello de los medios, à las disposiciones. Vati enel q pafta al Obifpado, cella logie opone al estados como es la obecien cia al Prelado, li ha lido Regular, v co moel Obispo Secular, en preparació del animo, tiene obligació a la obler vacia de los Colejos; el Obilpo Regu lar le queda con la obligacion habis tual de la obiervancia de los votos, q Santo Tomàs liamo virtual, en leq. 185.de la 2.2 art 8.ad 3. vealeenel cuerpo del articulo.

En quanto a los Clerigos Seculares, y Religiolos, que estan constituidos en Cura de almas, o Dignidad, dixo Santo Tomàs, 2.2.q. 184.art, 8.11 por otra parte pogamos el elido le ligiolo, en la Orden, Diacono, o Sacet dote, que tiene Cura de almas, como tienen muchos Monges, o Canonigos Reglares; en lo primero excede el Religiolo, y en lo demas es igual. Ella doctrina de Santo Tomás la enuendo en la milma forma que explique la comparacion del Sacerdote Secular, y el Monge Sacerdore, que, ole considera el individuo, de considera el exercicio de la Cura de almas, y la Dignidad, en ocurrencias de los oficios, y sus ministerios, y representacion dellos. Si se considera lo prime ro, no puede dexar de ser mas vene. rable el Cura, d Dignidad, que es Re gular, en su persona, porque tiene rac reg cs i den de i yen dui

TOS

me

ra

en

la

los

de la tine fue mi Ec ma yn en

Ot diz 16 pri xo ele

dif

lo cic

Re

Co

200

m

no la

en

# De la Ciudad de Palencia.L.J.

la Regularidad de la perfeccion de los votos, q por si es venerable, y digna de estimacion: Pero si se considera lo tegundo, q es el exercicio de la Cura de almas, y la Dignidad, no ay disercia, por q para esto es necidete el ser regular, y la dignidad se toma de lo q es perse, y sustancial, y no de lo accidental. Masen el individuo se atodo lo que en el individuo es yenerable; y todos los dotes individuo es

res no

or char

s, pu.

ligic.

) fedi-

ue ef.

almas.

tan en

a Ecle

ridad

rem.

la Re.

Gura,

ca.

130,0

eltugo

O yel

ccion,

nfigue

a for.

la, ni

· fo de

Yaki

ogle

ecien.

, y co

ració

oblet

Regu

habi-

tos, q

alaq.

cnel

cula-

litui-

id,di-

1,8,1

to Re

Sacet

como

nigos

de el

i. Efta

tien-

Lique

secu-

010

fidera

s, y 12

is on

enta-

ing.

rene-

esRe

rienc

duales. He la Mabriodina sirgorq Y no obsta el que los Presbytes ros, Curados, ò Ancedianos, lon lemejantes a los Obilpos, para que cor ra la misma razó en el los de absoruer en fi, como el Obilpado por fu estado de perfeccion; el estado que aspira à laperfeccion, que es el Religioto; deinerte, que no haga diferencia del q fue fecular, ò Religioto, para dezir lo milmo en los Curas, o Dignidades Eclelialticas; porque no tiene la mifmaeficacia lo que està reductive en yngrado, que lo que está constituido en el Y le conoce, de que ay mucha diferencia del Regular que passa ser Obispo, o pasta a fer Cura. Delte se dize en dos decretos; C.de Monachis 16.q.1. que no deben apartarse del primer propofito. Y del primero di xo el capit. Statutum i 8,q.1.que la eleccion le abfuelve del jugo de la Reglade la Monastica profession, por lomenos, en quanto se opone al oficio de Obispo, como explico santo mauros privilegiados!)

#### PVNTO IV.

Comparase el Religioso Sacer.

dote, que no tiene Cura de al a
mas, con el secular, que la tiene, y prue banse las preeminencias de
este.

R Estanos de explicar la comparacion del Religioso Sacerdote, q no tiene Cura de almas, con el Secular que la tiene?

Dixo Santo Thomas: En este caso en el estado es mas excelente el Reli-

giofo;en el oficio menor;en el Orden es igual. Pero debele confiderar, qual es mayor preeminencia, fila del eltado,o la del oficio? Acerca de lo qual se deben atender dos colas; conviene a faber, la bondad, y la dificultad, fi fe haga comparación legun la bondad: en este cato le presiere el estado de Religion al oficio del Presbytero, Cu rado, o Arcediano; porque el Religiosoobliga toda suvida al estudio de la perfeccion; pero el Presbytero Curado, o el Arcediano, no obliga toda su vida à la Cura de las almas, como el Obispo; ni le toca rener el princia pal cuidado de los tubditos, como al Obispo; pues solo le le cometen a su oficio algunas colas particulares del cuidado de las almas. Y assi la comparacion del effado de Religion al oficio del Cura, es como de vinuería l a particular; y como de los Holocauftosal facrificio, que es menos que el Holocaufto, como dize San Gregorio, fobre Ezechiel, homil. 20. Y afsi cap.19.q.1.le dize: Que a los Clerigos que delean let Monges, porque aperecen leguir mejor vida, les permitan los Ovilpos entren libremente en los Monasterios; y esta comparacion se debe entender, segun el genero de la obra porque segun la caridad del operante, incede a vezes, que la obra, que es menor en lu genero, fea mas meritoria; fi se haze originada de mayor caridad. Pero fife atiende la dificultad de viui r bien en la Religion, y la que tiene el que cuida de las almas, alsi mas dificiles vi ir bien en la Cura de almas, por razon de los pe ligros exterior es, aunque la vida de la Religion lea mas dificil, quanto al mismo genero de la obra, por la alteza de la observancia Regular. Esto Santo Thomas.

Sobre esta do cirina, que es cierta, y se aplicara a los individuos, que defean lo mas perfecto; a tendiendo las circunstancias de cada vno; aún nos queda otro miembro que explicar, q omitiò Santo Thomas, y es, qual sea mas preeminente grado no segun la bondad, ni dificultad; sino de Dignidad Eclesastica, el del Monge, que està in sacris, sin Cura de almas, ò el que es secular con ella, y con Dignidad Eclesiastica.

La

La refolucion depende del principio, que se tocò y a del grado que cada vno taviere en la Gerarquia actiua. Y Francisco Hallier dize: Que el Religioso que esta con Ordenes sagradas; pero no tiene sura de almas, ni Pastorado, ni Dignidad Eglesiastica, a quien estè annexa jurisdicion Eclesistica, tiene inferior lugar en la Gerarquia Eclesiastica, que los Pastores por muchos titulos, y aun por muchas razones se puede excluir

de la Gerarquia activa. A lo o obste

Para probareite affimpto, nota,que por los fagrados Ordenes del Obilpado, Presby terado, y Diaconado, y los demás, fi aparramos la potertadde jurifdicion lolamente fe conftituye en la Gerarquia actiua, incoactinamente ; porque el eltar en elta Gerarquia, lolo les convienen a los que tienen potestad de exercer actos Hierarchicos. Y los que folo tienen esta potestad, parcialmente, y principiada, tambien se colocarán incoactiua, y imperfectamente; pero los que tuvieren esta potestad perfecta, tambien estaran perfectamente en la Gerarquia Eclefialtica activa. Lapotellad perfecta de exercer los lactos Hierarchicos, se compone, no solo de la potestad de Orden, sino de jurisdicion, v.g. de absolver de los pecados; de bantizar ordinariamente, y fin necessidad; de entenar, &c. Desuerte, que la potestad perfecta supone estas dos potestades. En la potestad de orden, son iguales los Ovispos; tengan Ciero, y pueblo, o no le tengan; qualesquiera Sacerdotes, qua lesquiera Ministros Eclefialticos, contituidos en las mismas Ordenes, Ican Pastores, ò no; tengan jurildicion, ò no la tengan. Y atsi los Religiolos Ordenados de Ordenes Sagrados, en esta potestad de Orden, no pueden fer Superiores, ni Inferiores, a otros de los mismos Ordenes. Retta, pues, que la designaldad, y distincion de los Religiolos, o Regulares, nazca de el ser Auxiliadores a los Pas tores Ordinarios (en cuyo grado, quedan comparados ette grado con la jurifdicion de los milmos Pattoeffa in factis, in Curadealm

Hallo, pues, que los Pastores tienen quatro prerogativas preeminentes en la Gerarquia actina a los Reli. giolos Ordenados de Orden facro, q no lo fon. La prim ra, que los Paltores estan directamente en la Gerar. quia actiun; y eltos Religiofos, folo indirectamente, y reductive. Lafe. gunda, que los Paftores de la Iglefia. por fi, y por razon de propria autoridad, y principal exercen los actos Gerarchicos, tienen proprio pringe pado, seftan por fi, y por rizondefi propria authoridad en la Hierarchio ca Eclefialtica ; pero los Religiolos dichos, folo ministerialmente exerce los actos de la Gerarquia Eclesiassi ca, y con authoridad agena, por la qual folamente tienen complemento su potestad. Lo tecero, que los Pala tores tienen Principado nerellano: Los Religiofos folo voluntario, y assi solamente imperfecto, y son Principes, y Hierarchas, imperfectamen. te, y de el milmo modo le colocan en la Hierarchia Eclelialtica. La quarta, que los Pastores estan completa, y perfectamente en la Gerarquia actiua, y propriamente dicha pordetecho Divino, y ley comun: pero los tales Religiolos, fi leatiende al derecho Divino, no estan completamente en la Gerarquia, fino por privilegio. De la aueriguación destas prerogatiuas se verà crar amente, que los Pastorestienen lugar en la Gerarquia Eclesiattica, con mas relevante tinlo. Y porquè razon los Religiolos (q llamamos privilegiados ) tambien le excluian por algunos de la Gerarquia Ecletiattica? Assi Hallier.

Pudiera remitir al Lector aeste Autor, para que viesse en èl la prueba destas proposiciones; pero no es comun. Y pues cede tanto en gloria del Clericato secular, y conduce a la estimacion que las ouejas deben hazer de sus Pastores, y a gloria de la Gerarquia Eclesiastica; y alsimismo, para que los Parrochos reconezcan su obligacion, lo traducirè todo a la lacca como se sono se so

letra, como se sigue.

Lo primero, los Religiosos (que solo están Ordenados, y no tienen Cura de almas, o Dignidad Eclesiastica) están indirectamente, y solo reductive en la Gerarquia de la Iglesia, y los Pastores directamente. Puedo demostrarlo. Lo primero, porque la

con ordi cito res a mo ' dece tica, direc ta el en la mos los 11 enter celei tado ca de los q ment para te el diuir Dios gund traci mera quia ras,n eftee dad, fegur dio o prim deter rarqu Maxi 10, 1 guarc chos tos a made al fur Y afs ration palab dad d Cielo tando aimit alli Se losde geles, es Dic nan a mado

Obisp

roche

Ger

Gerarquia Eclesiastica, està dispuesta como vn esquadron de Reales bien ordenado, y al modo que en el exercito ay subordinacion de los inferios res alos superiores , haita vi lupremo Governador, a quien todos obedecen; assi en la Gerarquia Eclesiastica, ay subordinacion de todos los q directamente se colocan en ella, hatta el Sumo Pontifice: y al modo que en la Gerarquia Angelica, los infimosse goviernan por los medios, y los medios por los impremos, como enfeña San Dionyfio, cap. 8. y 9 de la celestial Gerarquia, y en el capis. citado: Assien la Gerarquia Eclesiastica debe auer el milmo orden entre los que se colocan en ella directamente. Y fon fus palabras eficaces paraesta materia : Esto generalmente està establecido, como ley, por el diuinoPrincipado, por la dignidad de Dios, que aquellas cosas que son segundas, participen de las divinas iluftraciones, con procuracion delas primeras. Demàs defto, que no es Gerar quia la que no tiene virtudes primeras, medias, y vltimas. Finalmente, 3 estees estilo santissimo de la divinidad, deducir a fu divinissima luz las fegundas colas, y inferiores, por medio de las primeras. Pruebalo; lo primero en los elementos, y luego determina, que tiene lugar en la Gerarquia Eclefiastica. Consienten San Maximo, y los Theologos a cada palfo. Pues los Pastores de la Iglesia guardan elte orden; porque los Parro chosestan sugetos a los Obispos; estos alos Arçobispos; estos a los Primados; estos a los Patriarcas; estos al lumo Patriarca, que es el Pontifice. Y assi dixo San Bernardo, de confideration. lib.3. cap.4. explicando las palabras del Apocalypsi: Vi la Ciudad de Gerufalen nueua, que baxa del Cielo, aparejada por Dios, interpretandolo de la Gerarqui: Eclesiattica, aimitación de la celestial; que comoalli Seraphines, y Cherubines, y todos losdemas, haita Angeles, y Archangeles, le subordenan a vna Cabeça, q es Dios; assi tambien aqui se subornan a vno, que es el Pontifice, los Primados, o Patriarcas, Arçobispos, Obispos, Presbiteros (que son los Par rochos, ò los Abbades ( que son los

cli.

al-

aft

Tolo

i le.

·lia,

1504

tos

ici

efi

the

2010

tree

1111

rla

nto

13/4

110:

Y

In-

1 cn

1314

eta,

ac-

re-

los

1

en-

le-

10-

los

uia

Q.

1 (6

11.

(te

0-

es

ria

12

199

13

0,

an

12

iu a)

05

Curados de los Monges por privilegio) y todos los demas a esta manera; pero los Religiosos, como sibssidiarios, y ayudantes de los Pastores, no se compreh nden en aquella subordinacion, sino que ayudan a los Pastores ordinarios, y les assisten; conviene a faber, al Sumo Pontifice, Osispos, y Parrochos; no sobre les Patriareas, Obispos, y Parrochos; ni directamente inferiores, sino que estan puestos al lado; y assi no se colocan, como los Pastores, directamente en la Gerarquia Eclesiastica.

Lo fegundo, se prueba, porque los que se colocan directamente en la Gerarquia Eclesiastica, deben tener algunos filbditos, en quien tengan directo Principado, y dominio; como los predicados, que se colocan directamente en vna Cathegoria, deben te ner algunos inferiores, aquien directamente se atribuyan; porque no ay Principado fin fubditos; y afsi los que directamente le colocan en el Principado fagrado, subdiros hande tener en quien directamente exerçan el Principado. Esto tienen los Pastores; los Religiolos no. Pues ( no fiendo Parrochos) no tienen ouejas, q gouernar, y regir. El excesso que ay de

vnos a otros, dirè del pues:

La segunda diferencia, que los Pastores rigen al pueblo con propria, y natiua autoridad: y los Religiolos, folo con autoridad ministerial, y prettada, lo confiessa el mismo Loemelio (contra quien escriue) y le puede probar facilmente. Porque los que tienen jurildicion ordinaria, eltos rigen al pueblo con autoridad propria, y natiua; pero los que la tienen delegada, y por comission, estos Iolo la tienen prestada. Los Pastores que por las palabras de Christo tienen oue jas proprias, y de quien dixo San Pablo en los Actos, cap. 20 que ion constituidos por el Espirita Santo para regir la Iglesia de Dios, tienen jurisdicion or dinaria. Pero los Religiolos, que no tienen proprias ouejas, reciben qualquiera autoridad que tengan por delegacion, y comission de los Past ores, que tienen ouejas. Como dize la ley 7. de officio eius, cui mandatur iurisdictio, no tienen cola propria, folo vian de la

jurisdicion de quien lo mando. Lus Pattores son llamados a parte de la solicitud: Los Religiosos solo a parte de ministerio. Por lo qual, como el que obra por virtud de otro. obrapor modo de instrumento, y el Ministro sea como instrumento animado, legun Arist. 1. Politic, cap-3, De aqui concluye bien Santo Tho, mas 2 2.q.188.art.4.ad 1, que el q predica, o haze otras cofas delte gen nero con autoridad de los Prelados, no passa del grado de discipulado, ò lugecion, que compete a los Religioios; en las quales palabras parece que prueba Santo Thomas, que apenas tienen lugar los Religiolos en la Ge+ rarquia propriamente dicha, ò en el Tagrado Principado; porque exercitan folo ministerialmente, y con autoridad agena los actos Gerarchicos; porque por elfo infiere, que lus accio nes se han de atribuir a la causa principal, de quien reciben la jurildicion, y no a ellos milmos, porque no obran con propria virtud, fino agena: y alfi folo como infrumentos, y no como cautas principales. Y la condicion de los instrumentos es, que sus acciones le atribuyan a la cauta principal, y no a ellos milmos; como le ve, que cortar el madero, ò dar vn golpe, no se atribuye a la sierra, ò al baculo, fino al hombre que toma eftos initrumentos: y aisi concluye, q no dexan los Religiotos de estar en el grado de fugecion, aunque exerçan actos Hierarchicos. Y del milmo modo inferirà qualquiera, que no eltan propria, y perfectamente en el grado de la Hierarchia activa, en la qual nadie ie coloca, fino es por la po testad de exercer actos Hierarchicos. Y assi a quien estos propriamente no fe atribuyen, ni la virtud de exercerlos, tampoco le le atribuirà, que esta en aquel grado de Hierarchia propriamente; y mas quando está en el grado opuesto a esta Gerarquia, que es el grado de la sugecion ( y discipulado.)

Verdaderamente este argumento es muy esicàz, y no le d rivan las objeciones de Leomelio. Dize, que no es necessario para estar propriamente en la Gerarquia actiua, el obrar en ella por autoridad propria; porque los Diaconos, questolo chan contagrados para el ministerio; y los Parroches, que comunmente led ze no fon Prelados, no estarian en la Gerarquia. A que le responde, que los Diaconos, aunque son Ordenados a obras de ministerio, tienen para ellas autoridad ordinaria s y propria, no prestada, como se ve en los Arcedianos, y alsi fon como caufas principa, les de lus acciones ministeriales, y purgacion de los inmundos: y configuientemente le les atribuye propria, y perfectamente la accion Gerarchica; pero los Religiolos no obri convirtud propria para las acciones ministeriales, ni para las demas fagradas operaciones, sino con, agena vir. tud; y assi su operacion se debe referir a la caufa, que los delega, y embia, como la accion del Vicario, y Deles gado, se dize, que esaccion del Delegante. Y configuientemente se color can con propriedad en la Gerarquia Eclesiastica. Los Parrochos, aunque concedamos que no son Prelados, si bien en el derecho antiguo, esto no està claro, con todo estotienen virtud propria, y ordinaria para lasacciones Hierarchicas, y no necessitan de jurildicion agena, y Vicaria; yal. fino corre dellos la razon que de los Religiolos inamala vol na osmi

Añadese a esto la autoridad de Santo Thomasen el opuic. 15. por la qual, por lo menos le puede inferir, q los Pastores que tienen jurisdicion ordinaria, pertenecen mas a laGerarquia, que los Religiosos; porque dize Santo Thomas, que es masalcacar el oficio de la predicación con propria autoridad, que por comision de otro. Y lo mismo se puede dezir de la potestad de los demás actos Gerarchicos; de lo qual tambien le intiere, que la potestad de los Pastores, es algo mas, que la spotestade los Religiolos, que obran por comission, y assi los Pattores pertenecen masa la Gerarquia.

La tercera diferencia de los Paltores, y Religiofos es, que los Palores tienen jurifdicion necessaria; los Religiofos solo voluntaria.

Estose prueba, porque a los Religiosos nadie se sugeta, sino por lu voluntad; pero a los Pastores se sugetan fer mi all Pr po dan Re Su de gac te.

qui te c y c log por co los dec por

ie F

ditt

Pr

dic

San che tos ley fida cip

Vij fier tep dos Du lug

elta el d juri mil per

que test hor fult

cio inti nur

to.

del

fegun dixo Christo: Mis ovejas oyen mi voz, y yo conozco las mias, y las mias me conocen a mi. Y san Pablo a los Heb.c.vlt. obedeced a vuestros Prepositos, y estad sugetos a ellos; porque ellos velan, como quien ha de dar razon de vuestras almas; pero los Religiosos no tienen ovejas, que sean Subditos; y como no tienen obligació de cuidar de ellas, tampoco está obligados a obedecerles necessariamente.

Demas desto, no ay verdadero Principado, donde solo ay su jurisdicion voluntaria, no necessaria; porque el verdadero Principado confifreen la recta necessidad de Imperar. y obedecer, como consta de la Analogia del Principado ciuil, y sagrado; porque como el Magistrado politico tiene necessidad de Imperar ; assi los Subditos tienen necessidad de obe decer. Y esto se puede echar dever por las Sagradas Escrituras; adonde le pone el oficio de Superiores, y Sub ditos, especialmente en la ley que Samuel publicò al Pueblo Ifraelitico 1 Reg. 8 adonde se descriven mu= chos oficios, y cargos de los subditos para con el Rey; y también de las leyes civiles, que reconocen necelfidad de regir, y juzgar en los Principes, Magittrados, y Iuezes; y en los Subditos de obedecer: Aísi lo enseña Vipiano, lib. 1, ad edictum, y fe refiere, 1.1. ff. liquis iusdiscenti non obteperaverit. Concedido es, dize, a todos los Magistrados ; no solo a los Duumuiros (aísi se hade corregir, en lugar de no a los Dicumviros, como citamal en algunos exemplares) legu elderecho de su potestad, detender su jurildicion con juyzio penal. Y el milino Vipiano no conoce otro iniperio, que el mero, o mixto, y enfena que vno; y otro tiene annexa la potelladdel cuchillo para castigar los hombres facinorofos. Y los Iurifconfultos a cada passo difinen la jurisdicion, diziendo, es potestad de publico introducida, con necessidad de pronunciar en derecho, y estatuir lo jus-

Constarà tambien de la Analogia del testamento antiguo, en el qual el Principado sagrado, que està

assignado a la Tribude Levi, inferia obligacion de obedecer en los Subditos, como le dize en el Deuteronomio; el que no quitiere obedecer al Imperio del Sacerdote, morirà. Y lo milmo contta de los Padres citados. San Clemente Romano, San Ignacio, y otros, que descriviendo la Gerarchia fagrada, y el fagrado Principado de la Iglesia, indican esta necessidad, de que los Legos se sugeten, y obedezean a los Ministros tagrados. Por lo qual, supuedo que los Legos no tienenen obligacion a obedecer a los Religiosos, segun que son auxiliadores de los Pattores, y se embian a subsidio; y a los Religiosos no les incumba alguna necessidad de regir los; es mas claro que el Sol, que no exercen proprio principado en ellos: y configuientemente, que no tienen lugar los Religiosos propriamente en el fagrado principado, o ligrada Gerarchia, ò entre los Principes, y Magistrados sagrados:

Confirmatie, porque nadie dirà: que el que es arbitro compromissario, y folamente constituido por consentimiento de las partes, para acabar vn pleyto; tiene Magistrado, hablando con propriedad ; porque folo exerce jurisdicion voluntaria, no necellaria;ni tiene potestad para obligara su sentencia a los q se contrapo nen a ella : Luego por paridad, no tendran los Religiolos principado perfecto, y con propriedad; Inputelto que folo exercen jurifdicion voluntaria, ni podran colocarle entre los que son Principes, y Principados de la Iglefia propriemente. Demas desto. todo Principado dize relaciona Sub ditos; luego a los que no rienen Subditos, tolo les puede convenir Principado imperfecto, neloflog A omlim

minente de los Pattores a los Religiolos, es, que los Raltores de la Iglelia fon conflituidos por derecho Divino; y por el milmo derecho estan en el Principado, y lacra Gerarchia: Pero los Religiolos, nil por derecho Divino, ni por ley comun, fino solo por privilegio obtienen jurisdicion, y por el estan en la Gerarchia Eclesiastica. Il y soglido obsendentes

Que el Sumo Pontifice es conf-

tie

están y los e d ze la Geue los dos a 1 ellas a , no ledia-

pro-1 Ge-0 obrá 2 iones fagra-

icipa,

es, y

rilno:

refembia, Dele-Dele-

arquia unque los, fi sto no

in yirlas acelsitan ; y al-

de los

lad de por la crir, q dicion

Gerarorque alcan con nission

dezir is Gefe intores,

de los lsion, mas a

s Pafaftoa; los

Reor fu fuge-

tituido Cabeça de toda la Gerarquia Eclesiastica por derecho Divino, lo enseñan Anacleto en la epist. 2. Pelagio, cap. Quamvis, dift. 1. Nicolao, c. Omnes, dift. 22. Innocentio III cap. Cum ex illo, de translat. Epilcop. el 4. Concilio Lateranense, capit. 5. y muchos Padres a cada passo, que lo deducen de las palabras de Christo: Passe oues meas, &c. Y tu es Petrus,&c. Tambien diximos, y probamos suficientemente, que los Obifpos eran constituidos por derecho Divino; de modo, que ni la Iglelia, ni el Sumo Pontifice puede extinguirlos. Tambien la escuela Parisiente fue de parecer siempre, que los Parrochos fueron constituidos por derecho Divino; y sobre esto pronunciò su articulo, como refiere el Canciller de Paris Iuan Xerson en el tom.4. contra la Bula de los Mendicantes.

Y se puede probar. Lo primero, de la directa succision de los Parro+) chos a los setenta discipulos, de que tratarèmos abaxo. Porque si probamos, que los derechos de los fetenta discipulos, suceisiuamente fueron trasladados a los Parrochos, aviendo fido los fetenta discipulos constituidos por derecho Divino: Tambien demostramos, que los Parrochos que les succedieron, fueron constituidos por derecho Divino. Del milmo modo, que por auer recibido de Christo San Pedro, el Primado de la Iglefia, y auer instituido Christo los Apostoles, como todo lo enteñan las Divinas Escrituras: Fundamos de derecho Di vino el Primado del Sumo Pontifice, fucessor de San Pedro, y la autoridad Divina de los Obispos sucessores de los Apostoles, a papa e la oganización

mismo A postolen el cap. 20. de los Actos Apostolicos: Atended a voso-tros, y a todo el rebaño, en el qual os constituyo el Espiritu Santo por Obispos, para regir la Iglesia de Dios; se demunitra que al Parrocho le co-pete su autoridad por derecho Divino; por que alli por nombre de Obispos se entienden tambien los Presby-teros di un nombre de opolivir que de constituire a constituire de consti

Lo vno; porque antiguamente los nombres de Obispos, y Presbytetos eran comunes; como consta de

lo que se ha dicho. Lo otro porque es cierto, que eltas palabras del Apor tol se dirigen a los que auia convocado para hablarles, y estos eran los Parrochos, que el Texto original Griego llamò Presbyteros de lasigle fias, y la version Latina, los mayores en edad de la Iglesia, que vno , y otro puede convenir a los Presb, teros Cu rados, porque folian elegirle en ella los mayores en edad ; y por effo, o por la madurèz de el entendimiento folian llamarie Presbyteros, y Senios res, como interpreta Origenes en la homilia 16. sobre Iosuè. Lo otro, porque como se colige de el Texto, Paulo llamo mayores en edad dela Iglesia a los que eran Presbyteros de la Iglefia de Ephefo, porque alli por Iglesia no se entiende otra, sino lade Ephefo. Y no se puede dudar, que eran los Presbyteros a quien mindò, que atiendan a fi, y atodo el 1ebaño. En el qual son constituidos por el Espiritu Santo para regir la Iglesia de Dios, porque no nos hallemos obligados de admitir muchos Obilpos de la milmi Iglesia de Epheso, contra los Canones de los Apostoles, y continuapraxide la Iglefia, que folo puto en cada Iglefia vn Obispo. Y assi supurl. to, que estos son Presbyteros, pues tienen Cura de almas, y son Pattores de algun rebaño, no puede entenderfe ion otros, fino los Curas. Y pueste dize, que el Espiritu Santo les pulo para regir la Iglesia de Dios, tambien le dize, que por derecho Divino fon Prefectos de fusIglefias, y con el milmo estàn en la Gerarquia Eclenaticam ton alganos exemplares) le, so

Lo tercero, se puede confirmate de las palabras de San Pablo enel c. 1-3. de la carta a los Hebreos, que dize: Obedeced a vuestros Prepositos, estad singetos a ellos, supuesto q ellos velan. & C. Y alli propone ley Divina, no establece ley humana; por la qual se debe la obediencia, no solo a los Obispos, sino a qualesquiera Prepositos, que ayan de dar razon de las almas de sus subditos. Y en estas palabras dexò por divina ley, confirmada la Gerarquia Eclesiastica, no solo de los Obispos, sino de qualesquiera Propositos, que ayan de dar razon de Propositos, que ayan de dar razon de Propositos, que ayan de dar razon de

43

p

fi

n

le

d

d

I

T

y L

t

·V

I

il

· P

c

1

r

C

C

P

F

9

(

. (

I

est cor fail Dr

1

ohii pod cilk

die das

ten fen Par

fice ta. las almas de sus subditos, y en estas palabras dexò por Dinina Ley, confirmada la Hierarchia Eclenaftica, no tolo de los Obilpos, fino de qua-

lesquiera Pastor.

rque

loge

)Cau

201 [

sinal

lgle

2010

0110

s Cu

ella

0,0

onno.

Dio-

en la

.0110

:Xto.

dela

)s de

I por

lade

, que

1111-

: lie-

titui-

a re-

10 110

idmi-

pilma

ino-

ipra-

n ca-

puci-

pues

ltores

eder.

uesfe

pulo

noien

io fon

mil-

ialti-

rmat

el c.

edi-

tos, y

cilos

vina,

1 qual

12 105

:0011-

as al-

pala-

m102

ilo di

uicra

on de

Loquarto, se fortaleze esta verdad de la Epistola seguda de San Pedroscap. 5. adonde dize: A los seniores (en el Griego, a los Presbyteros)que estàn entre vosotros, ruego yo, que soy Consenior, y testigo de las passionesde Christo, &c. apacentad el rebaño de Dios, que esta entre vosotros,&cc. y quando apareciere el Principe de los Pattores, recibireis la inmarcessible corona de la gloria, porque nadie puede dudar, que en estas palabras, en que parece que se contiene Ley Diuma, no humana, se encomiende la potestad, y osicio de apacentar el rebaño a todos los Pattores, assi de el orden fuperior , como de el inferior , principalmente a los Presbyteros de fegundo orden, que son los Curados, de donde se puede inferir, que esta postetad Hierarchica, y sagrado Principado, conviene a los Curados de derecho Diuino.

Lo quinto, se consirma por la tradicion de la Iglesia, que aviendo començado delde el tiempo de los Apostoles, se debe creer dimano de Christo. Dize, pues, la perpetua tradicion de la Iglesia, desde el principio de la Igletta, que le pulieron Curatos a las Plebes moderadas, a los quales el Pueblo que se les cometiò, tenia obligacion a obedecer, porque avian de dar cuentade ellos; y estos son los que l'amamos Curados, o Parrochos, aunque acaso, en algunas cosas, que por nuevas constituciones que se han anadido, se diferencien de ellos. Esta tradicion se confirma; lo primero, de la Epistola de San Pablo a Tito, cap. 1. en la qual manda a lu amado Discipulo, que avia ordenado Obispo de Creta, que constituyelle por las Ciudades Presbyteros, como se lo avia dispuesto a el.Y los actos Apostolicos muestran, cap. 13. que San Pablo, y San Bernabe hizieron lomismo; porque aunque alli por Presbyteros fe puedan entender

Obispes puestos en cada Ciudad. tambien le deben entender con el mi(mo nombre los Parrochos, que avia de ordenar Tito en las Villas pequenas; y en los Pagos, comoSan Pablo le avia dispuesto, que avia mandado, que en las Ciudades mayores se ordenassen Obispos, y en los menores Presbyteros; y acaso le avia senalado por menor, en que Ciudades avia de poner Obilpos, y en quales le avian de alignar Presbyteros; por ser este el principal oficio de el apoltolico cuidado, trabajo, y ministerio; pero que aqui se haga mencion de ordenar los Presbyteros en las Ciudades menores, lo indica el nombre de Presbytero, y principalmente la razon de ordenar los Sacerdotes; porque los que se dizen ya Presbyteros, que son de el legando orde, puede ordenarlos vn Obispo solo, y a los Obilpos tres: por lo qual, tiendo probable, que a Tito se le mandò lo que avia de hazer èlfolo, y no lo que avia de disponer por consejo comun de muchos Obispos, parece que aqui habla de la ordenacion de los Presbyteros principalmente : y mas, pues en los Actos de los Apostoles, San Pablo, y San Bernabe, parece que ordenaron estos Presbyteros, sin llamar otros que assistiessen. Y finalmente, puede teltificar esto la regla, y condicion, que le leñala para examinar la condicion de los que ie han de ordenar de Sacerdotes; porque siendo la milma que diò a Thimoteo San Pablo, enque comprehende a los Presbyreros, como consta, de que tambien ponela de ordenar los Diaconos : quien juzgarà, que no se diò la misma regla a Tito para ordenar los Prefbytoros? Y aisi, alli no lolo fe hablade la ordinación de los Obilpos, fino tambien de los Presbyteros de fegundo orden, por las Ciudades particulares; esto es, de la institucion de los Curados.

Demàs de esto, San Pablo en la Car. 1, a Timoteo c. 5 dize: Los Prefbyteros que presiden bien son dignos de honor doblado. Por ventura, no

mospic por la Layorparte, que tor

por las Villas, y Lugares, cada veni su

comprehende a los Parrochos que goviernan la plebe? Lo mismo ensena el Canon quinze de los Apostoles: Si alguno ordenado de Obilpo no recibe ministerio, y el cuidado que se le ha cometido de su Pueblo, estè legregado, hasta que le reciba, y lo mismo el Presbytero, y el Diacono. Esta constitución Apostolica enseña, que ninguno se debia ordenar, ò Obispo, ò Presbytero, ò Diacono sin estar asignado a alguna Iglesia, y que tuviesse Cura de el Pueblo de ella, porque esta es la praxi antigua de la Iglesia, que renovo el Concilio Calcedonenie, cap. o. declarando por irrita la ordinacion, que no tuviesse titulo Eclesiastico; anadiendo, que en los Monasterios, en los martyrios; estoes, enlas Capillas consagradas a honor de algun Santo Martyr, le pudiessen ordenar algunos, loqual antiguamente no estaua en vío; sino folo con las Iglesias Catedrales, y Parroquiales, que puede dezirse, infinuo el Concilio Calcedonenfe, con los nombres de Iglesia de Ciudad, y pago; supuesto, que assi Presbyteros, como Diaconos se ordenauan con Cura de las almas; porque de los Diaconos que regian la Plebe, haze mencion la antiquissima Synodo Eliberitana, capit. 77. que fue antes de la Nizena. Pues acada Iglesia se asignaua su Presbytero, y no folia aver mas al principio, por los pocos Sacerdotes que avia. Estana, pues, solo vn Sacerdote en cada Iglesia con algunos Clerigos, como consta de la epist 2. de Dionisio Papa, escrita al Obispo Severo, donde dividio cada Iglesia acada Presbytero, de el Concilio Sardicenie, Can. 6. en el qual, los Padres juzgan, que vn Presbytero bafti en los pagos, o en los Lugares cortos ; pero principalmente de el Concilio Remenie, en el qual se declara manifiestamente, que no pueden instituir se en vua milma Iglesia muchos Presbyteros, enel Canon 9. apud Ivon, part. 3. cap. 49. pero luego que se dilato la Iglesia, huvo en vna misma Iglelia muchos Sacerdotes. Quedò empero por mucho tiempo esta costumbre por la mayor parte, que to-

dos tuviessen obligacion a tener Cu. ra de el Pueblo de la Iglefia, a que estauan asignados, y eran como Paltores ; pero vno que prefidia a los demas, se dezia Rector, ò Parro. cho, como indica el Synodo Ticinen. se, en tiempo de Leon Quarto, s. doctr. vero: Estatuyendo, que los Presbyteros de la Iglefia Patroquial, ò los Clerigos eligan Rector idos neo, y lo muestra la Synodo 4. Tole. tana, que es mas antigua, cap. 4. 25. que a este Rector le llama Sacerdote absolutamente; a los demás quete. nian orden de Presbytero, Presbyteros; y assi 3 bolviendo al proposito, pues el Canon de los Apostoles reda, que ninguno se ordene de Presbytero sin Cura de almas , consta que la institucion de los Parrochos, ò Presbyteros con Cura de almas, le instituyò en tiepo de los Apostoles, v le confirma con el Canon I . donde fe castiga al Presbytero, que sinconsejo de su Obispo passa de vna l'arroquia a otra. Tambien San Ignacio que viuio en el mismo siglo, que los Apostoles, quando haze mencion de los Presbyteros, a quien el Pueblo avia de obedecer, de que en otta ocasion puse muchos testimonios, parece hizo mencion de los Curados, a los quales debian obedecerlos subditos, por estar constituidos por Ley Apoltolica, en cada Cindad, Villa, y Pago. Clecto, y Anacieto, que son casi de los mismos tiempos, compulieron las Parroquias, porque dize san Damaio in Cleto, de quie lo tomò A nastasso Bibliothecario; Platina, y otros, que Cleto por mandato de San Pedro ordenò veinte y cinco Presbyteros en la Ciudad de Roma; esto es, veinte y cinco Parrochos, Tambien Anaclero escriviò lacpit. 3 (traelo Burchardo, lib. 1. cap. 4. Ivon, part. 3. cap. 59. y 98. Graciano distin. 8. cap. Episco en la qualdize de la crection de las Parroquias, que no deben constituirse Obispos en los Castillos, o Ciudades moderadas, ino que los Obilpos deben ordenar, poner Presbyteros, por los Castillos, Ciudades moderadas, y Villas, y cada vno, por cada titulo proprio: quien ion estos Presbyteros constituidos, por las Villas, y Lugares, cada vno

con assig neas: com con I titule de Ro Dam dos Pont Dam que P ces,d Igleh diò 1 Dior · 10,91 rios, D100 Epist los P a cad gunc ò dei der, cho, que pertu perfe byte Iglei los Co intro yero tos, nio c tuvic doci tuvo to, 1 conf la Ci Dan para chos por cito para dieff dad, la pe fen f ferir Parr

bles

fices

na al

con cada titulo, sino los Curados assignados a aquellas Parroquias fora neas? Euaristo, sucessor de Anacleto, como crecia la Religion Christiana con mayores aumentos, dividiò los titulos a los Presbiteros en la Ciudad de Roma, como dize el Pontifical de Damaso, de quien lo han tomado todos los que eferiven las vidas de los Pontifices. Por lo qual, lo que dize Damalo en el Pontifical de Hygino, que poco despues de algunos Pontifices, despues de Euaristo, governò la Iglefia, que compufo el Glero, y diuidiò los grados de el. Y hablando de Dionysio, queviuiò en el siglo terce-·ro, que dividio las Iglesias, Cementerios, y Parroquias, que constituyò Diocesis, de quien tambien ay la Epistolaa Seuero citada, acerca de los Parroquianos de cada Iglesia, que a cada vna le dè su Presbiteros, y ninguno se intrometa en los terminos, o derecho de el otro; se ha de entender, que no instituyeron nueuo derecho, sino que restauraron el antiguo, que por las persecuciones se auia perturbado: porque como con las persecuciones le hallauan los Presbyteros, obligados a desamparar sus Iglefias; y se prohibian las juntas en los cementerios, facilmente se pudo introducir la confusion: y desto proue yeron los Pontifices con sus decretos, como explica el Cardenal Baronio en los años que estos Pontifices tuvieron la Sede, al ano tercero, y docientos y setenta. Marcello, que tavo el Pontificado en el figlo quacto, no mucho despues de Dionysio; constituyo veinte y cinco titulos en la Ciudad de Roma, fegun teitifica Damaso en su vida, como Diocelis para el bautismo, y penitencia de mu cnos Paganos, que se convertian, y por las sepulturas de los Martyres: esto es, que erigio nueuas Parroquias, para que los que venian a la Fè pudiesen bautizarse con mas comodidad, y los Fieles tuviessen aparejada la penitencia, y los Martyres pudielien sepultarse. Què, es necessario referir mas, que hagan mencion de las Parroquias, que casi son innumera. bles? Basta traer de los Sumos Pontihees a Innocencio en la carta octaua alFlorentino, Obisposen la prime-

ra a Decencio Eugubino; a Leon en la Epiltola 85. a los Obifpos de Africa, cap. 2. a Pelagio Segundo, en la carra a Cresconio, y otros, que hazen mencion de las Parroquias. De los Concilios el Sardicenfe, capit.6. y 13.el Calcedonen le, artic. 1. y 13 El Carthaginès tercero, cap. 42. El quarto, cap. 33. y 102. El Illiberitano en las fubicripciones. El Bracarense 1. cap. z. El Hispalense 3. cap. 1 El Tariac.cap.8. El Toledano 4. c. 35. Tolet.9.cap. z. Tolet. 16.cap. 4 El Valense 1. cap. 3. Valense 2.c. 2. Aurielianentes, c.5. Aurielianente c. 11. Aurielianele 5.c.2. El Lugdunenfe 1.c.2. Cabil. 1.c.5. Antifiodorenie, cap. 2. y otros a cada passo. Tambien los Padres antiguos, y los Historiadores Eclefialticos hizieron mencion de la institucion de las Parroquias, que lo passo en tilencio, por no detenerme en cosa tan notoria, y no dar enfado al Lector; y assi concluyo, que el orden de los Parrochos siempre estudo en la Iglesia de Dios. por continua tradición, deducida de los Apoltoles; y configuientemente. que los Apostoles, enseñados por Dios, le dexaron a la Iglesia, porque no ordenaron el citado de la Iglesia, por su ingenio, sino por Ley divina, Y assiel orden de los Parrochos tienelugar en la Gerarquia Eclefiastica por derecho divino; defuerte, que no puede fer destruido, ò mudado en otro, lo qual enseño el Canciller de Paris Xerion en el trat de stat. Cur cosid. I. p. I. Lo milmo en el trat. de confent. Euang. p.3. y en el Sermon contra Bull, mendic.p.4. Y esta es la fentencia antigua de los Theologos Parisienses; porq refiere el dicho Caciller, de potest. Eccles. resid 12 vers. fin. que la facultad Parisiense de la Theologia hizo este articulo en su tië po, en g la verdad presente se contiene claramente. Los feñores Curados fon en la Iglesia Prelados menores, y Gerarquias, por la institución primaria de Christo, a los quales les compete por fuestado el derecho de ministrar los Sacramentos Eclesiatticos, segun la exigencia de su estado, y de los Parroquianos; el derecho de dar sepulturas; ydemas de esto el derecho de recibir diezmos, yotros R 2

ien no

Cu.

que

Pal.

a los

erro.

nen-

3, 9.

e los

uial,

Ido-

ole.

25.

otope

cte-

yte.

lito,

S VC-

?ref-

nfta,

hos,

18, le

les, v

onde

con-

Par-

nacio

ic los

on de

lebio

otta

nios,

ura-

rlos

por

dad,

CTO,

pos,

rque

ē lo

Pla-

taco

nco

ma;

105,

pilt.

1.4.

ano

di-

125,

s en

ias,

r,y

OS,

ada

con

derechos Parroquiales, oneso Casa Confirmale con diterentes razones. Lo vno, porque los Obilpos no pueden por fimilmos regir, y apacentar a todos los que ay en sus Diocelis, y faltara la divina Providencia en las colas necestarias; sino huviera constituido algunos Pastores, interiores a los Obilpos, que fueffen llamados a alguna parte de la folicitud, y apacentalien, y rigiellen a los pueblos que le lon entregados: citos ion los Parrochos. Lo tercero, porque de derecho divino se entrego esta potettad de apacentar, no folo a los Obilpos; fino a los Presbyteros, como conita de los lugares de la Efcritura citados : y demas de esso se prueba, porque segun el Apostol, no ay potestad, lino la que viene de Dios: cito es ordinaria, y primaria, qual es la de los Curados, que la gozan fin privilegio, por ley comun, y poteltad ordinaria; ni pierden por la muerte de el Obisposa potestad, ni pueden ad libitum fer prinados de ella ; por loqual por derecho divino, conviene a algunos Presbyteros interiores a los Obilpos elta poteltad de apacentar las ouejas de Christo. Esta potestad no es otra que la porestad de los Parrochos: luego la potestad de los Parrochos es de derecho divino. Lo fegundo, porque el Concilio Tridentino, Sell. 23. Canon & dize, que la Gerarquia inftituida por derecho diuino, consta de Obispos, Presbyteros, y Ministros; y parece necessario, que de cada Orden aya algunos, que de derecho divino, no lolo inchoadamente, por iolo la razon de Orden, lino pertectamente, por razon de la potestad de jurifdicion, por lo menosen comun concedida a su orden, strictamente tengan lugar en la Gerarquia: pues ir algunos, perfecta, y no inchoadamente de el Orden de los Presbyteros pueden tener lugar en la Gerarquia, instituida de derecho divino; principalmente son los Parrochos, que despues de los Obispos, se dizen Pastores de la Iglesia, mas perfectamente que los demás; por lo qual se debe dezir, que el Orden de los Parrochos, por derecho divino tione lugar en la Gerarquia Eclesias-

tica. Lovltimo, porque los Patro. chos suceden en quanto a la potes. tad de el Orden a los hijos de Aaron, ò a los sacerdotes menores, cuyaini. titucion està dilatadamente en el Exodo, capitulo veinte y nuene, y co el Levitico; cap. t &c. Cuyos of. cios se refieren, assi endichos libros como en los Numeros, capitulo quin to,y diez y nucue; en Ageo, capitulo fegundo. Malach. capitulo fegundo; y San Pablo en la carta a los He. breos, capitulo nono, y en otros mu. chos Lugares: Que nueftros Sacerdotes, principalmente los Parrocho; suceden a los Levitas, lo dizen Sun Clemente Rom.lib. 8. constitut, cap. 16. Anacleto, Epilt. 2. Hieronym, Epist. 85 Isidoro Hispal.lib. 2. deoffic.capit.25. Alvino Flacco, de divin, offic, tit, de Ecclef. Orden. Theo. dulpho Aurelanienie, Ep. ad Parro. chos Aurel. Dioc. Amalar. de offic, lib. 1. cap. 13. y otros a cada pallo. Es quanto a la jurisdición suceden. Lo vno a los fetenta Seniores, que Movses tomo por Ayudantes para regir el pueblo, como enteñan Anacleio, fupr. el Venerable Beda in capito, Lucæ. Montano, Arçobispo de Toledo en la Epittola a los Obispos, v Parrochos del territorio Balentino. que esta al fin del segundo Concilio Toledano. Fulberto, Obispo Carnotense en la Epist. 2, ad Finard, y otros a cada passo. Lo otro, suceden a aque llos Iuezes menores, que Moyles constituyò por cada Ciudad, y a los Archyfinagogos, de quien le dixo, tratando de los Obispos. Luego lupuetto, que el estado de la ley Moylaca, debiò ser figura de el estado dela Ley Nueua, como Christo le aura de constituir, siguesse de esta Analogia del teltamento Viejo, y Nueuo, rectamente, que Christo instituyo d orden de los Parrochos, y que dederecho debe estar en la GerarquiaEce fiastica, dicha con toda propriedad.

Demàs desto, estas razones tambie manifie an, que los Diaconos, por lo menos, enquanto estan designadosa las Iglesias Catedrales, ò Parroquiales (las quales profetizauaelProfetaRey, quando dixo, lleno del Espiritu divino, alabente en la Izlesia de la plebe: esto es en la Iglesia Parroquial, cuyos be; y que l alabo debel colo ca. Diad centa fupe: fillo, cedia lazes otras den, tola mari cha a derei cho Orde alos cito pero y qui no ( princ com nen I no, c csco Pont ferio res, Sum be te tero Levi den Tric rarq quic ettar porc tolo ord

Rect

toes

Bato ue a

Juzg

porc

ay v

Cler

que

debo

com

Parro-Rectores fe Hamaron Plebanos ; efto es Prefectos de la Iglelia de la ple-Potei. be; y en la Cathedra de los Seniores, Aaron, que fignifica la Iglefia Cathedral, le uyain en el alaben.) Digo, que estos Diaconos ie, yen deben rambien por derecho divino colocarfe en la Gerarquia Eclefiastiyos off. s libros. ca. Porque aunque el orden de los 110 quin Diadonos se aya leuantado con acrecapitucentados aumentos en la Iglesia a legun-Superior dignidad , por derecho pofino, que los Presbyteros; en los Arlos He. tos mucedianos, Cancilleres, Carthophylazes, Scenophilazes, Camareros, y acerdorocho otras dignidades atribuidas a este Orzen San den, que San Geronimo en la Epita ut. cap. tola a Enagrio, dize, que debe llaronym, marse mas corruptela, y injuria he-2.de ofcha al Orden de los Presbyteros, que de diderecho legitimo ; pero por dere-Theo. cho diuino debe estatuirse algun Parro. Orden de Diaconos, que ministren de offic. a los Pastores legitimos, y ordinarios: allo. Fo cho es a los Obispos, y Parrochos; en. Lo pero principalmente a los Obispos, ie Moyy quitar eite Orden ; d'suerte , que ra regit no queden Diaconos Ministros, nacleto, principalmente a los Obispos, que cap.10. como Cabecas de la Gerarquia tiede Tonen su Gerarquia por derecho divipos, y no, esto es Presbyteros, y Diaconos, entino, escontra derecho divino. oncilio Carno-V Otros 1 a aque Moyles ya los e dixo,

Demas de esto, como el Sumo Pontifice de la ley Moylaca tenia inferiores a fi los Sacerdotes inferiores, y los Levitas; alsi el Sacerdote Sumo, que es el Obispo, tambien debe tener inferiores a fi, a los Presbyteros, y Diaconos, que suceden a los Levitas. Lootro, porque algun orden de aquellos, que el Concilio Tridentino dize, que consta la Gerarquia, parece se debe estatuir, a quien compete por derecho divino estar en la Gerarquia. Demas desto, porque los Diaconos, elbecialmentelos Arcedianos, gozan de potestad ordinaria, y primeua, que se debe juzgar proviene de Dios. Lo iotro, porque en todas las Iglesias donde ay verdaderos Obispos, que tienen Clero, y pueblo ( porque el Obispo, que no tiene Cathedral, y plebe, no fe debe llamar perfectamente Obi(po; como infiere San Cypriano de Nouato en la Epistola quarenta y nueue a Cornelio.) Por costumbre an-

ego fu-

Moyla-

do de la

aura de

Analo:

Nueuo,

tuyò ci

e dede-

niaEcic

edad.

tambie

, por lo

nadosa

quialei

taRcy,

u divi-

plebe:

CHYOS

Rec-

tigua estan constituidos Arcedianos. Lo otro, san Ambrolio, tobre el capitulo quarto, ad Ephef. explicando el lugar del Apostol, que dize, que Dios dio a vnos por Apostoles, a otros por Profetas, a otros por Euangelistas; entiende por Euangegelillas, los Diaconos, y quiere, que Dios los concedio a la Iglesia para ministrar a los Pastores: y finalmente, porque el orden, y oficio antiguo de los Diaconos, qu' ministration a los Opitpos, es antiguo, y víado desde el tiempo de los mitmos Apostoles, como lo indican sus Actos, capit. 6. San Pablo en la 1, a Timotheo, capit.3. a los Philip. capit. r.el Canon quinze de los Apostoles, ya citado, que dize: Que ningun Diacono se Ordene sin Cura de almas: Las conftituciones Apostolicas, a cada passo; principalmente en el libro legando, a donde le lenalan los oficios de los Diaconos, que ministran al Obispo; y el cuidado de las almas, que fugeros al Obispo han de tener, y la jurisdicion, de que han de gozar, y el minifterio, que a los Obirpos, y Presovte. ros han de exhibir. San Ignacio en la carta a los Traffianos, dize assi: Que son los Diaconos, sino imitadores de las virtudes Angelicas, que exhiben puro , y inculpado ministerio, como San Esteuan a Santiago; Timotheo, y Lyno a San Pablo; Anacleto, y Clemente a San Pedro; y en la Epistola a los Smyrnen es de los Diaconos, dize deben fer reverenciados, porque ministran por precepto de Dios Y Epiphanio herefi 37.al. 75. contra Acrio ) trata macho de los Diaconos? y fe debennorareltas palabras. El Obispo no puede estar sin Diacono ; por lo qual es Apostol tuno todo cuidado, en que los Obilpos tuviellen Diaconos, por caufa del ministerio.

Y me parece, que la mente de San Epiphanio es: Pareciòle al Apostol, que no podia el Obispo, que es cabeça de la Gerarquia, estar sino a donde huvielle perfecta Gerarquia, y que esta no podia serlo sin Diacono, y assi, ni el Obispo sin Diacono, como ni la cabeça sin sas ojos puede subsistir perfectamente. Lease la Epistol.

1. de Equirito a todos los Obispos de

R3

Afri-

Atrica, que se refiere cap. Diaconi 93 ditt, que en cada Ciudad, segun constitucion de los Apostoles, debe auer siete Diaconos, que guarden al Obispo que predica, que parece son como los ojos de el Obispo, a donde distingue la constitución Apostolica, del derecho Divino; porque el que sean siete los Diaconos, es constitución Apostolica, que no esta en todas partes en vso: pero que los Diaconos ministren al Obispo, es Ley Divina, a

que nunca se ha denegado. Puedenfe deducir muchas cofas de los Diaconos, Cardenales, Regionarios, Civitatenies, Forenies, de las vidas de los Sumos Pontifices, Euarillu, Fabiano, Concil Anrelians 1.c. 18. Emeritenie, cap. 14. Nannetenie, cap.8.vel.9. Ticinente, &c. De todo lo qual reconoceras fue continua la ferie de los Diaconos, que ministranan a los Parrochos; pero principalmente a los Obilpos. Por lo qual, aunque la creacion de estos, ò aquellos Diaconos; de cita, o aquella Iglefia, no fea de derecho Divino; perogeneralmente el auer algunos Diaconos, assi en la Iglelia, como en qual quiera perfecta Gerarquia es de derecho Diuino. Y no obita San Cypriano en la Epist. 4. a Rogaciano, que dize: Deben acordarie los Diaconos, que el Senor eligio los Apoltoles;elto es los Obispos, y los Prepositos; pe ro a los Diaconos los continuyeron para si los Apostoles, por Ministros de su Obispado, y Iglesia, despues de la Afcention del Senor a los Cielos. Porque le responde, que aunque no criasse Christo los primeros Diaconos, como crio los Obispos, y las Presbyteros, fe debe creer, que inition tuyò el orden de los Diaconos, y que dexò mandaro que se constituyesten; al modo que ay muchos Sacramentos, que no confirio Christo, y fueron los Apostoles, los primeros que los ministraron; y contodo ello, su institucion le atribuye folo a Christo, como d'fine el Concilio Tridentino, Seff. 7. cap. 1. de s'acramentis in ge+

Pero propondràs contra los fundamentos con que probamos, que la institución de los Parrochos es de derecho Divino que los Canones de los Aportoles num 38 parce folo feia. lan la Cura de las almas al Obigo porque assignando la razon, porque los Presbyteros, y Diaconosno de ben hazer cofa alguna fin el Obispo, dizen: Porque èl es a cuya fcecha entregado el pueblo, y de quien fe hade pedir la razon por las almas. Yacue Canon ayuda San Ignacio en la Epil. tola a los Trallianos, a donde dize, debemos estar sujetos al Obispo, co, mo al señor, y la caula, es, porque vela por nuestras almas, como quies ha de dar cuenta a Dios de ellas ; no diò esta razon para la obediencia de los Presbyteros, y Diaconos, aun. que la encarga en las palabrasque le figuen. Luego parece, legun S.le. nacio, y los Canones de los Apollo. les, que en los primeros tiempos folo los Obispos tuvieron Curade almas, y que no huvo Curados.

Confirmate, porque el Canon referido de los Apottoles, no fenala los Presbyteros hagan cofa alguna ni los Diaconos. fin los Obilpos: y esto lo dize San Ignacio en lascarras a los Trallianos, Magnefianos, Smy nenfes, y orras ; pues no quiere que sea licito el vío de la Eucharistia, sino la que el distribuyere, o la que el Obispo concediere : a donde chuvere el Obispo, alli assista la muchedibre. Y anade, que, no es licito in el Obispo bautizar, ni ofrecer, ni inmolar, ni celebrar, ni repartir la limolia, o agape, que solo permite el hazer eltas colas, como le pareciere, legun el beneplacito divino. Consienten San Clementeen la Epist-3, en que manda a todos los Clerigos, que no obren o la alguna fin licencia del Opilpo, fin la mandado no celebre Milliel Preli Cyteroen tu Parroquia, no bautize, ni haga orra cofa. Añade, que el Cocilio Aurelianenie i cap. 1 y el Lio. dizeno, cap. 19.el 2. Carthagines, c. 9. y el 3. c. 32. mandan, que los Preis byteros no hagan cofa alguna incom fultar al Obispo , como arribadino mos. De aqui acafo interirà alguno; que en estos riempos huvo muchos Parrochos que por proprio oficio, f con autoridad a o potestad ordinaria pudie l'en administrar los Sacramentos; pero que los Presbyteros, folo por comission de el Obispo, en que gu nai aq

de que рщ pol pul ma Pre par en mo En que leb ro, a 1 gu. tig y 11 Pal y c tere pre gur

ten dad ten red inte vier qua Vil

ner

des troi date rito

fent ye fi ma, de, Mai tefik

Y c cele fent hipe

Era

1 Afr

### De la Ciudad de Palencia.L.I.

recaia toda la cura de la Iglefia, y a quien tolo convenia la potestad ordinaria, administraron Sacramentos en

aquel tiempo.

na.

que

de

Po.

en-

ade

CHe

pil.

0,0

co.

940

Hen

ij

ICIZ

un.

: le

Ig-

to-

olo

125,

lag

FI,

1133

WI.

que

110

0

ję,

ij.

c

10-

112)

el.

e

San

da

CO Go

cí.

ZC, ō.

0

100

0,

Reipondemos, que los Canones de los Apoitoles, y tan Ignacio, dizen, que el principal cuidado de todo el pueblo le le encomendò al Obispo, porque en todo cità sugero a èl, la purgacion, la fiuminacion, y vitimamente la perfeccion: Pero al derecho Prespiteral, solo se sugeta el Pueblo. para la purgacion, y liuminacion, y en algun mododo la perfeccion ,como te ha entenado con san Dionisio. Empero le manda a los Presbireros. que fin el chilpo nada hagan, no celebren Mista, no bautizen. Lo primero, porque a cada Obilpo le roca dar a fu Dioceti los ricus que le deven guardar en los Sacramentos, que antiguamete no estavan ta establecidos. y ixos, como aora, y pendian principalmente del arbitrio de los Obifpos: y era contra derecho, que los Presorteros inferiores los defeitimailen, def preciallen,y no observation. Lo fegundo, porque al Obilpo le toca poner los Presbiteros en las Iglefias Pa froquiales, y aisi, fino es que por man! dado del Obispociten constituidos en ei oficio Pattoral, nada deven obrar: Y aisi dependende los Obilpos, para tener la potestad, y para exercerla recta, y legitimamente. Y eitas dos interpretaciones, especialmente convienen al Concilio Laudiceno, en el qual le tratade los Presbyteros de las Villas, y Barrios; a los quales no permite hazer cola alguna, lin precepto, y contejo del Obitpo etto te entiende decola nueva. Y alsi no pueden introducie alguna coffumbre lin mandato del Oodpo, ni introducir nucvo nto, ni otra cola, aunque fea leve.

Lotercero, porque estando preiente el Obispo, el Presby tero no deve fignaria los Infantes con el Chrisma,fino esque el Obispo se lo mande, como lo enfeña el Canon de fan Martin, Obispo de Braga , 52, que le tefiere enel cap. Presbyter. 95. ditt. I cl que los Presbyteros Forentes celebren los Domingos, estando prelente el Obispo de la Ciudad, lo prohioen el Canon 56, de san Martin Eraccacenie, y el Concilio Neoceia: rienle, en tiempo de Silvestro, ca. 13. en la diffincion citada, cap. Pæsbyteror iuris; todo lo qual le citatuvo para mayor autoridad de los Obifpos. Y en este sentido se puede entender el lugar del Concilio Laodiceno, que habia de iolos los Presbyteros Rurales, aunque lea mas verdadera la interprecion dada. d. small obibed ob

199

Lo quarto, porque en la Ciudad, adonde no ania tan numerolo Pueblo; es probable, que el Obilpo hazia todos los oficios de Curado. Y que todas las Congregaciones, o Synaxis, le tenian, convocando el Obispo los Presbyteros, y Diaconos de la Ciudad, y citando el preiente. Y esto parece que confirma fan Ignacio en los lugares arriba citados ; puedefe añadir, que en la epift, ad Magnesianos, manda que se hagan todas las cosas, presidiendo el Obispo en lugar de Dios; los Presbyte os en lugar de Senado Apoltolico ; y los Diaconos, como a quien se ha cometido el minis terio de lesu Christo. Ya Polycarpo, Obilpo de Smirna, le encarga, que no minatim inquira de todos; conviene a faber, por Heron su Di cono, como consta de la carta a Heron; porque estas palabras indican que estuvo a cargo de los Opilpos el cuidado de convocar la Iglefia. Confirmando las constituciones Apostolicas a cada puffo, pero especialmente en los luga tes, el 1 del lib. 2 cap. 7. adonde delcriven el orden de la fagrada lunta, que hablando con el Obifpo dize: Quando convocas la Iglesia, mando como Governador de la gran Nave, &c. Ve aqui un teltimonio de la doctrina Apostolica, que prueba, que folo los Obispos convocavan a los Fieles a las juntas fagradas, mandando a los Diaconos, como a los marineros, que dispongan con mucho cuidado, y decencia los lugares a los hermanos, como a los navegantes (este es vn testimonio autentico, no solo de la prefencia de los Diaconos; fino de su oficio) despues el Presbytero, ò el Diacono, lea los Enangelios, y en acabando de leerse, el Presbyteto, yel Diacono, y todo el Pueblo, esten con gran filencio ( lucgo alsitian los Presbyteros, y los Diaconosal Obitpo, quando facrifi-

Be

cava. Despues amonesten los Presbyte ros,no todos aun tiepo, &c.los Diaco nos, despues de la oblació, vnos elten alsifiendo a la oblación de la Eucharistia,&c. Otros observen la turba, &c. Pero el Diacono, que alsilte al Obilpo diga al Pueblo, &c. De mas de esto el Pontifice, o Obispo, auiendo pedido la paz, bendiga al Pueblo, &c. Toda ella descripcion de la sagrada Synaxi, ò Iunta, manifielta claramente, que aquellas sagradas juntas, en las Ciudades no le acostumbravana tener, fino es estando preienteel Obitpo, y atsistiendo los Pres biteros, y Diaconos, y otros Miniftros, que assistian, y cooperavan con cl Obifpo. ugl mat santago

El otro lugar, es en el lib. 8, en muchos capitulos, adonde se descriven las preces de la fagrada Liturgia; porque en este lugar descriven al Obilpo, que sacrifica, y los Presbiteros, Diaconos, Hypodiaconos, oSub diaconos, Lectores, y Cantores, que Comulgan despues del Obispo; parece que cità en la misma sentencia san Dionisio, enel cap. 3. p. 2. que poniendonos delante de los ojos la lagrada Synaxis, dize. El Obiipo, acabado el lagrado de las precesal Altar de Dios, aviendo hecho principio del de encender los olores, toma lugar lagrado, &c. Despues reciban los Ministros la leccion de los fantos libros, &c. Recibida esta, se colocan fuera del ambito del Templo los Cathecumenos, &c. Y aviendo labado las manos el Obispo, y los Sacerdotes, elObispose coloca en el Altar, rodeale folo los Ministros, con los Sacerdotes, &c. Viene èl mismo a la sigrada comunidad, y convida a los demas, &c.Fanorece el Can. 3 o. de los Apoitoles, en que se depone el Presbitero, q despreciando al Obispo proprio, hiziere aparte Conventiculos, y erigiere Altar,&c.Y elen que se manda a tou dos los Presbiteros, y Diaconos, que hecha la oblacion comulgen, porque no lean autores de ofension al Pue blo, mouiendo foipecha contra el que ofrecio. Y este Canon confirmo del~ pues Anacleto, epist. 1. Deste mode hablaron todos los Autores antiguos de el primer Siglo, porque como entonces no fuesse numerosa la Plebe fiel

venia con el Obispo, que auia de saeri. ficar todo el Clero, y toda la gente de la Ciudad; y ay exemplares en Eufebio lib.7. cap.7. en la epist. de Dionisio Alexadrino, que testifica, que impelio estudiosamente a celebrar estas juntas a los fieles, por pertenecer a su oficio Episcopal, y que en la carçel hizocele. bres juntas. Aufente el Obilpo Sacri. ficauan los mas celebres del Clero; Por lo qual san Iustino Martir, en la Apologia z llama a los que ofrecian el facrificio Proctoltas (que , o lein. terprete Pattores, o Prepofitos le pueden entender, afsi los Ooispos, co. mo los Presbyteros. Y Tertuliano, en el Apologetico, cap. 39. dize: Presiden qualesquiera teniores probados, que han adquirido este honor, no por precio, fino por testimonio. Lo qual le puede entender de los Presbiteros, que con los Obispos presidian a las lagradas juntas ,y puedele dezir, que estando ausentes hazian su oficio. Y no solamente en aquellas Ciudades, adonde no au la pueblo numerofo, reiplandecia el cuidado Paftoral del Obispo para con el Pueblo; sino también en la administracion de los demas Sacramentos; porque como dize lan Ignacio, bautizan, lacrifican, eligen, imponen las manos, &c. Del Bautismo es tan claro, que no es necessario probarlo: por cuya razon, aun aora, en Florencia, y Pila, yen otras Ciudades, en solo las Iglesias Catedrales, se administra solemnemente el Bautismo. Esto solo repiro, que el congregarle todos, era en las Ciudades, donde no era numerolo el Pueblo porque en fiendolo, le contituian Parroquias diftintas de las Catedrales, como consta de las Parroquias que le crigieron en Roma, de que le dixo arriba; y se congetura elte origen de Parroquias antiguis, en la Iglesia de Alexandria, de que lan Epiphanio hæresi 89 dà a entender, que Ario era Parrocho en Alexandria de la Iglesia Baucalenie, y Nice. phoro, en el lib. 8. de la Historia, cap. 11. hablando de la Igletia Alexandrina, dize: que de antigua costumbre, el Obispo presidia a todos los Presoyteros, y que los Presbyteros governavan fus Iglefias, y enteñavan al Pucblo, que se congregava en ellas.

podian embia celebi Y alsi les fe estas i byter Sacrii yno c

eftos grand dral

10;14 Conc abiol algui antes en el ro,q Ooil chad gare 1acr1 erigi c pa àlos y lin haze doa prei cia,1 man icrv. de d labo mo ia,ÿ EI ( folc fult nite ient eftc rec ca,

cl (

me

tan

lac

COL

rec

C10

ofi

pemas desto, san Cipriano, en la epist. 3. dize, que quando todos no podian assistir a la tagrada junta; embiava el Obispo Presbyteros, que celebrassen en lugares particulares, y assicitatuye, para que en las carçeles se celebrassen con mas leguridad estas sagradas Synaxes, que los Presbyteros que iban a ofrecer (el Divino Sacrificio) en ellas alternassen, cada vno con lus Didconos.

Profigue el Autor diziendo, que estos Presbyteros, en las Ciudades grandes, eran el Clero de la Cate-

dral que pondre adelante:

de

210

fio

lio

tas

210

le.

114

0:

1 2

an

n.

fe

0-

10

į.

ſe

lu

G.

o;

n,

25

et

to

n

٢,

i-i el

Y luego; bolviendo al proposito; juntamos a todo lo dicho, que los Concilios Cartagineles ; no niegani abiolutamente la potettad de hazer alguna c la fin confulta del Obilpo, antes et legundo confirma lo dicho; en el Canon 8 condena al Presbytero, que aujendo fido corregido por lu Ooilpo, o estando excomulgado, inchado con vanidadiy fob rvia ; juzgare que aparte ha de ofrecer a Dios jacrificios, o creyere que se ha de erigir otro Altar; contra la Fe, y difcpina Eclefiaitica. Y en el Canon 9; à los que estando presente el Obispo; y lin consultarie, hagan, lo que deve hazerie, en muchos domicilios, fichdoalsi, legun le ha vilto; que eltando presente el Obispo, por su reverencia, no se devia celebrar, sino por su mandado; lo qual aun aora fuele observarie, en quato el Presbytero, q ha de dezir Missa, pide al Obispo presente labendició, y licencia de vedecir, co mo en fenan el rito de celebar la Misla, y el Ceremonial de los Obispos. El Concilio 3. Cartagines, Can. 35. iolo enfeña, que el Pesbitero, fin confulta del Obispo no reconcilie al penitente, lino es que el Obispo este auiente, ò sea vrgente la necessidad. Y esto ie ha de entender de la publica reconciliacion por penitencia publica, como dizen las demas palabras de el Canon, que hazen mencion del crimen publico de el penitente: Prohibe tambien este Concilio al Pesbytero, la con sagracion de las Virgines, sin consulta de el Obispo; porque para la reconciliación publica , y confagracion de las Virgines, que son propio oficio del Obispo, es necessaria dispen

facion, à comission de el Obispo; de la qual no se sigue, que antiguamente no tuviessen los Parrocos ordinaria potestad para los oficios de Presbytero, à que necesstallen de comisson de los Obispos para exercitarlos.

Obilpos para exercitarlos.

Quede, pues, por cola fixa, que el Sumo Pontifice, los Obispos, los Pafrochos, por derecho Divido estan en la Gerarchia; ò por mejor dezir, que hazen vna Gerarchia; porque el sumo Pontifice, fuera de que es cabeça de toda el Orden Christiano, tiene su peculiar Gerarchia, que haze, y conita de el milmo; de los Eminentisimos Cardenales, Presbyteros, y Diaconos, que en aigun modo son miem brosluyos, y eitan vnidos a el con mas especialidad, como consegeros, y affeilores luyos. Los Obisposhazen lu especial Gerarchia, que con la de ellos milmos; de los Presbyteros, y Diaconos que les afsisten.

Finalmente, los Parrocos presiden a vina Gerarchia imperfecta; conviene a saber a sus Presbyteros, y Clerigos. El Clero de estos se dize, que es vina imperfecta Gerarchia, por que no contiene Episcopal Dignidad, y assi el Parrocho solo puede sabeça de vina Gerarchia imperfecta, como se puede colegir de

lo dicho.

Pero los Religiosos, y Subdiaconos, por ningun derecho Divino entran en la Gerarchia Eclesiastica; lo vio, porque solo la potestad ordinaria es de derecho Divino, porque esta tola fundo Dios, como suficiente para lu Iglesia, y della nació toda la demas potestad delegada. La potest ad de los Religiosos, segun que se embianpara subsidio de los Pastores Religiosos no se habla aqui ; porque ya diximos arriba, que estavan igual mente en la Gerarchia Eclesiastica)es delegada, y no ordinaria, como todos confiestan; luego no es de derecho Divino v alsi, por razon desta poteltad, los Religiosos no se pueden dezir dederecho Divino.

Lo otro, porque lo que es de derecho Divino, siempre lo huvo en todas partes, y en la Iglesia; pero el Orden de Religiosos sacerdotes, no siempre, ni en muchos Siglos le huvo en la Iglesia, segun que se embian

en lublidio de los Pastores ordinarios, como constarà ( està puesto

arriba, §.3.)

Lo otro, porque los contrarios no puede fundar este derecho Divino en alguna palabra Dinina, ò elcrita, ò no

Y finalmente porque lo que tiene principio del derecho Diuino, no lo puede quitar, ni el Sumo Pontifice, ni laIglesia; y el Sumo Pontifice, y la Iglesia pudieran prohibir, q no huvies sen ordenados en el Clero, sin tener titulo Eclesiastico; lo qual ordenò el Concilio Calcedonente, cap. 6. el Pla centino, referido por Graciano, en el Canon 2.dift. 7.el Meldense, cap. 52. Vease tambien el cap. Ario de Carlo Magno, lib. 1. cap. 25. Y tambien pudieron determinar, que no huviera Presbiteros subsidiarios, sino que se ocupassen en sustitulos Eclesiasticos, y acaso fuera muy vtil a la Iglesia de Dios. Luego el Orden de los Religiosos subsidiarios no es de derecho Divino.

Confirmasse, porque en tanto conviene que dure el orden de los que se embian en subsidio, en quanto tienen necelsidad de ellos. Y assi este otden, ni es perpetuo de su naturaleza. ni le recibe la Iglelia, como que ha de durar perpetuamente ; luego no se puede juzgar que es de derecho Di-

Anado, que los Religiofos no tienen por ley comun, el que como subsidiarios se pongan en la Gerarquia Eclesiastica, que esto solo lo tienen por privilegio, porque si se ha de estar al derecho comun antiquismo, todos los Sacerdotes deuen estar con Cura de almas, por el Canon de los Apostoles, referido supra: Si estamos a las constituciones Eclesiasticas de el medio tiempo, todos los que se ordenan para el Sacerdocio, ò se deuen ordenar en el Monasterio, solo para los Monges, sino es que por priuilegio, en particular se les conceda alguna potestad mas amplia, ò en los Martirios, y Iglesias de la Ciudad, ù de el Pago; conuiene a faber Catedra les, ò Parroquiales, segun el Concilio Calcedoneie, cap. 6. citados, y otros. Y finalmente figamos las constituciones mas modernas; segun ellos, los Monges folo por printilegio fe permiten ordenar, como conitara clara. mente al que las leyere.

Lo segundo, porque por ley co. mun, todos los Sacerdotes, por lo me nos, quanto a los oficios Eclefiallicos. se sujeran al Obispo, segun san Gero. nimo en la epist. a Ruttico, que tra Graciano, cap. Ecclesia 16. ques. el Concilio Calçedonenie, Canon, Pascual 2.cap. per venit i 6.quaft. en la carta al Obispo de Bolonia, y otros a cada passo. Y assi, por privi legio folamente, los Religiosos, co. mo subsidiarios, se ordenan sinettara la disposicion de algun Obispo.

Lo tercero, porque quitando los priuilegios a los Ordenes Religio. fos, ningun Religioso tiene alguna jurisdicion de administrar algun Sa. cramento, ni a la profession del mil. mo Orden, està anexa alguna juris. dicion, como enfeñan todos los Autores; luego folo por privilegio, para ayudar, eitaran en la Gerarchia Ecle.

fiaftica.

Y assi se ha de concluir, que los Religiolos, ni en la Gerarchia instituida por derecho Divino, que difine el Concilio Tridentino, se colocan perfectamente, sino solo incoactivamente, por razon de su orden facto, ni estan insertos perfectamente por derecho positivo en la Gerarcha Eclesiastica; y si hablamos de los miebros perfectos de la Gerarchia, alos quales compete la virtud completa de exercer los actos Gerarchichos, se deven reputar en la Gerarchia Ecle fialtica precariamente folo, y por privilegio. Y esta es la doctrina antigui de la Vniuer sidad de Paris, como puede constar de su articulo, que refiere Gerson de potestate Ecclesiastica, con ideracioni 2 cerca del fin, dize, pues, los Parisienses: El derecho de predicar, y de côfessar compete principal, y essencialmente a los Prelados, y Curados, y a los Mendicatesper accidens, y por prinilegios, porque fon introducidos, ò administrados, por concession, y beneplacito de los seño res Prelados : Por lo qual, propriamente, no tienen los Religiosos, embiados en subsidio, alguma perfecta potestad Gerarchica, ni obtienen algun perfecto Principado en la Igle-

12 1 L 9 C C di i

fi

P

n

c

C

ti

12

V

C

c

V.

g

b

2

q

6

b

C

C

d

d

to

13

d

e

c

d

r

t

t

d

1

C

T

9 ì n d j I 1

d

fia. Por vetura tiene algun Principado proprio y perfecto los que no tienen, ni Dignidad, ni eficio annexo, aquien este vnida la representación de Principe?

114.

Co.

, me

COS,

To.

trac

114

t.1.

IVI-

co.

ndo

10-

32-

111.

III.

11-

ara

le.

103

fli.

1De

lan

12.

:0,

100

113

103

PL1

25,

Cle

115

44

ic.

TE

UI

15,

1

07

10

t1

Demas de esto, qual es este Principado, que tolo dura, quando el Autor de el priuilegio quisiere, y durare la caula del privilegio?porque los privilegios los puede reuocar quien los cocede, como puede quitar las leyes; el que las pone. Y los mismos privilegios, celando la causa del priuilegio, ion irritos, como se puede probar facilmente, con autoridades de ambos derechos, cap, generaliter 16. quæst. 1. cap. quia sancta, 5. Verum 63.dift.cap.ftatuimus, §. His omnibus of diff.cap.fin.de vita, & honest. cap. Abbate in fine de verbor. fignif. ca. fucceilum de decimis, \$. fin. instit. de authorit.jur. 5. Qua ratione, instit. de pupilari lubitit.l.fin. cod. de milit. 145.522.17

Ope ne Loemelio, que san Geronimo à Pamachio, contra los errores
de Iuan Hierosolimitano, epist. 61.
ensena, que huvo cinco Presbyteros
en el Monasterio de Belena, que por
derecho proprio podia n bautizar, pero no quisiero hazer cosa alguna contra la voluntad de Iuan Hierosolimitano, y assi ofrecieron los que se ausa
de bautizar a los Presbyteros de
Iuan; luego no solo por privilegio
compete la potestad Gerarchica a los
Religiosos sacerdotes.

Respondemos, que si alguna cola prueba el argumento, prueba demaliado; esto es, que pueden los Mon ges Sacerdotes, fin algun permilo, fin jurildicion concedida por el Obispo, o por el Sumo Pontifice, dar los Sacramentos a qualefquiera Seculares, loqual en la Iglesia li la aora no està intentado, y ningun Monge lo ha viado; porque està prohibido por los sagrados Canones a cada pasto, y en el Concilio Tridentino està condenado: De lo qual fe colige, que para la adminifracion de los acramentos, fuera de la potestad del orden, es necessaria Juridicion, ò ordinaria, ò delegada. La ordinaria, en aquellos que tienen oficio, al qual està annexa la jurisdicion; esto es en los Pastores, delegada en los demas. Luego no es eite el ien-

tido de lan Geronimo, pues de la milma epistola, y de la precedente, que es de Epiphanio, a luan Hierofolimitano, sobre el milmo punto; consta, que Geronimo, y Vincencio, Presbyteros deste Monasterio, no quisieron exercer los Sacrificios devidos a fu nombre, y trabajar en aquella parte de ministerio, que es la precipua salud de los Christianos, de que se tratarà despues; y assi aqui se han de conside rar dos cosas. La primera, que luan Hierololimitano entonces estuvo indiciado de la heregia, y que Belen per tenecia a su territorio, y que San Geronimo, y los demas Monges Beth lemiticos, no querian comunicar co èl, y comunicaron con el Arçobispo de Gelarea, a quien pertenecia, como a Metropolitano toda Palestina, y con Patriarca de Antiochia, que tambien por esse titulo tomava para si el Sagrado Imperio de Palestina ; y sospecho, que tambien tuvieron de ellos la potestad de exercer los ministerios sagrados, por razon de la heregia del dicho Patriarca Iuan, que no estava del todo conocida en el Orbe. La otraes, que en la suposicion dicha, parece que huvo alguna necessidad de administrar el Bautismo; porque alli renere fan Geronimo, que fucedio cerca de los dias de Pentecostes, que obscurecido el Sol, temia todo el Mundo, que venia Christo a juzgar al Mundo, y era costumbre bautizar en la Vigilia de Pentecottès, como en la de Palcuajfino que apretafle la necelfidad;ni en esta nadie duda, que podian bautizar, no folo los Monges Sacerdotes, fino otras qualefquiera perfonas. Y assi de estas palabras de San Geronimo, no se colige, que los Monges Sacerdotes tuviellen potellad completa de administrar los Sacramentos.

La vitima prerrogativa que tienen los Pastores, preheminente a los
Religiosos, en el Orden Gerarchico,
es, que los Pastores son miembros essenciales de la Gerarchia Eclesiastica,
y los Religiosos accidentales; que los
Pastores son miembros essenciales de
la Gerarchia, consta de lo dicho, en
que probamos son miembros de la
Gerarchia, por derecho Divino, que
no los puede quitar la Iglesia; y de

to-

204

todo lo que particularmente pertenece a los Obispos, que diximos, que essencialmente eran Presectos de la Iglesia particular essencialmente; de fuerte, que una Iglefia particular perfecta le difine por ellos, y finellos no puede estar perfecta; lo qualen su modo le puede acomodar a los Parrochos, en quanto voa Iglesia particu. lar imperfecta, esto es Parrochial, se difine por su Parroco, y sin èl no puede estar: de que resulta el dezirse miebros estenciales, como comunmente le dize, que el termino es estencial a la relacion. De las quales dos cosas consta, que los Pastores son miembros estenciales de la Iglesia vniversal, porque su ordenno le puede quitar de la Iglesia vniuersal; y que los Obispos de las Diocefis fingulares, y los Rectores de las Parrochiales, le dizen con especial modo essenciales a sus Iglehas; porque las Iglesias Diocesanas, à Parrochiales, en razon de tales no se pueden constituir sin orden, y obliga cion a tenerlos. Y esto dize expressamente el articulo Paritiente, que pronunciaron antiguamente, y ya referimos. Pero los Religiosos, como subfidiarios, y Opituladores, folo fon miembros accidentales de la Gerarchia Eclefiaftica; y confta lo vno, por .. que no son constituidos en este grado por derecho Divino, que es inviolable solamente, y inmutable, y todo derecho possitivo le puede mudar quien le constituyò. Lo otro, porque los Religiosos solo tienen por privilegio el dar subsidio a los Pastores ordinarios, y a esto se embian. Y puede cessar la causa del prinilegio, y cessan. do se puede quitar.

Y finalmente, porque en muchos Siglos, como parte consta de lo dicho,y parte coftarà mas de lo q fe dis xere, la Iglefia no tenia effos Sacer+ dotes subsidiarios, que todos al principio se ordenauan con Cura de almas: Despues se permitio, que le ordenassen los Monges; pero solo para administrar los Sacramentos a los Monges; y fra algunos fe les concedia peculiar porestad de administrar Sacramentos, no era a cada passo s sino rara vezefta concession. madore on p

Esto arguye, que los Religiosos, como subsidiarios Sacerdores, son miembros accidentales de la Gerarchia Eclesiastica, que puede estar con ellos, y fin ellos; y que como mucho tiempo estuvo sin ellos, tambien aora lo pudiera estar ( hablasse essencial. mente, que quanto a la conveniencia no se habla, porque es punto que pertenece el mirarlo a la Sede Apoltoli. ca) y nadie ay que no conozca quanta preheminencia tengan los miembros effenciales de la Gerarchia Eclesiastica, a los miembros accidentales.

la

Và

ra

cl

P

q

g

CI

di

CI

Se

11

10

n

C

C

b

P

10

P

cl

de

P

la

al

CI

po

la

DI

Ti

CI

d

e

de

n

fi

Ò

01

II

Ó

q

### PVNTO V.

Hazese comparacion de los Religiolos, Pastores, y Caras de almas, à les Pastores, y Curas Seculares.

Igo lo tercero, que los Religio. fos Pastores, no son mas de la Gerarchia Eclesiastica, ni con masti-

tulos que los Seculares.

Lo primero, que nadie es mas de la Gerarchia activa, de la qual hablamos, fino el que obtiene mas potestad, ò administracion en la Gerarchia, como nadie es mas del principado civil, imo el que tiene en el mayor potestad, y administracion. Y los Religioses Pastores, por ser Religioses, no han conleguido mayor poteltad, y administracion, sino la misma de Cura, si Ion Curas; Episcopal, si son Obisposs Ni intensiva, ni extensivamente, es ma yor su potestad, por auer sido promovidos del Estado Religioso, que situe, ran promovidos del estado Secular; porque ni configuen por esso potestad que le estienda a mas hombres, nia mas actos Gerarchicos; ni sus lubditos tienen mayor obligacion a fu obedi ncia,&c.que a los demas Prelados; lucgo, porque los Pastores Religiolos no son mas de la Gerarchia Eclesiastica, que los Pastores Seculaen aquellos que troson

Lo fegundo, porque los Pastores Religiosos, enquanto Religiosos, legun lo que se ha probado, no estanca 10 31 CL

la Gerarchia activa, sino en la passiva. Luego los Pattores Religiosos, v.g. los Obispos, tolo estan en la Gerarchia activa, en quanto Obispos, ò Clerigos, no en quanto Religiosos; y assi, ni por mas titulos, ni mas, estan en la Gerarchia activa, que los Secu-

Lo tercero, porque si la Gerarchia le toma latamente, por toda la Igieña, por razon de Religiosos, no se pondran en esta Gerarchia, sino es que los Christianos Seculares se pongan en ella,por fer feculares; porque en la Gerarchia, latamente fignificada,que es la Igiefia, fe entra por el bautismo, y profession de la Fe, que en ètie haze ; y no ay duda que los Seculares bautizados son de la Iglefia:y alsi dixo lan Iuan Chrisostomo fobre lan Mateo , homill. 42. ni los miembros estan sin la cabeça, ni la cabeça sin miembros. Y assi los Sacerdotes ion mas dignos que cl Pueblo, pero no mas vules; porque ni el Pueblo puede estar sin Sacerdotes, ni los Sacerdotes pueden estar sin el Pueblo.

Demas defto, como en la Gerarchia passiva, puso san Dionisio el Orden de los Monges, tambien pulo el Pucblo fiel, que fon los Legos Seculares, y del modo que la razon de citar alguno en la Iglefia, no es el ler Secular, alsi tampoco el ser Religioso; porque del modo que la Iglesia puede apartar de fia algun Secular, lifalta a la Fe,ò elta excomulgado,ò efcilmatico; alsi al Religiofo. Y nadie dirà que el Secular, por razon de Secular, se pone en la Gerarchia tomada latamente , perroda la Iglesia. Luego, ni el Religioso, por la razon de Religioso, se puede constituir en ella; y alsi, solo por el titulo de la Fè de Christo, que professa en el bautismo, le ponen en la Gerarchia Eclesiastica, ò en la Iglesia, ò sea Regular, ò sea Secular; pero en la Gerarchia activa folo fe colloca con titulo de orden sacro, ò jurisdicion ordinaria, ò delegada, qualquiera que lea, o Regular, o Secular. Por esto no queda camino, por el qual se jacten los Seculares de preferirse a los Regulares , nilos Regulares a los Seculares, por estos titulos, en las cofas, que tocan a la Gerarchia acti-

Lo quarto, porque luego que los Regulares passan al Pastorado, esta pecialmente al Obsspado, dexan de estar en la Gerarchia passiva, y se pro mueven a la Gerarchia activa, a la qual, por razon del estado Religioso, no anian ascendido.

Loquinto, porque consta por el Concilio Constanciense, arriba citado, que ninguno es mayor en la Iglesia, por ser a su Iglesia mas vest, ò mas servoroso en la caridad, ò por ser mas persecto, ò mas santo. Por lo qual, pues los Regulares, solo por estos titulos, pued n pretender, que son mas de la Gerarchia Eclesiastica, que los Pastores Seculares, ò mayores que ellos en la Iglesia, se sigue, que lo pretenden sin ningun derecho; y que no es Ortodoxa la sentencia de los que sin razon les atribuyen esto.

Lo vltimo, porque esta sentencia haze injuria a los Sumos Pontisices, que las mas vezes son eligidos de los Seculares y les haze interiores en la Gerarchia a muchos Passtores Regulates, y presiere a algunos a los Pontisices en este Orden Gerarchico, lo qual no puede dezirse, sin injuria de la Suma Cabeca de la Iglesia. Hasta aqui Hallier.

Hemos probado la preheminencia del Clero al Monachato, conforme alas doctrinas mas recibidas en la Escuela, y entre los milmos Monges: pero otros ay que hablan mas en fanor del Olericato, como se puede ver en la Gerarchia Eclesiastica de Columbo; pero de buena caufa, no quiero dudolo patrocinio: v alsi passarè con la doctrina comun a dat datisfacion a Gabriel Pennoto, que con el defeo de hazer a todos Canonigos Regulares, procura enervar la Historia de la vnion del Monaçato al Clericato, que referi, y es comun, por que le parece le opone a la antiguedad del Orden Clerical Regular, de que tratare enel parrafo figuiencion, que el ellado de los ite

Pero antes no puedo dexar de prevenir, que todo lo dicho, no es oponerme a las Religiones, en cuya defensa escrivió Santo Tomás

el opulculo contra los vituperados de la vida Monastica, que es cl 18. porque todo lo referido es con forme a judoctrina, porque los que impugnayan la Religion, aunque via van de algunos principios de los que ie han tocado, pero lublumia mal, y al si eran malas las ilaciones. Y aisi en el cap. 4. donde trata del minuterio de predicar, y contestar los Religio los,no teniendo Cura de almas, su re ioluciones, que pueden exercer eltos oficios, por comission de los Prelados, y que le puede inttituir Religion para exercerlos, de licencia de los Pre lados. Vease todo el capitulo. Tambien dize, que quando el Papa dà privilegio a algun Religiolo, para que pueda predicar, no por esto le come+ teel oficio fino la execucion del oficio; porque los tales Religiosos no predican, viando de la potestad, como propria, sino de la agena, que se le ha cometido, como se ha dicho. Lease todo el capitulo.

Y en el opusculo 18, de perfec. tione spirituali, cap. 20. assienta, que ay diferencia entre el fer perfecto actualmente, y entre el estado de perfeccion. Este niega a los Arcedianos, y Curas. Concede lo primero, que es en la doctrina, que hemos procedidos porg el Arcedianato y Curato, aunque de lu naturaleza lea mas perfecto, pero no es estado, pues se puede dexar, y el chado pide permanencia, la qual la ay en la Religion. Y alsi, respondiendo a los argumentos, dize el Santo: de aqui consta la solucion a las palabras de san Agustin, que no ay cola mas peligrola, ni mas laboriola que el oficio del Obilpo, y del Sacerdote, y del Diacono, si se exerce bien; y que no ay cota mas aceptable a Dios ; porque por esto milmo, que es laboriolo, y dificil confervarle fin pecado en la execución delte oficio, de prueba que es de mayor virtud, y fegun esso mas aceptable a Dios. Pero de aqui no se figue, que el estado de los vacerdotes Partochiales, y de los Arcedianos, lea de mayor perfeccion, que el estado de los Religio-Pero antes no puedo dexacto

A todo lo que se sigue, y otros argumentos semejantes, se dà vna misma respuesta, porque en todas

aquellas autoridades, no se compara el estado de Religion al estado de los Curas, fino el ettado de Monges, en quanto Monges, al chado de los Clerigos; porque los Monges por Monges, no ion Clerigos, supuesto que ay muchos Monges Legos. Y en los tiempos antiguos, calitodos los Mon ges eran Legos, segun se dize 16. quæstion 1 y es cola manifiesta, que en la Iglesia de Dios los Clerigos ob. tienen mayor grado, que los Legos, por lo qual los Legos fon promouidos al Clericato, como a otra cola mayor; y como es mayor grado, tambien fe requiere mayor virtud para yn buen Clerigo, que para vn buen Lego, aunque fea Monge. Pero enel Monge Clerigo concurren dos cofas, el Clericato , y el estado de Religion. Del milmo modo en el Cleris go que riene Cura de almas, la Cura de almas, y el Clericato; pero elque los Clerigos se preheren a los Monges, no pertenece a que los Curatos, en quanto Curatos, le prefieren a los Monges (habia el Santo en quanto a la perfeccion de la vida, no en quanto al grado Gerarchico, que de effo no trata, como del contexto fe reco. noce) bien es verdad, que fi executan bien, y fin pecado fu oficio, fe demuestra ser de mayor virtud, queel Monge, aunque permanezca impecado, como fe ha dicho, que elque el Monge algunas vezes pasta a la cura de almas en las Iglefias Parroquiales, no manifiesta, que el estado del Curado, en quanto Curado, es mas Perfecto; porque el Religiolo, que conligue vna Parroquia, no pierde el eltado antiguo; porque 16. qualtion 1. le dize, de los Monges, que ettuvicton por mucho tiempo en los Monasterios , si despues legare al Orden del Clericato, estatuimos, que no deven apartarie de d proposito (esto es del estado) prime-Alta Secular, pero en la Gerate On

el estado del Clerigo, que tiene Cura de almas ser mas perfecto que el estado de Religion, aunque los Religios puedan tener Cura de almas, permaneciendo en el primer estado, y proposito; pero promovidos al Obispado, toman

est To xa vn

cn

de per Ar los tra fos der ell Ar

aut

ob.

pui dat to Pre act no gui

fos obl en de fets y C

per

lo c tici Ar tos raz

gui

ligi cad efta ma

fed act. ray

me bra tod Re

fani que de

la (

### De la Ciudad de Palencia. L.I.

estado mas alto. Hasta aqui santo Tomàs, todo conforme a lo que dexamos elcrito.

Solamente parece pueden obstar vnas palabras, que dize en el cap. 23. en la misma doctrina, de la distincion deserperfecto, ò estar en estado de perfeccion. Lo primero, tienen los Arcedianos, y Curados. Lo fegundo, los Religiolos; pero para hazer contrapoficion del estado de los Religiosos, que por razon de su estado estan ·dedicados a confessar, y predicar; dize el Santo, es cosa manifiesta, que los Arcedianos, y Presbyteros Curados, aunque tengan Cura de Almas, no se obligan con voto a tenerla, porque no pudieran dexarla, fino es con autoridad de quien puede dispensar en el voto perpetuo. Y assiel Arcediano, y el Presbytero Curado, aunque exercen acto de perfeccion, ò reciba el oficio, notiene estado de perfeccion. Y si alguno bien considera el estado desta perfeccion, mas le tienen los Religiosos, que por el voto de su Orden se obligan a fubministrar a los Obispos en las cosas que pertenecen a la Cura de almas, predicando, y oyendo confeisiones, que los milmos Arcedianos, y Curados, Esto santo Tomás.

ra

1

15

0

1

al

el

ie

cl

De donde le puede deducir argumento, que estas Religiones, no 10lo estan per se en la Gerarchia Eclesiastica, fino mas perfectamente que los Arcedianos, y Curados; porque fieltos estan en la Gerarchia activa, por razon de la Cura de almas, y los Religiosos, que por sus votos estan dedicados a confessar, y predicar, tienen el citado de la perfección de Cura de almas; mas tienen los Religiosos mas per fectamente la Gerarchia Eclesiastica

Verdaderamente, que a la primeravilta parece dificultoto ette argumento; pero entendidas bien las palabras de Santo Tomas, no obstan a todo lo que se ha dicho, de que estos Religiolos no estan en la Gerarchia

Y para la inteligencia de lo que santo Tomàs dixo, se deve advertir, que el oficio de Cura de almas, se puede considerar como constitutivo de la Gerarchia Eclefiaftica activa, y como estado. En la primera considera-

cion, dize el ministerio actual, por razon de oficio; en el fegundo, dize, estavilidad, y permanencia inditoluble de su naturaleza. Lo primero, es estencial a la Gerarchia. Lo legundo, es accidental, y consta claramente, porque lo essencial es lo que puede subfistir sin lo accidental. Y vemos, que fin la estavilidad estan los Curas, y Arcedianos en la Gerarchia Eclesiastica activa, como es notorio en todos los Escritores. Y aunque la estavilidad sea essencial al grado primero de la Gerarchia actiua, como es el Obispo, no se infiere lo sea en los demas grados; porque como esto depende de la institucion, dieron a los Osispos, que estauan en el primer grado de la Gerarchia Eclefiastica, todo lo mas perfecto estencial, y accidental, que fue la permanencia; y alsi, fin autoridad del Pontifice, no pueden los Obilpos dexar el Obispado, aunque sea para entrarle en Religion. Y esto no se concedio a los demas Eclefiafticos, Gerarchias, Arcedianos, Parrocos,

Pues lo que dixo santo Tomas es, que los Arcedianos, y Curas notienen el estado de perfeccion de la Gerarchia Eclefiastica, y esto es cierto, porque no tienen la permanencia en la cura de almas, por voto; pero no dixo, ni pudo dezir, que no estauanen elgrado de la Gerarchia Eclesialica activa; pero de los Religiosos, que tie nen votos de subministrar a los Obitpos, en contellar, y predicar, dixo, que tenian mas que los Arcedianos, y Curados el estado de esta perfeccion; pero del grado de la Gerarchia. Y dixo subtilissimamente el Santo; porqueaunque reductivamente esten en la Gerarchia Eclefiastica, o iniciatiuamente, ò habitualmente, como hemos explicado, esto que tienen, auque sea poco de la Gerarchia Eclefiastica, lo tienen con permanencia; assi del estado de la perfeccion Gerarchica tienen mas los Religiosos, que los Arcedianos, y Curas; porque estos del estado de perfeccion de la Gerarchia, no tienen cosa alguna, aunque del exer cicio de la Gerarchia, y del oficio tienen mucho mas, q̃los Religiosos refe ridos,porq estos no está en actual osicio, ni exercicio Gerarchico, y los

Arcedianos, y Curados estan en el exercicio, y oficio, por derecho ordinario, del segundo grado Gerarchi-

Explicome con vn exemplo: vno exerce todas las obras de Religioso, y de hecho observa lo que los Religiosos votan, iuponiendo, que el oficio lo requiere, como fi vn Abad comendatario, no pudiera gozar la renta,ò governar, sin esta observancia. Otro hizo voto de ser Religioso, qual tendrà mas del estado de la perfeccion Religiosa, y qual exercerà mas perfecto grado de Religion? Sin duda que el del voto de Religion, porque cità obligado perpetuamente a aquella observancia, y iniciativamente es Religioso, y tiene mas del estado; pero el otro mas del exercicio, por razon del oficio, pero no tiene estado, porque lo puede dexar. Lo mismo esen el caso prefente. Y assi no dixo santo Tomas, que el Religioso tenia oficio, o acto mas perfecto, fino que tenia mas del estado de aquella perfeccion dela Cura de almas. Concluyamos con sus palabras, que aora estan bien claras. Et frigitur Archidiaconus, vel Præsbyter Curatus, aliquem perfeccionis actum exerceat, vel officium accipiat, non tamen perfectionis statum habet. Et siquis recte consideret huius perfectionis statum, magis habent Religioliqui ex voto sui Ordinis, ordinantur ad hoc, quod Episcopis sub ministreat in his, quæ ad Curamanimarum pertinent, prædicando, & audiendo confessiones, quam iph Archidiaconi, & Curati.

Vamos ya a responder al Padre Pennoto, como propuse, en quanto se opone a lo que los DD, dizende

la vnion del Monacato al Clericato.

J. XXIII.

Respondese a una Dodrina de Gabriel Pennoso, en el lib.2 cap. 6. num. 4. y remisese la respuesta a Lu. dovico Cellosso.

Onsta de los parrafos anteceden tes, quando se vnió el Monacato al Clericato, assi en el Oriente, co mo el Occidente, aunque no negamos que hunieste algunos Golegios de Clerigos, que vivian con la observancia regular de los tres votos; peroGabriel Pennoto, es de parecer, que todos los Clerigos, en la primitiva Iglesia, tuviero los tres votos substanciales, yque el Clericato siempre estuvo vnido al Monacato.

Dize, pues. Lo quarto, se deduze. que es falto lo que Baronio infinua, tom.3.al ano 328.n. 1. y figuientes, que los primeros que introduxeron los votos de los Monges en las Iglelias, y los adjuntaron a los Clerigos, fueron en el Oriente, el grande Atanalio, y en el Occidente S. Eusebio, Obispo Vercellese porq si habla de la primera emission de votos, hecha por los Clerigos, dize vna cofa del todo falla, pues claramente escriven los refendos Pontifices, Clemente, y Vrbano, que los Clerigos Apostolicos hiziero votos. Y S. Geronimo, en los Varones ilustres, en Philon, escrive, que la primitiva Iglesia tuvo aquel institutodo vida, que entonces tenian los Monges. Y Eulebio Cesariense escriue, quaquel instituto de la primitiva Iglefia te retuvo hasta su tiempo entodas las Igle lias, y Monasterios. Adonde ves, que el instituto de la primitiva Iglesiafuect milmo en Clerigos, y Monges; por lo qual, para que concedamos, que en algun modo es verdadero lo q Baronio escrive; se ha de dezir que S. Atanasio, y S. Eusebio fueron los primeros que adjuntaron a los Clenigos los inflitutos de los Monges, no por nueva inflitucion, fino por reformacion, à porq ademas de los tres votos, anidierona los milmos Clerigos algunas rigide ces, y observancias, tomadas del Orde a CO H sad

ti el

PI

· ol el vi I G

n pun pid

of Claded

n o ti

tialic

n n fi

c h n I

dqhcc

e ( li li g

### DelaCiudad dePalencia.L.I.I.

209

den de los Monges. Y finalmente, esto es cierto, que los Clerigos Regulares no nacieron de los Monges, sino al contrario, los Monges nacieron de los Clerigos Regulares; porque lo primero se instituyeron todos los Clerigos, yiuiendo regularmente, y teniendo vida comun.

Lo segundo, muchos Legos de la primitiva Iglesia hazian vida comun, como consta de los Actos de los Apos

toles.

CO

le

-12

iel

OS

U.

uc

al

ic,

12,

35,

on

as,

164

10,

lpo

ne-

los

1122

The

10,

210

nes

Il-

) de

es.

uci

IC.

30

cel

ect

FO

214

mo

lio,

que

[1]-

ilti-

pro

ona

ide.

11-

den

Lo tercero, auiendose entibiado el calor del Diuino Espiritu en los Fie les; con todo eslo algunos quisieron retener aquel instituto de vida, y se obligaron a el convoto folemne. Y estos sellamaron Monges, que tenian vngrado medio entre los Clerigos, y Legos, segun san Dionisio, cap. 6. de la Gerarchia Eclesiastica. Y estos permanecianen el regimen de los Clerigos; porque no començaron a ordenarie, fino es desde el tiepo del Papa Siricio, por dispensacion. Y no falta quien du de, si en la primitiva Iglesia los Monges professassen los tres votos. Y la Glossa, en el cap. de viduis, en la palabra proprijs 27.quæft. 1. y Iuan An dreas enel cap.fin.de condit. apposit. dizen, que los Monges antiguamente nodauan la obediencia a alguno. Y otra Glossa en la ley, si quis Præsbyter, cap. de Episcop. & Cleric. dize: que los Monges tenian proprio, y efto es cierto, porque pagauan diezmos al estilo de los Legos, como nota la Giossa en el cap, exparte de decimis el 1.in verbo laborum.Haita aqui Penoto.

Pero pudiera aver reparado, que no fue parecer voluntario de Baronio, sino que lo tomò de san Ambrosio, como en los parrafos precedentes le ha visto; y en el mismo sentir de Baro nio van Posevino, y Fracisco Hallier. Y no se puede dudar ser verdad, enten dido en el sentido que san Ambrosio, a quien figuen Baronio, y los demas; habla, porque san Ambrosio habla de el Monacato rigurolo, que se viava en clOriente, abstrayendo aora de si auia Clerigos con los tres votos estenciales, que en lata significacion se pueden llamar Monges, de que diremos adelante que no los tuvieron; pues aunque los Pontifices y saron de la palabra voto; y santo Tomas vso de ella, no hablan de voto en el rigor Escolastico. como aora se vía, sino de ley; pues santo Tomas dize, que el Obifpo, quando le confagra, haze voto de perfeccion; y el que recibe orden fagrado en la Iglefia Occidental, haze voto de continencia. Esto en la 2, 2, quæst. 1844 art.4.in corp.y delObitpo en la quæst 185 art. 4. in corp. y parece lo dà a entender en la quælt. 184. art. 5. Pero Gayetano aqui; de los que reciben ordentacro, lo explica de voto implicito (que es lo que llamamos ley) pero de los Obispos, dize, que ni implicita, ni explicitamente hazen voto de lo que es de perfeccion, aunque tengan obligacion natural, que configue al Obilpado, y lo prueba, porque de voto implicito, no se halla esta obligacion en el derecho del explicito no consta por el Ceremonial. Y assi, quan do sedize, que el Obispo tiene voto de lo que es de perfeccion, se entiende de voto, quanto al efecto, no quanto a la ellencia; elto es, que tiene obligacion, como si huviera votado, pero no tiene voto formal. Y assi, en la trans4 gresion no quebrantan el voto, sino el precepto, que Dios les impuso. Pero quando los Clerigos generalmente tu vieran votos, no observavan el Monacato riguro lo, que introduxo S. Atanasio, y a su imitación S. Eusebio Vera celense, en el Clericato; porque esta voz, Monge, le ha de tomar, fegun que el Monacato es expecificamente di 1tinto del Clericato Regular ; pues no fe puede negar, que los Padreshablaron en este sentido, quando por el mis. mo tiempo hizo nouedad en Roma, le gun referimos de testimonio de S.Geronimo, y no podia hazer nouedad, el Monacato, si se tomara por el estado de los tres votos; pues aunque no le tu vieran los Clerigos, fegun fentimos, le auian tenido, y tenian otros muchos. Habla, pues, Baronio, con S. Am brolio, del Monacato rigurolo, que no huvo en los Clerigos, y se entiende de nueva institucion, no de reformacion, pero no quanto a los tres votos, que estos, aunque los admitamos, no hazen Monge en este sentido, sino quanto a la observancia rigida de Monge en quanto es distintiva del Orden Regular, que en parte concedió Penoto d

\$3.

上证

En su lugar, dixe, como delde la primitiva Iglefia huvo Clerigos Regulares, que vivian en comunidad; pero estos eran distintos de los Clerigos Seculares, que tenian Cura de almas, ò en las Iglesias Caredrales, ò Parrochiales; y aunque tuviellen los tres votos los Clerigos Seculares, era per accidens, ò presupositivamente, y lo que per se les tocava, era el cuidado de las almas, ò el ministerio que coo perava a este instituto, pues de otro modo no se ordenavan, sino assignandoles a la cura de almas, como Hallier dexa probado. Los Clerigos Regulares, folo tenian Cura de almas habisi tual, en la forma que las Religiones, que aora tienen por instituto et ensenar, confessar, y ayudar a los Obispos; pues lo que se introduxo en tiempo de ian Atanafio, y hasta entonces no; y introduxo san Eusebio Vercelense a su imitació en España; sue vnir el Mo nachato al Clericato, que tenia por fit primer instituto la Gura de almas:no de modo, que todos los Clerigos, elsencialmente, fuessen en este tentido Monges, sino que huyo algunas comu nidades, que observaron el Monachato, y Clericato, cuidando de las almas; todo consta de los lugares que refiere Hallier.Y como quando los Monges pastavan al Clericato, dexavanmuchas cofas, que con el tenian repugnan-

Esto basta para el assumpto que voy siguiendo, de que en la primera fundacion de las Iglesias de España, no huvo Monges en las Iglesias Catedrales; y que el estado del Clericato sue estencialmente distinto del Monachato, en la forma que hemos explicado la distinción essencial, y especisica de las Religiones; porque voy hablando en el sentido que los quieren introducir los Cronicones, y su comentador, a quien impugno; que no se contenta con los votos substanciales, sino con hazerles Monges de el instituto de Elias, sobre la Regla Apostoli-

Admito con Penoto, que no salió el Clericato Regular del Monacaro, sino al contrario, el Monacato falio del Clericato, que explica bien, y tengo latamente probado. Y en quanto a la institución de los Con-

ventos de Clerigos Regulares dixe lo que tentia; pero no vengo en que los Monges en la primitiua Iglessa no profellaron los tres votos folemnes, porque aunque no fuelle la folemni. dad en la forma que aora, como dize Hallier, tuvieron folemnidad en la for ma que dize san Dionisio. Y si los Autores, y textos, que cita Pennoto, ponen Monges, fin los tres votos, folo lo eran en el nombre, y no en la realidad, al modo que eran los que refiere san Benito en su Regla en el tercero genero, que es de los Sarabaytas, que estos no davan la obediencia a algu. no. El tercer genero de Monges , dize , es msy malo, de los Sarabaytas, que no estan aprobades con alguna regla, y lo enfeñala experiencia, como el oro en la ornacha; fino delicados como el plomo, y le co. noce por las obras, que guardan Fè al Siglo, y mienten a Dios, por lacorona; que de dos en dos, y de tres en tres, ò cada vno de por fi, sin Pastor, inclusos no en casas del señor, fino en sus redites, tienen por ley el deleyte de fu defeo; pues lo que pienfan, ò elige. esto dizen que es fanto, y lo que no quieren juzgan, que no es licito. A este modo se haze mencion de otros Monges, que el Concilio Toledano, les Ilama de propria Religion, segun lee Caramuel, en lugar de propria Region, como se vera en su lugar. Estos, a imitación de los Monges que auiendolofido verdaderamente, habitavan fuera de los Conventos,para enfeñar al Pueblo, se avian introducido, y se llamavan Monges, linserlo, ni rener los votos estenciales, como llaman Ermitaños, a muchos que lo son en el habito, y ho profesian la Regla de los verdaderos Ermitanos, ni tienen voto alguno. Y de vno de eltos dos generos de Monges le deven entender las glossas, Autores, y textos que trae Pennoto; porque lo demas es contra todo el comun fentir, que desde la primitiva Iglesia començò el Monachato, distinto del Clericato, y en el grado superior de la Gerarchia passiva de la Iglesia, que eran los Legos, dedicados a Dios, por los tresvotos, para confeguir la perfeccion por la observancia de los Confejos Euangelicos. Y por enfalzar el Clericato Regular, no es razon que-

rer quitar la antiguedad del Monacha to perfecto, con los tres votos essenciales: especialmente quando los testimonios de Philon, y Eusebio, en que funda el Clericato Regular Pennoto, no te entienden de Clerigos, sino de los Séculares, que auia en la Iglefia de Alexandria, y se auian estendido a otras Iglesias con la misma observancia Monastica, como ya dexo probado Y en este sentido entendiò este lugar de Philon Midendorpio , Canciller de la Vniversidad de Colonia, en . la Historia Monastica, cap. 4. pag. +5. y sobre las ponderaciones que dexo hechas, se me ofrece aora vna, y es; que si hablara Philon de la Iglesia; esro es de los Clerigos, no podia aplia car lo que hazian para alabança de su gente; porque ofrecian el verdadero Sacrificio incruento, que no podia dexar de ser distintino de la Synagoga; viò, pues, la Iglesia, esto es, los Fieles de Alexandria, que no obstante lo que professava de Christiana; observava, ò retenia algunas cosas de la Synagoga, que les permitiò san Marcos. Y por esto, pareciendole observavan la ley de Moysen, notò lo que exercitavan devirtud, y aplicolo en alabança de su nacion. Este es el sentido verdadero de las palabras de san Geronimo,en Philon, quando dize : Finalmente Philon disertissimo entre los Iudios, viendo la primera Iglesia de Alexandria, que aun observava algunas cofas judaicas , como en alabança de su gente, escriviò yn libro sobre la vida que tenian.

Bien sè que Ludovico Zellotio escriuiò vn tomo de la Gerarchia Eclesiastica, en que pretende confutar algunas cosas de las que he referido de Francisco Hallier, pero con poca esicacia. Y Hallier le respondiò lataméte,y de modo, que todas sus confutaciones quedan desvanecidas. Es materia muy dilatada, y assi lobreseo por aora, y tratarè de llo en la Gerarchia Eclefiastica de Elpaña muy por exten-10. Solo traerè vn lugar que està en Theodoro Ballamon, en su obra de los Canones,&c.pag. 227.que es relpuel ta de la quæstion 1. que diò la Santa Synodo Constantinopolitana, en tiepo del Patriarca Nicolao, imperando Alexo Comneno. La question es, li sea

conveniente; que el Monge entre al fanto Altar? Porque elto lo prohibe el Canon 33. de la santa Synodo en Tru llo, que tambien no permite; que el Monge cante en el Ambon; ò lea; sino ha recibido caracter. Lo mismo dize el Synodo Laodiceno; cap. 15. y 21. y la Synodo Nicena 2. Canon 14.

21.y la Synudo Nicena 2. Canon 14. Respondete, que es prohibido, que el Monge vie el oficio de Lector, como li fuera Lector, no teniendo la imposicion de las manos (esto es el orde) pero llegar al Altar a encender los cirios, ò candelas, juzgo que no conviene se le prohiba al Monge; como no tenga algun delito, por la honestidad del habito Monachal, glosso Balfamon: Aviendo respondido la Santa Synodo, bien, y conforme a la tradicion de los divinos Canones; dixeron algunos, que el que los Monges que no auian recibido el caracter de Lector, no leyesten en el Ambon, esta sin diffinguir: Pero que el que ha vestido el Habito Monastico llegue al Altara no se tomara indistintamente; pero supuesto, que el Canon 79. del Sinodo en Trullo, estatuye, que los Legos no pueden llegar al Altar, si aquel que ie na dignado del Habito Monachal, tambien ha confeguido la tonfura, llegarà al tanto Altar fin algun impedimento; pero si para la probacion, conforme a los Canones, vistio las ves tiduras Monasticas, que tiene vn tricnio, para poder dexarlas, no entrarà al fanto Altar, por alguna caufa, porque aun no ha passado al Orden de los Monges, que toda via es Lego. A mi me parece, que el que huviere vestido las vestiduras fantas en algun modo, no puede dexarlas, ni hazer ludibrio de ellas; porque no deve, en la probacion andar en Habito Monastico, sino Lego; y assi todos los que visten vestiduras sagradas, sin perjuizio alguno pueden llegar al Altar fanto, que no pueden tenerle por Legos. Lee lo que escriui en el Canon 12. de la Santa 3y= nodo; aqui se ve lo que era el Monachato, por razon de Monachato, leparado del Clero, admitido a algo mas que los Legos, puramente Legos; y por mas que se fatigue Cellotio, con ius discursos, en la realidad no ay otra cofa.

Y alsi no nos obsta para la resolució

de que en las Iglesias Catedrales primitiuas de España, no huno Monacato Carmelitano, ni otro.

#### g. XXIV.

Pruebase, que aunque en las Iglesias Catedrales de España se administrassen Monges, para que assistiessen à cantar los Osicios Diuinos, siempre eraninferiores al Clero, y parte secundaria, y completiua de aquella Comunidad, al modo que oy ay Capellanes en ellas, que entran en el Coro, y no son de el cuerpo de el Gabildo.

S Materia muy fabida, que en las Iglesias Catedrales ay muchas personas que no son de el cuerpo de el Capitulo, aunque entran en su Coro; vnas, que tienen tuperior lugar a los Canonigos, y fon Dignidades, y personados; y otras, que son inferiores, como los Capellanes que ayudan a cantar las horas Canonicas: y aunque los primeros son institucion moderna, cuyo origen pondrèmos en el Parrafo figuiente, y el modo que huvo en lo antiguo, y son sabidas las agregaciones delSato Cocilio; los fegundos, no desdicen de la institucion antigua, que no es nuevo el que vna Comunidad tenga Ministros que coadjuven, fin que fean de el cuerpo de ella. Esto fe vè en la regla de San Benito, donde como vimos, se admitian Sacerdotes que dixessen Missa, y confessassen los Monges, porque eran Legos; y les afigna San Benito el lugar que han de tener entre los Monges, y no eran de el cuerpo de la Comunidad de los Monges. Y tambien feviò en el Parrafo precedente al fin , como los

Monges, sin ser de el Clero, y no pudiendo leer en el Ambon, o Pulpito, no teniendo la imposicion de las manos; esto es, el orden de Lector, se admitian al Altar para encender las luzes, por la honestidad, y decencia de el habito Monacal.

De aqui se infiere, que los Monges se ordenauan de ordenes menores, porque esto significa la imposicion de manos, y que leian en el Ambon; de aqui no sue dificultoso el transito à servir el ministerio de el Coro de las Iglesias, pues de el ministerio de Lectores, no es mucho el transito a Cantores.

Con este presupuesto, digo, que si en las Iglesias Catedrales, en lo primitivo huvo Monges; estos assistiana cantar las horas Canonicas; pero no eran de el cuerpo de el Cabildo, sino inferiores a ellos, al modo de los Capellanes que aora ay en las Iglesias de España, en Palencia, Burgos, y otras.

En comprobacion de esto, pongo vn testimonio de el Obispo Don Fray Prudencio Sandobal, en la primera parte de las fundaciones. En el Monasterio de San Millan, \$.65. cuyo titulo es, como fue Monasterio Episcopal de Santa Maria de Naxera.Dize, pues, es muy notable vna escritura de este año: Era 1113 (que es año de 1075.) para lo que en Santa Maria la Real de Naxera se pretende, que es, que aquel Monasterio, deide fu fundacion fue Monasterio Episcopal, y es assi. Mas de tal maneraera Episcopal, que tenja Prior que leregia, y governana, y devia de ser lo que agora es el Dean en vn Iglela Catedral. El Obispo, dueño deste Mo nalterio era el de Naxera, y el de Naxera era Obispo de Calahorra; y pretediedo adelate el Monasterio, Prior, y Convento de Naxera, ser por si, y apartarie de la Iglesia de Calahorra, tueron los pleytos, q se diran, quando de el Monasterio de Naxera se tratare. Lo segundo, consta por esta eleritura, como por otras, como en el Monasterio de Naxera avia Monges, y Clerigos, y aun de los Clerigos le haze mas cuenta, como parece por otra escritura, en que la Condesa Dona Mayor, hija deel Rey Don GarD V

ZC OC N

q

nd Ct

cia,da a la cafa de Naxera, y al Prior Don Galindo, las Villas de Atajo, Villela, y Yanguas como fe dira, dize : in jubfiaium chorum, Oc. Es cum voluntate Clericorum Sancte Marie de Natera, &c. Dize, pues, el Rey Don Sancho en la escritura de San Millan, que vn Canallero Hamado Don Hernando, diò a San Millan en terminò de Naxera vn Monasterio de Santa Cruz ; y que Santa Maria de Naxera tenia vna ferna ian cerca del , que le era mucho citorvo, para poderentrar , y falir ; y que afsi , por el gran amor que tenia a San Millan, y no por otra cola, con conlejo de Don Garcia, Prior : Et voumate Clericoram Sinche Marie, y deel Obispo Den Munio, diò la ferna enteramente a San Millan; y porque de esta donacion no tuvicile quexa Santa Maria, le diò en satisfacion a San Salvador de Pinnaua, con lo a el annexo; y en confirmacion de esta escritura (vt viu cerra b betur dize el Rey, que recibiò de Don Hernando vna mula, que valia trecientos fueldos , dize: Que Don Munio Obilpo regia la Igiesia Albalde. Confirma el Infante Don Ramon, La Infanta Dona Ermesinda, hermanos de el Rey. Era luez de Naxera, Senior Garcia Lifuarriz. Belasco, Abad de San Millan, el mismo que Blas y Blasio, y Blasco. Senior Fortum Garcez, teniaa MaranoniSenior Lopez Iniguez, Caualictizo de el Rey Senior Lopé Velazquez, Mayordomo de el Rey: Sehior Inigo Azenares, Adelantado de el Rey, quellama Prepolito. Hasta aqui Sandobal, y quifieramos huvielie puesto todo el privilegio a la letra; pero en lo que refiere, consta quan principal lugar tenian los Clerigos en ella Iglesia Episcopal de Naxera, con que avia Monges, pues de estos no le haze mencion para el contrato,y fe hazedelos Clerigos: Cum vosustate Clericarum. Y de elPrior dixe con consejo, y de los Monges no ay mencion. De que se figue, que no erande el cuerpo del Cabildo, y folo assistian al Coro a ayudar a cantar los Dininos Oficios.

Y Esto que aqui dize el Obispo Sandobal, procura probar el Padre Yepes, que se estilo en orras Iglesias

de España, como se verà en el Libro iegundo de esta Historia, cap. 7. 5.3. y tracel exemplar de las Iglesias de Roma, San Pedro, y San Pablo, San Iuan de Letran, Santa Maria la Mayor, San Lorenço. Y anade Yepes: , Que fibien no eran los principa-,, les, que governauan aquellas Igie-, fias ; pero eran miembros muy , estenciales de ellas, y las tenian ro-, deadas para poder acudir con pun-,, tualidad a hazer los Oficios Diuinos,&c. Veale el lugar citado, adonde se pone latamente este punto, y como fueron los Monges, que el Padre Argaiz quiso introducir por Canonigos, Capellanes de la Iglesia Catedral de Palencia.

Pues fi los Monges, aun en los fia glos polteriores, quando y a estauan mas favorecidos con Prinilegios; y quando tenian entre si algunos 5acerdotes, tenian por fauor fingular elier admitidos a los Coros de los Canigos de las Iglesias Catedrales a cantar el Oficio Diuino, y a otros ministerios competentes, lin ser los principales de aquellas Iglesias : que diremos de el tiempo de el primer siglo de la Iglesia, quando todos los Monges eran Legos? Los Autores reféridos en el §.16 les dan lugar medio, entre el Clero, y el Pueblo. Pero demos, que subiessen algo mas, aunque parece voluntario, por lo menos en el primer figlo; entrarian, en el Coro a cantar los Oficios Diuinos, y a ser Ministros de el Clero. Y cito admito por la regla general, de que quando se halla algun estilo Ecle fiastico, y se ignora el principio, se presume dimano de muy antiguo. Is I

De todo lo qualse infiere, que chi la Santa Iglesia de Palencia, en su primera fundacion, se puso el Clero de la Catedral, conforme al estilo primitivo, como explicarè en el Parrafo siguiente, y en el cap. 4. y segun lo que se ha dicho en todo este Capitulo, en que queda exeluido el Monacato Carmelirano, y otro qualquier Monacato, rigurosamente tomado, y segun, que se distingue es-

pecialmente del Estado Clerical Apostolico.

Parroquial de Akexandria : legun San Epifado y Nizetas Coniares,

#### J. XXV.

De la preeminencia del Clericato Secular Apostolico de las Iglesias Catedrales, à todos los Monges, y Religiosos, y Canonigos Reglares, y como se introduxeron las Dignidades en ellas.

O se haze esta comparacion, folo con los Monges,y Religiofos, que eran Legos, y no pertenecian a la Gerarquia Eclesiastica actiua, que esso le ha claramente demostrado;sino con qualquiera estado de Monges, aunque sean Sacerdotes, y de Religiosos, que tengan por su institucion la obligacion de confessar, y predicar, y el titulo de Canonigos Reglares, como no fean Catedrales; y tambien vamos en suposicion, que los Canonigos Seculares no tuviessen la ley de la Castidad, Pobreza, y Obediencia, sino que fuessen como aora estàn en las Iglesias Catedrales de España, y como estuvieron las de la Grecia. Para esto es necessario poner el modo, con que en lo primitivo se instituyeron las Iglesias Catedrales, y el grado que tuvieron fus Clerigos, ò Canonigos en la Gerarquia Eclesiastica, de donde como se ha visto se deduce el grado de la preeminencia.

do de el Parrafo precedente, dize: Amonesto de passo, que los Presbyteros, que en las Ciudades grandes eran Parrocos, tambien fueron Consiliarios de los Obispos, y constituidos en el Clero de la Iglesia, que llamamos Catedral. Lo primero, porque Ario, que era Parroco de vna de las Iglesias de Alexandria, tambien era Maestre Escuela de la Iglesia Parroquial de Alexandria, segun San Episanio, y Nizetas Coniates,

lib.s. fidei Ortodoxe, cap. 1. Lo fe. gundo, porque los Diaconos Regio. nales, aquien se s nalaron las Regiones de Roma y que estauan adscriptos à los titulos Diaconales;y los Presbyteros adicriptos a dinersos titulos, y Parroquias, tambien fueron llamados Cardenales, como nota Baronio al año de 112.num.8. y 9. porque se contenian dentro de vna Iglefia primaria, que era la Catedral, y se puede confirmar la razon de esta enominacion, porque de los que antiguamente se ordenauan en la Iglesia Catedral, se dezia de ellos, que se incardinauan, como se halla en San Gregorio en el lib. 4. epift. 81.lib.2.in dict. 10. epift. 25. lib.3. epist. 14. lib. 5. epist. 11. y en otras partes, ni la razon que dà Onufrio en el Libro de los titulos Episcopales, y de las Diaconias, que le dezian Cardenales, porque eranlos principales de los que estanan asignados en aquellos titulos, a mi parecer se puede defender; porque en aquellos prime. ros tiempos, en que hallamos, que los Presbyteros de Hamauan Carde. nales, probamos, que folo vn Prefbytero le ponia en cada titulo Ecle. fiastico; demàs de esto, aunque se llamassen Cardenales, porque eran los Presbyteros principales, con todo esso permanece la fuerca de clargumento, porque no esprobable, que aquellos Presbyteros, que eran los principales, fuessen excluidos de el consejo de los Obispos Lo tercero, consta de vn Codice antiguo, que eltaen la Baticana, y trata de los Sagrados Ritus, que se guardo la forma referida por mucho tiempo, de donde el Cardenal Baronio al año de 1057. facò la figuiente; que en la Iglefia Romana en el figlo videzimo huvo esta forma, que en cada via Iglesia de las cinco principales de Roma, que se llaminan Patriarcales, estuviessen como Presectos sicte Presbyteros Cardenales, a los quales estuviessen alignados otros tantos titulos de Iglesias Presbyterales (cltoes, Parroquiales) de las que avia en la Ciudad; y demas de esto, hu-vieste algunos Diaconos Cardenales, Ilamados Regionarios, dozeen numero, y Palatioos feis, a quienef-

quiesen cometidas otras tantas Iglefias Diaconales. Defuerte, que el oncio de los Diaconos Regionales fueile cantar el Enangelio en las esraciones; y de los Palatinos, en la Igiclia Lateranenfe, De lo qual fe colige, que se vsò entonces en Roma, que los Prefectos de las Plebanias, o Iglefias Parroquiales, tambien fueften miembros de las Igletias Catedrales, Aileifores, y Confiliarios de el Papa. Por loqual, como fea probable, que las Iglehas Inferiores guara daron la milina forma, que en la Iglesia Romana, que es Madre de todas, inferimos etta coltumbre comunde las Igichias; que los que eran Parrocos en la Citidad , tambien estuviesfen afignados al Capitulo de el Obifpo.Loquarto, porque en el Concilio Calcedonenfe, cap. 6. y en otras partes, la Iglelia de la Ciudad haze contrapolicion a la Iglesia de el Pago, como Catedral a Parroquial. Y finalmente, porque era muy grande la preprogatina de los Presbyteros de la Ciudad , inpuesto , que estando ellos prefentes, estauan prohibidos de celebrar el factificio los Presbyteros Rurales, fegun confta de el Cas non 13 de el Concilio Neocelariena fe , y de el Canon 56. de San Martin Bracarenie; y no hallamos de donde l's viniesse esta prerrogatina a los Presbyteros de la Ciudad, fino es porque assistian at Obispo en el Regimen de toda la Diocefi, y eran fus Confultores, y Confitiarios ; lo qual demuestra, que eran Clerigos de la Iglelia Catedral , como Parrocos de alguna particular Iglefia de la Ciudad. He disputado esto dilatadamente; lo vno; para que se vea, que en las Iglenas Catedrates relucia la Gerarquia Sagrada, assistiendo los Presbyteros, y Diaconos al Obifpo, y prefidiendo el mismo Obitpo a los demas; lo otro, para que viessemos; que los Presbyteros enrados estauan Incardinados en da misma Iglelia Latedral antiguamente, Y finalmente, para que se entienda, en que sentido dixo San Ignacio, que no les era permitido a los Presbyteros hazer cola alguna, fin el consejo del Obispo-conviene a laber, que esto se dixo de los Presbyteros de la Ciudad, en

la qual, como el Obilpo folia exercer todos los oficios Parroquiales, y regir por si mismo inmediatamente a la Plebe; no les era licito a los Presbyteros, que le assistian, hazer alguna cola, fino por fu mandato, como aora los Presbyteros, que ministran en las Parroquias, no hazen cofa alguna fin el Concilio, ò mandato de el Rector, ò Parroco. Y las palabras de San Ignacio no demueltran; que entoncesno avia Parrocos en los Pagos, ni en las Villas que habitan a parte; y que por si mismos tenian cuidado de el Pueblo que se les avia entregado, como fe deduce de el Concilio Laodiceno, cap. 8. que coarta la autoridad de los Presbyteros Rurales, dequef lo pudiefden deitinar letras a los Obilpos vezinos; pero no pudiefien dar Epiftolas Canonicas, a sus Clerigos, o Pueblos, como danan los Obispos a los suyos: consta tambien deel Concilio Neocesariense arriba citado, y de el Illiberitano, que es mas antiguo, en el qual subscriven Presbyteros de varios Pagos, o Parrocos Rurales, fegun testifica Loaysa; y tambien consta por autoridad de San Atanafio, Apolog. 2. que hablando de Iscira, Presbytero de la Region Mareotis indica baltantemente, que sue Cura de este Lugar Hasta aqui Hallier, con verdad, y crudicion.

Pero aun hemos de dar mas alto p incipio al Clero de las Iglesias Catedrales; y es; que al principio por constitucion Apostolica, no recibian solo el orden de el Presbytero, sino de el Obispado. Esto se colige de lo que arriba diximos ; con autoridad de el Patriarca Eutychio, que San Marcos pulo en Alexandria con Anapias, que fue el primer Patriarca, doze Presbyteros ; y quando vacauaci Patriarcado, elegian por Patriarca vno de ellos. Los onze le ponian las manos en la cabeça, y le bendecianty criaman Patriarca; y luego cligian otro Presbytero, varon infigne, en lugar de el que eligieron Patriarca, para que siem prefuellen doze, y no falto este estilo hasta el tiempo del Patriarca Alxandro, que fue del numero de los 318 que se hallaron en el Concilio Niceno, 21d

xandria, fue fin duda por disposicion de el Apostol San Pedro, pues por orden luya fundò aquella Iglesia Parroquial, y lo hallamos practicado por san Pedroen Celarea, y Tripoli, como alli adverti. De que se infiere, que no folo era este estilo de las Iglenas Patriarcales, fino de las Iglesias Catedrales; pues solo fueron Patriarcas por institucion Apostolica. La Romana, que tambien tiene ademàs de ser Cabeça vniuersal, ser Patriarca de el Occidente, la de Antioquia, y la de Alexandria. 115 fistis 1

Tambien apunte alli, que estos doze Presbyteros tenian el orden Epifcopal, porque sino fueran Obispos los Presbyteros de Alexandria, la ceremonia de instituir Patriarca a vno de ellos, que durà hasta el Concilio Niceno, hecha por Presby teros, no podia constituirle en el grado de Obispo; luego ya lo era el Presbytero que le delignaua, y elegia por Pa-

triarca. rina sam 20 papionali 19dill Y seinfiere esto claramente de la 1 cpist de San Pablo a Timoteo, cap. 4.adonde dize, no quieras menospreciar la gracia que lay en ti, que se te diò por profecia con impolicion de las manos de el Presbytero; esto es, no menosprecies la gracia que alcancalte, padeciendo primero inipiracion Diuina, para ser constituido Obifoo, por la impoficion de las manosde el Presbytero; esto es, de el Cologio de los Presbyteros, que eran Obilpos; y alsi dixo Benedicto Iultiniano iobre este lugar, por la palabra Presbyterio, como dize SanChrisoftomo (homilia 5. lobre ella Epistoda ) se entiende Congregación de Obilpos, porque los Presbyteros no imponen manos a los Obispos, sino los Obispos a los Presbyteros, y alsi, San Cypriano via de cita voz en la epist. 6. determinose que se juntasse el Presbytero; esto es, el Senado de los Presbyteros, y por fer víado en aquel tiempo, que los Obispos le llamasten Presby teros ; como esnotorio en todos los Autores, el Colegio de Presbyteros, era Colegio de Obilpos, y esto se llama Presbyrerio en San Pablo, y Gullulmo Ettio fot bre este lugar, dixo: Presby terio lla-

Esto que San Marcos hizo en Ale de ma la Comunidad, à Colegio de los Presbyteros; pero se hade enten. der, que iegun el estilo de la Escritu. ra, por nombre de Presbyteros, tambien se entiendan Obispos. Y es cottante, que habla de Obispos el Apostol; porque èl era vno de ellos, paes hablando de esta misma ordinacion de Timoteo, dize, fue por impeficionde sus manos; añade, que por costumbre antigua de la Iglesia, no imponiars al Obispo que se aviade ordenar, las manos los Presbyteros fimples, fino folo los Obispos. Lo qual anotò San Chrisostomo , y co. mo fe ha dicho , habla de la ordina. cion de Timoteo en Obispo. Santo Tomas aqui tambien entiende por Presbyteros Obispos , por fer promiseuas entõces aquellas dos vozes,

P

A

1

P

C.

C

\_V

0

di

C

11

di

di

P

0

qu

Gu

fu

di

na

te

C

20

0

TO

D

qu

0

eff

ro

do

gr

117

lu

VII

O

by

VO

de

pl:

do

4

CO

Di

tai

da

po Cl

cft

pa:

mo

ne

€O:

TO.

Y aunque pudieron en la ordinacion de Timoteo, no fer los Obilpos el Colegio de los Presbyteros de aquella Iglesia, sino que San Pablo los lleuasse configo, ò llamasse de otras partes, para ordenar de Obifpo a Timoteo, consta, que en Antioquia, y o tras partes donde avia muchos Christianos, le fundo este Cole. gio de Presbyteros, porque Sanlgnacio le repite en lus cartas muchas vezes. En la de los Trallianos, defpues de aver dicho se obedeciesse al Obispo, que debe yelar sobre elrebano de la Igielia: anade, estad sujetos a los Presbyteros, como a Apoltoles de Christo, &c. y luego : Los Presbyteros fon vna junta, y Congregacion de Apostoles. Sinestos no le eligiò la Iglesia; sin estos no ay Congregacion de Santos; no ay colection de Santos. Aqui dize Colegio, y dize, son Congregacion de Apoltoles, y no les diera elle nombre, lino fueran Obispos, pueslos Obilpos son succisores de los Apoltoles; y despues. El que està dentro de el Altar obedece al Obispo, y a los Sacerdotes. En el Griego ella Presbyteros, y mas adelante que esel Sacerdocio? (en el Griego Presbyterio) fino vna fagrada Congregacion, Confiliarios , y Assessores de el Obifpo a los Presbyror odido

- Lo mismo se reconoce de la carta a los Magnefianos, diziendo, que el Obispo preside en lugar de Dios; los

Presbyteros en lugar de Senado Apoltolico, que es lo mismo que Congregacion de Apostoles; y me pareceque tenian estos Magneseanos el mismo estilo en la eleccion de Obilpo, que en Alexandria; y que de vno de los Presbyteros le eligia el Obispo que les presidiesse ; porque despues de aver hecho mencion de el Colegio de los Presbyteros, aquien llama Senado Apostolico, nombra despues vn Presbytero Stefano, que dize, ha de fer coronado, y en esta palabra, indica estar designado para Obilpo, porque sino fuera esso; porque le avia de nombrar en particular, fino es que por la alufion al nombre fuesse profecia de el martyrio : Cum dignissimo Episcopo vestro, & coronando spirituali Stephano, Presbytero vestro, & Dei Ministris Diaconis el de memorable sinos.

Y en la carta a los Tarsenses dize: Presbyteros, estad sujetos al Obispo; Diaconos, a los Presbyteros; Pueblo, à los Presbyteros, y Diaconos; esto es, inmediatamente, que todos debian estar sujetos a los Obispos.

Y en la carta a los Filipenses: estad sujetos al Obispo, Presbyteros, y Diaconos: y mas adelante saludo al Santo Obispo Vitalio, y al sagrado Colegio de los Presbyteros, y mis consiervos los Diaconos, &c. y

luego repite lo mismo.

Y en la carta a los de Filadelfia, vn Altar para toda la Iglesia, y vn Obispo con el Colegio de los Pretbyteros, y Diaconos mis confiervos; y despues, los Principes obedezcan (inmediaramente como ex-Plique arriba) al Cesar: los Soldados, a los Principes: los Diaconos, a los Presbyteros, Prefectos de las colas fagradas: los Presbyteros, y Diaconos, y el demás Clero, juntamente con todo el Pueblo, Soldados, Principes, y Cesar, al Obispo; y el Obispo a Christo, como Christo obedeciò a su Padre: y de elte modo se conservara en todo la paz : y mas adelante, acudo a valermede el Euangelio, como a la carne de Christo: y a los Apostoles, como al Colegio de los Presbyteros de la Iglesia. Y mas adelante: atended al Obispo, y a los Presbyte-

guid todos al Obispo, como Christo al Padre: y al Colegio de los Presby teros, como a los Apostoles; reuerenciad a los Diaconos, como Ministrantes por precepto de Dios. Y despues, saludo a vuestro Obispo, digno de Dios, Polycarpo, y al Presbyterio adornado de Diuinos dotes; y a los Diaconos mis censiervos, llenos de Christo, &c.

Contodos estos lugares, ya reconocemos Colegio de Presbyteros en todas las Iglefias Catedrales, que le llama Presbyterio. De la de Antioquia donde San Ignacio era Obispo, consta de la carta que les escrivio, diziendo: Presbyteros, apacentadel rebaño, que està entre vesorros, hasta q Dios designe, aquel que en volotros ha de tener el Principado, porque yo yaloy imolado, paraganara Chrifto.Los Diaconos reconozcan de que dignidad fon, y procuren, que fean fin culpa, para que sean imitadores de Christo,&c.y luego; faludò el fagrado Colegio de los Presbyteros; faludo los lagrados Diaconos, &c.faludo los Hypodiaconos, ò Subdiaconos, Lectores, Cantores, Ianitores, Laborantes, Exorcillas, Confellores, &c. saludo a aquel, que en vosotros tendra por mi el Principado. Este sue Heron Diacono de la misma Iglesia, que le rebelò Diosa San Ignacio, le

mo consta de la misma carra. Ya aqui tenemos en Antioquia Colegio de Presbyteros, como en las demàs Iglefias, a quien eferive S. Ignacio. Y le colige, que era el comun eftilo de aquel tiempo ; pues tan vniformemente se halla en todas las referidas; y pues tenemos exemplares de el Patriarcado de Alexandria, y Antiequia, y que San Pedro lo instituyò en Ceiarea, y Tripolis, y que San Marcos en Alexandria obro con orden de San Pedro; como se podrà negar , que San Pedro no figuio el milmo orden en el Occidente, aviedo comodidad para hazerlo, por el numero bastante de Christianos, que en el Occidente abrazaron la Fè de Christo? No sè porque se ha de negar

avia de suceder en el Patriarcado, co-

T

a la Iglefia de el Occidente, lo que hallamos en las de Antioquia, y Alexandria? De eltas quedaron monumentos, y sino huviera parecido el Cronicon de el Patriarca Eutichio, huvieramos ignorado el cítilo de aquella Iglefia ; pero tanta vniformidad, como vemos en el Patriarca Antioqueno, infiere con el de Alexantria, el milmo estilo en el

Y que el Presbyterio de Antioquia fuelle constituido de Obispos, y los de las demás Iglelias, que dize en fus cartas San Ignacio; conita lo primero, de que como pondere, les llama Apostoles, y no lo fueran, fino fueran successores de ellos, por el Obispado, pues los Obispos son sucessores de los Apostoles, y al Obispo pone en lugar de Christo, y a los Presbyteros, porque eran tambien en el orden Obispos, en lugar de los Apostoles.

Lo legundo, porque en su ausencia les manda, que apacienten el rebano de Christo, hasta que Dios designe el que ha de tener el Principado en ellos; elto es, halta que le elija Obispo, que renga el supremo govierno; y alli por apacentar el rebaño, no habla solo de los Sacramentos, que pueden administrar los que solo ion Presbyteros, fino fin limitacion alguna; y assise entiende de las funciones Episcopales.

Lo tercero, le confirmin citos argumentos con la claridad que nos da en la carta a Heron Diacono, adonde claramente dize, que eltos Presbyteros tenian el orden Epilcopal; pues escriviendo a Heron Diacono, estando en Filipos, de dode elcrivio la carta antecedente, le dize: No hagas cofa alguna fin los Obilpos; porque ellos son Sacerdotes, tu Ministro de los Sacerdotes : Bautizan, facrifican, eligen, imponen manos; pero tu les ministras, como San Esteuan a Santiago, y a los Presbyteros, que estauan en Ierufalen. Veis aqui, no folo el nombre de Obispos, sino el exercicio, de los quatro Sacramentos, Bautismo, Eucaristia, Orden, y Confircion, como sobre este lugar advirtio Mestreo en las notas. Alli le manifiesta como sucederà en su Patriar-

cado, y le encarga para su tiempola Iglefia, y faluda at Presbyterio ador. nado de diuinas dotes, y a los Santos fus Condiaconos, que eran Ministros de el Presbyterio, de quien acabade dezir, que Heron es Ministro; larazon, porque no debe hazer cofa alguna sin èl. Con que le vè manificha. mente, que el Presbyterio le confituia de Obispos, no solo en la nominacion, fino en la realidad del orden.

dize

teo

-Pre

en

-falt

rdes

ole.l

tere

ten

coor

109

-nec

10

-05

-San

-cnt

tio

per

des

-cici

TIS

Ho

aqu

VCII

mo

cia

tro

Sar

co,

fia,

ITA C

fol

Tal

des

Fic

po:

de

·qui

Cr

diz

tec

in i

nei

no

de

tic

pic

qu

das

Sa

A

THI

Ca

âγ

Ci

100

En el mismo fentir va en la carta a los de Ephelo, mandandoles, que el tèn sujetos al Obispo, y Presbyte. ros, o Presbyterio; y parece, quetemia se apartassen de el parecerde el Obispo y seguir los Presbyteros; porque anade: Conviene, que os legueis al parecer de el Obispo, el qual os apacienta, legun Dios, como lo hazeis enfeñados por el Espirita Santo; porque el memorable Cole. gio de vuestros Sacerdores, digno de Dios, ella coaptado, y confiente con el Obispo, como las cuerdas en vha milma citara, alsi coligados en el consenso, y concorde caridad, de quien es Capitan , y guarda lelu Christo, y les encarga la sugecional Obispo, Presbyteros, y Diaonos. Via de la palabra Si cerdores, como en la carta a Heron, que fignifica Obispos ; pues les dà el administrat los quatro Sacramentos, y entre ellos el Orden, y Confirmació, que es proprio de los Obispos; y la palabra Sacerdotes, en aquel tiempo frequente. mente se tomana por Obispo, como faben todos los versados en la Hiltoria Eclesiastica.

Aun podemos paffar mas adelante, y dezir, que en la primitaua Iglelia en muchas partes todos los Presbyteros, o Curas, estauanorde, nados de Obispos, que eran los que Hamaron Corepiscopos, los quales antiguamente se estilaron, de que trato en la Gerarquia Eclesiastica, y aunque tenian la potestad del orden, no tenian plenala de jurisdicion, ni exercian todolo que podian, fino lo que se les ordenana por los Obispos, con mas, o menos limitacion, fegun diferentes tiempos, con que le concuerdan los textos, que hablan delle grado, como alli trato.

Esta proposicion insiero delo que

dize San Pablo enga carra a Timol teo, cap.r. Et condituas per ciurtates Presbyteros. Dize San Pablo; dexere en Creta, para que corrisas lo que faltare, y conflictiyas por las Ciadaides Presbyteros, como yo lo difpu-Ic. No ay duda, que aqui por Presbyteros se entienden Obispos, assi lo enrendio Santo Tonfas , y lo priieba, porque defignando, como han de fer los Obilpos, da la razon, porque es necellario que el Obisposea sandelito luego los Presbyteros alli fon Obupos; y primero lo avian dicho -San Chrisoftomo, y San Geronimo, y entre los modernos fultiniano, y Eltio ; y es la comun interpretacion: pero que se entiende por las Cludides Porque en la Isla de Creta avia eien Ciudades, legun tellifican los anriguos Eferitores, strabon, Virgilio Horacio, y Seneca el Tragico, que aqui refiere Iufrinano, y no parece verifimil, que Tito dio a vna Isla, como lade Creta, cien Obilpos, especialmente aviendo ran pocos Miniftros de la Iglefia! Responde Ellio, que San Pablo habla al mode Eclefialtico, y minea fue coftumbre en la Igle fia, que todos los lugares, quale quiera que fuellen enviellen Obilpos, lino folo les mayores, y mas infignes, fuera de que habla de folas las Ciudades vadonde avia ballante numero de Fieles, a quien se avian de dar Obitpos, y parece que le ha de juzgar, que de estas avia pocas en aquella Isla, a que le puede anadir, que San Andres Cretenie, en la oración de San Tito, dize: Que tolo avia doze Iglesias Catedrales: Titus duodenarum nostra in lulæ lediumi, fedem principem tenens. En el milmo fentir va luffiniano: y anade, que en este tellimonio de SanPablo le funda la tradicion antiquissima, co la qual desde el principio de lalglelia, que nacia, le recibro, que no le pusesien Obispes, sino en las Ciudades mayores. Como lo lintio San Clemente Romano en la epift. P. Anacleto en la 3. Enarilto en la 21. que trae Graciano en el cap.auduimas 3.9. D. el Concilio Sardiciente Can sal 6 Leon Denia epittes 700 Pero yo lo entiendo de todas las Ciudades, aunque no fuellen grandes, porque en todas eran necella-

al

S;

al

14

ic

'n

el

ic

12

S.

no

ar

OS

0-

te.

no

10-

le-

1112

los

de,

Juc

ales

que

1,9

en,

, ni

0 10

108,

gun

cite

que di-

THOS PARTOCUS & Presby tetos y effect les ofathauan de Obifoos. Defuertes que en las Ciudades grandes fe conffituran Obilpos, que tenian el vio de toda la potestad Episcopal ; atsi de Ordinacion, como de jurificion; ve rolen las poquefras, y demas legares. eran Presbyteros Obitpos, con la lis initation del vio del orden, videli juendieron, y confurction alos Obit! post. Count i elto de el lugar de sun Epifanio, que paninos en el Parra fo? adonde dize , que los Aportoles al principiden aquellas Pelelias, adoites avia poeos Fieles, y por la exterilla dad de los Ministros, folo pulieron Obispos, y Diaconos, por a por ellos. findos Presbyceros podian enmpfiela les Eclefiaftices miniteries. Defact te pade como diximos adoude avia numero de Fieles, le ponia Osino Colegio de Pressytérds, y ercompes tente numero dell'inconos, ello es le fundauan Iglehas Catebrates ; perd dondeno avia para cito, y note avia defundit Catedra Epifeopal, fe boill Obilpo, y Diacono; efforts, evi Prese byrero con orden Epifeopal , vitt Diacono. Defuerte, que no lavia Islafil fin Obilpo, y Direction, alto es, fin Presbytero of Chra orachida de Oslips, y for Diagond, al in ado que aota Williamos. En las mas Iglefias Oura, y Beneficiado, en memoria de enecialo de la primitiua Izlelia.

- Y confla mas claramente de Sin Geronimo, fobre efte lugar, y en 12 Epificial 850 an Emgrio , en que por no aver entendido asan Geronimo en este fentido, han querido fundir millos Hereges, que el Prefbyterado, y el Obilpado eran vn milmo orden, quando san Geronie mo, no dize tal cofi, ni eta necessa-Mo para lu intento, porque Sin Geranimo, tolo dize, que vho milino en los primeros tiempos de la lelefa era Ubilpo, yPresbycoro, ven muchos lugares pone da diffinción de vno, y ocroorden. Comb fe ve en la evitt. a Pamuchio contra los errotes de luan Gerofolimitano, en los Comentarios a la carta a Tito, cap. I. y en el Dialogo contra los Luciferianos; pero porque hemos de boll ver a tratar de ofte lugar de la Epifcola a Euageto , para explicar el

T 2

CXCL

exercicio de los Presbyteros, le omic to aora, y panare a orras pruebas.

San Publo en la carta primera 3 Timoteo, le eptena el modo como ha de fer et Obilpo ; y hiego pafladi Diarollo; de que tomaron monno los Hereges part dezir, que el orden del Prespyrerado, y del Oblipado, no ie ditinguian, que es heregia conde, nada. Los Catolicos reconociendo gita ditimcion de didenes i proguran dar algunas la idas, Santo Tomas . Y printeros Antelmo, quie figuenals gunas madernos, dize, que el nomose de Presbytero eta comun a los Opila pos; y alsi, loque le dize de los Obils pos, le entiende de los Presbyteros pero Santo Tomas no dize elto lobre effe lugar, En la 2, 2, 9, 184, art. 6, adi 1, dize : Que antiguamente no fe dift tinguian quanto al nombre los Obifpor y los Presbyteros pero como advirtio Effio, aunque a los Obilpos ic les dans el nomore de Presbyres ros pero al contrario el de Obilpo no fe les dans a los Presby teros otros dan otras falidas. Y rero fife entiende bien los Padres que comentaren elle lugar, no guleren dezir otra cofastino que en la primitiva Iglelia, los Pres? byteros recibira el orden de el Obis pado: Chrifostomo: Quonium inter Episcopum atque Presbyterum in z tor of firme nihil quippe & Pret byteris Ecclefix Cur, permitta elta ca quæ de Episcopis dixit Apostolus ea eriam Presbyteris congruunt Sola namque ordinatione superior. resillifunt, arque hoc rantum plafquam Presbyteri habere videntura Lo milmo fienten Theofilato or y Occumento: San Ambrolio dixo. que era vnamilma la ordinacion del Obilpo, y de el Presbytero, que vnos juzgan hablo con poca cautela ov Santo Tomas lo explicò que el carater era vno milmo, aunque por la ampliacion of le le depor el Obifpas do es divertos pero entendiendo. que en la primitiua Iglefia, los Pretbyteros tambien le ordenauan de Obispos, todos los Padres se traen a buen fentido: a tina cina zon mom

San Chrisostomo, segun les mas por ordinación, no entendió la pasiua de recibir orden, sino la actina de conferirle; y masclaro San Geroni-

mo en la epilt. 8 pa citada a Eurgio pucs dize: Porque que hazeel Ooipo excepta la ordinacion que nohi. gael Presbytero, Y diziendo, facit, no dize ordinacion pativa, ino aci. ua y notestad de ordenar a que m Gricgo is dize Kyrotania Yencile feotido toman la ordinación luis hiano, y Ento, en las palabras de san Geropino ASEO no Pyede Lubilitie que vamos diziendo sentendiras par ordinicion la facultada confe. ric ordenes , ni conviene con lo que diximos de San Ignacio, que conte rian ordenes los Presbyteros de An. tioquia en in autencia; y alsi, ordi. nacion, o Kyrotania fignifica la lupe. rioridad en el govierno que parece la propria fignificacion aqui, alsi del yoz Griega inue es dominacion, le norio como de la Latina sy que ella Imperioridad thyieten los Obilpos Jolos lobre los Prespyreras des cierto, y propar emps despues, limited

D

21

P

VC

C

2

de

0

ta

P

Pi

Pg

9

C

d

d

y

10

P

P

C

Ic

d

fi

d

C

a

¢

1

Q

d

y

t

1

d

X

F

Pruebale rampien de la canta de San Pablo a los Fripenies i adonde dize : Paulo y Timorgo; ficros de Telu Christo di todos los Santas que siguen a Jesu Christo, juntamente con fus Obispos, y Diacones, dizm mucha falud. Elle es otro luzar en que tambien fe han fundado los He reges, para proban, que no ay diffincion entre el Obitordo; y Presbyterado; y la dificultadella en que talidando a la Iglefia de Filipos, folo nombra Obilpos y Diaconos y 10 puede hablar, fino de los Presbiteros; porque el Obispo era Epafrodito de Filipos, que llegiana la carta y no avia de aver muchos Obilpos en yna Ciudad; y alsi, eleriviendo a los Presbyteros, llamandoles Obilpos, esporque era lo mismo Oblipo, que

Presbytero.

Los Catolicos han procurado dar muchas interpretaciones Vnos dizen, que annque el nombre en promifcio, el otden diuerlo, por que los Presbyteros fellaman Obipos, y los Obilpos Presbyteros, como arriba diximos. Otros, que alli habla con todo el Clero, dividido en Superintendentes, y Ministrantes, a los primeros Ilama Obispos; y a los otros Ministrantes, a los primeros Ilama Obispos is y a los otros.

D12-

**22223** 

Diaconos. Otros, que esta Carta, aunque el titulo dize a los Philipenies , era para todas las circunvezinas Ciudades ; como la de los Coloientes, quito que fuelle comun a los Laodicentes. Otros, en lugar de las palabras, juntamente con lus Obispos, leen Coepiscopos, por estar en el Griego en algunos exemplares, en vna diccion Synepilco. pis. Otros, que les llama Obispos, porque en aufencia de Epafriodito, governana la Iglelia, Pero con lo que vamos diziendo, que los Prefbyteros tambien le ordenauan de Obilpos, cellan todas las dificultades; porque admitimos, que son ordenes distintas contra los Hereges, y verificamos en l'entido rigurofo los lugares referidos, en que los Presbyteros se llamauan Obispos; porque en la realidad lo eran, y les convenia el nombre de Obispos, no folo por analogia, fino por la realidad de el orden que recibian; y afsi, siempre que se les da el nombre de Obilpos a los Presbyteros, lo eran en la realidad, y en Filipos avia muchos Obispos; vno que governaua todo el Obispado ; y muchos, ò en el Colegio de Presbyteros, ò en orros lugares, en la forma que queda dicha; y este es el sentir de San Geronimo, como luego se administration and

Pruebase tambien de los Actos Apostolicos, cap. 20. donde dize: Embiando desde Mileto a Ephelo,llamò a los mayores en edad de la Iglelia; v aviendo venido, y estandojuntos entre otras cosas, les dixo: Atended a vosotros, y a todo el rebaño, en el qual os puío el Eípiritu Santo , para regir la Iglefia de Dios, que adquiriò con su fangre. En este lugar no ay duda, como ponderò Estio, sobre el Capitulo primero ad Filipenies, que hablade los Obispos, segun que le diltinguen en el ord n de los Presbyteros, y lo prueba de el Concilio Tridentino, que lo entiende assi en la session 23. cap. 4. y que habla de exercicio Episcopal; pues dize, les puio el Espiritu Santo para regir la Iglefia de Dios; luego no folo en el nombre, sino en la realidad eran

1

5

¢

Obispos por otra parte, en lugar de lo que dixo et interprete vulgato, mayores en edad. En el Griego dize, Presbyteros, y lo eran, pues governauan la Iglefia de Dios, que no la avian de governar Seculares, aun ue fuellen ancianos; y assi era el Colegio de los Presbyteros, que tambien eran Obispos, y Senado Apostolico, que fon las palabras de que arriba vsò San Ignacio.

Estio quiso, que aqui se podian entender los Obispos de las Ciudades de el Asia menor, porque Epheso era su Metropoli. Pero esta interpretacion es voluntaria, porque alli la palabra Iglesia se refiere a la de Epheso, y si hablara de las Iglesias de Asia, laavia de dezir, embiando al Asia, llamò los mayores de la Iglesia; y assi, nuestra interpretacion es la verdadera, y que no tiene inconveniente alguno.

Con este modo, que estiló la Iglesia primitiua a los principios, de
ordenar a los Presbyteros, no solo
de las Iglesias Catedrales, sino de
otras Ciudades, por Obispos, se entienden los lugares de los Padres,
que estan obscuros en este punto;
y en especial los de San Geronimo,
que algunos notan agriamente, y
en especial Alberto Pigio en la Gerarquia Eclesiastica al fin, hablando indecorosamente de el Doctor Maximo, por no averse entendido.

Dize, pues, el Doctor Maximo en el Comentario de la Epistola ad Filipenses, sobre aquellas palabras: Gum Episcopis. Aqui por Obispos entendemos los Presbyteros, porque en vna Ciudad no pudiera aver muchos Obispos; y tambien esto se halla en estos Actos de los Apostoles.

Y en el Comentario sobre la carta a Tito, aquellas palabras, & constituas per Ciuitates, &c. dize: Oygan los Obispos, que tienen potestad de constituir Presbyteros, por cada Ciudad; con que ley se tenga el Orden de la constitución Eclesiastica: Y no juzguen, que son palabras del Apostol, sino de Christo, que dize a los Discipulos (Luca 10.) el que os

TI

mic-

# 222 Historia Secular, y Eclesiastica

menosprecia me menosprecia ly el que me menosprecia ; menosprecia al que me embio jaisi, el que os oye, me oye, y el queme oye, oye al que me embio. De lo qual es mamaelto, que los que despreciando la ley del Apoltol, quifieren dar el grado Eclefiaftico a alguno por gracia, y no por merito, obra contra Christo, etqual executo portu Apostol, en las paidbras que les liguent qual ha de ter el que se ha de constituir en la Iglesia por Presbytero. Moyles, amigo de Dios, a quien Dios cara a cara hablo, pudo hazer fucellores del Principado a fus hijos, y dexara fus descendienul tesla Dignidad propria : pero fe elige lofue, extraño, y de otra Tribu, pa raque lupiellemos,que el Principado fobre los Pueblos, no le ha de deterir a la fangre, fino a la vida. Pero vemos aora, que muchos hazen elte negocio beneficio: que no bufcan a los que pueden aprovechar mas a la Igletia, y erigir columnas en ella, fino a los que amanjo con oblequios les lifongean, ò aquellos por quien los mayoresinterceden, para callar lo peor, de los que impetraron con dones, el que les hiziessen Clerigos, of nabhail

Atendamos con diligencia las palabras del Apoltol, que dize : para que constituyas Presbyteros por las Ciudades, como yo te lo dispuie. Y tratando en lo figuiente, qual hado fer el que se ha de ordenar Presbytero, dize, es necessario que el Obispo ica sincrimen, que solo vna vez aya fido cafado, &c. Y luego: Es necestario, que el Obispo sea sin crimen, como dispensador de Dios; luego el milmo es Presbytero, que Obilpo. Y antes, que por instinto del Diablo, hu vieile inclinaciones en la Religion, y dixeffen en los Pueblos :- Yo foy de Pablo, yo de Apolo, yo de Cephas, le gouernavan las Iglesias, por comun consejo de los Presbyteros; pero delpues, que cada vno juzgava que eran fuyos los que auia bautrzado, no de Christo; se determino en todo el Orbe, que vno, eligido de los Presbyteros, le lobreputielle a los demas, al qual perteneciesse todo el cuidado de la Iglelia, y se quitassen la semillas de cismas. Piensa alguno, que elle parecer no es de las elcritupytero es vno, y que oblipo y Preibytero es vno, y que el vno es nombre de edad, y erotro numbre de oncio; buelvara teer las palabras de el Apottola los Philipentes, cap. 1. que dize. Paulo, y Timotheo, tiervos de le lu Christo, a rodos lo Santos en Christo lesys, que estan en Panispes, con los Obitos, y Diaconos, gracia a voletros, y paz, &c.

Philipos es vna Ciudad de Mascedonia, y cierramente en vna Ciu, dad muchos, como le llaman Obifos, no los podia aver; pero porque en aquel trempo llamanan Obifos a los milinos Presbyteros, por edohablo indiferentemente de los Obifos, como de los Presbyteros; parecerale esto dudolo a alguno, fino le compruebe conotro restimonio.

En los Actosde los Apostoles està escrito, que auiendo venido el Apoitola Mileto, embio a Eplilo, v Hamò los Presbiteros de la milina Iglefia, a los quales despues, entreotras cosas les dixo: A tended a volotros, y a todo el rebano, en el qual el Espiritu Santo os puso por Obispos, para apacentar la Iglesia de Dios que adquirio por su sangre, y aqui ob tervad con mas diligencia, como a los Presbyteros de vna Cindad de Ephelo; a los milmos, delpues les llama Obilpos. Spalguno quiere recibit aquella epittola, que con nombrede Paolo esta escrita a los Hebreos, tambien alli (al cap. 13.) igualmente le divide entre muchos el cuidado de la Iglena. Supuerto que escrive a la Plebe: obedeced a vueltros Principes, estad sujetos; porque ellos son los que velan por vuestras almas; como dando razon, para que no hagan ello fulpirando, porque elto es para volotros vtil. Y fan Pedro, en la epit. 1. cap. 5 . que por la firmeza de la Fetomo el nombre, dize assi: A los Pretby teros que ay entre vosotros, os ruego yo Compresbytero, y teligo de las l'afsiones de Christo, que los companero de su gloria, que en lo futuro le hade revelar : apacentadel rebano del Senor, que està en volotros, no como por necessidad, ino con voluntad; estote ha dicho para mostrar, que entre los antiguos, los mismos fueron Presbyteros, que

Obifpos; pero poco a poco para que le arrancation les plantarios de di-1 tensiones 3 la solicitud se difirio à vno, pues al si como los Presbyteros taben, que por coftumbre de la Iglea sia, cuan sujetos a aquel que es su Prepolito, alsi los Obilpos conoze an que son mayores que los Presbyte-) ros, mas por cottumbre, que por verdad de disposicion de el Señor ; y que l en comun deben regir la Iglena del Senor, imitando a Moylen, el quala teniendo en la potestad presidir al Pueblo de Ifrael, eligio letenta; con los quales juzgafie al Pueblo , numo cap, II. En el primer punto

Essión en el quarto de las sententencias, dist. 24 \$. 25 dize: Que este Comentario, no es de San Geronio mo, sino de Pelagio. Pero no lo prueba; y Pelagio no sue el que tuvo el error de que el Presbyterio no suelse distinto de el Obsspado: suera de que lo mismo repite San Geronimo en la epist. 85 a Euagrio; y assi se ha

de butcar otra folucion.

Pero pongamos primero la Epiftola a Euagrio. Dize, pues, leemos en Ilaias, el fatuo hablarà cosas fatuas. Oygo, que alguno rompiò en tanta vecordia, que antepufielle los Diaconos a los Presbyteros; eito es, m a los Obilpos; porque supuesto, que el Apostol enseña prespicuamente, que los milmos eran los Presbyteros, que los Obispos; que padece el Ministro de las mesas, y de las viudas, para levantarie hinchado fobre aqueflos, a cuyas preces fe haze el Cuerpo, y Sangre de Christo? Buscas autoridad? Oye el testimonio. Paulo, y Timoteo, sieruos de Iesu Christo, a todos los Santos en Christo Iesus, que estan en Filipos, con los Obispos, y Diaconos. Quereis otro exemplo? En los actos de los Apostoles, a los Sacerdotes de vna Iglesia habla San Pablo assi: Atended a volotros, ya todo el rebano, en el qual el Fipiritu Santo os pulo por Obilpos, para que rigiesseis la Iglesia de el Senor, que adquiriò con su sangre; y porque nadie contienda, queen vna Iglesia huvo muchos Obispos; oye otro teltimonio, en el qual manifeltissimamente se comprueba, que vno milmo es el Obispo, y el Presbytero.

Por lo qual te dexè en Greta, para d que corrigielles las colas que farrado un y contribuyeffes Presbyteros por las Ciudades, como yote lo may de y fialguno està fin crimen , varon p de vna muger que tiene hijos Fieles q no en la aculación de la luxuria po no fubditos porquo es necessario x queel Obilpo fea fin retimen como it dispensador de Dios Y a Timoreo que No quieras menolpreciar la gracia que ay en ti, que le terdio de profecia por la impelición dellas manos de el Presbyterio; vSanPedro en la prime 4 A ra Epistola dize: A los Presbyteros s que ay en vosotros , ruego yo Compresbytero, y telligo de las Passiones de Christo, y participe de la glouiv ria futura que se ha de rebelar, que rijais el rebaño de Christo, no por necessidad, sino voluntariamente, 1cgun Dios. Lo qual se dize, mas signiticatinamente en Griego, por la pa-s labra. Episcopantes, que es superintendiendo, de donde se deduxo el nombre de Obispo. Parecete que son pocos los teltimonios de tan grandes varones? Suene la trompeta Euange lica, el hijo de el trueno, a quien lesvs amo mucho , y que bebiò de el pecho de el Salvador las corrientes de el Euangelio. Yo Presbytero a la fenora Electa y fus hijos, a quien amo en verdad.Y en otra Epistola. Yo Presbytero, al carifsimo Cayo, a quien amo en verdad. Pero el que despues se eligio vno que se prepufiefic a los demás, fe hizo en remedio del cifma, porque cada vno atrayendo assi no rompieste la Iglesia de Christo; porque en Alexandria, desde San Marcos Euangelista, hasta Heraclasy Dionifio Obifpos, los Presbyteros llamauan Obispo siempre a vno elegido del numero de ellos, coloca-q do en mas excelfo grado. Como fi el exercito haga Emperador, ò los Diaconos elijan de el numero de ellos, al que conocen industrioso, y? le llamen Arcediano. Porque excepta la ordinación que haze el Obispo, que el Presbytero no haga: Ni la Iglefia de la Ciudad de Roma se ha de juzgar por otra, ni la de el Orbe es otra, y las Galias, las Bretanias, Africa, Perlia, el Orienas te, y la India, y das Naciones Bart

ban

barus , adoran a vn folo Christo; obiervan yna regla de la verdad. Si te p busca autoridadala del Orden es mayor que la de yna Giudad. En qual-q quiera partedon le cituuiere el Obifab poso en Roma, den Eugubio, den Constantinopla, ò en Regio, ò en Ale-a xandria, ò en Tanis, es del milmo me rito, es del mismo Sacerdocio, La potencia de las riquezas, y la humitdad de la pobreça, ni haze, ò mas fublime, o mas inferent al Ooifpo. De-p mas deito, rodos fon fuccilores de los Apostoles, Pero dizesceomo en Roma al testimonio del Diacono se ordena el-Presbyrero? Porque me prefieres la costumbre de vna Ciudad? Por que vindicas la poquedad, de que nació el n supercilio a las leyes de la Iglesia? Todo lo que es raro le apetece mass 1 el Poleo en las Indias;es mas precioto que la pimienta. La poquedad haze honorables a los Diaconos. La mu chedumbre haze contentibles a los l Obilpos pero tambien en la Iglesia de Roma, los Presbyteros le fientan, los Diaconos estan en pie: aunque poco a poco, creciendo los vicios, ausente el Opispo, vi sentarse a yn Diacono entre los Presbyteros; y en los convites donichieos, dauan vendicio ngs a los Obilpos. A prendan los que h zen esto, que no hezen bien , y oyg nalos Apoltoles: No es digno, que dexando la palabra de Diosministremos a las mesas. Sepan los Diaconos para que fueron conhituidos. Lean los Actos de los Apostoles, acuerdente de la estado. El Presbytero, y Obilpo, ion nombres, vno de edad, ouro de dignidad. Pordo qual, a Tito,y Timotheo le les ize, de la ordinacion del Obifpo, y del Diacono: de los Presbiteros totalmente se calla, porque en el Obilpo le contiene el Presbytero. El que le provee, de lo menos a lo mas, es provehido. O de Presbytero le ordone Diacono, para que el Presbytero le compruebe fer menor, que el Diacono, pues crece de lo pequeño; ò fide Deacono fe ordena Presbytero, conozca, que en las ganancias es menos, pero en el Sacerdocio es mayor. Y paraque sepamos que las tradaciones Apoltolicas le to maron del tettamento antiguo ; lo que Aaron, y lus hijos, y Levitas fue

ron en el Templo, esto tomá para sien la Iglesia, los Obispos Presbyteros, y Diaconos. Hasta aqui san Geronimo.

Dos cotas trae san Geronimo en estos lugares, y entrambas conducen a yn sin, que es la estimación que deven tener los Presbyteros, con los Obispos, y como son superiores a los Diaconos. Para lo primero trae los lugares que hemos ponderado, y el estilo primero que huyo en el govier no de la Iglesia, para lo segundo recurre a la initirución de los Diaconos, y como son mayores los Presbyte-

ros en el Orden.

En el primer punto, nunca fan Geronimo hablo del Orden de Pretbytero, y Sacerdocio, haziendoles iguales, como en los Diaconos, que les dize son inferiores a los Presbyte. rosen el Orden; folo dize, que vai misma persona era Obispo, y Presbytero, porque afsi sectito en laprimicivalglesia, por la razon que diò san Epiphanio; porque si foto fueran Presbyteros inferiores, no podiandar lo-necessario al Pueblo Christiano, que era la confirmacion, y Orden. Pero el Obispo podia hazer todo lo que el Presbytero inferior, porque tenia in Orden, y el de Obilpo. Y lo milmo constituyeron en las Ciuda. des grandes, poniendo el Presbyterio que era Colegio de Presbyteros, ordenados de Obispos, para que fuetsensus Adellores, Consthurios, y Coadjutores, como vemos que en Roma, siendo san Pedro su Obispo, tuuo a Lino, y a Clero, que eran Obil pos Coadjutores, y le ayudayan en todo el ministerio Episcopal, y atan Pablo, que tambien exercia estas tuliciones, pues era Obispo. Aunque siempre reconoció san Gerommo, que el Orden de Obispo en abitracto era luperior en todo al del Preibyterado; pues en la misma epistola a Emigrio, les haze a los Obilpos luperiores a los Presby teros en la ordinacion, ò lea en el govierno, ò en la poteltad de ordenar. Y compara al Obil po Aaron; a los s'acerdores a los hijos de Aaron, y los Diaconos a los Leuitas. Y fino reconociera ello fan Geronimo, como vimos, que en los lugares que arriba cité, lo reconociò; facilfuera responderle, que iba errado, y mas con las oposiciones que en aquel tiempo auia; y aniendo elerito fan Epiphanio contra Aerio; que fue el primer Herege Presbyterano, como queda dicho, y siendo la institucion del Sacerdocio, y Presbyterio de derecho Diuino, tampoeo pudo dezir en este sentido, que solo por costumbre cran mayores los Obispos, que los Presbyteros.

En quanto al legundo punto, que es la jurifdicion en la potestad, tampoco pudo dudar, que legun el orden es mayor, fila potestad del Obil poesadiure Divino, perofies a jure Eclefishico fora la que el Remano Pontifice les concediere. En este sentido, que la jurildicion, excepto la de el Romano Pontifice, es à jure poifitivo Estelialtico, le deva entender, fan Geronimo, y dize, que al principio le exercia por todos los Obilpos. pero por la cifma, le pulo vno, que fuelle Preposito a todos, que como diximos tambien tenian el orden Epilcopal daloostid l

Algunos han dificultado, quant do fue elle cilma, y como pudo auer efte modo en la Iglefia , pues con el no lublillia la Gerarchia Ecleliallica. Y alsi, dize Estiono que escriue ian Geronimo, que en los primeros tiempos de la Iglefia, el Obilpo, y Presbytero era vno mismo; y que del pue sen todo el Orbe le decreto que vno elig ido de los Presbyteros te pro pulicile à los demas; me parece; liablando con paz de tan gran varon; que no es conforme a la fagrada etz critura ini a la Hittoria de la antigue. dadsporquela eletitura Apoltonea; como le ha visto, reconoce Obispo mayor que los Presbitetos; y no ay Hiltoria, ni otro eferitor alguno que haga mencion de aquel decreto i de quien habla lan Geronimo; perotiren elta parte agrada deferir a fan Goronimo, podemos dezir, que fue assi, aunque no tan claramente; por la comungovernacion. Y en la adicion dize Bartolomè Pedro: que hablo en todos estos lugares san Geronimo con modo oratorio, ypor hyperbole; alsi para comprimir aquel Diacono, que queria ler superior a los Obispos.

como para deprimir el fausto de al-

gunos Obilpos, en especial de Inan

enig.

Hierofolimitano, que demafiadamête dominana a los Presbyteros, y les excomulgava con rigor : porque es cierto, que en tiempo de los Apostoles, muchas Igiesias renian vn Presbitero, que rambien era Obispo, y estas no se regian por comun consejo de Presbyteros, como dize san Geronimo.

Peroni hablo hyperbolicamente lan Geronimo, ni con modo oratorio, fino diziendo lo que fue en la realidad. Y assi lo entenio el Cardenal Baronio, por estas palabras (ano 58. num. 11.) pues como en lo que toca al Sacerdocio fuelle igual la ordinacion de los Apostoles, de los milmos Obilpos , y de los Presbyteros, y le lentaflen junt amente con ellos en el Concilio y como la comunicación de los hombres se vielle era comun entre ellos, pues los Obilpos fe dezian Presbyteros, y los Presbyteros Obilpos Succeio (como dize lan Geronimo) que perseverando este Orden antes de nacer los elcismas, las Aglelias le governallon por comun contejo de los Presbyteros.

Despuessempero anade, que mas por costumbre, que por disposicion del Senor en la administracion de las cotas Eclenálticas, los Presbyteros citudiction lujeros a los Obilpos, a los quales sulos cedio el principal cuidado do ellas. Ni los Presbyteros de alli adelante fuellen admitidos al comun confelo do congrello, en el qual fetratafie de las colas que pertenecen algovierno de la Iglefia, fino loio los que del Collegio de los Pref biteros fuellen facados para Obilpos. Y assi sucediò, que los que en algunas colas le vian ler iguales a los Obilpos. despues en todas les estuviessen suge tos. Y pareciò que les bastava a los Presbyteros, hafsiftieffen a ius Obifpos, como Confiliarios en los Synodos que cada uno dellos acostumbro a congregar a fus Diocesis.

Por lo qual fan Ignacio, en la learta a los Tratianos, hablando de los Presbyteros, dize: que es el Bácer docio, fino vna fagrada Iunta, Confiliarios, y Affestores del Obispo: En este sentido juzgo, que todos facilmente entienden la tentencia de fan Geronimo, en quedixo, que por cof-

123 Historia Secular, y Eclesiastica

byteros sugetos a los Obispos; no por introducion de Christo; porque no sediga a S. Geronimo en muchas partes es contrario a si mismo. Esto Batonio, que no puede dezir mas claro nuestro sentir, ni interpretar a san Geronimo mas sia violencia, y declarar la misma mente de san Geronimo mos que si le huvieran leido los modernos, no huvieran habitado en la forma que se ha visto, son a la forma que se la forma de la

El tiempo en que fe introduxo este cilma, fue el ano de 57. que es quando tegun Baronio escriuio san Pabio, la carra 1 a los Corintios, de donde to mo fan Geronimo aquellas palabras, que los Corinties dezian; yo foy de Pablo, yo de Apolo, yo de Cephas, fobreque se vean los interpretes;y aunque parece era culpa de los Corintios, fundados en jactancia de tener mejoresMacstros, y gloriar-Te de ellos parece que el lentido adequado dize mas, porque Christo no ania predicado en Corinto, ni fan Pedro ania citado alli , quando eferiviò fan Pablo, como este año 57. advirtio Baronio, num. 4. Luego efto le ori. gino de lo que dize fan Geronimo, parte de inclinacion a los Maestros, y parte de los Macitros, que atraian a fi los Discipulos, y dezianique eran layes. Y reconociendo el dano que le legina de que no se assignable vno, que predicale al todos los Presbyteros, y aquien todos obedeciellen se inflituyo efte modo por los Apostoles py començo la distinción de la Gerarchia Ecleliafica a poner le en practica, como era de derecho.

Obispos Prepositos, como se vé en san Pablo ad Hebræ, 13 acordaos de vuestros Prepositos, y obedeced a vuestros Prepositos, &c. Y como noto Estio sobre el capito de la epitola a Tito, durò este nombre hasta el tiempo de san Cipriano, appara a

Peroquando començõiesta preheminencia ? Rusponde Baronio al año 58 num. a z ciertamente en los tiempos de los Apostoles ; y le confirmo con su autoridad; porque Paul lo escriviendo a Timotheo; que sue criado Ooispo de Ephoso; dize en el cap. 1. de la primera carta: Noquiebytero, sino es con dos, ò tres testis, gos. A donde claramente demuestra, que sue oficio de Timotheo, Obsepo de Ephelo, juzgar a los Presbyteros, y consiguientemente, que les excedia en autoridad, y dignidad porque, que el igual no tiene imperio enel igual, es valgar entre todos i Por esta milma razon, en la epistola a Tito, que fue Obispo de Creta, le amonesta s. Paulo, que constituya Presbyteros por las Ciudades, a los quales, por la razon que diximos, les hama Obispos en otras ocasiones.

on a San Ignacio, que en tiempo de los Apottoles administrava la Iglesia Antiochena, no efcrivio, fino lo que los Apostoles ordenaron en la Iglefiaty haziendo muchas vezes mencio del Orden Gerarchico de la Iglefia Catolica, teltifica fin duda alguna, que los Presbyteros estavan lug tos a los Obispos. En la epistola a los Tarlenfes , a los Elmirnenfes , a los Tralianos, y Philadelphies (omito los lugares , porque los pule todos arriba) puede auer cofa mas evidente que esta? Asi Baronio. Y pues quando eleriviò la carra a Timotheo fue el año de 55. como trae Baronio, muy presto se acudio al remedio, y lo que fe reconoció de daño en Corinto, le enmendò el milmo anoca Ephefo. Y el de 58, yalo estilò S. Pavio cur ido de los PresioniT nos old

De suerte, que como al principio de la predicación Euangelica, todo el conato de los Apostoles era acu dir a la necessidad de los Fieles, proveian de Ministros, que tuviessen todo lo necessario para administrar todos los Sacramentos, y afsi haziana los Presbytero Obilpos ; y en las Ciudades, que auia muchos Presbyteros, fin diffincion, todos ordenavan, y confirmanan, fin cuidar, halta clano 57. de la mayoria entre ellos, porque no iban masque al provecho de los Fieles. Peroreconociendo la diudion, que le origino en Corinto, ordenaton la Gerarchia Ecleliattica. Si bien en las Iglesias, que instituço lan Pedro, delacluego le introduxo etta preheminencia, de vno de los Presby teros, como consta del milmo dan Geronimo, pues le puio, como a

Em-

- ([]]]

lla Iglefia: Eite modo, de que los Presbyte ros fuesten Obispos, hallamos obser a vado en Alexandria, hasta Dionisio ·Alexandrinos desde san Marcos, como dize san Geronimo. El Patriarca Eutychio; halta Demetrio; que alsiftio al Concilio Niceno. Y fegun lo que dize san Geronimo, las Gallias, las Britanias, Africa, Persia, el Orien te, la India, y las Naciones Barbaras (elto es eltrañas, y remotas) observavan lo milmo : pero en Roma dà a entender, que no ; y por no ser el comun estilo de la Iglesia, no se conforma con el estilo de Roma. Y como adverti arriba, no le hallan mas Obifpos que coadjuvaffen a fan Pedro, que san Pablo, Lino, y Cleto; y confta, que se instituyer on luego Presby teros, y Diaconos, fin funciones Epifcopales, como arriba probe con Fran cisco Hallier, y no se halla otra cosa en las Hiltorias Ecleflatticas. Y pa recefue disposicion divina; que san Pedro, como Cabeça de la Iglelia, ordenasse con toda perfeccion la Gerarchia Eclesiastica; en la Iglesia, que era Cabeça de todas, y auia de ser norma de todas. Y como auia experimentado los inconvenientes, que en otros goviernos auia, pulo en Roma elmejor govierno; que es, que los Presbyteros folo fuellen Presbyte-

De aqui se puede inferir, que las Iglesias del Occidente se fundaron a imitacion de las de Roma; con Obispo, y Presbyteros, y Diaconos, que constituian las Iglesias Catedra-les, como se constituyò la de Roma, y con los demas ordenes Eclesiasticos inferiores a estos, aunque no de aquel Colegio, y Congregacion; y aunq no tuvicisen el orden Episcopal los Pres-

byteros, no por ello tuvicron inferior grado en la Gerarchia Eclefiattica. pues por lo menos quedaron con la jurildicion Presbyteral, o Parroquial. como Francico Hallier probo al principio delle parrafo, annexa a la misma Iglesia. Y en memoria deste estilo, y del primitivo, en que el Obis po, y Cabildo eran Parrocos vniversales, le instituy à la Iglesia de Palencia, con esta forma. Y quando se dividieron las rentas .; que estauan en comun, le dividiò el derecho Parroquial, como dire en su lugar ; y oy el Obilpo es Parroco vniuerfal de todo el Obispado, pues solo ay cinco, ò seis Parrochos proprierarios, y en las demas Iglelias solo ay Tenientes del Obispo. Y el Cabildo es Parroco vnivertal de todas las Parroquias de Palencia; para que la Iglefia, que fue primera en la reparación despues de los Arabes, y era segunda, despues de la de Toledo, segun las canonicas sanciones, tuvielle el estilo de la primitiva Iglena, y contervasse esta memo

Y assimismo las Iglesias de España conservaron el estilo de la Iglesia Romana, en que sus Canonigos suesten del consejo del Obispo, y sus Astessoro los Cardenales lo son del Papa; y se constituyen en la misma Gerarchia conjunction.

Por lo qual dixo Francisco Hallier en el lib.4. de las Vindicias Getarchichas, cap. 1 : pag. 582. aquellos estan en la Gerarchia Eclesiastica coiunctim, y con otro que tienen jurildicion comun. Deste modo, porque los Cardenales de la fanta Iglesia de Roma, como dixo S. Pedro Damiano ab a.c.a. son Sacerdotes de la Iglesia vniuerial, y fegun PedroBlesense, lib. 7 :epist: 16. Senadores del Cielo, que legun el Apostol, juzgan a los Angeles, legun S. Bernardo de censider. lib. 4. los Seniores del Pueblo, y Iuezes del Orbe, segun el Concilio de Basilea, session 23; colaterales del Sumo Pontifice, en la direccion de la Repupolica Christiana, segun Baldo; Gabildo de la Iglefia vniversal, porque firviendo a la Iglefia vniverfal, cerca del Papa, le aplican a las comodidades de todas las Iglesias, como dize Juan 22.en la extravag. execrabilis,

228 Historia Secular, y Eclesiastica

de prevendis, y la glossa alli sles llamò parte del cuerpo del Principe; y otraglosia:parte del cuerpo del Papa, y parte de la Cabeça, porque los demàs Prelados son partes del cuerpo; por todo esto estan conjunctim en la Gerarchia, con el Sumo Pontifice cuya autoridad, y jurisdicion participan. Y tambien por esta causa los Canonigos de las Iglefias Catedra les, a quien las condituciones Apostolicas, lib. 2. cap. 8. llaman Confiliarios del Obispo, y Corona de la Iglena, a quien fan Ignacio, escriviendo a los Magnelianos, dize, que citan en lugar del Senado Apostolico, y a los Trahanos, que es yn cogrefo de Dios, Confliarios, y Affellores de los Obif pos, vna Iunta de Apostoles, y Confistorio sagrado, y a los de Epheso, Colegio de Sacerdotes digno de Dios, que està coaptado, y consiente con el Obilpo, como la cuerda a la citara. Y Naciançeno en la oración 2. ò Senado de Presbyteros, adornado de canas, y prudencia! Ian Geronimo en el cap. 3. de Ilaias, que la Congregacion de los Presbyteros era nueltro Senado en la Iglefia; y fan Cypriano de lingularitate Cleric. Senado cand dido de la Iglessa. Estes (anonigos) pues, ion miembros del Obilpo, y hazen con el vn cuerpo, fegun lo que Alexandro III, responde al Patriarca Hierofolimitano, C. novit de his quæ a Prælato fine confentu capituli; por estas palabras: Conoce la prudencia de tu discreción, como tu, y tus hermanos tois vn cuerpo, y alsi, fiendo tu cabeça, se prueba, que ellos son los miembros. Y le puede colegir de otra respuesta de Inocencio III. cap. requiliti de testamentis: por lo qual, no (eparadamente, fino coniunctim, ie ponen con el Obispo en la Gerarchia de la glesia, al modo que el mas fanto, y fecreto confejo del Rey (digamos el Confejo de Estado en Espana) quando se numeran los Ordenes del Reyno, le pone con el Rey, no direcramente, y per le, sino coniunctim, &c. object

De aqui se infiere la preheminencia del clericato Secular Apostolico de todas las Iglesias Catedrales, a todo estado Monastico, aunque sea de Canonigos Regulares, ò Clerigos

Regulares, siestos no estan constituit dos enlas Iglefias Catedrales, que en efte cafo corre la milma razon ; porque los Canonigos de las Iglefias Cal tedrales, tengan, o no los tres voros; tengan, o no las leyes de la materia de los tres votos, en la primitiva Iglefia, per se eran Presbyteros, con cura de almas; en algunas teman el orden Episcopal, y en todas el ser co legio de Presbyteros, y consejo del Obispo, y pertenecian al mismogra. da Gerarchico, que el Obilpo , noper fe, fino coniunctim, pues elto no fe ha lla en ninguna de las Religiones, auni que fuellen de Canonigos Reglares, no estando en la Iglesia Catedralipor. que aun que tuvieran annexo al Sacer docio no tenian anexa la Cura de almas, ni el ser Senado del Obispo, sus Confiliarios, y Affelfores, menos los Glerigos Regulares, y mucho menos los demas Monges, por lo que dexamos explicado, del modo que tienen annexo al Sacerdocio.

Y de aqui se infiere, que las Igle. fias Catedrales, fiavia algunas en los Siglos primeros, que fuellen Reglares estas no tenian preheminencia a las seculares; porque la Regularidad no era la que per se, y essencialmente constituia el grado de Gerarchia, sino la Cura de almas, y la jurisdicion cojunta a la del Obispo. Y como la preheminencia se toma de lo que es per le, y no de lo que es accidente; en lo estencial, y per seeran iguales; y asi le eltila al presente; que por la razon de Regularidad, no ay preheminencia;ni las Regulares, que se secularizaron, descaecieron de las que tenian; porque los accidentes no varian la iubitancia, como todo esto es notorio, en derecho, y vsò de las Iglegaspup aboup

Enconfirmacion de esto mismo pondre lo que dize Mauelero en la z.part. de la Monarchia Eclesiastica, lib. 5. cap. 5 que explica esta prehemi nencia: dize, la distincion del Clero, y Monachato; y conduze para percibir las obligaciones de los Canonigos de las Iglesias Catedrales, correspondien tes a su Dignidad, y preheminencia. Luego, que al principio, la multitud de los Fieles començo a crecer, del Vientre, y Seno Inmaculadode la

Ff.

1

C

1

t

.

t

9

£

E

P

p

C

T

d

ľ

f

9

P

i

P

Esposa de Christo nuestro Señor, por operacion del EspirituSanto, esparcida la virtud, y lementera de la predicacion Divina, y Apostolica, confagraron los Apostoles Obispos, los quales folos fueron constituidos por Pastores, y Padres de las almas, en las Ciudades, desterrando poco a poco conla luz de la verdad las tinieblas de los errores. ( Esto es lo que arriba dixo San Epiphanio, que fue lo mas frequente, por la esternidad de Miniffros) eltosno carecieron mucho tiempo de Consiliarios, y Assessores, disponiendolo todo el Espiritu Santo, suave, y poderosamente , por medio de los Apostoles, que con su Principe San Pedro esparcian flores, y femilias de la vida celeftial, en los coraçones de los hombres. Ettos Cofiliarios, Coadiutores de los Obispos, al principio, con nombre comun te llamauan Clerigos; pero despues, por la norma, y regla se dixeron Canonigos, y de la pension Canonica, que era el alimento ordinario, ò la racion regular, que se les devia distribuir, como estipendio, y paga; porque de todos los bienes, que los Fieles dieron a la Iglesia, hecha la distribucion en quatro partes. La primera, cediò al Obispo; la segunda al Clero; la terceraa los pobres; y la quarta a la Fabrica de Iglesias, y templos; de la parte devida para alimentar, y veitir al Clero; el Obispo todos los meses, distribuia cierta luma a sus Assessores, que eran los C. nonigos, a quien San Cipriano, en la carta 66. al Concilio Africano, Ilama sus Colegas. Y esta distincion de bienes se llamauan esportula, como se puede ver en S. Cipriano, en la epist. 34. al fin, que escriviò a la Iglesia Cartagines, desterrado, por la fuerça de la per lecució de Decio. Y en el fin de la carra, dize de los dos Martires, Celerino, y Aurelio: Demas desto, sabed, que les defigné el honor del Presbyterio, para que sean honrados con las mismas es Portulas que los Presbyteros, y partan las divisiones de cada mes, por iguales cantidades: porque le hande fentar(conuiene a faber comoCanonigos, Affeffores mios) con nofotros, porque ya ion prouectos, y corroborados ius anos, aunque en nada pue-

de parecer menor, por la indole de la edad, el que confumò la edad con la Dignidad de la Gloria; quiso S. Cipria no ambos ados Lectores, despues que gloriosamete gozaron del martirio, horales con los estipendios, que se da van cada mes, a los Presbyteros, y Canonigos, de quien dize el Apostol en la 1.a Timotheo, cap. 5. los Prefbyteros, que presidenbien, son dignos de doblado honor. Estas distribucios nes las llama divisiones; menturnas, porque se dauan cada mes ; y los que gozanan dellas fe llamanan Elportulantes, porque se las dauan los Obispos. Deite honor de los Glerigos Efportulantes, el milmoSaroMartir, en laep.66 tratando del clero bien ordenado, contra aquel hombre Chriftiano, que instituyesse a la hora de su muerte a algun Presbytero por tutor de lus hijos, dize: La forma, y razon que aora le tiene en el Ciero, esq. que los que en la Iglefia del señor, le promucuen con la ordinación Cleria cal, en nad se aparten de la Divina administracion: Ni se esigen con moleitias, y negocios Seculares; fino que recibiendo el honor de los hermanos Esportulantes (esto es de los Cierigos Canonigos) como diezmos de los frutos, no se aparten del Altar, y de los Sacrificios, fino que firuan al Senor, de dia, y denoche, con celestia. les, y espirituales Reynos. Entre todos los Clerigos, los Canonigos principalmente los de las Iglesias Cathedrales, precedian a todos los demas en grado de dignidad, y honor. Y por esto el Romano Pontifice solia delegarles, y encomendarles causas, no menos, que a los constituidos en dignidad Eclesiastica, como consta del capitulo estatum de rescriptisin 6.esto confirma Abad Pahormitano, en el capitulo causam que, de suditijs; con muchos fundamentos, aunque hablando propriamente, el Canonicato, no es tanta dig= nidad Eclesiastica, quanto simple beneficio, y como tal le reputa.

Pero de tal suerte, que el que le goza en la Iglesia Cathedral, es mas excelente, que todos los Beneficiados, y se tiene por mas digno y se le deve mayor renerencia: Añaden mas, Panormitano, y el

ſ.

Cardenal Torquemada, al cap. Bonæ memoriz el 1. de post. Pralat, que los Canonigos de la Iglesia Catedral, quando en las proceisiones publicas acompananal Obilpo, deven preceder a todos los Abades de la Diocefis;porque los Canonigos, vnidos con el Opitpo, hazen vna Iglesia Gatedral, que es mas ilustre , y eminente, que todas las demas Iglefias ... Elisadubacila . tone

El oficio de los Canonigos es, cantar pia , y denotamente las horas Can onicas (degun lo que dize cl Pfalmotquarenta y ocho; cantad fabiamen e) por la fatud del mundo; celebrar el facrolanto, y tremendo facrificio de la Missa; cuidar de las cosas, que pertenecen a la Iglesia Caredral; assistir al consejo del Obispo; imitar con èl alimento comun, y vida Canonica, en cuerpos humanos, y fragiles, la vida de los Angeles Supuesto, que en los antiguos, y primitivos tiempos de la Igtefia, los Canonigos viuian juntos en yn lugar, tomauan en vn dormitorio el descanso necessario, para reparar las fuerças, confumidas en trabajos estudiosos, y Religiosos; comian, y cenauan enel mitmo triclineo, para que con mas facilidad se congregas. sen envno, y le leuantassen a cantar con gran deuocion en el coro las alabanças Diuinas, y derramar ante Dios sus deseos. Y despues tuviessen conferencias de la virtud, de la doctrina sagrada, y de las costumbres de la vida Religiofa, confraterna caridad entre si, presente, y presidiendo el Obilpo.

Estos eran los pios, y santos exercicios de los Canonigos, juntamente con su Obispo, en los tiempos primeros de la Iglesia; los quales pu-10 en forma mas perfecta, y en modo mas facil, y mas comodo, el Maximo Padre de los Clerigos, Monges,y Doctores San Agustin, confu exemplo, y instituto, tegun refiere Posicionio en su vida.

A continuación de estos exercicios pios de la disciplina Canonica, concitaron muchas vezes los antiguos Concilios de lu tiempo, mandando con fuavidad a los Canonigos, que sucedieron. El Concilio Are-

latente tercero dezia : Es necessario, que el Obispo provea como devan vivir los Caronigos, y lo milmo de los Monges, y procuren viuir legun cl orden Canonico, y Regular, como dize el Apostol, 1. Corint. 7. cada vno permanezca enla vocacion, en que es llamado. Y el Con. cillo Arelatense quarto; proueanles Obilpos, que honor deven hazer los Presbiteros por sus Iglesias; conviene a laber, viuiendo iben, y figuiendo los decretos fagrados, y Canonicos.

q

11

d

CI

q

b

10

C

V

d

ti

t

0

9

d

e

P

d

P

b

t

C

V

y

18

t

li

n

C

F

fi

d

t

te

À

C

V

9

Reynando Carlo Magno, y refplandeciendo en virtudes, y governando la Sede Apostolica Leon Tercere, fe celebro el Concilio Turonense, que estableció a cerca de la vida, trato costumbres, y disciplina de los Canonigos , lo que se sigue:

Hemos confiderado, que los canonigos, y clerigos de las ciudades, que viuen en los Epilcopios, habitando en los Claustros, duerman todos en un dormitorio, y coman ca vn Refectorio, para que puedan ocurrir con mas facilidad a celebrar las horas Canonicas, y fer amonestados, y entenados fobre la vida, y trato: Reciban el alimento, y el velido, degun las facultades del Obilpo, para que no se hallen obligados de la necessidad, a andar por diversas partes, y intrometer fe en negocios torpes, y dexando el Oficio Eclesiastico, comiençen a viuir sin disciplina, y letvira fus proprios delevies.

Lo mismo mandan los Concilios de Moguncia, 1 capitulo noventa y leis, el de Rems, capitulo octauo, que fucron en tiempo del milmo Emperador, y Pontifice, y en elle le leyeron a los Canonigos las leyes de la disciplina Canonica, perque ninguno pudiesse ignorar por alguna tergiversacion las reglas de viult. Conforme a esto se dispusoen el con cilio Meldenie cap. 53. pero es muy digno de memoria, lo que dispuloel Concilio de Aquilgran, 1 . ca. 114. ca tiempo de LudovicoPio, acerca de la vida, y disciplina de los Canonigos, y Monges, conforme a fu antigua, laudable, y pia institucion, por citas palabras : Los Padres coligieron sentencias del viejo, y nueuo tel tamento, con las quales enichan,

que preceptos conuengan especialmente a los Monges, y que general. mente a los demas Christianos. Y en elca.115.porque por autoridad euidente conita, que la inflitucion Canonica le auentaja a las demas instituciones, deven, y es necessario, que los que tienen el nombre desta professio, procuren, como en fi milmos adorne esta institucion con la vida, y costumbres, y no la desacrediten. Oygan esto los Canonigos de nuestra funcita edad agranada con pecados, y por los pecados oprimida con publicas, y privadas calamidades; oy gan digo, y cũpliendo con la observacion, y de aqui adelante, mirando por su salvacion, defiendanse de las eternas penas, y tormentos. Profigue; porque los que gozan de fustituciones de tanta autoridad, deven hazerle imitables de otros; porque si salen de su obligació, que Dios no quiera, seran indignos del Reyno de Dios; porque aunque a los Canonigos les fea licito, porque en los sagrados Canones no se halla prohibido, veftir lino, comer carne, dar y recibir sus cusas proprias, y de la Iglesia, y tenerlas con humildad, y justicia, lo qual totalmente es prohibido a los Monges, que segun la institucion regular tienen mas estrecha vida; con todo esto, en huir de los vicios, y en abraçar las virtudes, no deven distar la vida de los Canonigos, y la de los Monges.

Deipues de citas cosas, hecho vn largo discurso, que puede seruir a los Canonigos de fermon, y de amonettaciona la fantidad deuida, y alimen. to de los Monges, se buelve el Concilio a los Prelados, y Obispos, amonestandoles, y protestando, que conciten con obra, y oracion a sus Canonigos, a camino, y razon mas lanta, y Religiosa de la vidaChristiana, y Ecle Haltica; por lo qual en el Canon 123. dize el Concilio: Procure cada Prelado el subministrar alimento espiritual, y corporal a la Familia de Chrit to, y procure, que los Canonigos Religiotamente observen lo Canonigo, y den con humildad a sus Prelados, y Maestros, el honor que les deuen; que en las horas Canonicas cumplan devotissimamente el Oficio Divino, que en ca la, y fuera scan irreprehen-

fibles, no folo en el habito, y en lis obras, lino en los patios, que no ellen ociolos, no fean v. nilocos; no mormuradores, ni se ocupen en los enganos de los demas vicios, fino que le ocupen en oracion, o leccion, ò en otras qualetquiera vtilidades de la Iglefia, o proprias; o se instituyan en doctrinas fanas, y en disciplinas de diversas artes, de suerte, que ninguno reciba inoficiolamente los estipendios de la Iglefia, ociolo, y inutil en la Congregación; y todos duerman en el dormitorio, fino es que lo embaraçe entermedad, o vejez. Y en et cap. 124. añade el facrofanto Concilio: Los Canonigos han de trabajar contodas fuerças, para tener interiormente el habito de las virtudes, y cuiden de no indecorar exteriormente la Dignidad de la Religion, por el adorno inmoderado. Quien mirando con maduro juizio citascofas, y muchas mas, que le dexan, por euitar la prolixidad, y comparandolas con el modo de vida, y costumbres depravados de muchos Canonigos deste Siglo, si riene consideración atenta, detendrà las lagrimas, gemidos, y lentimientos? Dezia el Concilio Senonenie, en tiempo del Arcobispo Prado, que sue Canciller de Francia: Lavida de los Canonigos corresponda al tirulo, corresponda alnobre; sea en la realidad, como son Canonigos, esto es Regulares (esto, d viuan co regla) porq no es cola igno rada, q iu primer origenfue coforme a la disciplina Monastica; imiten los Apoltoles, y los Ministros de la Igleha, que nacia, los quales tenian vn coraçon, y vn alma; que como se lee en los actos de los Apostoles, capitulo quarto, perseverando vnanimes en el Templo, y partiendo, cerca de las casas, el pan, tomauan el alimento con alegria, y simplicidad de coraçon, perfeverando en oraciones, alabando a Dios, y teniendo agrado a toda la Plebe. De tal Congregacion , dize el Pfalmo treinta y tres , mirad quan bueno, y quan gustoso es el habi-tar los hermanos en vno, y llamando, y provocándo a este congresso, dize : Ea , aora bendecid al Señor todos los Siervos del Se-

nor, que estais en la Casa del Señor en los atrios de la Cafa de nuestro

Atentos los Canonigos a estos pios, y Religiolos actos, ieran documentos atos Clerigos inferiores, para la perfección de la vida recta. y fanta, mirando por la falvacion de la Plebe de la Diocesi, mas con obras, que con palabras. Alsi con mas pureza dan honor a su Obispo: promueven la paz, gloria, y prosperidadde la Igletia, y condecoran la la Gerarchia fanta Mageitad de Eclefiastica, en la Persona del Romano Pontifice, con mejores votos ; con predicación ; no tanto de la lengua, como con el obsequio de la vida. Ais se camina al Cielo. Halta aqui Maucie+ ro.

Este fue el grado del Clericato Secular Apostolico, que huvo en las Iglelias catedrales primitivas, que todos eran Presbyteros, en la forma que hemos dicho, por lo me+ nos pero en muchas fueron tambien Presbyteros, y Obilpos, y con las obligaciones que se han explicado, y

comprobado.

Enquanto a los Diaconos conf. ta, que no eran del cuerpo del Cabildo; porque como vimos en los lu = gares que le han traido de San Ignacio, tolo a los Presbyteros liama Co -Ilegio, sagrada Iunta, y sagrado Conle o; y dize, que esten sujetos a los Presbyteres, como ministros suyos; de suerte, que parece, que entonces eran, como los Racioneros que ay en muchas Iglefias, que no tienen voto en los Capitulos.

Por esso hizo grande nonedad a San Geronimo, que aquel Diacono, de quien escribe a Evagrio, quifieste fer superior a los Presbyteros. Y como alli dixe, no le habla del Orden. fino de la dignidad; pero San Geronimo de la superioridad en el orden ha-

ze argumento a la dignidad.

Tambien concede San Geronimo, que aquel Diaccnotenia mayores ganancias, que aufente el Obispo se lentava entre los Presbyteros, que en los convites dometticos davan los Diaconos vendiciones, y que en Roma le ordenavan los Presbyteros

por testimonio del Diacono. Y esto parece ettio de la Iglena Roma-1120

(e

À

m

pe

cc

Iu

21

P:

pl

n

2

t

q

D

P

10

le

q

TV COPB COLC

I

d

fi

V

T

S ſ

Ċ

1

De lo qual infiero, como fue careciendo la dignidad de los Di. conos, y introducien ofe en las Iglelias. Al principio, todos los Diaconos eranjuferiores alos Brois byteros , yel que presidial cole. gio de los l'respyteros, fe hamana Archipresbytero, o Arcipreste, cos mo aora en algunas Igicuas prefide el Dean ; congelo Mauclero supra capitulo iexto, del capitulo pune. ro de officio Archiprasbyteri, libro primiro, decret. capitulo veinte y quatro, donde dize ; que cipocialmente toca al ministerio del Arcipreste, sobre todos los Presbytetos, pucitos en el orden Presbyteralistener cuidado de las almas, y estar continuamente en la Iglesia, y en aufencia de lu Opilpo celebras la Milla lolemne, quando al Obispole tocaua, y dezir la Collecta, o encomendarla. Yen el cap, ministerium, que es el fegundo del milmo titulo ; dize Leon Papa: el ministerio del Arcis pre le consiste, en que con diliginte cuidado, prohiba el ministerio de los Sacerdores Cardenales (la Giodain. terpreto, de los Sacerdotes principales) que deuen hazer el oficio lolemne en la comunicacion del Cuerpo, sangre de nucitro Senor leiu-Christo; començando del dia Sacro lanto del Domingo, perleucre por todas las horas Canonicas indeclinablemente, para que la obra de Dios le perficione digna, y lanta mente, por aquel a quien se ha encomenda. do; y adelante, proueer tambienel Arciprette la vida de los Sacerdotes Cardenales, obedeciendo a los preceptos de la Obilpo, para que nocay. gan alguna vez, ò le entorpezcan, tratando en cosas sutiles. Y se ha deoblervar, que alli por nombre de Sacerdores Cardenales, no se entiende solo de la Ciudad de Roma, fino también los Sacerdotes primeros de otras Ciudades, a quien se dan titulos, esto es Parroquias, como son los Parrocos, Curados, y Rectores de las Iglelias inferiores, como objerva la Glos en el milmo capitulo. Anade el l'ontifice Leon , fi faltare el Obilpo

(excepto lo que està prohibido) el Arcipreste prouea todo lo que en el ministerio de los Sacerdotes se deue perficionar, bendecir las fuentes, reconciliar el penitente enfermo, confultando al Obispo, poncr penitencia a todos los Sacerdotes: En las principales Festividades, ò el mismo cumpla la celebración de la Missa solemente, o por su mandado, aquel a quien se encomienda, lo haga con toda veneración.

Este era el oficio del Arcipreste, que presidia el Capitulo de los Canonigos. Y no obsta el que los Arciprefics, que ay aora, en que parece quedo memoria de los antiguos, o no los ay en todas las Iglesi-s catedrales, o son Clerigos particulares; porque como advirtio Mauclero, los derechos distinguen dos Arciprestes. Vno, Vrbano, para las Ciudades, espe cialmente, que tienen Sede Episcopal. Otro Rural, pa a los Pagos, y Barrios, ò Villas. Las partes, y ofi-cios del Vrbano, le ponen en el cap. officium de officio Archipræsbyteri: Losdel Rural, en el cap. vt fingulæ codem titulo. Alli se pueden ver.

Con el lucello del tiempo, los Diaconos subieron umas alta essera en la Gerarchia Eclesiastica, sino todos, por lo menos vno en cada Iglessia catedral, que era el que ministrava inmediatamente al Obispo.

De San Laurencio sabemos, que tue Diacono de San Sixto, y regularmente le llaman Arcediano; legun San Geronimo, reconocemos, que se ientava en aufencia del Obilpo (porque no ministraua entre los Presby teros, que hazia las matriculas de los que se auian de ordenar de Presbyteros, que bendecia en los convites domesticos a los Obispos, que tenian mas rentas que los Presbyteros. De aqui començo a llamarle Arcediano, o primer Diacono. Dieron los Pontifices en delegarles sus comilisio nes, y no a los Presbyteros, ni Archipræsbyteros, como consta del cap.1. de officio Archipræsbyteri, en aquellas palabras: Sepa el Arcipreste, que cita sugeto al Arcediano, y que deve obedecer a fus preceptos, como a los de lu Obispo; y por esto, como estavan ya entre los Presbyteros, legun

dize san Geronimo, ascendieron a ser Cabeça de su Colegio, ò Capitulo; y assiste halla en muchas Iglesias, que la primera Dignidad es el Arcediano.

Confirmasse mas esto mismo, porque a los Arcedianos les diò el Obitpo grande autoridad, no folo en los Clerigos Menores, fino en los Sacerdotes. Y con la, porque en el derecho, le llama Vicario del Obifpo; y por estarazon se juzga tener jurisdicion, segun la ley 2, cap. de officio Vicarij, y el ca. penultimo de officio Vicarij; y es clarissimo el texto en el cap.1.citado de officio Archidiaconi, que se tomò del libro del Orden Romano, que dize: Sepa el Arcedia no, que de despues del Obispo, es vn Vicario en todas las colas, y que le pertenece todo el cuidado en el Clero, alsi de los que estan puestos en la Ciudad, como de los que se conoce, que habitan las Parrochias, y que ha de dar razon delante de Dios, de su trato, y vida, del honor, y restauracion de las Iglefias, de la doctrina de los Eclefialticos, y del estudio de las demas colas, y de los que en ellas faltaren. Y que de tercero en tercero ano, fino puede el Obispo, ha de visitar toda la Parrochia (esto estoda la Diocesi) y corregir, y enmendar, en lugar de su Obispo, todas lascosas, que necessitan de enmienda. De aqui sereconoce la jurisdicion del Arcediano, pues les dan la facultad coercitiva, sin la qual ninguna jurisdicion tuviera, como consta del cap. ex litt. de officio delegati, y la ley virima, ff. de officio eius, cui mandata est iurisdictio. A ello llegaron los Diaconos en la autoridad, por lo menosel que era Diacono del Obilpo, y le le diò el Titulo de Arcediano; y de aqui se introduxo el prefidir al Cabildo de Presbyteros, por tener jurisdicion tanampla.

En otras Iglesias se llamaron Decanos, o Deanes, y aunque tiene alguna similitud al nombre de Diacono; como dize Mauclero, no se dixo este nombre sino de la perfeccion, y excelencia del numer Denario, y, quiere dezir Decano el precipuo entre algunos de vn mismo orden, y estado. Y assien el capitulo de los Ca-

V 3, 105

nonigos, el que prefide, como dixo la gloff, fuele como masdigno que los demas, llamarle Decano, especialmen te cafi en todas las Iglesias de Francia, y España, como observo Ostiense ca dilect, de appellatione. Desta Dignidad, y oficio no se halla titulo en el cuerpo del derecho; y assi creemos,que rodo iu ministerio, jurisdicion, potestad, y Dignidad, dimano de la costumbre.

Pero yo loy de parecer, que todo el Titulo del oficio del Arcediano, habia del Decano; porque fegun el Ceremonial Romano, haze todas las funciones, que tocavan al Arcediano, o Diacono del Osi spo. Y que como tiene la Presidencia del Cabildo, que tenia el Arcediano; tambien le incedio en la jurisdicion, y folo huvo variacion en el nombre. Y no començò por el numero Denario de Canonigos, pues en la primitiva Iglesia, como se vio, fueron doze, fino por auer passado a ser nombre de Dignidad; aunque la primera denominacion fuelle de las Decanias, ò de Curias. Y assi profigue Mauclero: en este sentido, los Emperadores Honorio, y Theodosio el Iunior, en la ley non plures, l. 4. de Sacrofantis Ecclesiis, l.1. Cod. tit. 5. llamaron Decanos a los Canonigos de las Iglefia Conitantinopolitana, porque eran mis excelentes, y dignos (confiderando la eminencia de la Iglesia Patriarcal) que los de las demas Igles

Y en esta significación, Eliano, en el libro de acie instruenda, dixo; que el mas auentajado devia preponerse a vna Decuria, y ser Capitan, y guia de los demas; y por esto se llamaya Decurion, Decano, Capitan primero, y Presidente. Y la puerta mayor, que auia en los Reales, ie llamaua Decimana, legun Iul. Cefar, lib.1.de sus coment. Esto es la principal, diverta de la que estaua en la vitima parte de los Reales.

Esta es la denominación de el Decano, y la jurisdicion sue la de el Arcediano, o Diacono del Obispo; y muy conforme a ella, dize el Concilio Colonienie: Tengan cuidado los Decanos, que mucuan, y reduzgan a los Clerigos a la observacion de los

ritos pios, que les amonesten, y impeian a que viuan como Clerigos, que les aparten de negocios, y tumultos del mundo, porque no parezcan, mas Soldados de Christo, que el de el Siglo; que les prohiban a assiltira vanquetes, embriagueces, y profanidades. Y finalmente, que cumplanço fu oficio. En el mismo Concilio, cap, 7. se le concede al Decano autoridad de calligar con pena Eclesiasticaa las personas Eclesiasticas de otras Igletias Colegiatas, que con mas curiofi. dad, que devoción Christiana ibanal Templo Episcopal, y depuesto elhabito Eclesiastico, andauan entre los Seglares con indecencia.

Y en el cap. 15. 16. y 17. se declara, que compete al oficio del Decano, castigar a los rebeldes, y contenciolos. Conq le infiere, q procede este Concilio, conforme a lo que hemosdicho, que el Decano tiene por derecho todo lo que pertenecia al Arcediano, o primer Diacono del Obsipo, que le introduxo por Presi-

dente en los Cabildos.

Y por esto el Concilio Rotho. magenie, cap. 9 que cita Burchardo, lib.2 cap.vitimo, dize; como auim deser losque se eligiessen por Decanos en las Iglelias Catedrales , para que correspondieile la autoridad a la vida. Constituyante por Decanos en las Ciudades, y Barrios publicos, Varones de toda verdad, temerosos de Dios, que conmuevana los floxos, y negligentes, a que alsiltan sin detencion al servicio de Dios. Y que los mismos Decanos se obliguen con juramento, que por ninguna causa, ni de amor, ni temor, ni parentesco, ni de obseguio recibido, callaran los negligentes; ni tranigrela 10s, lino que manifestaran sus culpas a los Obispos Y en el Cocilio Augula tenie, en tiépo del Cadenal Oto, c.9. dize, qden exeplo con la honestidad de sus costumbres, en el habito, y en la disciplina, y que hagan cumplir con los Oficios Diuinos, legun las ceremonias, y reduzgan a los que erraren, corrigiendolos con caridad Christiana , para que sigan el camino de la virtud. Esto hallamos de los Decanos en lo primitivo, y en lo moderno, que fue algo de lo que per-

1100

A PAIN

ŧ

TITTTHOCHE

h

P

r d

d

CIPC

1:

a

P

Ó

e

I

P

ć

C

V

k

d

maneciò de la primitiua Iglesia. Oy lo que toca a los Decanos de las Iglesias Catedrales, depende de varias costumbres ; y assi no se puede dar

regla cierta.

De lo que dize este Concilio Rotomagenie,q le pusiessen en las Ciudades, y barrios publicos Decanos, parece le inficre la inftitucion de los Arcedianos , y Arcedianitos en las Iglesias Catedrales ; y fue, que como al Dricono, que alsutia al Obispo, se le dio titulo de Arcediano, por fer el principal entre ellos, alsi a los Diaconos, que ponian en los barrios publicos; etto es , en los lugares menores, que fuellen cabeças de los Arcipreitazgos rurales, que defde luego lu introduxeron, tambien le liamaften Arcedianos, respeto de los demas, que quedauan en folo el minifterio de los l'resoyteros de las Iglefias Catedrales. Y no ay que admirar, que estos Decanos, o Arcedianos de ettos barrios los e igieffen los Obifbos de los Diaconos, como eligieron el Decano, o Arcediano en las milmas Iglesias , que fue mucho mas: pues los Diaconos de las Iglelias Catedrales, tenian mas grado en la Gerarquia Ecleliastica, que los Clerigos de otras Iglelias; que por ningun titalo pertenecian a la Iglelia Catedrai. Y es muy regular concedicfien estas jurildiciones, y cuidado a los Diaconos, y no a los Presbyteros, porque como a estos pertenecia el cuidado Presbyteral, y Parroquial de la Iglesia Catedral, no podian hazer autencia de ella, tiendo a los principios tan pocos; y aviendoles dado jurildición perpetua en los barrios; o Arciprettazgos, lubieron affentarfe entre los Canonigos, y creciendo la Dignidad, y los aprovechamientos; por la judicatura vinieron aprececederlos, figuiendo en todo lo que lucedio en el Diacono de el Osispo; como hemos dicho; y assi se conserva oy en las Iglesias Catedrales. Y los textos que habian del oficio del Arcediano, le pueden aplicar a todos los Arcedianos, con las limitaciones de el Concilio Tridentino, y assi dize Mauclero: Lo que aora por derecho nueuo l spertenece, lo señalò el Concilio Tridentino en la session

24.de reformacione cap. 3. y para lo demas que pertenece al oficio de el Arcediano, lea el curiofo el cap. 2. 3 4 y figuientes de oficio Archidiaconi, en el lib. 1 de las Decretales: añade, quemi instituto no pide el poner aqui todas las colas que pueden dezirle de la dignidad, y oficio de los que tienen alguna jurisdicion, ò direccion en la Iglefia; pero la general ley de la Iglesia preferive, siendo Auz tor Alexandro Tercero, al Arcediano, en las colasque pertenecen a su oficio, que no se atreva a emprender cosa alguna, sin darle noticia al Obispo, y consultarle; porq en el Concilio Lateranense 3.cap. 1.y en la carta al Oplipo de Londres, dize : Los Arcedianos, ninguna cosa presuman instituir, ò restituir en las Iglesias, sin autoridad y consentimiento de el Obispo pero si lo presumieren, sea libre al Ooilpo irritar dich as initituciones, y remover de la Iglesia los tales initituidos, no obstante, qualquiera contradicion, ò apelacion. De que se infiere, que la jurisdicion de los Arcedianos, no era delegada; sino ordinaria, y annexa a la dignidad. Y que por esta causa avian ascendido a rener mas preeminente lugar que los Presbyteros ; porque por la miyor jurildicion se consigue mayor grado en la Gerarquia Eclefiaftica actina. Y si fuera jurisdicion delegada; no se pufiera esta ley, porque con quitarles la jurisdicion, se remediana todo.

Eite fue el Clero Secular antiguo, y la disposicion que avia en los Cabildos, y como se introduxeron las dignidades de Arciprelles Arce-

dianos, y Decanos.

Pero en algunas Iglesias despues le introduxo la dignidad de Preposito, que es mayor q la de Decano, como te halla en la Iglefia de Rems, adonde el Prepolito es mayor que el Decano, y preside en el Cabildo, y antiguamente se llamana Economo de la Iglesia, a cuyo cuidado, y custodia estauan todos los bienes de la Iglesia, assi del Obispo, como de los Clerigos, fabrica, y pobres. Como consta de la novela de Iustiniano 67. §. 2. adonde se le prohibe al Economo dar las rentas annuas al Obispo, que constaua por las acusaciones, y

Historia Secular, y Eclesiastica

denunciaciones, conforma a derecho ajustadas, el que faltando a su Iglesia despreció por largo tiempo la Episcopal Provincia. De ette oficio de Prepolito, y de lu dignidad, no ay expressa mencion en el derecho, ni del ay titulo, como ni de el Dean , aunque de ambas a dos dignidades, y oficios, Prepolito, y Decano, muchas vezes ie acuerdan en lus refpuettas los Pontifices Romanos; y assi, como de el Dean dixe, que le entiende el titulo de oficio Archidiaconi, asi le ha de entender de elle Prepolito. Y me parece, que por ler Economo, y Administrador de los bienes, no lubio a fer mayor queel Dean, ò Arcediano, sino que al Dean, ò al mayor, le lediò elta ocupacion de Economo. La razon que ay en la Iglesia de Rems, serà especial. La que le estilò en Grecia, que fue mas general, es la que explico ; y aliquado avia Economo no avia Dean. Antiguamente en el exercito fe llamana Prepolito, el que militaua en el govierno de el Tribuno, siendo Prefecto de cierto numero de Soldados, como le vè en Suetonio en la vida de Othor. Y habla de esto Modestino en la 1. 3. §. 2. ff. de re militari, y en el Parrafo vitimo, y en ley 6. Parrafo vltimo, ff. codem. tit. aisi por metafora, y Analogia, aquellos que en las Iglesias mayores despues del Obispo presidian a los Canonigos, se llamauan Prepositos.

Y para complemento de todo el estado que tuvieron las Iglesias Seculares, dirè de las dignidades que se conservan en las Iglesias, que no se puede dudar, que dimanò de lo primitiuo, aunque en muchas cosas lo hallamos variado, porque los fagrados Canones fueron disponiendo el Clero Secular, segun las ocurrencias

de los tiempos.

Hallase la dignidad de Premice. rio, que lignifica el que en vngrado es primero; y el mas antiguo de los Presbyteros se llamò Primicerio; y aunque lu nombre parece que lignifica lo que antiguamente teni i el Archipresbytero, como conita de muchos lugares, que trae Mauclero: Despues quedo sujeto al Arcediano, como consta del cap.vnico de oficio

Primicerij, lib. 1. decretal.cap. 25. donde dize : El Primicerio, sepa que es inferior al Arcediano, como el Arciprette. Y aqui se dà a entender, que el Primicerio era lo queaora Maei. tre Escuela, pues prosigue: yasu cuidado, especialmente pertenece,el que presida, para enseñar a los Diaconos, à atos demàs grados Eclefial. ticos pueitos en orden, para que infista a la custodia, y disciplina, como quien ha de dar razon a Dios delas almas: y para que de a los Diaconos las Lecciones que pertenecen a los oficios nocturnos de los Clerigos; y tenga estudio de cadavno, para que en qualquiera cosa que tenga sentido capaz, vaque a el sin ninguna negligencia, ò lea instituido por quien el mandare. Fito dize Mauclero, es de derecho antiguo, y comun, no por derecho nuevo, porque vemos en muchas Iglesias, que el Primicerio precede a todas las dignidades, y Arcediano, como en la Iglesia de Mets en Lorena ; y alsi advirtio la Glosla, que en esto avia varias costumbres en

las Iglefias.

Esta dignidad tambien parecetuvo otro nombre, que fuesse el de Canci-Her, ò Cancelario; porque antesde la creccion de las Academias queerigieron los Reyes, y Pontifices, ò Principes Seculares, avia vno entre los Canonigos, a cuyo cuidado, y diligecia estaua el enseñar, y tener otros debaxo de su dominio, que cuidassen de lo mismo, segun los decretos deel Concilio Lateranenie, en tiempo de Alexandro Tercero, cap. 18. y le trac en el C. quoniam de Magriffris, lib. 5. decretal. tit. 5 despues instituidas en el orden Christiano las Acade. mias, de el titulo de Maestre Elenela, passò al Canciller; y en las Igiehas, adonde no ay Escuela, sellama Escolatico. Antiguamente este nombre no era solo de dignidad Eclesiastica, porque tambien se daua a los Abogados de causas, cemo se vè enel Codigo Theodof, lib. 2. de lucris officioru, y en las actas de Santa Dorotea fe haze mencion de Teofilo Scolafiico,que era Abogado de el Fisco, u de el Presidente de Cesarea Sipricio. Tambien los Retores, à Declamadores de los pleytos fifticios, fe llay 10 de C de

m

do

A

1a tı ]0 11 C n

C C

> 10 h

> C gd la

d

I

mauan Scolasticos, segun Tacito, lib. de oratoribus. De aqui paísò a los Abogadosde los pleytos verdaderos, y deipues a los Maeitros de Eicuela, que avia en las Iglesias Catedrales.

Tambien huvo la dignidad de Teforero, que le Ilam na Sacritta. De ella dignidad, ledize en el C. vnico de oficio Sacriffæ, que se tomo de el jeto al Arcediano, y que a lu cuidado pertenece la custo da de los vasos Sagrados, de los vestimentos Eciesiasticos, y de todo es Telorero dela lum naria, ò lea cera, ò azeite; y en el C.per lectis 25.d.al Telorero pertenece la ordinacion (en el original efta la reparacion) de las Basslicas, y de el portero; la preparacion de el inciento, el cuivado de hazer el crifma, el cuidado de ordenar el baptisterio. la preparación de los luminares en los facrificios:

Muy conforme a este oficio de Tesotero, es el oficio de guarda, de quie hablael texto enel C.custos, de officio cultodis, lib.1 decretal. cap. 27. que le tomò del Ordinario Romano. donde dize: La guarda, ò cu todio de la Igiefia, a quien fe le encargan las colas de la Igielia, para que las guarde, es necessario, que en todo obedezga al mandato de lu Ardecediano, y que en las horas Canonicas, pulse las señales de los tintinabulos; mandandolo el Arcediano. Guarde continuamente las palias, o lienços de el Altar, y todos los Vtenfiles de la Iglelia. Sea muy vigilante, en que ic enciendan las lamparas, y linternas de la Iglefia, y le apagen; porque, ni le gaste much i azcite, ardiendo, ni luciendo menos, este oblcura la Iglesia. Y en el cap. 3. que se tomo de el Concilio Toledano. El custodio debe estar solicito de todo ornamento de la Iglefia, y de las lumin rias, y de el incienfo. Y debe tener apercibido entodo tiempo la obligación de pan, y vino, para celebrar Milla, y hozer lenal para cada hora Canonica, de confentimiento del Arcediano, y con confentimiento del , estando autente el Obilpo; divida entre los hermanos, todas las obligaciones, ò limol, nas, u dezi mas. ot. 1 gaz, e mail traq

Estos dos oficios, que en lo antiguo hallamos diferences en muchas Itlefias citan vnidos.

Tambien huvo la dignidad de Precetor, o Cantor, que llam la Chantre comunmente, y en otras Igiesias Capitcol. Su oficio era prendir a todo el Coro, dividido en dos partes, para cantar las alabanças Divinas, comen-Concilio Toletano Sepa, que esta fu- i caua las Antifonas, y Pfalmos, y era el Primicerio de toda la Elenciade los Cantores, Los Griegos le llamauan Chorostates, segun se conoce de Iuliano en la Epitfola a Iamblio. Tan Iglena, y todo lo que pertenece à la lantiguo es ette oficio en los Coros de las Iglesias Catedrales, esta dignidad, y las antecedentes, por su oficio, no tuvo annexa Cura de almas, ni jurildici n; pero por razonde el trabajo tuvieron mejor assiento en el Capitulo, o Presbyterio, vaísi, ov ion dignidades de las Igletias Caredralestes months

De aqui consta, que las Iglesias Catedrales, adornadas desta variedad de oficios, hizieron, que la Iglefia nueftra Madre; tuviesse mas hermolura. y mas dignidad ; pues se componian de vn Osilpo, que presidia a vn Presbiterio, o Colegio de Presbyteros. que, ò eran tambien Coepilcopos, ò por lo menos tenian la dignidad Parroquial. Eltos fe diuidian en los grados de Dean, Arciprette, ò Primifcerio, Telorero, Maestre Escuela, Chatre, Cultodio, Tenian Ministros, que eran los Diaconos. Dieronles los Obispos jurisdicion ordinaria, y subjector a dignidades, en la forma que le ha dicho. Nada de esto hallamos en los Regulares, sean de la forma que quisieren. Por ser los Presbyteros el consejo de el Obispo, tenian jurifdicion, y citauan en la Gerarquia Eclesiastica con el Obispo. Por la que tuvieron los Deanes, y Arcedianos, tambien lo tuvieron: quien

no conocerà de aqui la preeminencia a los Regu-

en que venia el (2276) o de el faurado

'Apostol, Levantole tobre les aguas;

~2(\*)2**~** 

tua azia vna , y offa paire , por reconocer la caula de aquel prodigio ; y viendo la nave, murana fi acato dima-

### mauin Scolailions, legun Tacito, ilb. TERCERO. SUCIOSE TO SE CAPITVLO

es a los maciros oc Elcucia ANTIGVEDAD DE LA FE, y Luz Euangelica en Palencia. Pruebase, que el primero que convirtieron à la Fè los discipulos de el Apostol Santiago. quando traxeron à enterrar su sagrado Cuerpo à Iria Flavia, por otro nombre el Padron, sue Ciudadano de Palen. cia, llamado.C. Carpo, Prefecto de el as I cildnist a dour

preises roto to que potente anona guo escre oficio en los Coros



de las le letias Carcarales, elle dignie.

dady his interedences, per la chei

OMVN Tradicion es de nuestra España, que luego que Herodes aiò muerte a nueftro Patron Santiago, cogicron fus ditcipulos el lagrado

Cuerpo, y le llevaron al Puerto de Ioppe. Lo q despues sucediò, refiere el Legendario de Alcobazas, escrito el año de 1443. por estas palabras: Luego que los discipulos entraron con las Sagradas Reliquias en la nave, se levanto vn viento apacible, y con el la nave, confeliz navegacion, en breve tiempo llegò al Occeano, lustrò la region de Portugal, y cerca de vn lugar, que se llamaua Bouzas, passò este sucesso. Avia en aquella Provincia vn hombre rico, que cafaua su hija con otro hombre rico, hijo de vn Palentino, y las bodas se ce-Iebrauan en Bouzas. Entre otras folemnes fiestas, con que se festejauan las bodas; el novio, y los parientes a la orilla de el mar exercitanan los juegos Troyanos, en cauallos ricamente enjaezados. Desvocose el del novio, y fe arrojò al mar, fumera giendo al cauallero entre sus ondas, hasta que llego a la oril·la de la nave, en que venia el cuerpo de el fagrado Apostol. Levantole lobre las aguas; yèl, y su cauallo apar cieron todos cubiertos de veneras, o marinas conchas. Admirole el mancebo, y miraua azia vna, y otra parte, por reconocer la causa de aquel prodigio; y viendo la nave, miraua fi acalo dimanaua de alli la causi de aquelsucesso que le tenia confuso. Llegose a ella, y preguntò a los navegantes, que eran los discipulos del Apostol:quienes eran, y adonde nauegauan, y que seria el aver falido de el mar lleno de veneras ? Y què fignificauan? Los difeipulos notaron todas las circunftancias de el fucesso, y acudieron a la oracion, para que Dios les manifestasse el secreto. Oyose vna voz del Cielo, que dezia, nuestro Señor Iesu Christo, quiere demostrarte con este milagro, a ti, y a todos los peregrinos en adelante, que vinieren avistrarleel lugar adonde ha de ser de el fanto Apostol el sepulcro, desde aora, halta el fin del figlo; y que feràn admitidos a su gracia, si procuraren disponer para ello su conciencia; y en eldia del juyzio les darà Dioscipiemio: y como, sigilados con esta senal, citaran en la proteccion de el lagrado Apostol. Assombrado el mancebo del milagro, pidiò a los discipulos, que le enseñassen la Fè de Chulto. Hizieronlo alsi, y ya instruido recibiò el sagrado Bautismo; y llegò a la playa salvo. Fue seguro a su cala, y refirio a lu esposa, y parientes, elte lucello; instruyoles en la Fe, y todos fueron Christianos. Hatta aqui cite Legendario.

ion mara, bues corn, o azono, y en c

e.per redis 25, d. at 1 telety to perre

De esta relacion no se puede dudar ser cierta, por la Fe del Brebiario de Alcobaza, por leerse en vn Brebiario ant guo de Oviedo, y Don Miguel Erce Ximenez, en el tratado de la venida de Santiago a España,2. part.trat.3.cap. 1.fol. 230.dize: Que mu cità los ma que ma ta lle Do de Ca pol do gu

la

los tu la M €C po tia fe 1 muy antiguo de vidas de Santos, que cità en el Monasterio de San Iuan de los Reyes de Toledo; y D. Iuan Tamayo Salazar, refiere dos Hymnos, que estàn en vn Brebiario antiguo manuscrito de el Monasterio de Santa Cucufate, que llamauan de Valles, en Caraluna, que se le embio Den Francisco Andrès, Historiador de Aragon. Refiereia Don Mauro Castella Ferrer, en la Historia Compostelana, lib. 2 cap. 2 yel Licenciado Molina en su Pæma de las antiguedades de Galicia. Fray Luis de los Angeles, en el Viridario de Portugal, num. 1. fol 1. pero lo que mas la autoriza, es, que en la Capilla del Monasterio de San Francisco de Araceli de Roma, que se edifico en tiempo de Eugenio Quarto año de 1 41. dedicada al glorioso Apostol San-y tiago, entre otras tablas de milagros, sevevna, en que està pintada vna na-

la leyò en vn Codice manuscrito ve, sin vela, ni remo, y en li popa el cuerpo del sagrado Apostol, con rostro hermofo, y decorofo, y al rededor de ella los fiete discipulos, y sobre las ondas de el mar yn cauallero. todoèl, y el cauallo lleno de conchas, que tiene con vna mano la nave, y cità hablando a los discipulos. Todo lo qual califica la verdad de este milagroso sucesso, y no hallo razon para tenerle por dudolo; y aunque algunos cuenta con variedad este caso, esta es la relacion verda-

Solo reft i probar, quien fue este canallero Palentino, y parece fue Cay o Carpo. Esto es, igualmente seguro, porque en el Teatro antiguo de las inferipciones a fol. 98, lehalla vna, que es como le figue, tegun trae Don Iuan Tamayo a 22. de Febrero en su Martyrologio citando a Fray Luis delos Angeles supra de no Li

C. CARPVS AVG. LIB. PALLANTIANVS ADIVTOR CLAVDI; ATHENODORI. PR Æ FECTI ANONÆ FECIT SIBLET CLAVDIÆ LVPÆ CALENSIONEHTA CONIVGI PISSIMAE TI. CLAVD. QVIRINO ANTONIO, ET LIBER CLAVDIO ROMANO VERNAE, ET LIB. LIBERTAB.Q.POSTERISQVE EORVM. TAL

En Castellano.

CATO CARPO, LIBERTO DE AVGVSTO PALANCIANO ADIVTOR DE CLAVDIO ATHENODORO

PRES

PREFECTO DEL SOCORRO,O ANNONA
HIZO PARA SI, T
PARA CLAVDIA LVPA
CALENSE
SV MVGER, PIJSSIMA.
T.CLAVDIO.QVIRINO
ANTONIO, TAL LIB.
CLAVDIO ROMANO
VERNA, TA LOS LIBERTOS,
TLIBERT AS, TA SVS DESCENDIENTES
DE ELLOS.

Fsta Inscripcion es verdadera, peto traela Grutero en las Inscripciones, pag. 622, con alguna diserencia en esta forma. En vna Columna, que dize estaua en Roma, en las cafas de Iulio Porcario a la Minerya en vna ara Sepulcral.

Rieval, en que cita pintada vos na-

Romain adibus Iulij Porcarij ad Mineruamin ara Sepulchrali.

CLAVDII ATHEMODORIL

CARPVS AVG.LIB.

PALLANGIANVS

ADIVTOR CLAVDIJ

ATHENODORI PRAEFECTI

ANNONE FECIT SIBI,

ET CLAVDIAE CALE.

CONIVGI PIJSSIMAE, ET

TI CLAVDIO QVIR

ANTONIN. FILIO. ET

TI CLAVDIO ROMANO

VERNAE, ET LIBERTIS

LIBERTAB.POSTERISQVE

COR.

SMETIVS VIDIT.

De la Ciudad de Palencia. L.I.

Ay otra Inscripcion en el mismo Grutero , en la Pagina guilo edificò el alcazar Briganemo, y

feiscientas y nueve que dimos, como veodecia vez Ciceias

on et lib, 3, depatura deorum. Efte.

hita de va hambre rico de aquella

pues, fue a caiarfe a cararfe Marmorea, in Capua in vrna Marmorea, a se la leyenda de A caracterial o por leyes

nered los edificies; fino esque firefle Provincia, di nombre de cila era Mel de de Republica, è ci Principo, que Claudia, Luparia, y dice Fra; Luis Mar li da fibricar Dire, pues, el 1 pl. CARPO FILIO DVLCISSIMO VIXIT ANNIS II. DIEBVS XXVIII. CARPVS CÆSARIS LIB.

GRVTERO VALLÆVS PERGVRENST ENNIVM.

SERVIVS LVP

En Capua en vn vrna de Marmor. AV.FLAVIENSIS LVSITANVS

A LOS DIOSES MANES A CARPO, HIJO DVLCISSIMO VIVIO DOS AñOS, T DIEZ T OCHO DIAS. CARPO LIBERTO DE EL CESAR.

Parece por las leñas, que este Cayo Carpo, que hizo cite lepulcro a su hijo, no es el mismo que hizo el que esta en Roma; porque aunque convienen en las señas de ser Liberto de Augusto, como en el nombre; ay alguna distancia en el tiempo; porque si en el tiempo que vinierona España los discipulos de Santiago con su precioso Cuerpo, le caiaua en Bouzas de Lufitania, y era de edad, que celebrava juegos Troyanos para feitejar la boda, que era clano de 42. 0 43. 0 44. no vieno bien con ser el que en Capua hizo el sepulcro consagrado a los Dioses. Manes, ademas, que ya era Catolico, y no avia de poner en la vna Infcripcion Gentilica. Y siendo Liberto de el Cesar, parece se puede con-Jeturar, que quando Augusto estuvo en España, y sujeto los Vaccos, le llevo configo , pues lellama Palanciano; y configuientemente a lu

familia, que era la de los Carposa porque tenia el prenombre de Cayo; y assifue cogido con otros en la guerra, y le diò libertad, y a sus hijos ; por lo qual, ambos a dos se llaman Libertos de el Ceiar. Parece fue muy favorecido Carpo de Augusto, porque Iulio Frontino dize, que en Roma avia vnos Huertos llamados Palancianos, y mas verifimil es, que tomasse el nombre de este. que era Palantiano, que no, que èl letomasse de ellos, pues el que fabrica, da de ordinario nombre al edificio. Pues este Carpo vino con Atenodoro a Palencia, a ayudarle a la administracion de la prefectura, y no se juzgue que era ministro suyo; fino Prefecto, como el Porque fegun refiere Carlos Sigonio en el libro fegundo de antiquo inre Italiz, capitulo doze folian fer quatro, ò seis los Presectos; por lo qual, segun Fexto, se llamauan Qua248 HistoriaSecular, y Eclesiastica

Quatuor viros, ò Sex viros, ò Sex primos, como vsò de esta voz Ciceron en el lib. 3. de patura deorum. Este, pues, sue a casarse a Calpe, segun dize la leyenda de Alcobazas, con vna hija de vn hombre rico de aquella Provincia. El nombre de esta era Claudia Luparia; y dize Fray Luis de los Angeles, citado ya, que crafa-

milia noble la de los Lupos. Porque Cayo Servio Lupo, en tiempo de Auagusto edificò el alcazar Brigantino, y puso en èl su nombre: que por leyes de los Romanos, no era permitido poner en los edificios; sino es que sue sue se la la Republica, ò el Principe, que las hazia fabricar. Dize, pues, el Epiagrafe de este edificio.

Marti.

ANNIS

AVG. SACR. SACR. SVALIAV OFFT C. SERVIVS LVPVS. ARCHITECTVS PROPERTY AV.FLAVIENSIS LVSITANVS EX VALAN VOTO. 201 A.

A Marte. ONIV

CONSAGRADO A AVGVSTO
CATO SERVIO LVPO
EL ARCHITECTO
AVLO FLAVIENSE LVSITANO
POR VOTO,

man Libertos de el Celar, Parece De este nombre Lupa, ò Loba huvo tres muges celebres en España. La primera, fue Claudia Lupa, dela qual te haze memoria en la Historia del Santo Apoltol, que en vida de el Santo, no le quito convertir, halta que despues, viendo los milagros que hazian fus fagradas Reliquias abraçò la Fe de Christo, La segunda, fue Claudia Lupa, de Guadix, cuya memoria le halla en las actas de San Torquato, y sus compañeros; la qual recibio el bautifmo, como dexo escrito en la Gerarquia Eclesiastica, lib. 3. La tercera, fue esta Claudea Lupa Lufitana, de Calpe, que es aora la Ciudad de Porto, cuya Historia hemos referido, y consta

ios ; por la qual, ambos a dos ic lla-

de el Epitafio, ò Inscripcion sepulcral.

convenence lastenas de fer Lioures

No contradize el hallarse esta Inscripcion en Roma, el que seau Cayo Carpo, y Claudia Lupa, los que resieren las leyendas, sin declarar los nombres. Porque aviendo senecido el tiempo de su presedura en Palencia, consinguiente es el aver buelto à Roma, y el nombre de Pijssima, que da a su muger, parece proprio de la Religioa Christiana.

Pero quando esta conjetura, que Fray Luís de los Angeles, hizo, y hemos fortalecido, nosea cierra. Por lo menos, por las leyendas referidas, es cierto el sucesso, y que el prir los lent gele ta l por Itin min a V

> por ga; nen Cal

ferr

lenc

yel imp Alc llet

> co. de A Car que llan tam

xoc xad tac cell dad

po Bar Chi de (

era ual per Sue mu

adq beri om Pall to c

doi

primero que se convirtio a la Fe por los discipulos de Santiago, era Palentinosy aunque Fr. Lande los Angeles le liama Interamnente, no qui ta fuelle de Palencia de los Vaceos; porque la llamaria alsi : porque en el Itineratio de Antonio Pio, en el camine de Astorga a Tarragona, pone a Vallata Interamnia), que es Ponferrada, que no drita mucho de Pa-Jencia, &c. ò porque està Palencia entre dosrios, Carrion, que la bana por vn lado, y no lexos corre Pifuerga; fino es que le llamaffe Interamnente, porque casò en Lufitania en Calpe, y la Lufitania le llamaua Prouincia Interamnis, como fe puede yeren Duardo Nunez de Leon, contra Teixera, folio tercero y quarto, y quando se errase en la discripcion, importa poco; puesel Legendario de Alcobazas, folo dize , que este caualleto era hijo de yn hombre rico de Palencia, que fue a cafar a Bouzas, con vna hija de otro hombre rico. Llamaste aora Bouzas, el barrio de MatozinhosurausodnizotaMab.

Confirmate mas, que este Cayo Carpo fuelle Palentino; porque aunque reconozeo, que ay vna Ciudad llamada Palancia en la Infubria, que tambien se Ilama Palencia, quien dixo Felipe Ferrario, de que se dixo de Pallante, Liberto de el Emperador Claudio que la fundo, Efta fundacion file despues de el sucello de Cayo, Canpo, del tal Ciudadano Pallanciano s porque el fucello de la venida de los discipulos de Santiago a España con el cuerpo de lu Maeltro, fue legun ajusta Baronio, a quien sigue Alonso Chacon el año de quarenta y quatro de Christo, que fue el onzeno de el Emperador Claudio, cuyo Liberto cra Claudio; y por esse tiempo estana Pallante en el fervicio delte Emperador, segun nos lo da a entender Suctonio in Claudio, que refiere la mucha hazienda, que este Pallante adquiriò; porque tratando de los Libertos de Claudio, dize : Sed ante omnes Narcitum ab Epistolis, & Pallantem orationibus: quos decreto quoque Senatus, non præmijs modo ingentibus, sed, & qualtorijs prætorijique ornamentis ornari libenter

pallus oft a tantum proterpa acquirero, & apere, & quarente en quendam de file exiquitate, non abfurde fit dictum, abundaturum, fi aduobus libertis in confortin n ad hiberetur. Fue cho , legun Suetonio el año de 803. de la Ciudad de Roma , legun las notas Marginales de Causabono en la edicion de mil seiscientos y cinco, que corresponde al ano de cinquenta y dos de Christo. Con que la fundación de Palancia en la Iniubila per Pallente, f. e algunos anos delpues de la muerte de el Apostol Santiago, aunque queramos, que sin salir de Roma, y de el servicio de Claudio la edificalle : lo qual es inverisimil, porque no es facil de creer dexaile a Claudio, v era neceifario todo el dinero, y riquezas que adquiriò en Roma, para empeñarle en la fundacion de vna Ciudad. Lucgo aunque este fucesto le digi, que fue con va Ciudadano Palanciano de la Region Interamnente, no la puede entender de Ciudadano de Palancia, o Palencia de failnfubria, pues no estava edificada, sino de Palancia, ò Palanciade los Vaccos, que se llamo interammente, por lastazones que dexo dichas es 13 oup a 130

Y confirmate mas efto, porque no esfacil de creer, que vn Ciudadano de la Insubria, viniesse a cafarie a Bouzas de el Reyno de la Lufitania, ni las pilabras de el sepulcro : Cayus Carpus Pallantianus Augusti Libertus, pueden entenderse de Palancia de la Insubria : porque en tiempo de Augusto, no avia tal Palancia, pues la edificò Pallante, Liberto de Claudio, que fue muchos años, despues de Augusto, como es notorio, pues a Augustose signio Tiberio luego Caligula, y despues Claudio; y asfi, elle cavallero que recibio la Fe; el primero de los discipulos de Santiago, fue de nuestra Palencia de los Vaccos.

Refiere Don Iuan Tamayo, que de este Cayo Carpo, y Claudia Luparia, trae su origen la casa de los Pimenteles, bien conocida nobleza en España, y se remite a Fray Luis de los Angeles, Don Mauro Castela, y el Licenciado Molina supra, y deste

fcn=

# Historia Secular, y Eclesiastica

fentir esel Padre Fray Antonio de Ocampo, en fu Nobiliario manufi erito, que desco vea la luz comun, por fer obra digna de ella. No es pequena gloria de Palencia el fer la raiz de esta nobilitsima Familia, que tanto ha iluftado a España, con sujetos insignes en Letras, y Armas.

Bien le puede inferir de aqui, que bolveria ette cauallero ya ilustrado con la Fè de Christo a Palencia, aver a su Padre, y referitia el milagro can pre tentofo, que le avia fucedido, que no fue ran dexado en filencio, que no aya quedado la memoria, no folo en las le endas, fino en la tradicion de viar los peregrinos de las conchas, de que el, y su cauallo salieron de el

mar cubicrtos.

Filas noticias fon las primeras que hallo de la Fè de Christo en Palen-Cia, poco divulgadas; perobaltantemente ciertas, que deven reconocer los Palentinos , para dar gracias a Dics, de quan prelto les amanecio la luz de el Euangelio, y que fueron las primicias de la conversion de los difcipulos de Santiago, que embio defde Ierufalen la providencia Diuina, para que traxeffen el cuerpo del fagrado Apostol. Fue Palentino, ò Palanciano; el primero que conviertieron a la Fè los discipulos de Santiago, y con quien su sagrado cuerpo obrò tan fingular milagro, Y como en los principios de la promulgacion del Euangelio, los que primero recibian la luz, siempre la procurauan manifestar, como se experimento en la Samaritana, que encendida en amor de quien se la avia comunicado, hizo participes de su dicha a sus conterrancos; muy bien fe puede inferir, que Cayo Carpo hizo lo mifmo en Palencia; y mas, que con la autoridad que tenia, pues cra el Prefecto de la Anona, no tenia quien fe lo pudiefic embarazar; y en el milmo Cayo Carpo tenemos el exemplo. Pues dize la Legenda referida de Alcobazas, que despues de el sucesso de fu conversion, y bautismo, sue a su cala, y le referiò a lu elpofa, y parientes, y les instituyo en la Fe, y todos fueron Christianos: quien podra dudar bolyeria a Palencia a cumplis

con fil cargo de la prefectura de la Anona, y manifestaria tan prodigioso fucesto? Pues no admite detenciones la graciade el Espiritu Santo, como dixo San Ambrofio. Y hallando a los Palentinos en la forma que diximos en el Capitulo riestauan mejordis. puestos, que otra Nacion, para recibir la Fè de Chritto ; pues parece avian cofervado la legnitural de lus primeros pobladores, fin mezclade las supersticiones de otras Naciones. como alli te dixo el on y, obcinino

No podemos afirmar cofa parti. cular del efecto de la publicación de elte milagro en Patencia, porqueno ay testimonio de ello. Quedale ala conjetura, y a la confideración, legun los fundamentos referidos; pero por lo menos, tiene Palencia esta glo. tia de fer tu Prefecto ; las primicias de la predicación de los dilcipio los de Santiago, que traianfu fagrado Cuerpo ; y esto , allegurado con teftimonios muy verilimiles, como to Liamaffe aura Bouzasoflivari of の語文を当然の行動の意

31

Ig

CI

ta

Ci

10

to

D(

Z

bl

ta

p(

de

te

cil

D

fig

in

ne

Z1.

fir

132

tu

TC

qů

A

eff

qu

qu

af

Ia

35

221

33

Es muy de marauillar, que siendo ran comprobada esta noticia se le escapalle a los Autores, quellaman Dextro, y Iuliano, contando el lucesto de la venida de los discipulos de Santiago co su ligrado Cuer posel vno al ano quarenta y dosenta Cronicon; y el otro al numero catorze de el milmo ; pero como fu afirmatiua, no nos haze al cafo, por fer Libros supuestos de el Padre Geronimo Roman de la Higuera, tampoco la omission. No pudo efte Padrelaberio todo, y mases

lo que imaginò, que lo que olnoid sugil fupo. s , omored Concon chano de quate quatro



CA-

#### particularmente entre todos fos OLIVITIGAS entre en meto as demas Igleius toma QVARTO. so litos de Religion ; porque fueron so y la femilla de la doctrina , para

DE LA ERECCION DE LA SANTA IGLESI Episcopal de Palencia, por San Fronton, discipulo de el Apoltol San Pedro, Jashnood abot suproq ellario que come que calla



EXAMOS En el Capitulo fegundo, baltatemente a jul-tado, que es fabulosa la ereccion, queFlavio Dextro, y los que le figuen, mingh in dieron a la Santa

Iglesia de Palencia, por la predicacion de San Nestor : Pero no nos falta conocimiento de su antiguo principio, que tambien vino a fer Apofa tolico. Vna, es la Fè, y Religion Catolica, el fundamento es Christo, y notiene mas, el que es discipulo de Zefas, que el de Apolo, dezia San Pablo: Fuera introducirle cilma, y fal+ tar ala vnion, y vnidad, peníar, que por quien avia predicado la verdad de la Fe, tenia en si misma alguna diferencia, en quanto a la firmeza, y estavilidad, ò quanto al merito con Dios:mas para el seguro de los que la tiguen, y la fatisfacion de que no se introduxo con error, y poder, o ponerie a los que la quieran contradezir, y para permanecer inmobiles, y fin dexarte lleuar de nuevas doctrinas, ò introduciones de falsasescrituras, conviene faber, quienes fueron los que plantaron la Religion: que siendo Apostoles, o Varones Apostolicos, embiados por ellos, le etta con toda seguridad, además de la que dà la vnion a la Iglesia Romana, que es la columna inmoble de la Fe; assi dezia Tertuliano en aquellos calamitosos tiempos, en que avia este , peligro: Ordo rerum desiderabat, illud prius pro poni, quod nune so-Jum disputandum eit; quibus competat fides ipfa? Cuius fint Scriptura? A quo, & per quos, & quano, do, & quibus fit tradita disciplina, quafiunt Christiani? Vbi enim apparnerit effe veritatem,& disciplinæ,& fidei Christianæ:illicerit ve-, ritas icripturarum, & expolitio-

storigenty alst , tentes y tan gran-, num, & omnium traditionum, lib. ,, de præscriptionibus. El orde de las colas pedia, q se propusiesse primero loque aora vnicamente fe ha de difputar; a quien competa la Fè mifma? De quien son las escrituras? De quien, y por quien, y quando, y a quien se entregò la disciplina, con que son Christianos? Porque adonde constare, que està la verdad, de la disciplina, y Fè de Christo, alli estarà la verdad de las escrituras, y de las exposiciones, y de todas las tradicioness Por lo qual profigue Tertuliano : Christo Iesvs nuestro Señor; primero dixo quien era, a lo que » venia, y todo lo demas necessario, para cumplir la voluntad de fu Padre, por si mismo, quando, ò vi-2) uiò en la tierra, ò al Pueblo en publico, ò a sus discipulos de secreto; de los quales avia escogido do-,, ze principales, que trala a fu lado. deltinados para Maestros de las 22 Naciones. Perdiòse vno, y estando , para partirle a su Padre, despues de la Refurreccion , les mandò a 2) los onze fueffen, y en lenaffen a to-, todas las Naciones; y que las bautizassen en el nombre de el Padre, y de el Hijo, y de el Espirita Santo. Luego al punto los Apoltoles, que es lo milmo que embiados, 2) eligiendo por suerte el duodecia mo, Matias en lugar de Iudas, por autoridad de la profecia, que » està en el Psalmo de David , aviendo conteguido de el Espiritu Santo la virtud prometida pa-, ra hazer milagros, y hablar diuersas lenguas, testificada la Fè de " Iesu Christo, primero en Iudea, , y instituidas Iglesias; despues par-, tiendose por todo el Orbe , pro-, mulgaron la doctrina de la misma , Fe a las Naciones , y por tanto e, edificaron Iglefias en cada Giu-, dad, de las quales, delde alli adelaso te

te las demás Iglesias tomaron, y cada dia tomanci origen de la Fel, s, y la semilla de la doctrina, para fer Iglesias; y por esto, tambien eitas ie liaman Apostolicas, como 3) decendencia de las Apostolicas, 3) Christo, como todos sel Apostol porque toda decendencia es ne+ " cessario que tome su calidad de su ,, origen; y alsi, tantas, y tan grandes Iglefias, ion aquella vna primera que fundaron los Apoltoles; 5) y alsi , todas lon la primera , y Apostolicas, quando prucban comovna, la vanidado &c. y alsicone , chiye : Que toda doctrina ; que s conviene con aquellas Iglelias 20 Apostolicas, matrices, y origina-, les , es la que enfeña la verdad, porque tiene lo que las Iglefias roricioieron de los Apottoles; los "Apostoles de Christo, y Christa recibio de lu Badre. La solo logro

- Por esta razon, mas conviene avea riguar, ir vna Igielia ella vnida en iu doctrina con la Iglelia Catolico Romana, para fer Apostolica; y si siempre le conservo en la doctina que de ella recibio, que faber fu antiguedad, y primero fundador, pues esto la balta para la firmeza de la verdad, y seguro de su doctrina. Esto es claro, y evidente en la de Palencia, comote verà en esta Historia. Pero paractros motivos, que conducen al decoro de las Iglesias, y a la vtilidad de invocar para el patrocinio sus fundadores, y mostrar en el oficio que se les deve, su agradecimiento; fiempre ha sido de fuelo de todos los Hittoriadores Eclefialliacos bulcar el origen de las fundaciones. Y fien do lus primeros Predicadores, y Obilpos, embiados por los Apoltoles; por otromas especial titulo, se pueden, y deben llamar Iglefias Apol tolicas, matrices, y originales de la Fè, y tener la citimación que se les debe dar poreste titulo, pues como ", ya dixo Tertuliano: Es necestario. , que toda decendencia tome la ca-, lidad de in origen (y hablando de , Roma, dezia S. Leon a este propo-", sito en el serm. 2, de su Assumpció 21 Pontificado)que aunque toda la Iglefia, que està en la redondez de el mundo, deve florecer en todas

, las virtudes; pero a los Romanos

particularmente entre todos los Pueblos, les roca exceder en me-, ritos de Religion ; porque fueron fundados en el atcazar de la piedra Apostolica, y siendo redimidos de San Pedro los enieno con antela-, cio a todos. Por citos motivos buscamos el origen de la fundacion de la Iglesia de Palencia, y se hemisde haliar conbailante fundamento, ya que dex mos confutado el fabulolo, que la hanquerido dar por San Neltoriossis il ital

LABLAN

C

2

a

THOUGH OH

nvi

n c.p.

8

Siempre que hallamos cerca de los primeros! principios alguna cola Ectefiaftica, dezia San Agustin, que era Apottolica, y afsi, hallando fundida la Iglefra de Palencia contanta antiguedad , juzgana , que de los Apostoles , à Varones Apostolicos dimanaita fu fundacion s y poquedò mi juyzio foloenet i porquehe has do fuficiente fundamento para confirmarle; porque Don luan Tamayo Salazar en fu Martyrologio Hilpano a 26 .de Octubre, tomando lodeAndrès Saufai, refiere, que San Fronton, embiado por el Apostol San Pedro, predicò en Palencia el Euange. lio; y es cofa affentada, que hallando Inficientes sujetos, los Predicadores, y Legados Apoitolicos, fundauan Iglenas, como conita de todas las Historias, y le puede ver en la Italia Sacra de Don Fernando Vghelo, y en Servecio en los Obilpos Lugdunenies, a cada passo; y diximos algo en el Capitulo precedente, omitiendo aora el examen de lo que dize Vrritigocti en su Libro de las Iglesias Catedrales, de que trato en la Gerarquia Eclesiastica. Y dire algo alfin de este Capitulo, donde probare, que en la primitiua Iglelia en Elpaña, huvo Sedes Episcopales, fixas en sus Iglesias Catedrales.

Que antes de la incursion de los Barbaros Sarracenos fueffe Catedral la Iglefia de Palencia, nos lo testifican los Privilegios de los Reyes en su reparacion, que pondrèmos en el Libro fegundo, además de las fubfcripciones en los Concilios Toledanos, que la precedieron, pues se hallan Mayulanes, Canancio, Afcario, Concordio, y Beroaldo, como masade-

ante veremos. San Ildefonfo pone a Manutanes, por antecellor de Conancio, en importade les Varones inftres. Y en tiempo del Arcebispo. Montano ay dos cartas, a Toribio, y a los del territorio Palentino, que po, que se sujetò a la jurisdicion de lu antecessor Celso, que storeciò cerca de los años 500 de Christo. Y antes hallamos Obispo de Palencia aSan Pastor, de quien haze mencion Genadio. Y comoveremos, fue su Obilpo Santo Toribio Alturicenfe, por los años de 444, que predico contra la lecta de Priiciliano, y faliò triunfando de fu error, haziendo que fuetien testigos de la verdad las aguas de Carrion, d onde quedo fumergida la heregia de Presciliano, como la fobervia de Faraon en el Mar Vermejo. Y pues, Montano dixo, que viallen de su amonestacion, hafta que fe les dielle Obispo, como solian renetle; argumento claro es , que era costumbre antigua, que huviesse Obis po en Palencia.

Pero como he procurado el examen rigurofo en las caufas agenas, no quile omitirle en la propria. Y descando apurar contoda exaction este punto, pedi al Eruditi simo Marques de Agropoli, que se corresponde con refiere, como en Palencia ania Obita el Padre Papeorochio, continuador de las Acras de los Santos, que principiò Iuan Bolando, viesse en ranto numero de manufcritos, como han recogido, si en alguno se hatlana esta noticiade la venida de Sin Fronton a Palencia; y respondio la siguiente carra, que tengo original; no es conforme a mi deleo pero fifue mucho para mi allumpto; porque examinadas las razones de dudar, que propohe; constarà con mas firmeza la verdad de la venida de San Frontona Palencia, y de la fundación desta santa Iglesia: que las dudas de los Varohes doct os fuelen abrir camino para aclarar las verdades. Pondrè esta carta en latin, porque le reconozca la propriedad de su Autor, y luego la bolvere en Castellano, y dire lo que siento de su contenido.

### EXCELENTISSIMO DOMINO, PATRONO MEO Colendissimo, Domino Marchioni de Agropoli, quemDeus conservet.

AX Christist falicissimum Pasca. Statim , ot fasciculum librorum mihi missorum accepi, primum hoc curaui, wt intelligeret excelenciatua per latumes/e: Postea dissertaciones ipsas legi , eodem cum gustu, quo antea discur sum Hystoricum legeram villitare verotanto maioresquanto in illis distinctius squam in hoc positas et declaratamulta. Vnde summo tenor desiderio videndi etiam partem secundam.Gaudeo etiam corum numerum, qui contra fabulas assurgunt, in deffensionem veritatis quotidie crescere, hoc enim argumentum mihi est reutuiscere paulatim in Hyspanis antiquitatis historicastudium, spemque. Facit etiam operi nostro, futurum aliquando, vt ipsum in Hyspania non minus expectetur, quam nunc astimatur, distrabiturque in

San Ii Frontonis Acta habemus varia; fabulosissima omnia : dequibus hausere Vincentius Vellowacensis, lib. 9. cap. 34. Sant us Antoninus, part. 1. titulo 6.cap. 25. Volaterranus, lib. 3. qua de Sancto hoc Scripserunt: Sednullum Ospiam vestigium fidei, apud Hyspanos pra-

. Historia Secular, y Eclesiastica 248

- dicata quantum cumque fabulosi, scripsere priores sintra Galliam tamen, Detragoricos ipsi continent. Vnde igitur habuit Sausaius: Dicam qued sentio. Habut a Tamaio Salaçars que tanquam grandem thesaurum communicauit Saussato versus sub Auli Hali nomine fabricatos, hos Saufains adverbum fequeus, foluca orationereddidit, que ligara acceperation planum fiet ipfainter se conferenti Et rursum Tamaius Sauffaio vice reddidit eum deffendens in suo Martyrologio fic manus entes hallames. Obilpo de l'alencia recogido, fi en a tiun palpa munama

Constaret id plenius, si commentarij Apodictici ad viniuer sum Gallicanum Martyrologium qui in el encho operis post epistolam dedicato. oriam politospromituntur, mox in publicam luce prodituri tomis 4. rewerainluce prodiffent. Sed in felix successus ipsius Martyrologi, cui tot fere affungebant aduer farij, quoder ant viri eruditi en Gallia; fecie sot supprimerentur commentarij , qui singulorum elogiorum fontes erant indicaturiscito enim puduit infelicis partus, que Leuitas inneni-List faderat, quod vimam fatis cognoui femus in lanuario, et Februarioneque tempus defusse putes. Defuit animus , nimia credulitatis sibi conscius. Vixit enim annis ferè triginta.post editum Martyrologiumintra ques janso 1657. edidit tomum unum de Santto Andrea, que confido maturiori iudicio elaboratum, nec enim legere ip sum vacat, quibus nondum de santto illo Apostolo est agendum.

Ante decem dies auecta Ostendam est bala squa continentur libii; quos mitto: Alia prima ocasione mittet Meursius, quatuor opera Lupi, tt) ego Addam vitam Sancti Frontonis,omnium antiquissimam, et fabulofisimam, quamois existimem id non mereri, maxime cum nihil ibis

aut alibio (piamode Hy (pania.

Expecto Bruxellis Typographum squi cum agam de impressione Aprilis, id si procedat shac atate dabitur initium operi : Sin minus wtar Antuerpiensi, alio pridem se officente, & sirvidear, te procedat

tamfeliciter distractio quam procedet alteri.

Si promense Maio occurrat aliquid quo putem iubari me posse ab excellentiatuas vitar fideliter oblata humanitate, vitiam viti capin Sancto Mancio. Nunc ego, to mecum Pater Henschenius, felicisimum Pascha pracamur excellentia tua, pro cuius in columitate diuturna Deum oro frequenter, quia sum ex animo excellentia vestra. Humilimus in Christo seruus, Daniel Papebrochius societ. lesu Anturpia 21. Marti 200 c sinero sense life lude fer in conservadad a 122 sinera con es

in course ellowacenjus old. 9. cap. 34. Santus An-Whate. 1. triple 6.cup. 23. Volaterranus libe 3 equade Sancto hoe

les uni Sed nullum cos pram coelisgium fidersapud Elyspanor pram

AL EXCELENTISSIMO SEÑOR MARQVES de Agropoli, Patron mio muy amado, que Dios conscrue.

A Paz de Christo, y felicissima Pascua. Luego que recibi el facisculo de los libros, remitidos: Lo primero, cuide dara entender a V. Excelencia como auia llegado; despues lei las disertaciones, con el mismo gusto, que antes auia leido el discuiso Historicos pero con tanto mayor vtilidad, quanto en ellas se hallan muchas cosas mas explicadas, y declaradas: Por lo qual estoy con gran deseo de ver la segunda parte. Tambien me gozo, que el numero de los que se levantan contra las fabulas, en defensa de la verdad se aumente cada dias porque esto es para mi are gumento, que và poco a poco reviviendo en España el estudio de la ontiguedad Historica, y tambien da esperança a mi obra, de que alguna vez sucederà, que se desee en España, no menos que aora se estima, y estiende por Francia.

Tenemos varias Actas de San Frontron, pero todas fabulosilsimas, de las quales Vincencio Vellovacense, en el lib. 9. cap. 3 4.
San Antonino, en la primera parte, titulo 6. cap. 25. Volaterrano, en el lib. 3. sacaron, lo que escrivieron deste Santo, Pero en ninguna parte hallo algun vestigio de que predicasse la Fe en España, y aunque escrivieron tanto los primeros fabulosos escritores, pero siempre se contienen, dentro de la Gallia, y los Petragoricos. De donde, pues, lo huvo Sausai: Dirè lo que siento. Havolo de Tamayo Salaçar, que comunicò a Sausai, como si suera vn gran tesoro, vnos versos sabricados con nombre de Aulo Halo. Estos los siguiò Sausai a la letra, y los puso en prosa, como se harà llano al que hiziere conferencia de vno a otros y despues Tamayo le satisfizo, desen-

diendole en su Martirologio: assi se dieron las manos.

Constara esto mas claramente, si los Comentarios Apodisticos, a todo el Martirologio Gallicano, que en el clencho de la
obra, que está despues de la epistola dedicatoria, se prometen, que
auian de salir luego a la luz publica en quatro tomos, huvieran realmente salido a luz. Pero el infeliz sucesso del Martirologio, a quien
casi se oponian tantos contrarios, quantos Varones Eruditos auia
en Francia, hizo que se suprimiessen los Comentarios, que auian de
manisestar los suentes de los elogios particulares, porque se auergonço presto del infeliz parto, que la facilidad juuenil auia dado a

Historia Secular, y Eclesiastica 350

luz. Ojala esto lo huvieramos conocido bien, quando se escrivieron las A chas de los Santos de los mefes de Enero, y Febrero. Y no fe juzgue, que le falto tiempo, faltole el animo, aunque era sabidor de su nimia credulidad, porque viuio casi treinta anos despues que sacò a luzel Martirologio; y en esse tiempo, el año de 1657. publico vn tomo de San Andres, que confio le trabajo con mas maduro juizio, porque no tengo tiempo para leerle, porque aora no hede tratar de este Santo Apostol. Imar cordil col ab olustica?

Ya ha diez dias,que se lleud a Oftende la bala, en que estanlos libros que embio. En la primera ocasion embiarà Meursio quatto juegos de las obras de Lupo; y yo anadire a ellos la vida de San Fronton, mas antigua de todas, y fabulofisima, aunque juzque, que no es de algummerito, especialmente, porque ni alli, ni en otra parque el numero, de los que fe levantan contrañan de monte o per el superior de los que fe levantan contraña de España, se el se

-16 Espero de Bruselas vn Impressor, con quien trataré de estampar el mes de Abril. Si viniere tratare luego de dar principio a la obra y sino vsare de vno de Antuerpia, que ya se ha ofrecido, aunque recelo, que proceda tan felizmente la distraccion , como al ellimasy efficade por Franci

Si para el mes de Mayo ocurre alguna cofa, en que me pueda ayudar V. Excelencia, viare fielmente de la humanidad, que me ofrece, como ya començe en la vida de San Mancio. Aora, yo, y el Padre Henl chenio, regamos a Dios de a V. Ercolencia felicissima Pascua, por cuya salud, para que se continue por mucho tiempo ; frequentemente hago oracion a Dios, porque foy de V. Excelencia de coraçon. Amberesa 21. de Março de 1673. de V. Excelencia humilde sieruo en Christo Daniel Par pebrochio; de la Compania de Iesys. e falue? a ocioumos sup acal

En esta carta, Daniel Papebro- que pueden por estas Actas oponerchio, no tolo dize, que no hallo no nos, a nueftra conclusion. ticias de que San Fronton estuviesse en Palencia; pero contradice las que traen Andrès Saulai , y Don luan que tuvieron el nombre de Fronton; Tamayo Salaçar, y que todas las Ac- vno que fue Discipulo del Apoltol tas que tiene estan viciadas, y fabulofas; y aunque pudiera omitire la car ta,que tengo original, con todo effonti he querido ponería a la letra, porque de lu l'insfacion constara mas bien la verdad de que fan Fronton predi - quienel Martirologio Romano, a14. co en España, y en Palencia, y fi fte To de Abril; y otro San Bronton Espa-Padre, o otros llegaren a elerivir la vida de San Fronton, hallen aqui la goça, de quien el M. Rom. a 16, de

verlos inbriendos connombre de Auto

Para entrar con mas claridad,es de advertir, que huno tres Santos, San Pedro. Deste haze mencion el Martirologio Romano a 25, de Octubre, que fue el que floreció en la Galia; otro que floreció en Egipto, y fue Padre de setenta Monges, de ñol, vno de los 18 Martires de Zaraverdadera noticia, y prevengo, lo m Abril; deste vitimo, nada se hamezla ge ya 13 CO A la: to qu to

cli do

m

ca A

H

las 14

cl

Pc

co fui 10 H tra mi lib

> ce fai to el to to

iu ar to M

QL de fir n

> D go

Ia. cl

clado de su Historia con los otros dos. Pero de las Actas de los des primerosdizen te han hecho vnas, aplicadas a San Fronton , Discipulo del A pottol San Pedro, como advirtio Heriberto Rosveido, en el libro i de las Vidas de los Santos de Oriente, a 14.de Abril. Benedicto Gononio, en el lib.3. de los Santos del Occidente, Pedro Vvaftellio, en las Vindicias de la institucion de los primeros Monges,art.11.pag.185.y el Padre Vivar de vetere Monachatu, lib. 2, cap. 13.num.14.que parece concuerdan con Daniel Papebrochio, en que San Antonino, y los demas, hizieron de Jasdos Actas vna vida de San Fronton, Discipulo de san Pedro, por lo qual juzgan, que las Actas que tienen, todas eitan fabulofas.

Pero confiriendo vnas Actas con otras, no hallo que le ayan confundido, lino que son distintas; porque solo hallo convienen las que refier Heriberto Rosveido, con las que trae Benedicto Gononio, que son las mitmas que refieren Pedro Equilino, lib.9.cap.109.Vincencio Vellovacente, y fan Antonino; en que como fan Fronton, el que floreció en Egipto, fue Padre de letenta Monges en el Yermo, tambien lo fue fan Fronton, el que predicò en la Gallia; y elto como pudo suceder al vno, pudo fuceder al otro, Y Palionodoro, con arta distincion atribuye a san Fronton el de Perigord, que fundò alli Monasterio de setenta Monges, aunque lo tomo de Vincencio Velloyacenie pero le diferencian en todo lo demas; porque aunque tienen alguna similitud en el modo de lleuar la comidaalos Monges, por revelacion Divina, que movio vna persona, y embio setenta Camellos a los Monges; en el nombre, y en el modo ay diferencia, como se puede ver, hazien do conferencia de vna a otra vida; y alsi tengo por ciertas, y sin fabulas las Actas de lan Fronton, que trach el Vellovacente, san Antonino, Pedro Equilino, y Benedicto Gononio; y este dize, que Vincencio Baralio, en la Chronologia de los fantos de la Isla Lyrinente, refiere tu vida lagrada de los manuscritos del Monasterio de san Poncio Niciense; lo mismo dize Don Iuan Tamayo en su Martirologio Hyspano, à 25, de Octubre, y me parece es la misma, aunque no la he visto; porque si tuviera alguna diferencia la advirtiera Benedicto Gononio, que trae este Autor, para confirmación de las Actas de Pedro Equilinio.

Y porque el Padre Pedro Maturo reparò en estas Actas, que en la Gallia no ay Camellos; y alsi parece, que esto convenia a san Fronton el de Egypto, advirtieron Heriberto Rofveido, y Benedicto Gononio, que la voz Camellos se toma por qualquiera veitia, en que le conducen las car » gas, y no es muy violenta exposicion y el reparo es mas antigno; porque en la impreision de la Hutoria de fan Antonino de Florencia del año de 1527.està puesta a la margen por lacobo Bomeburgo, que hizo aquella ediccion, de quien la tomo Maturo, y se pulo en la margen del Martirologio Romano de Baronio, en la im pression de 1645. pero està satisfecho; y a Vivar, que dudò lo mismo.

Los Samarthanos, en lu Gallia Christiana, en el Obispado Petrago-riense, o Perigord, dizen: que Iuan Puteano, del Orden de los Recoletes de san Francisco, escrivio en Frances de estos Obispos; que el primero sue San Fronton, y que rrae latamente su vida, y saco a suz esta obra, año de 1620:

Mucho defeara verla, porque en ella pudiera fer hallaramos la claridad que deseamos; pero pues elto no hasido possible, pondrè la que trae Andres Sausai, que es el que resiere, que san Fronton predicò en Palencia, con algunas adiciones de otros Autores, que iran lenaladas Respondente a las dudas de Daniel Papebrochio y quedarà cre ble lo que dize Sausai, y la fundacion de nuestra Iglesia de

Palencia, por fan Fronton, Difcipulo de fan Pedro Apos-

ex cr falle toda la Rucldad en cland to y lus proprios eyentes; el varon de la s., per de construer de la s., per de construer de la s., per de construer de la seconda de la seconda de construer de la salmas con la Dini-

VIDADESAN FRONton,primer Obispo de Palencia.

RONTON , de Nacion Frances, Oriundo de la Ciudad de Perigrod, deuoto a Dios desde la juventud, fue Bautizado en Roma por el Apostol fan Pedro; y aniendole ordenado de Obispo, fue embiado a la Citerior Aquitania, a su Ciudad, en compania de Georgio Presbytero, que despues fue el primer Obitpo Aniciente, para que introduxesse alli la luz pura de la Divina verdad, con la acha del Euagelio; pero delpues de tres dias de camino, murio Georgio. Fronten belvio al A postol San Pedro, refiriendo el sucesso improviso de su compañero; y recibiendo el Baculo de el Apoltol bolvio al lugar, donde yazia Georgio, y le refucito a la luz de la vida, tocandole conel; mas confiado que el Famulo de Elifeo. Desde alli el Varon Apostolico, profiguiendo lu camino, vino a Perigord con mucho espiritu de gracia, predicando, que Christo, Hijo vnigenito de Dios, Cruzificado por la falud del Mundo, refucitado, y triunfante, ofrecia Reyno eterno en los Ciclos, a los que en èl creian. Lleuo a este conocimiento, y culto, a muchos habitadores de aquella iudad, apartandolos del feo culto del s Demonios, con la eficaera de la Divina palabra, magnificencia de milagros, y explendor totalmente admirable de lu vida. Por lo qual, Esquirio, Prefecto de la Ciu-d d, incitado de los vanos Sacerdotes de los Idolos, de tal suerre se enfureciò, ciego, contra el nuevo Predieador, yaus fequaces, que a quantos bantizana cortana la cabeça. Pues, como el feroz Presidente locamente executafie toda futerueldad en el fan to, y lus proprios oyentes; el varon de Dios, para declinar los dias malos, por fiacalo respirasse Aura mas benigna; guiò lu rebano al Yermo, adonde alimentana los cuerpos con legumbres, y las almas con la Diui-

na palabra. Auia a la ribera del Rio Dordon, vn Dragon cruel, que confu aliento infici onava el fitio ; y cenla virtud de Christo le ahuyento elPrelado Gioriolo. Entrecanto, el Prilidente Esquirio pago las penas delu crueldad; porque lo experimentado en los castigos de la ira Diuina; y reprehendido finalmente de vn Celeftial Nuncio, bulcò solicito alsiervo de Dios, y a la compania fanta de los Ficles, que le auian feguido; y finalmente les hallo. Pidio a Fronton perdon con humildad, y la gracia del Bautismo ; y hecho participe , con confederacion de picdad, de los fantos que auia perleguido; sublevo su mileria con larga munificencia. Movido de ella el B. Pontifice, bolvio a la Ciudad con sus companeros, y edificò alli la primera Iglelia, porqueen ella se consagrassen a los sagrados ministerios, y diola el triunfal titulo de San Esteuan Protomartir. Delpues desto, auiendo ordenado por Coepiscopo a Anyano su Discipulo; embio a Georgio a los Vellaunos, y autendoles ilustrado con la Dinina luz, se le dio por su Prelado. Passando de alli con vehemente espiritu de Fe, a los Sanctos, y Pictones, y Turo nes, clarificò en todas partes elnombre de Christo; por lo qual nueuamente estimulado, paíso mas adelante, iluitro los Parisios, Vellovacos, y Sueffones. En este trato, en vn barrio, que oy le venera, como tutelar, descando ofre cer el diumo lacrificio, y negandole el vino, convirtio en el la agua, y confagro el calizde la falid, Demas desto, dexando en la interior Gallia monumentos del Apoltolico exercicio, el divino Heroe le apercibio, para nuevos trabajos, y boloveloza la Aquitania, y enieño a Burdeos el l'agrado Evangelio de Chrifto. De aqui passo a Bayona, penetro a España, y llego hasta Palencia, la qual alegro del todo con la nueva de la salud, y llenò toda la Region Tafraçonente de los resplandores del Enangelio. Fatig ado ya con tan lar-gos caminos, luftrada, y iluftrada la Galia Narbonente, bolvio a su Iglesia de Parigord, adonde hizo la estacion extrema, y cargada de tantos trofcos, el inclito Atlera exalò el bienaven-

tul

tra

no.

AP

tee

COL

105

tes

ver

mo

del

CIT

noi

CIO

dic:

to 1

gad

tos

par

ana

Bib

lav.

nos

ton

gor

tida

Ma

llev

last

cele

COD

clE

Vac

y to

y e

cele

Vi

con

ga

puc

da; cer

1uc

aui fofi

fon

mo

do

que

ado

llev

ent

exc

por

gor

que

-11

turado espiritu, y aumentado con su transito el numero de los Giudadanos celestiales, en compañía de los Apostoles, aquien ayudò insignemen teel Celestial Munerario, le honra con los premios dignos de sus trabajos, cuya memoria, que en todas parteses celebre, principalmente persevera gloriosa en tantos Pueblos, comofertilizò con las aguas saludables del Bautilmo, y iluminò con el cono cimiento del verdadero Dios que ignorauan; en los que con su predicacion, y milagros, quitando la inmundicia de los idolos, erigiendo a Chrifto tropheo, difundida la Fè, y propagada, colocò saludables fundamentosde la Religion, que permaneceran para siempre. Hasta aqui Sausai. Y añade Truxillo en el tomo 2. de la Biblotheca de los Predicadores, en lavida de Santa Marta: Dizen algunos, que celebrando Missa san Fronton, Obispo, en la Ciudad de Perigord, que era Varon de grande santidad, y devotissimo de la gloriosa Marta, se le apareció vn Angel, y le llevò aTarascon, para que celebrasse las exequias de la gloriola Marta, y celebro la Missaspero viendo el Diacono, que delpues que auia cantado el Euangelio, se detenia tanto, y cessa vael Obispo, y parecia que dormia, y tocandole con el codo le desperto, y el fanto Obispo le dixo; porque me excitalte tan prelto, porque yo eltaua celebrando Missa en las exeguias de la Virgen Marta, que murio en Tarascon? Embiad alla alguno que me trai ga el anillo, y los guantes, que yo no pude traerlo, por aprefurar la venida; y auiendo embiado el Pueblo a certificarie deste caso, hallo que auia lucedido como el Obispo Frontop lo auia dicho; y aunque en buena Filolofia, no se compadece, que vna per-Iona humana estè a vn tiempo mismo en dos lugares; con to do ello pudo vn Angel, en figura de Fronton, quedarse en la Ciudad de Perigord, adonde estaua celebrando Misla, y ser llevado por virtua Dinina S. Fronton enbrevissimo tiempo a celebrar las exequias de santa Marta ; y despues por la misma virtud bolvera Perigord a acabar la Missa. Gononio dize, que el viò en Tarascon los guantes,

que se conservauan por Reliquias, en señal de san gran milagro; y en vnos de los escritores de Francia, que recogió Andrès Duchene, se resiere. Celebrasse su Festividad a 25. de Octubre; el año de su transito no te sabe; quiere Don Iuan Tamayo, que no excediesse el Imperio de Neron. Esta noticia trae a 25. de Octubre.

Fin de la vida de San Fronton.

A Verificacion deltas actas , excepto la predicación del Euangelio en España, es muy facil, recono ciendo las de los Autores referidos al principio, y otros, que junto D. Juan Tamayo Salaçar en fu Martyrologio Hyspano a 25. de Octubre; y en quan to a la venida a España, y especialme te a Palencia, no ay repugnancia, ni por donde arguir de falsa a Sausai esta narracion, porque no es interessado en ella, ni se descubre motivo para fin girla; pues aunque por estender la glo ria delle fanto, pudiera dezir ania pre dicado en Espana; que motivo podia tener para nombrar a Palencia, especialmente? Porque es cierto que no tuvo influxo desta Iglesia, que aunque rezò delte fanto, antes de la reforma cion del Breviario de PioV. estava tan olvidada esta memoria, que solo ha venido a ella de pocos anos a esta par te,y yo fui el primero que la moui, auiedola leido en Tamayo, y de aqui la bulquè en el Breviario Palentino.

Daniel Papebrochio, aunque en la carra referida nota a Saulai de facilmente credulo, y de juvenil credulidad, pero no defallo, ò mentirofo. Ojala huviera facado fus comentarios, tuvieramos noticia de adonde ania recogido estas noticias. Las que he conferido de Saufai he hallado verdaderas, y no creia ran facilmen. te, como se ve en lo que eserivio de Si Orienço, que se oputora lo que teniala escrito los Españoles, y auna lo que el milmo auja dicho, tobre que rengo elerito vn trarado, dedicado a la Santa Iglesia de Huesca, que espero se vera presto impresto. No le detuno cl facar los Comentarios a fu Martirologio, el temor de los que ie opulieron ; porque tambien le le opuso Francisco Bosquet, en el punto de San Dionifio Arcopagita, si fue Apostol de Francia;

## Historia Secular, y Eclesiastica

y escriviò contra èl el lib. de los Escri tores misticos de aquel Reyno, y es Escritor digno de toda alabança, como se vè en el tomo de san Andrès, que es muy erudito, y en otros tres que intitulò Panoplia Clerical, Sacerdotal, y Episcopal, por los años de 1653. y otro de antelatione Crucis. Conque este testigo queda calificado, y su deposicion parece segura.

La imaginacion de Papebrochio, de que sacò esta noticia, de auerle embiado Don Iuan Tamayo Salaçar los versos de Aulo Halo, es totalmen te sin fundamento; porque Don Iuan Tamayo Salaçar, no solo no tuvo pia afeccion a la Iglesia de Palencia, antes diò manisiestas muestras de eno 10, como se verà en el libro quarto,

donde notaremos du definefura. Y auiendo puesto rodas las dedicaciones de las fantas Iglesias de España, omitio la nueltra de Palencia, y el Catalago de sus Ooispos, que no pudo ignorar, por los Breviarios Palentinos, y por el Teatro Eclesiastico de Gil Gonçalez. Puesa que propofito auia de fingir esta venida de fan Fron ton a Palencia ? Y fi fe haze cotejo, comoquiere Papebrochio; mas fundamento ay para que la epigrama de Aulo Halo fe hizo por lo que escriviò Saufai, que al contrario. Dize Sau "fai. Penetratin Hyspaniam,vsque ,, Pallentiam pergit , quam falutis ,, Nuntio prorius ietificavit, totam. ,, que Tarraconeniem regionem ,, fulgoribus Evangehj repier.

ſe

de

de

rc

el

112

no

CC

y

de

11

de

F

R

di

11

d

11

P

Ü

(

t

J:

### AVIO HALO DIZE.

Post, & ad Hyspanostranscendens, Tarraco Diuvm,
Audivit, cuius sulgor amænat agrum.

Denique Vaccaos penetrat; Palentia sacros,
Sermones discit. Hinc sua castra petit.

Estan bien concordes.

Y aniendo sido tan moço Sausai, quando escrivió el Martyrologio Gallicano, es muy verifimil, que no conociesse a D.lua Tamayo; porquel año de 1648, saco a luz el Poemade Aulo Halo, de la venida de Santiago a España, y el de 1651. el Martirologio, y ya cita a Saufai, y entonces aun no atribuia aquellos versos de su manuscrito, a Auto Halo; porque hasta el mes de Febrero. pag. 14. no le dio esse nombre, por estas palabras: Hoc ex codice meo manufcripto, qua Aulo Halotribuimus. Defde aqui adelante absolutamente le llama de Aulo Halo. Luego no estauan escritos los versos de Aulo Halo quando se escriuió el Martyrologio de Saulai, ni supo de tal nombre: y alsi es vana la imaginación de Papebrochio. Bien cierto es, que fino huniera mas autoridad, para afirmar la venida de lan Fronton a Palencia. que la de Aulo Halo, era peor que la de Dextro, y los demas de esta masa; Porque el Poema de la venida de

Santiago a España, està convencido manificstamente de lupuesto, por el Marques de Agropoli, en el dilcurlo Historico por fin Fructos; y mislatamente lo tiene elerito en el legundo tomo de las disertaciones Ecienal ticas, que presto veran la luz comun, para vtil de los que desean singulares, y doctas noticias, y alli se refiere, como se hazian estos Epitafios, y Hymnos, que primero atribuyo Don Iuan Tamayoa su codice manuscrito antiguo, y delpues a Aulo Halo, en que se vera mi deposicion; porque me tellificò vn Doctor Don Enrique, &c.que rodos los Capellanes, que el lenor Don Diego Arze R ynolotenia en Avila, siendo su Obispo, hazian Hymnos, Epitafios, y Epigramas a los Santos, por in orden, y se eleogian los mejores, y los recogia Don luan Tamayo, que era fu P. ovisor. Este es el codice manufcrito, que despues llomò Aulo Halo , y assi no tiene autoridad alguna, ni la tuviera Saulai, fide alli lo huviera facado.

### Dela Ciudad de Palencia. L.I.

tuis atque Antisticis solemnia celebrancems temporalistica tribue reperite subsidium.

Y assi, masverisimil es lo copias se Sausai de la vida de San Fronton, ù de la que el criui d'Inan Pureano, u la de Vincencio Baralco, que hemos referido, y de vna de ellas se formasse el Epigrama de Aulo Halo. No he ha no me despido de buscarlas, para que con esta noticia quede mas calificadala venida de san Fronton a España, di

Hallola tambien en el Breviario, que reformo el l'ustrissimo señor llado ocasion de reconocerlas, pero Don Pedro de la Gasca, a 24. de Octubre. De suerte, que la Santa Iglesia de Palencia rezò de San Fronton halta la reformacion del Breviario de Pio Quinto (cuia Bula se expidio elañode mil quinientos y sesenta y ocho) por espacio de mas de trecientos y freinta años, y lo que antes del consuctudinario se ignora; y no se des cubre motivo, para que este señor Rubricario a 27. de Octubre, en el Dobispo le aumentasse el culto, mudando la Oración, y poniendo lección propria, fino el auer reconocido, que era nueltro primer Obilpo, y el primer Predicador de la ley Euangelica en Palencia. Diole oficio de nueve lecciones, y la Oración, y Lecció que puso en el Breviario, pondre aqui,por lo que conduce a la probacion de las Actas, que quedan eleritas, y no fon las milmas que tenia angrad no occaso los co tiguamente, reconociendor, que los Palentinos le devian el conocimiento de la Fe, y configuientemente la fundacion de su Iglesia.

En effaleccion no dize la venida

dro a predicar el Evangelio, fia limi-

nomber, sur makinde Sam Leonton is

y Palencia. He reconocido los manuscritos de esta Iglesia, y en el consuerudinario, que tiene mas de trecientos años de antiguedad, ay memoria de san Fronton, en el Kalendario, y en el dia de san Crispin, y Crispiniano, comemoración, y lección. En vn Brevia rio Palentino, bien antiguo, que fue del señor Don Juan Coelo de Sandoval, Obispo de Plasencia, y aora es de Don Geronimo Diaz Ximenez, en Madrid, en su Selecta Biblioteca, hallo rezo de san Fronton, de nueue lecciones del comun de Confessor Pontifice, con esta Oracion a 26. de Octubre.

Exaudi Domine populum tuum th) Sancti Frontonis Confessoris

de San El onron; y quando defleste-

# a Palencia de lan Eronton; paro di T A A A Do de la me argumento que contacigis, ze como le embio el A pello di O L T A A Do de contacigis,

tacion de lugar. . . Y en la Oracion EVS, Qui populo tuo agnitionem tui nominis per Beatum Frontonem Confessorem tuum , atque Pontificem revelasti: Presta qua sumus: vi sicut in terris Doctor excitit veritatis, ita nobis in Calo indulgentiam obtineat the pietatis. Per Domioum, (t) c. Minesterrar on an obaq s le dize en el Oficio, Dam one tera velatie a fu Pueblo el canacimi enta de in

#### ration con-eite rezolter aurque per les vuala Fe. VI 18OITO 3 L'ale, como S. Agrelle

fila de que predico en Fra N Petragorien (i Civitate natale Sancti Frontonis, qui Roma à Beat to Petro Episcopus ordinatus, cum Georgio Prasbytero ad pradicandum Euangelium missus est, cumque die terrio itineris, idem Georgius fuisset mortuus, mærens Fronto, reuers us ad Apostolum, accepto eius Baculo, & Super corpus defuncti possito, socium de morte recepit, sic qua ad pradictam Civitatem veniens, magnam gentis illius multitur diss ad Christum convertit, & per actis multis miraculis in pace quieuit. The tel de la promise que traisit que te ingraorias

IOS, Que revelaste a tu Pueblo el conocimiento de tu nombre, por medio de San Fronton, tu Confessor, y Pontifice: Rogamoste nos concedas, que assi como fue Doctor de la verdad en la tierra, nos alcançe en el Cielo la indulgencia de tu piedad. S sins Position de de de He reconocido los manuscritos e clado de mil quinientos y fetene

### LA LECCION QVARTA. confuerationera le ignoracy, no te def

Frontum, en el Kalendario, y en el NLa Ciudad de Perigord, el natalicio de San Fronton, que en Roma fue ordenado de Obispo, por el Apostol San Pedro, que le embio con Georgio Presbytero, a predicar el Euangelio, y auiendo muerto Georgio al tercero dia de camino, Fronton le bolviò triste al Apostol. Pero recibiendo su Baculo, y poniendole sobre el cuerpo del difunto, bolvio a recibir a su compañero, sacandole de la potestad de la muerte: Y assi, viniendo a la tal Ciudad convirtio a Christo gran multitud de aquella gente, y auiendo obrado muchos milagros descanso en paz.

Es a la letra lo que contiene el Martyrologio de Adon à 25. de e San the From confell or sidute Odacion de la Iglelia.

En esta leccion no dize la venida a Palencia de san Fronton; pero dize como le embiò el Apostol san Pedro a predicar el Evangelio, sin limi tacion de lugar. Y en la Oracion le infinua, y dà lugar, para que prefumamos tenian noticia los Prelados de nuestra Iglesia; y en especial el senor Don Pedro Garcia, que san Fronton auia predicado en Palencia; pues se dize en el Oficio. Dios que r. velatte a tu Pueblo el conocimiento de tu nombre, por medio de San Fronton; y aunque por ser vna la Fè, y vna Iglesia, le que predicò en Francia, podemos tomarlo por nuestro, por la vnion, y comunion de los Fieles; pero mejor viene su aplicacion, auiendo predicado en Palencia; y se devenotar, que no estan celebre la festividad en toda Francia, que por la comunicacion que ha tenido con ella esta Santa Iglesia, de aqui se originasse la celebridad de san Fronton; porque en el Missal de Francia, del año de 1525. no se haze memoria

de San Fronton; y quando deste rezo no le laque argumento que convença, no tiene cosa que contradiga, antes coadjuva a lo que dize Saufai, de que predico en Palencia, y siguio Don Inan Tamayo. Porque fibien, por ser el primer Predicador de la Fè en Palencia, y primer Obispo, parece se le devia mas se lemnidad, que la que le dan los Breviarios antiguos, pudo fer no tuviessen memorias baltantemente ciertas, y assi le contentaffen con este rezo, teniendo Patron tan conocido, como S. Antolin Frances, que fue el motivo de la reparacionde Ciudad, y Templo, de que tra taremos en el lib. 4. y en la leccion del Breviario folo fe pufo lo que effà en el Martirologio de Adon, y no otras noticias dudolas, ò probables, por la autoridad que merecen los Breviarios. De luerte, que la noticia, que basta para dar rezo, suponiendo la cer teza de fantidad, no basta para ponerse por Historia en los Breviarios, de que tratale en otra ocasion, y pores

9

P I

fi

f

P

P

S

y

qı

a

de

ti

ſi.

0

cl

la

IC

A

0

A

pr

fai

ek

pr

ge

so està diminuta esta Historia.

Conduce, para cofirmar, qS. Fron ton vinielle a España, y predicalle en Palencia, que no falta quien diga, que lan Fronton fue natural de Espana. Assi lo dize Damian de Goez, conocido por lu calidad, y letras, refierelo Vivar, al año 66, de Dextro, numero 6. Y el apellido de los Frontones fue celebre en España. Acuña, enel Arçobilpado de Braga, que se puede ver. Y en el tom. 3. de la Espanaillustrada, donde estan las obras de Damiande Goez, se pone, no solo por Español a san Fronton, sino entre losque con su doctrina ilustraron a España. Y no sehalla, que aya otra memoria, sino la que dizen de auer predicado en Palencia, que veria Goez los monumentos, de que se valio Andres Sautai , ojala los citara.

Con estas noticias, parece que deve la santa Iglesia admitir as. Fronton, por su primer Obispo, y Predicador de la Fè, sinque se pueda notar de facilidad en la aceptacion; y aunque pudiera valerme de diversos exeplares de Santas Iglesias, vno solo tan relevante, como el de la Santa Iglesia de Toledo, he de traer por sundamento, que no con mayor que el referido, admitió a san Eugenio por su primer Obispo, ignorado algunos tie-

pos.

16

le

ol

a

2

Bien sabido es, que en tiempo de S.Ildefonio, le ignorava, que S. Eugenio huvielle predicado en Toledo, y iido su primer Ooispo, consta de que en el lio. de los Varones ilustres, a Eugenio Primero le haze fucessor de luito; y este Eugenio no es el antiguo, que oy reconoce la fanta Iglehapor la primer Obispo, fino el Segundo; y a su sucessor Eugenio haze el segundo, siendo por la cuenta de la lanta Iglesia de Toledo el Terceto. Y mas claramente hablando de S. Alturio, dize, que fue el noveno Obispo en Toledo; y en Compluto, ò Alcalà, seienta millas de Toledo, el primero, y por esta cuenta no cabe fan Eugenio Primero ; y aunque los escritores modernos, dizen, que no prueba este argumento, que san Eugenio, Discipulo de san Dionisio Areopagita, no fueile Arçobitpo de Toledo, y se lo admitamos, conce-

diendo que san Ildefonso careciò de esta noticia; pero concluye enidente. mente q no la tenia la Iglesia de Tole. do de lan Eugenio lu primer Obifpo, que es lo que aora, para nueltro assumpto nos bastasque acudir a que estauan viciados sus escritos de san Ildefonfo, es efugio fin fundamento: pues siempre han corrido como verdaderos, y puros. Y ademas de effo, no se hallarà noticia en que se verifique, que Toledo, en tiempo de san Ild efonfo, reconocia a lan Eugenio, Di scipulo de san Dionisio Are pagita, por lu primer Obispo, y Predicador de la Fè, y no la exhibiendo, siempre se deve dar por cierto lo que san Ildefonso testifica en sus Varones iluitres.

Con este presupuesto, veamos conque fundamento admitiò por la Patron, primer Obispo, y Predicador asan Eugenio, la santa Iglesia de Toledo. Sea el testigo el Pagre. Mariana, que escriuió en Toledo, a vista de la fanta Iglesia ; dize , pues , en su Hiltoria de España, libro diez, capitulo veinte. El Arçobispo de Toledo Raymundo, en el año de 1.648.caminando al Concilio, que le congregava en Rems, llego a Paris, y fue a verel Templo de lan Dionisio, que està distante de esta Ciudad, a la quarta piegra, y tiene el lugar el nombre de san Dionifio, consagrado a sus ceniças, y ennoblecido, y ocupado con los iepulcros de los Reves de Fran- >> cia; confiderando con curiofidad la fabrica del edificio, y elorinto del Templo, y todo lo que en el 🤫 auia,co curiofidad, ò acafo adver tido, viò q en vna Capilla estava es culpidas en vn marmol estas pala- ,, bras: AQVI ESTA SITO EVGE NIO MARTIR, QVEFVEEL PRIMER OBISPO DE TOLE-DO. Al principio se admirò de la inscripcion, por no auer en Espana memoria de tal cola, ni,, monumento, en que le refiera. Excudrino los libros de es- 33 t Templo, y todas las escrituras antiguas, y hallo, que convenian en ello todas, ale- 33 grose mucho, partiò a Rems , al Concilio, y acabada la funcion

,, del Concilio, y de los negocios, a ", que venia, boivio a Elpana, con-, tento de fer Nuncio de tal nueva. , Refiriolo al Rey, ya los Proce-:, res,y fue a toda la gente cumulo , de vniuerial alegria, cc. organia.

No te hallara otro fundamento mas que efte, para que la fanta Iglefia de Toledo admitielle por su primer Obispo a fan Eugenio; que lo que despues acase halla en Dextro , entonces no estana descubierto; antes destas noticias te ha fabricado , y sobre esto han anadido otras sin fundamento, como en otra parte demueitro. De aqui le movio la fanta Iglena de Toledo a solicitar sus Relia quias; y chando el Rey de Francia Luisen Toledo, se trato de tracrel fagrado Cuerpo, y le configuio parte del; y despues de quatrocientos y nueue años, nueue meies, y feis dias, en tiempo del señor Rey Felipe Segundo, por legacia con Don Pedro Manrique, Canonigo de Toledo, a Carlos Noveno, Rey de Francia, se pulieron las demas Reliquies en Toledo, con felemne pompa, como tela tifica el Milmo Padre Mariana en el lib. 11. cap. 3. que vino a ser el ano de 1565

Pues no es menor el fundamena to que tiene la fanta Iglefia de Paiencia, para reconocer por in primero Predicador de la Fè a san Fronton, fegun lo que dexamos ponderado; y alsi no folo puede, fino deve ponerie en sustablas, renovar el rezo que tenia en fus Breviarios antiguos, y ana dirle maior folemnidad, y deve folicitar el traer alguna Reliquia de Perigord, para tener de san Fronton el patrocinio, como tuvo la predicacion de la Fè, y en su profession el principio; porque de san Eugenio huvo vna inferipcion, y algunas noricias por escrito, que examino el Arcobispo Don Raymundo, y de que ian Fronton Predico en España, y especialmente en Palencia, ya se pusieron las autoridades, libres de sospecha. Y lo que mas es, reconocerle el Breviario Palentino, por Padre, y Predicador de la Fè, y que llevò al Pueblo al conocimiento de Dios. Luego fi la probilidad que hallò el Arçobispo Raymundo, fue bastante

para aceptar a fan Eugenio, por fu primer Ooilpo, y darle Rezo, tambien es luficiente la probabilidad, que Paiencia tiene, para lo milmo. Por la fantidad es legura la accion, puesefta consta del Martirologio Romano. El Rezo en Palencia ya le tuvo, y fe puede bolver a dar, con autoridad de el Ordinario, como probate : Noes en perjuizio de nadie, y es punto Hif. torial, que basta probalidad, paratenerle por fundador de nue fira Iglefia. Luego no ay motivo para no le admitis en el exemplar de san Eugea nio, and croin

Peropodra dezir alguno, que bien pudo predicar san Frontonen Palencia, y admitirle por ciertocho; pero de ay no se sigue, q luego fuelle Obispal Giudad Palencia, como vemos que predico Santiago, y no dexò Obispos, y san Pablo tambien predicò, y no erigiò Iglesias; y ni vno, ni otro pueden dezirse Obispos de Es-

Mas hallando a Palencia Ciudad Episcopal, y no se reconociendo principio fixo, fiempre fe deve creer, que el primer Predicador, que fundò otras Igiclias, tambien fundo ella, hallando luficiente numero de Christianos, conuertidos a la Fe, por lu pre dicacion. Ymas aviendo reconocido, como se dixo en el cap.3.que en Palencia ya era recibida la luz del Euan gelio; pues Cayo Carpo Palentino tue el primer Discipulo de los Discipulos de Santiago, que refiriendo aquel solemne milagro de su converfion, atracria assi a muchos, y no fue ra muy extravagante congetura dezir, que el milmo Cayo Carpo embio a llamar a fan Fronton, que predicaua en Francia, y alli, por algun el pacio de tiempo hizo gran truto; pues este santo, como vimos, era otiginario de España, y tenia delegacion Apostolica, concedida por san Pedro, para predicar en toda parte el Euargelio, como lo hizo en tantas partes de Francia; pero quedele esto por congetura; mas el que san Fronton vino a predicar a Palencia, tengolo, fegun lo referido, por colacier

Supuesta la predicacion de san Fronton en Palencia, es configuiente

la ereccion en Iglefia Catedral; porque si atendemos a lo que algunos dizen , guiados de la carta de Sah Anacieto, de que los Predicadores Apottolicos erigian en Episcopales las Ciudades, donde avia Flamines; fiendo Palencia Ciudad tan autorizada, que tenia Prefecto de el Annona, no la podemos negar, que huvies se Sacerdote, a quien se dieste el titulo de Flamen ; y aunque algunos no conceden, que esta Epistola seaverdidera, fino de las introducidas por Isidoro Peccator, deque trato en el lib. 2. de la Gerarquia Eclesiattica , y dizen, que solian los Apostoles hazer Obifposen los lugares cortos, por la dificultad que avia de predicar en las Ciudades; con todo esto, esta dificula tad cestaua en Palencia, porque ya vemos, que San Fronton avia predicadoenella Ciudad; y aunque no ay testimonio de el fruto que hizo, ni de el que pudo confeguir Cayo Carpo; primer discipulo de los discipulos del Apostol Santiago, como se viò en el Capitulo precedente, no se puede dudarfileron algunos. Por otra parte: quando sin controversia hallamos Obispos en Palencia, y no dizen de su ereccion en Opispal, sino que la suponen ; y segun la regla de San Agustin, loque se halla introducido en materias Eclesiasticas, y no se rea conoce el origen; se entiende, començò, ò por los Apostoles; ò por ius discipulos; hallando a Palencia constituida en la dignidad Episcopal, tan antigua, como adelante le reconocera, y a San Fronton predicando en ella, que fue discipulo de el Apostol Son Pedro, y entablada la re, por quien la oyò de los discipusos de el Apostol Santiago, bien se conjetura, que la crigio en Episcopal San Fronton.

De aqui se sigue, que el Ilustrissimo Señor Obilpo Don Fray Iuan de el Molino, que al presente govierna la Sede de Palencia, puede dar Rezo decite Santo, en virtud del Breue de Gregorio Dezimotercio, segunesta observado, y estilado en España; por muchos Senores Obilpos, que han dado Rezo de el comun Breulario Romano, a los Santos, q se ha probado fer naturales, y no han acudido a

la Sede Apostolica, ni a la SicraCongregacion de Ritus. La razon de esta conclusion es: Porque lo primero es indubitable la existencia, y santidad de San Fronton Obispo Petragoricenie, pues conita de el Martyrologio Romano, y de todos los teitimos mos clasicos, que se han referido, que cito baitana. Y además decito, de los Bremarios de Francia, y de la Iglesia de Palencia, que esta solo era suficiente, como tratamos en el lib. 4. y probo el Padre Vivar, in Sancto Ioanne Vindicato. Solo fait ua la prueba de que fuesse natural de Paiencia; y eito hemos probado en este Capitulo con lunciente probavilidad, que es la que batta, fiendo cierta la existencia, y santidad, como consta de la practica de Elpana, y la Iglefia Romana lo estila: Porque como en esto no ay rielgo, sino aumento de enito, acude a la devocion de los Fieles, que por qualquier titulo probable de naturalidad, ò sea por el origen, ò por el nacimiento, ò por el mirtyrio, ò por la predicacion, se procuran valer del patrocinio de algun Santo para darle culto, y tenerle

mas venerado: Otra razon ay especial en San Fronton, para que el Señor Obispo de Palencia pueda dar el Rezo con el Oficio doble de el comun de Confestor Pontifice a San Fronton; yes, que segun determinò la Sacra Rota, el Obisposin cosulta de la Sacra Congregacion de Ritus, puede restituir el Rezo a los Santos que le tuvieron en los Breularios antiguos, antes de la Reformacion deel Santo Pontince de Pio Quinto; como traemos en el lib. 4. porrelación del Padre Lezana; porque esto no està prohibido por Brebe Apostolico; y assi cabe en lu jurifdicion ordinaria. Luego aviendo tenido Rezo nuestro S. Fronton en el Breuiario Palentino, como en este Capitulohemos probado, podrà ser restituido, para que ya que se ha del cubierto con bastante probavilidad, que fue el primer Obispo de Palencia, y que le devemos el aumento de la Fe Catolica, acudamos con los oblequios devidos, y experimentamos mayores progrestos en la virtud, por su patrocinio. Y podamos

aclamarle, como antiguamente se estilaua, diziendo: Dios que revelaste a tu Pueblo el conocimiento de tu nombre, por medio de San Fronton, tu Confessor, y Pontifice, rogamoste nos concedas, que assi como sue Doctor de la verdad en la tierra, nos alcance la indulgencia de tu piedad

en el Cielo. D'accuobla Vannahad onto

Faltanos de averiguar el año en que San Fronton predicò en Palencia, pues de al depende la antiguedad de la fundacion de nuestra Igiesia. El Codice de Dextro, dize año de 66. n. 6. Sanctus Fronto Petragoricus patitur , frater Frontonis Confulis, San Fronton Petragarico, hermano de el Conful Fronton, padece año 66. pero esta clausula fuera de la malafee de el Codice de Dextro, aun tiene otras falencias; porque en el Codice, que imprimiò Fray Iuan Calderon en Zaragoça dezia, Pythagoricus en lugar de Petragoricus, dando a entender, que era Filosofo de la secta de Pytagoras. Pero esto le parece mendoso al Padre Vivar, a quiencopio el Padre Argaiz, como frequentemente haze en estos Comentarios, y en los de Marco Maximo. En mi Codice manuscripto, que es copia de el que el Padre Higuera embiò a Zaragoca fe lee: Sanctus Froio Petragoricas petit, frater Frontonis Confulis. San Fronton và a Perigord, era hermano de el Consul Fronton ; y esta Leccion tengo por la verdadera, que el Padre Higuera elctiviò en el fingido Dextro, porque la Leccionde Viuar, que sigue Argaiz, es de su proprio dictamen, y fin testimonio alguno con que comprobarla.

De lo qual se insieren dos cosas. La primera, que ni aun en Dextro, como le tenemos, ay sundamento para dezir, que San Fronton sue martyr, aunque tanto procura esforçarlo Vivar con esta autoridad de Dextro; porque si la palabra patitur, lo puso Vivar de su cabeça, como puede prevalecer contra las actas que hemos referido? Dizen todas vniformemente, que descansò en paz, y deve mas seguirse la Leccion de mi Codice, que dize, que el año de 66. pent, va a Perigord San Fronton. La segunda, la mala Fè de el Godice de

Dextro, que Vivar corrige a su arbitrio frequentemente, y aun con todas sus correcciones no tiene subsistencia. Por lo qual, no podemos assegurar con certeza, que San Fronton suesse hermano del Consul Fronton, de quien en sus Epigramas haze mencion el Poeta Marcial, que resere Vivar, y traslada Argaiz, pues solo consta de Dextro.

Y assi queda en duda el año en que muriò San Fronton Obispo de Perigord en Francia, y predicador de la Fè en Palencia; pero vamos con Don Iuan Tamayo, que no excedio el imperio de Neron; y a este tiempo se ha de traer la ereccion de la Sede Episcopal de Palencia, y configuientemente puede competir en antigue. dad con todas las de España, pues fue en tiempo de el Apostol San Pedro, q embiò a predicar a San Fronton, y configuientemente es Apostolica, pues su ereccion dimana de el Apostol San Pedro. Como ordenò San Fronton la Iglesia de Palencia, no lo hallamos eferito. Quien ha querido, introducir el Monacato Carmelitano en las Iglesias de España, en su primera fundacion, siendo San Fronton Padre de muchos Monges, como se refiere con sus actas, consiguientemente pusiera Monges en Palencia, teniendo este Santo tantos discipulos en el Monacato, que probablemente se puede presumir, vinieron acompañando a su Padre, y Macstro, hasta Palencia; y si oimos a Paleniodoro, lib. 2.cap. 2.dize Fronton, Obispo Petragoricense, que sepulto a Santa Marta; esto despues de aver edificado con sus hermanos en el Monte Carmelo Iglesia, a honor de la Gloriosa Virgen, fue constituido Obispo en el lugar referido, donde avia nacido. Alli hizo vn Monaiterio, donde tuvo configo setenta discipulos, segun Vincencio en el Espejo. Su fiesta es a veinte y cinco de Octubre, con que comprobarà el Monacato Carmelitano con mas eficacia; perobien le puede afirmar con toda seguridad se conformò, con el ettilo que se observo en laprimitua Iglesia vniuersalmente, de ponerel Clero Apostolico, en la forma que queda afignado en el Capitulo fegun-

do, que doctamente explicò Fray Geronimo Roman, y latamente probamos por muchos Parratos en el cap. 3. y no es necessario repetirlo, ò fea como explico Don Francisco de Sarmiento , o finalmente , legun el fentir de algunos, de que fueron Canonigos, con los tres votos substanciales, que para qualquiera de las tres colas ay baltantes fundamen-y tos; pero no fueron, ni pudieron fer Monges, pues cra Clero Sagrado, y no citado Layco, como eran entonso ces los Monges ; y quando le affumieslende Monges, passauan a ser Clerigos Apostolicos, que era estado. mas honorifico, como dixe en el cap. a latamente. Y aunque, como se refiriò, llevò los letenta Monges, que tenia en el desierto à la Iglesia de Pen rigord, que fundo; también pastaron de el Monacato al Clericato Apoftolico Secul ar. Y de el milmo modo porque debemos entender que se post nen los medios propercionados a los fines, en los que obran prudentemente; aunque los primeros Canonigosde Palencia, huvieran sido de los Monges discipulos de San Fronton, recibiendo el Clericato Apostolico, cessarian precisamente en los exercicios de el Monacato, como diximos, cellan los exercicios Monacales en los Obispos. Y luego se fue continuando en esta Iglesia el Clero Apos: tolico, porque en las noticias que ay pertenecientes a Palencia, halta fu desolación, no hallamos Monges en cita Iglefia; aunque el Padre Arguiz haquerido introducir, no solo Monges Carmelitanos, fino Balilianos, y Benedictinos; que por su orden iremos impugnando.

Pero lo cierto es, que San Fronton, Obispo de Perigord, y Predicador Apostolico de Palencia, no sue Monge Carmelita; porque si segun Palionodoro, este Orden no sue conocido en Europa, hasta Honorio Tercero: como pudo ser San Fronton conocido en Europa Monge Carmelitano? Conque los Monges Carmelitanos quedan por este titulo, como por todos los dichos en el Capitulo segundo, excluidos de la Iglesia de Palencia en su primera ereccion; y

assi dizen los Bollandos a 13. de Abril, pag. 201, conclinifuo error ( que es hazer a San Fronton Abad de Alexandria, vno mismo con el Obispo de Perigord ) hazen a San Fronton Obilpo de Perigord, Monge Carmelita, Coria, Lezana, y otros (Palionodoroarribicitido, de quie lo tomaron todos) vno de ellos le haze discipulo de Sanduan Bautista, y que fue el tercero General Archimandrita del Orden enel Carmelo, que edificò la primera Iglesia del Orbe, en honor de nueftra Señorala Virgen Maria, que despues sue Obispo de Perigord. Y finalmente, que viuiò en el Yermo de Nitria, y murio de ciento y treinta y vn anos, y el de ciento y cinquenta y tres de Christo, y con la mitma licencia le refiere Bucclino en el Menologio Benedica tino a San Fronton.

Masbien le debe entender, que fegun el cítilo de los Apostoles, y Varones Apoltolicos, constituyo en Palecia su Clero Apostolico, como el lo proteflana, de los Varones q recibierola Fè de Christo, que no fueron pocos. Pues en tiempo de Cayo Carpo ya avia algunos Christianos, y en el de San Fronton, lo fueron todos los Palentinos; pues aísi nos lo da à entender la vida, que Sausai escrivio de elte Santo Obilpa. Puesdize, llego halfa Palencia, y que la alegrò de el todo con la nueva de la falud. Palabras que indican ; que ya tenia Palencia la nueva de la falud por Cayo Carpo; como dixe; pero por San Fronton tavo futotal alegria. Efecto es elle correspondiente a lasbuenas contumbres; que los Palentinos avian confervado, sin mezclarse con otras Naciones; que macularon con sus sepersticiones a España; pero no a Palencia; y a los campos Vaccos; y digna alabança, para que fea preemi nente a todas las Cindades, que recibieron la Luz Euangelica; porque vna total conversion de todos los vezinos de esta Ciudad, y de todas las gentes, de quien era Cabeça, es casi sin exemplo en la Iglesia primitiua. Testificanlo las actas de este venerable Obilpo , pues dizen , que ilustrò toda la Provincia Tarraconense con la Luz de el Euangelio ; y

CIL

en esta Provincia se comprehendian los Vaceos, como es notorio a todos los Geografos.

# APENDICE A ESTE Capitulo.

tomaton todos) vno de ellos le liaze

Pruchase que huno Iglesias Catedrales en la primitina Iglesia, y una de ellas sue la de Palencia.

en,el Vermo de Nirria, y muriò del ODRIA Dezir alguno, que aunque San Fronton Obispo, dicipulo de San Pedro, predicade en Palencia, y convire tiesse à la Fè todos sus Ciudadanos, no obstante, no erigio la Iglesia en Caredral; porque bien pudo aver Obispo, y Iglesia en vna Ciudad, y no fer Iglesia Catedral; porque las Iglefias Catedrales, no començaron hafta que huvo distincion de Diocesis, y Parroquias, y aun halta que tuvo paz la Iglesia en tiempo de el Emperador Constantino, pues no tenian donde poner pie fixo los Obispos, ni donde assentar su Catedra. De este sentir es Michael Antonio Francès de Vrritigorti, Arcediano de Zaragoça en el tomo de Ecclesiis Catedralibus, cap. z.en vna larga disputa, que dize, ninguno ha tratado, y en el num. 145 l concluye: De todo lo dicho ma-pificstamente se convence, que no huvo Iglesias Catedrales al principio, que nació la Iglefia, hasta que ? se diuidieron las Parroquias. La ,, qual proposicion expresissimamente le prueba. Y lo primero, " lucgo que fubio nuestro Señor à ,, los Cielos, aunque los Apostoles despues de su dispersion dexasten > Obispos, y edification Iglesias de el , modo que dexamos explicado, no pudieron ser Catedrales, porque 33 el Obilpado de San Pedro era vno dilatado por todo el Orbe. Co-mo, pues, podia aver Iglesias Ca-3) tedrales con quien le desposassen , los Obispos, fi solo avia vn Obis-, pado? Quando San Pedro folote-

nia por Esposa la Iglesia Romana, y las demas de todo el Orbe, como 19 inferiores le estauan sujetas, ref- ,, pectiuamente, del modo que aora las demàs Iglesias de la Diocesi se 🤥 fujetan à las Catedrales. Lo fegundo, porque si hasta el tiempo de la scisma ; esto es ; hasta el ano de cinquenta y cinco, los Obispos, y Presbyteros governauan en comun, y no avia diferencia alguna » en la administracion de los bienes de la Iglefia, hasta que le sobrepusieron los Obispos, y le inventa- 1, ron fus Tribunales; como pudo aver Iglefias Catedrales? Loter- " cero, fi en aquel tiempo, hasta el » Papa Dionisio, no avia distincion de Iglelias, y el Obispo de vn mis- " mo modo lo governaua todo, y ,; no avia Iglefia, que exerciera algun derecho particular, fino que ? todas las cofas dependian igualmente de el arbitrio de los Obispos; como le dana Iglesia Cate. 12 dral? Loquarto, si para la estencia, de la Iglesia Catedral se requiere superioridad en rodas las inferiores; la qual previene de la dispenfacion del Obispo, y de la session de la Catedra, que alli este fixa; y '? no avia Iglefia antes de la divi- 14 fion , donde se sentafle , ni alguna, particular, con quien le desposasie el Obispo; como se puede afir- " mar , que huvo Catedrales? Lo,, quinto, si en todo aqueltiempo; luego que las Iglesias se edifica-" uan, la rabia diabolica de los perleguidores de la Iglesia cuidaua de " demolerlas, como pudo aver pie 33 fixo, y donde descansaria la paloma de la Iglesia? Hasta que conf-" tantino Magno, a quien libro de 11 la lepra milagrofamente San Silvestre, el año de 3 2 9. concedio li-" bre facultad de eregir Iglesias, co- ,, mo probamos en nuestro tratado tantas vezes repetido, cap.9.num." 9. desde el qual riempo la Iglesia,, Catolica començò a celebrar con publicas funciones, y facrificios," como canta el Breuiario Roma-,, no a nueve de Noviembre, y con maxima erudicion, enfeña Suarez" contrael Rey de Inglaterra, lib. ,; 1.cap. 16. num. 11. &c, Solorçano, 12

9)

9:

no, de el derecho de las Indias, 3) tom.1.lib. 2. cap. 19. num.53.y , las dedicaciones de ellas tambien fueron celebradas con solemne pompa; lo qual , antes no se vsaua, , como testifica Suarez, tom. 1.de Religione, lib. 3. cap. 9 num. 12. 3) Barbola de vniuers, iure Eccle-, fiattico, lib. 2. cap. 3. num. 37. y noramos, cap 11.num. 58. supuei-, to, queantes fueron vnos Oratorios pequenos, en los quales continuamente se celebrauan los sa-, crificios Diuinos, como comunmente notan los Doctores; a quie-" nes nouissimamente sigue Iuan , CoKier en el Teforo de los Aforilmos Politicos, cap. 08. vers.fi-" nal, todo lo qual indica baltante-"mente,q desde aquel tiepo la poli» cia fuma, el ornato, y orden, con q 3) ov sedà culto à Dios, se reduxo a ,, mejor forma, y que entre todas se crigiò vna Iglesia superior, que 37 fueste Madre , y Maestra de las de-, mas, al modo que entre aquellos, que en comun governauan; para remediar la cisma, que se avia introducido, se sobrepuso vno de o'los Presbyteros entre todos ; à , quien perteneciesse el cuidado de la administracion, y se quitassen las ' femillas, descisma, como arriba no tamos, y acerca de elto se ha de ver lo que diximos en el cap. I. onum. 42, y siguientes. De lo qual se infieren muchas cofas, que condu-"cen grandemente a la decission de ,, grauitsimas queltiones. Y lo primero, que ay casi innumerables " testimonios de Doctores, que con-, funden la creccion de los Obispados, con la planta de las Iglelias " Catedrales, de que se ha de ver lo , que dexamos notado en el cap. i. desde el num. 48. Lo segundo, que e, quando en los Autores que hablan , de aquellos tiempos , se hallan algunos testimonios, necessariamenoi te le han de entender de todas vniuersalmente, no de las Catedrales, "que no avia en el mundo, como in-, terpreta Baronio año de 44. num: 11. y Vivar en el Comentario a " Lucio Dextro ano de 37. num. i. ,, a loqual anade lo que diximos por , cita interpretacion en el cap. 1. à

num. 50.con los figuientes, y que necessariamente se entienda de to. das, no de la Catedral, lo proba-,; mos expressamente en el num. 55. y figuientes. Lo tercero, que de ningun modo se puede pretender, por las Iglesias que se fundaron en aquel tiempo, tambien Catedrali-"> dad, en virtud de la antiguedad,,, porqueen Roma, la primera, que plantò San Pedro, fue en la casa "> del Senador Pudente, que oy tiene,, el titulo de Pastor; y de Cardinalizcia; y otrasay mucho mas antiguas, que San Iuan en Laterano, y,, nunca fueron pontificias, de que se vea lo que diximos en el tratado >> de la Catedralidad, especialmente, en la Epistola al Lector, y profigue latamente,&c.

Ette punto le trato radicalmente en la Gerarquia Eclesiastica de Espana; ypara lo presente, vna cosa es hablar de las Iglesias, y Templos materiales, como començaron a edificarfe publicamente en tiempo de Constantino; otra cosa es de las Iglesias formales (fueffen los Templos magnificos, o no) en tiempo de los Aposto. les, y de la asignación de las Diocesis. Que ellas tuviessen principio en la primitiva Iglesia, y se coservassen sus erecciones, consta de muchas, que se continuaron, y estan en esta posses. fion, como allI pruebo latamente. La practica pule con autoridad de San Epifanio en el Capitulo fegundo, y bolvere a repetir el lugar, que es del lib. 3: adversus hæreses; hæresi. 75: contra Aerio: Quando era reciente la predicacion, escriviò el Santo Apostol, conforme era la oca-, fion, y conforme las cosas estauan; porque adonde avia constituidos ? Obispos, escriviò a los Obispos, y,, Condiaconos: porque no pudieron luego los Apostoles constituir ?? todas las cosas. Eran necessarios, Presbyteros, y Diaconos ; porque por eltos dos se pueden cumplir 'a las cosas Eclesiasticas. Pero donde no hallo, quien pudiesse ser dignamente constituido en el Obispa-", do, se quedaua el lugar sin Obispo;, pero donde fue necessario, y avia quien dignamente pudiesse ser, Obispo se co ituyò. Pero quan- ,, do ,,

do no avia muchedumbre, y no se hallauan entre los Ficles, quien , pudiessen ser constituidos Presbyteros, tambien se contentaron con poner folo Obispo en aquel lu-, gar. Pero es impossible, que el Obispo estè sin Diacono, y puso > cuidado el Santo Apostol, que los Obilpos tuviellen Diaconos, por razon de el ministerio. Assi la Igle-» sia tomò los complementos de su dispensacion. Assi estauanlos lugares en aquel tiempo, porque to-3, das las colas no lotuvieron todo al principio, fino que con el pro-" grello de el tiempo se ibandispo-, niendo todas las demás que se requerian para la perfeccion de ca-" da vna: Moyfes, como dize el Tef-

Egypto con tola la Vara, despues o con fu hermano, despues se engen

, tamento antiguo, fue embiado à

,, de Curiones,&c.

Pero no me acomodo a este parecer, porque segun lo que dize San Epifanio: huvo lugares donde avia folo Presbyteros, que corresponde à lo que aora Parrocos: huvo lugar con Obispo, v Diacono; y huvo lugar conObilpo, Diacono, y Presbyteros, legun la ocurrencia de los sujetos. Y parece, que eran confignados à aquellos lugares; luego los Obispos en ellos tenian fu Catedra; esto es, ensenauan la Doctrina Euangelica, à los Fieles de su consagracion; luego aunque no tuviessen donde poner el pie pacificamente, ni donde fixar la Catedra material, tenia donde fixat la Catedra en el sentido formal; y aunque no huviesse Iglesias magnificas, y huviesleOratorios, avia Iglesia formal, con quien desposarse, y erecto el templo, tenia derecho, a que alli residiesse por aquel lugar, a quien estana consignado la primera Iglefia, y matriz de lu territorio, y aviendo Presbyteros, vnidos inmediatamente al Obilpo, avia Iglefias Catedrales, pues no sonotra cesa las Iglefias Catedrales, que Congregacion de Clerigos, vnidos inmediatamenteal Obispo, para el cumplimiento de el ministerio Eclesiattico. Veate en confirmación de elto todo lo que se dixo en el Capitulo segundo de el Clero Apostolico. Desuerte, que de-

zir que no huvo Iglessas Catedrales antes de Constantino, si schabla de lo material, aun es dificultoso de admitir ; pero de lo for. mal, es totalmente falfo : como se podrà negar, que fue Catedral la Iglesia Parroquial de Alexandria, como no lo seria la de Antioquia? Y à este modo muchas que tienen nombre de Apostolicas, de las quales habla Tertuliano en el libro de las Prescripciones contra los Hereges,y en parte tocamos en lo precedente.

1

1

1

Y no obstanlos fundamentos contrarios ; porque dezir , que luego, que subiò nuestro Señor a los Ciclos, aunque los Apostoles despues de su dispersion dexaron Obispos, y edificaron Iglesias de el modo que dexamos explicado, no pudieren ser Catedrales, porque el Obispado de San Pedro era vno en todo el Orbe, y no podia aver Iglesias Catedrales conquien se desposassen los Obilpos, fi folo avia vn Obispado, quando San Pedro folo tenia por Esposa la Iglesia Romana, y las demas de todo el Orbe, como inferiores le estauan sujetas respectiuamente, de el modo que aora las demás Iglesias de la Diocesi se sujetan a las Catedrales, que es el primer argumento; es un absurdo contra la Historia, y contra la Gerarquia Eclelialtica, y contra todo derecho, como pruebo en la Gerarquia Eclesiastica, lib. 1. donde consta, como cosa que nadie ignora, que estàn fundadas las Iglesias Patriarcales, de Antioquia, y Alcxandria, y la Episcopal Gerosolimitana, que despues de mucho tiempo se hizo Patriarcal. Estas Iglesias estauan sujetas al Romano Pontifice, como suprema, y vniuersal Cabeça; pero tenian fu Esposo especial, que era Patriarca, y tenian sufragancas en su Diocesi, con Metropoliranos, y con Diocesanos inferiores; pues los Patriarcados son de institució Apoltolica, como todos confessivan; y. aun respeto de España, y de el Occidente fue Patriarca San Pedro, y la Iglesia Romana Patriarcal, al modo que el Antioqueno, y Alexandrino, y no estuvieron las Iglesias de el Occidente, sujeras a San Pedro, como las demás Iglesias à la Diocesi, que este

mo o folo fueron sujetas las Iglesias dela Diocesi de Roma. Desuerte, que en S. Pedro, y en los Pontifices Romanos te confideran tres colas, SerObifpo especial de Roma; y assi se le sujetan las Iglesias particulares de la Diocesi, y la Iglesia Catedral de Roma; ser Patriarca del Occidente, y se le sujetauan las Iglesias Metropolitanas y Diocefanas; fer Pattor vniuerfal, y Vicario de Christo en todo el Orbe, y deste modo le estauan sujetas rodas las Iglesias Catedrales del Orbe en su grado, y aora lo cstan a sus fucesfores, por la potestad de excelencia, esta es materia clara, y se halucino aqui este Autor contra el sen-

tir de todos inconculo.

Menos obsta el segundo argumento, que dize, que si hasta el tiempo de la cisma; esto es, hasta el año de 55. los Obispos, y Presbyteros governauan en comun, y no avia diferencia alguna en la administración de los bienes de la Iglesia, hasta que se sobrepusieron los Obispos, y se inventaro sus Tribunales:como pudo aver Iglefias Catedrales? Porque efte argumento se insta manificstamente en la Santa Iglesia de Palencia. Luego que la reparò el Rey Don Sancho el mayor, el Obispo, y Canonigos governauan la Ciudad, y todos los bienes de la Iglesia, y con todo esso avia Iglesia Catedral; luego del governar de comun Obispo, y Presbyteros, que eran los Canonigos en lo primiuo,note infiere, q no huvieffe Iglefias Catedrales. Fuera, de quesi el año de 55.començò la diffincion del govier no, y le sobrepusieron los Obispos à los Presbyteros, y no governanan en comun los Obilpos, y Presbyteros; desde el año de 55. començaron las Iglesias Catedrales, porque quando la negacion es causa de la afirmacion, la afirmación es caufa de la afirmacion. Luego no puede dilatarie la fundacion de las Iglesias Catedrales al tiempo de Constantino, que fuel despues de los años de 300, sino al ano 55 de Christo. Y finalmente, que haze la similitud de el govierno, para que no huviesse Iglesias Catedrales? Que la Iglesia Catedral, comodixe, no es otra cofa mas, que Congregacionde Clerizos, vnidos inmediatamente al Obispo, que el punto de la

fimilitud del govierno ; es otra cola. Mucho tiempo despues de Constantino, fentencianan las caulas, no folo de las Iglefias Catedrales, fino de todo el Ciero, el Obilpo, y Canonigos. Y cho noquitò la Catedralidad, you por el de recho del Concilio Tridentino, sentencian las causas criminales cl Obilpo, y adjuntos, que estàn nomine Capituli, y visitan las Catedrales, en especial la nueltra, con adjuntos, que estan nomine Capituli, y no sene garà, que es Iglesia Catedral. Antespor esto mismo avia esta similitud; porque eran un cuerpo my flico, cabeca el Obispo, y el cuerpo el Clero vnido a el inmediatamente. Luego este segundo argumento, tan lexos està de probar, que no huvo Iglesias Catedrales desde el principio de la Igletia, quantes lo confirma; pues pone Iglesias con Obispo, y Presbyteros, que aunque fuellen iguales en jurisdicion, y govieriso, siempre avia diferencia en la ordinación del Obilpo, que por lo menos en esto era superior, que es lo que dixo San Cerenimo en la epist, de donde se formò este argumento. Y quando los Presbyteros eran Obilpos, como en la de Alexandria, siempre avia el Patriarca, que era superior, aunque en las succisiones fuesse electo de los milmos Presbyteros, comodixe en el Capitulo segundo, fundado en la autoridad de Eutichio, Patriarca Alexandrino, de quien no le puede dudar, que sabia bien las cosas de su dro à España, pues su Caredra affalgi

Ni obsta el tercer argumento, que si en aquel tiempo, hasta el Papa Dionisio no avia distincion de Iglesias, y el Obispo de un mismo modo lo governaua rodo, y no avia Iglefia que exerciera algun derecho particular, fino que todas las colas dependian igualmente de el arbitrio de los Obilpos: como le dana Iglesia Catedral ? Porque se rasponde clara, y evidentemente a la pregunta. Lo primero, con exemples de las Iglesias de Palencia, Settitla, y otras que dependen igualmente todas las Iglesias particulares deel govierno de los Obispos, porque es Parroco de todas, y los demas Curas ion sus Tenientes; y con todo esso, Palencia, y Sevilla, es Iglesia Cate-

Z,

dral

dral. Lo fegundo, y principal, que en lo primitivo no governaua el Obispo iolamente todas las demás Iglefias,fino el Obilpo, y los Presbyteros, que eranel Ciero de la Iglefia Matriz, y donde tenia su judicarura el Obispo, anresde la cisma del año 55. y assi, aunque no huviesse division de Parroquias, avia Iglesia, à quien las demas estauan sujetas, como al Obispo; y chaes la Iglefia Catedral, defpues del cisma, quedò el govierno de las Iglefias al Obitpo fin los Presbyros ; pero no le deshizo el Presbyterio; y assi quedo Clero de la Iglesia, que era Matriz, y configuientemente Catedral, anniajo mni 19 a obiav

No obsta el quarto argumento, que si para la estencia de la Iglesia Catedral le requiere superioridad, en todas las inferiores; la qual proviene de la desponsacion de el Obispo, y de la session de la Catedra, que alli se fixa, y no avia I glesia antes de la divifion, donde se sentasse, ni alguna particular, con que se desposaste el Obispo:como se puedeafirmar, que huvo Catedrales? Porq fe reiponde negando, que no huviesse Iglesia Catedral, con quien se desposasse el Obispo. Reconocemos las de Antioquia, y Alexandria; cuyo desposorio permaneciò con vnion à la Iglesia Romana desde el primer siglo, per muchos años, hasta la cilma; reconocemos las Iglesias que eligieron por esposas los. fiere discipulos de Santiago, que embio configrados de Obifpos San Pedroà España, pues su Catedralidad, tiene desde este tiempo principio, y no podra nadie perfuadir otra cofa a la Santa Iglesia de Avila, y las demás: y se probaran otras muchas enItalia, Francia, v Sicilia, de que le pueden ver, Don Fernando Vghello en la Ita» lia lagrada, los Samai tanos, en la Galia Christiana. Pirro Seculo en las noticias de Sicilia, y otros muchos que escrivieron de Iglesias particulares. Serveto en los Arcobilpos Lugdunentes. Chenu en los Obispados de la Galia,&c.y Claudio Roberto.

Menos obstael quinto argumento: fien todo aquel tiempo, luego que las Iglesias se edificauan, la rabia diadolica de los perseguidores de la glesa cuidaua de demolerlas, como pudo aver pie fixo, y dode defeanfariala Paloma de la Iglefia, haita que Conttantino, &c. porque fo responde. Lo primero, fila rabia demofia las Iglelias ; luego avialas ; y podian ler Catedrales, entre tanto que no se demolian? Lo legundo, no avra Iglefias Catedrales, en quanto a lo material, peu ro no faltaria lo formal, permane. ciendo Obispo, y Clero vnido cipecialmente a el. Lotercero, estando demolido descansaria la Paloma : in foraminibus petræ, & in cauerna Ma ceriæ. En las Iglefias lubterraneas, en las cafas particulares, donde hazian Oratorios. Con la paz de Constantino se reduxo todo a perfeccion; y los Oratorios, y Iglesias pequeñas, se erigieron mayores, ò le trasladaron a otros sitios, donde se pusicron las Iglesias Catedrales, cediendo el derecho que pudieran pretender al lugar, donde con mas decencia, ò mas conveniencia el culto Diuino se podia continuar, como la cala di Igielia del Senador Pudente à la Lateranense; y a este modo pudieramos poner muchos exemplos.

fi

FasFe

¢

2000

e

I

De aqui se insiere, son futiles las ilaciones que faca elle Autor. La" primera, que le puede, y deve en-, tender, que la Iglesia, donde se erigio Opilpado, fue regularmente" planta de Catedralidad, Porque, erectoel Obispido se disputo Cle-10, que se vnie se inmediatamente " al Obitpo, si avia sujeros; y sino los. avia, quedò la planta para quando los huvielle, y de aqui, en aviendo; Clero competente se forman los, "Cabildos Catedrales. En señanoslo" la experiencia, pues donde fue la " ereccion de Obispado, hallamos Iglesias Catedrales, remito a los " Autores citados. 201810018 7

Lo segundo, que los testimonios de los Autores de aquellos tiem."

pos, que hablan de erecciones de,,
Iglesias, no deven entenderse ablolutamente de todas, sino segun las 'circunstancias; vnos, de las Cate-,,
drales; y otros, de las comunes.

Lo tercero, que las Iglessaque? se fundaron en aquel tiepo, cosig-,, nadas para Catedrales, deven tener desde aquel tiepo la Catedralidad, ?? y-su antiguedad, como se fundaro, .,

", 104 Obifpo, que'el punto de la

Palencia, y Sevilla, es lgl ... Caro-

- Link

porque aunque no tuviessen la forma, y perfeccion, que en tiempo de Constantino, tuvieron lo que bastaua para ser Catedrales, segun lo dicho.

Reconoccie en este Autor, que và a negar la Catedralidad de la Iglefia del Pilar, y su antiguedad; porque fiendo fundada por Santiago, tenia por esta fundacion ter primera, y mas antigua Catedral q el Templo de San Salvador ; pero dexando este punto por aora, por no tervir a mi intento, en quanto al argumento, bien pudo designarse por Catedral por Santia go, y constituirse la Catedralidad en San Salvador, perdiendo el derecho que tenia por el mayor culto, y conveniencia del, con el exemplo de la Iglesia de Roma del Senador Pudente porque esta constitucion de Iglesias Catedrales en lo primitivo, fue para que quedaffe en las Ciudades, erigiendo Templos competentes, y con fu ereccion cessaua el Templo antiguo en su derecho. Mejor camino es este, aunque no se ha rocado, que el negar-Iglesias Catedrales en la primitiua Iglesia, hasta el tiempo del Emperador Constantino, pues es querer introducir, que no estuvo en lo primitino la Gerarquia Eclesiastica perfecta en lo formal, que de lo material de las Iglelias, arguir a loformal, es mala logica, pues se varia la apelacion.

Parece que podemos dezir, que aquella habitación, ò refidencia de los Obilpos de la primitiva Iglefia, era en el interin ; o como incardinacion, hasta que se erigiesse Templo competente, y que aquella Iglefia primitiua, por ser corta, era como de prestado; y esto se reconoce en la Iglefia primera, y primitiua del Senador Pudente, de que ya se ha hecho mencion, y haze a este proposito lo que dize Syncho en la epist. à Teori-10, que està en la edicion de Cuiacio, pag. 204 en vna competencia de dos Obispos: Nam quod tune in hostium mentione confugientes illue homines, quibus opus effet, præcati fuerint, id non dedicat, ant Sanctum locum efficit , alioquin enim omnes montes,omnesque connalles, estent Ecclesia, nullaque munitio non in publicis numeraretur, in quibus om

nibus cum heftes pradicationibus, &z populationibus vacant, vota, mona+ heriaque fiunt, ctiam ades, qua cumque Secleratis ex Ario temporibus præces, & Mifferia receperunt, Verumnihilominus priuata lunt, conditione, ac iere. Nam islud crat etiam fuga, & illi nimirum hostes. At ego tempus deugtionis requirebam, fi tradentibus, fi concedentibus dominis factum funder, &cc. Defuerte, que en aviendo Obispo, y Clero, al Obispo vnido inmediatamente, avia Iglesia Catedral; y la Ciudad, o lugar quedaua designado, para que se erigiesse la tal Iglessa Catodral. Elsitio donde se celebraual, no adquiria derecho, porque quedana en arbitrio del Obilpo, y Clero elegir fitio, donde edificar en tiempo de paz, concediendolo los duenos del. Etto le puede aplicar, insta lubjeta materiam.

Cita cite Autor, que impugnamos al Cardenal Baronio, con alguna confusion en clano 44; hum. 11.y a Fray Francisco de Vivar al año 37. de Dexero, num. 1. y parece les trac al fentido, que intera; de que las Iglelias fundadas se entienden vniuersalmete, y no de las Catedrales; y en esto no procede con todafidelidad, porque Vivar solo trae el testimonio de Iuliano, que dize : Iulisitque ibi erigere in honorem funm Ecclesiam. & super columnamillam altare. Que habla de lo material, y no dize otra cofa. El Cardenal Baronio dize interpretando ellugar de Metafraftes, que trae Surio, tom. 3. a 29. de Iunio de la peregrinación de San Pedro: Idem qui supra Authoraddit, tunc Antiochia protectum Petrum in Capadocia venisse, Bythiniamque eiusdem Provincia cinitatem dinertilfesindeque abijile Ancyrum Galaria, illic mornum falcitalle; baptizal, se credentes sinstituisse Ecclesiam. ordinarioque Episcopo , Synopem; & Amafeam Ponti civitatem concefille, &c. Aquino ay palabra que se pueda aplicarial oincento de el Autor; porque dezir, que en Ancira de Galacia inflituyo Ecclefia San Pedro , yelordeno Obilpo, no da fundamento, para que fe entienda de Iglefia vniuerfal , y no particular, antes le puede inferie

Z 2

lo contrario ; porque si instituyò Iglefia, y ordeno Obitpo, parece infntuyò Iglesia Catedral en lo formai. Dexando aora los derechos que puedan tener las Iglefias materiales, a que estè alli la Catedra Episcopal. Perodizceste Autor, num. 158. oue este no es buen argumento; los 33 Apostoles sembraron la Fèen algun lugar, erigieron en èl Iglesia, " criaron Obitpo, luego fue Cate-, dral, supuesto, que se dan Obispo, y Iglefia, a la qual por la desponiao' cich con el Obispo la nace Cate-, dralidad , como argumenta la Sacra Rota en la Iglesia de nuestra 3? Señora del Pilar de Zaragoça en , la decisión 3 5 3 num, 29 pag. 5. de las recentiores; porque aunque oy ofte argumento proceda;en aquel tiempo no : por muchas razones. Lo primero, que si en aquel tiem-2) po fuera verdadera esta argumentacion, tambien fuera verdadero. l'que el Matrimonio de nuestros , Padres , Adan , y Eua huvieste sido Sacramento, pues avia en el va-3º ron, y hembra, qvnio Dios, Genef. ,, c. 2. y q el argumeto valga del ma trimonio carnal, al espiritual, prue 32 base, cap. Inter corporalia de trans , lat .epift.con los vulgares , que en otra parte notamos. Sigueraile tãbien, que huviera fido el Parroco , demas esta desponsacion de nuestros Padres, sin cuya presencia el matrimonio no puede ler valido. fegun el Tridentino, leff. 24. de reformat, cap. 1. Anadele tambien. Lo tercero, que quando nuestros Padres se vnieron, no avia testigos. "Y es assi; que se requieren testigos para el matrimonio, por la milina disposicion del Tridentino; luego no fue valido. Pero como todas , estas cosas sean ridiculas de aquel tiempo, en el qual, ni el matrimo-22 nio se avia elevado por Christo à siter Sacramentado, como en los matrimonios figuientes, y los de aquel tiempo, enque el Concilio Tridentino, de termino el modo de la assistencia del Parroco, que on pudieron alsiftir en los matrimonios contraidos, antes de la diuision de las Parroquias, quando

2) avia proprio Paftor; y finalmente

en los testigos necessarios para la prueba antes de este requisito necestario, assi del milmo modo, el-, ta argumentacion de Catedralidad, no puede proceder en las Igle-", fias, erectas antes que huviellelgle-, sias Catedrales en el mundo, lupuesto, que no se puede dezir ver. dadero matrimonio el que no lo, es, cap.fin.de poenitent. dist. 2. ni acufarse por matrimonio el que no', lo fue, Paciano, conf. 1. num, 60.4, que le han de añadir lo que notamos en el dicho tratado, cap. 12.1, num, s.con los siguientes,&c.

Este modo de arguir no es muy dia, lectico, pues su pone parael, loque le disputa, que es; si huvo, ò no Igle. sias Catedrales en el principio de la primitiua Iglesia, y antesde Constantino. Lo segundo; es cierto, que el matrimonio de Adan, y Eua no pudo fer Sacramento con las condiciones del Concilio Tridentino; pero algunos han dicho, que fue Sacramento de la ley natural, ù de el estado de la imocencia; pero de mos con lacomun, que no lo fue. La razones, porque no instituyo Dios esse Sacramento. Pero devia el Autor para aplicar el exemplo traer quando la Iglefia,v fu Cabeça instituyo Iglesias Catedrales, y dar la razon formal, que las constituye, para probar, quefaltaron los requilitos esfenciales, sin los quales, no podia averlas. Y estos no los ha fignado, ni en tiempo el que se asignaron, porque los cinco fundamentos que propulo, quedan evidentemente impugnados; y parece es ciertoel principio que yo assiento, de que Iglesia Catedral, en quanto a lo formal, no es otra cola, que Iglelia. o Congregacion de Clero, vnido inmediatamentea lu Obispo, y consiguies temente el lugar, adonde le pulo elto fixamente, quedò con pretentiontegura de Iglefia Catedral, y erigiendo. le Templo competente, y asignando le el Obispo, y el Clero, quedo fixa la Catedralidad, fin que la Iglelia primera pudiesse alegar este derecho, porque estuvo precariamente en ella, como avemos dicho. Esto basta para nuestro instituto, mas exprofesio se ventila este punto en la Gerarquia 

Segun la doctrina referida , y que parcee feguro , que en la primitina Iglefia se erigieron Iglesias Caredrates. Tambien podemos afirmar, que la Iglefia Caredial de la Igle. sia de Palencia, se constituyo Can tedral, deide que San Fronton predicò en Palencia; porque supuesto, que era estilo de los Apostoles , y los que embian apredicar , constimir el Estado de la Iglesia, confora me hallauan la disposicion en los sujetos, que se avian convertido, como propusimos con la autoridad de San Epifanio, que se ponia Obispo donde se hallana sujeto, que fuesse à proposito, y con èl, Diacono; pues no podia el Obispo estar sin Diacono : y fife hallauan fujetos, que pudiesien ser Presbyteros, se constituia Presbyterio, que era la Congregacion del Clero vnido al Obispo, porgimen, y acudiessen a la enseñança deeftos Fieles, y administracion de tuto de el Clero Apostolico, segun que en lo antecedente està explicado ,y comprobado con tantas autoridades; aviendo sido tan feliz la conversion que hizo San Fronton de los Palentinos, y de todo el territorio de los Vaceos: como se podrà persuadir, que no pusielle San Fronton Obispo, y Clero, y constituyesse Igle-1 lia Catedral, parabolverie a lu Obif-o pado de Perigord en Francia, donde avia eligido, por la autoridad de San Pedro, con que en todas partes obraua, su propria Scde? La possibilidad, y congruencia, parece que le prueban baltantemente. De el hecho no tenemos testimonio. Solo nos favorece la Regla de San Agustin, que queda Pucita, de que las cofas Eclesialticas, que hallamos en tiempos antiguos, proximos à los Apoltoles contituidas, tu vieron principio de los milmos Apostoles, y sus Legados. Y aviendo sido el Obispado de Palencia, y lu Iglelia, tan antiguos, como le veraen los Capitulos figuientes, à elle fundamento nos acogemos.

Si fuera cierto, que no huvo Iglesias Caredrales, hasta que la Iglesia cituvo en paz, y con liberrad de edificar Templos, en tiempo del Empe-

rador Confrantinos ferà como las del màs de España, en este dentir ganvia gua la Caredralidad de la Iglefia de Palencia; pero en aver recibido la Fe de Christo, mingana Ci idad de Efpaña le puede gloriar de fer anterior, excepto aquellas donde Santia go convirtio aquellos pocos difeipulos : pues comovimos, el primero que convirrieren los discipulos. de Santiago pquando vinieron adar sepultura à su sagrado Cuerpo sfire Gayo Carpo Cindadano Palentino y luego San Fronton hizo tan copiofo fruto.

Esto he dicho probablemente de la fundacion de la Iglesia de Palencia, y no es vituperable este modo de eserivir en materias historiales, pues tengo el exemplo de los Doctores, y, Santos Padres, de quien dixo Iuan Driedo, lib. 4, de dogmatibus, cap. 4. que fueffen fus coadjutores en el Re- Nonnulla in fuis libris feripferunt, & erediderunt , secundum humanum fensum, innixi opinionibus homilos Sacramentos, como era el infli-lia num, præfertim in scribendis historijs, rebuique geitis, in quibus cog nofcendis collegerunt rumores, ac opiniones, lecundum hamanæ infirmitatis conditionem, mutuantes ab alijs res gestas, quasin icripturis invenerat, eorum, quisolo auditio forfiram, & per opinones scripserunt. Siguiendo, pues, los Santos Padres, en el modo de elcrivir, abiolotamente se propone a San Fronton. por Fundador de la Santa Iglesia de Palencia, y le delecha la fabillofa ereccion por San Nestor, por los fundamentos que quedan puelto en el Capitulo fegundo. Y aunque el principal fundamento se toma de la vida de San Fronton, que trae Andrès Saulai, cuya fidelidad procurò enervar Daniel Papebroquio en la carta que pute al principio de este Capitulo: le opongo otro Autor de fu Religion, de no menor autoridad , que es Theophilo Raynaudo en la vida de San Juan Benedicto, adonde en el antemural contra los ingenios fuertes, que procuran deshazer algunas cosas recibidas de las Historias de los Santos, entre otros Escritores de clias, refiere a Andrès Saufai con ette clogio. Audio viros præstantes, & patriorum

decorum studiotos, proferre in hanc rem de Thelauris fuis, noua, & ven tera Ioannem Bautiltam Guefnarum dico,&c. Andream Saufanim, Theologorum Parificniem, cui Gallia opesSanctorum, parimtore, ac eruditione, & diligentia expositas deber Hermofura, crudicion, y diligencia, dize que tuvo Saufai en fu Martyrologio Gallicano. Con que le excluye la nimia credulidad, que le imputa Papebrochio, y acredita la que doy à la vida de San Fronton, sie y luego San Frontonhizo tan copioguiendo a Gerforen el tratado, que veritates fint de necessitate salutis credenda. En el grado fexto tom hablando de las vidas de los Padres &c. que admite la Iglessa : Quia proficiunt ad Commouendos affectus pios fidelium , & inadificationibus ipforum. Dum intalibus nihil de certitudine feintur elle fallum , qual muis, etiam nelciatur illud certitudi naliter effe verum , quod oportet eredere, nee ve tale proponitur, om jetos, que le avian convertido, co-

mo propulimos con la autoridad de

deficator Presbyreros, fe conflicula

d

d

4

E

t

y

fi

17

q 3

c 0

le P

C

Ď

S

E

H

Ċ

1

C

(

Í

d

d

### THE TERESTEE THE THE THE STATE STATE

#### la lundacion de la la le lena de Palen-O L VIT li A A Die este modo de à propento, y con els Diacono ; pues no podia el ObiO TeNil VIOno : v file hallaunn fujetos , que puelenvir en materias historiales, pues

#### exemple delos Doctores, DE LA DIGNIDAD DE LA SANTA Iglesia de Palencia, que tuvo en sus principios. Ponese su monamun mut Estado Secular en tiempo de los atorias y acidios en tiempo de los atorias

los Sacramentos, como era el nasonamos, precienta la lendendis nello-



unixi opinionibus homi-

Fronton , disci-

quien embio a predicar la Fè de Christo, y con potestad de cregir Iglesias, como erigio la de Perigord en Francia, Por ella razon la Iglelia de Palencia es Apostolica, no soto en la Nocion general, que fon Apoltolicas todas las que están vnidas a la fulprema Cabeça, que es el Pontifice lucessor de San Pedro, y professan la Fe pura, y fin error; fino en mas efpecial fignificado, como fundada, por Varon Apostolico , embiado por el nnimo Apostol San Pedro Y assi, absolutamete se puede liamar Apostolica, como dezia Tertuliano enel Capitulo precedente; y pudo fer vna de las quen los tiempos de la primitiva Iglesia, tenia preicripta la verdad, contra la novedad q en aquellos tiepos intentaua introducir la heregia. A

Pero no folo tuvo esta dignidad.

ruto de el Ciero A politolico, fegun sino la prerrogativa de estar inmediatamente sujeta à la Sede Apostolica, que llaman derecho de Autocefalia. Caufarà novedad esta proposició, por no averse oldo hasta aora; pero en reconociendo los fundamentos, podran hazer juyzio los Verladosen la Historia Eclesiastica, que no es prerrogativa imaginaria la qhe propuesto. Controvertido es en los Elcritores, fi huvo Metropolisen Elpana antes del Concilio Hiberitano, y en el primer tomo de la Gerarquia, me acomodo al fentir de los quafirman. Pero lo q no tiene duda, es, que las huvo en los tiempos, que le figuieron à la paz de Constantino. Estas cran las Iglesias Catedrales, constituidas en las Ciudades, que eran Conventos juridicos en las Provincias, cuya division dexamos puesta en la Gerarquia Eclesiastica de Espana, donde diximos latamente el derecho de los Metropolitanos. No se puede dudar, que Palencia pertenecia a la España Tarraconense. Pero no perteneciò al Convento juridico de l'arragona, antes me perfuado, aque Palencia fue Convento juridico de los Vaccos, por la autoridad que

fegun dexamos dicho en el capitulo primero tuyo. Alli junto fu Exercito Pompeyo contra Sertorio, y ame. do canta diffancia a Tarragona, era grande la incomodidad de acudir a cita Gudad, como a Convento furidico. Encl capitulo primero trate delettado Secular de Palencia, que tuvo por Cefar Augusto, y lo repetimos en el cap. 3. y aora se explica mas por extento, y con mayor fun? damento; porque Carlos Segonio de antiquo jure Provinciarum, lib. 1. cap. 5. dize; que en tiempo de Iulio Cefarhuvo guerras ciulles en Espana. Primero con Afranio Petreyo, y Barron, Legados de Eneyo Pompeyo,y despues, con Cneyo, y Sexto Pompeyo, fus hijos : y que libro las Españas del poder de lus enemigos. Y de todas ellas guerras con la , que toda Elpana, fuera de los Cantabros, y Attures (que tenian guerra, por la cereania con los Vacceos despues de fujeta por el Pueblo Rômano, fe drvidio en dos Provincias. Y Strabon niega fueron fixos los terminos, y que el Senado los ampliava, o reftrin gia, en gracia de los Pretores, que embiava a las Provincias. Y aísi los Cantabros, y Aftures, delpues que los vencio Augusto, se contituyeron Provincia Hasta aqui Sigonio. Y aunque Augusto dividiò la Elpana en tres Provincias, Tartaconenie, Betica, y Lusitanica, segun refieren Stravon, Plinio, y Ptholomeo, que Lipana effuvo dividida: Tambien ha-Hamos en tiempo de Augusto, y alcanço al de Tiberio, que Palencia tenia Prefecto del Annona, y lo fue Athenodoro, y con el Cayo Carpo, como consta de la inscripcion que puse en el cap. 3. porque segun trae Sigonio en el lugar citado, en España el Vectigal era frumentario, legun Ciceron en la Oracion contra Verres,y en la de Baldo, y en la frumen taria. Y assi, siendo en Palencia esta Prefectura (pues como consta de 10do el capitulo 3 residia en ella Cayo Carpo) aun era mas que Convento juridico. Carlos Sigonio, en el lib. 2. de jure antiquo stalico, trata de las Prefecturas. Y en el cap. 10. dize, que la formula de la Prefectura no se distinguia mucho de la formula de la

Provincia; y que al modo que Roma Iolia embiar Pretores a las Provincias, embiava Prefectos a las Prefecturas, que las administrafien, y juza gaffen, de lo qual lacaron este infigne nombre de Prefectura, que aun fue mas antiguo que el de Prouincia, y era derecho del Senado, y no del Pue blo; y alsi Felto, que haze mencion de las Prefecturas, dize; que en ellas le juzgava, au la ferias, y eran como vha Republica, annque no tenian fus Magiffrados, fino que cada año fe embiatian Prefectos, para que juzgallen, legun las leyes. Delle derecho de las Pretecturas trata en el cap. 11. y 12 y adelanta a lo que dize Festo, que la Prefectura tenia publicos conlejos, y no la faltaron algunos ornamentos de los Magilfrados.

Este era el estado, que en lo Secular configuio Palencia, en tiempo de Auguno, y no ay de donde colegir, que le hunielle mudado; porque la division de Elpana en fiete Prouincias, Tarracones, Carragines, Lufitania Galicia, Betica, y Islas Balcares, y la Tingitania, de quien haze mencion Rufo en su Breviario, fue en tiempo de Adriano, y de Antonino. Y en lo Eclefialtico, por auerie agregado las Islas Baleares, en que folo auiavna Ciudad, a la Provincia Tarraconense, se reduxo a cinco Provincias la dilpolicion Eelehaltica; como conita de la carra de Siriero a Hicmerio Tarraconense, al fin; de la carta de Leon a Toribio, de la regla de la Fè, que està al fin del capitulo Toledano primero, y del primer Con cilio Bracarenfe; pero esta reduccion no era en tiempo de san Fronton, quando predico en Palencia, pues precedio mucho al tiempo de Adria no. Y alsi, aunque el Orden Eclesialtico le atemperafle a lo Secular en todo tiempo; y demos Metropo itanos, desde el principio de la primitiva Iglesia, o Obispos de las primeras Sedes; Palencia, en aquel tiempo, eta de su proprio derecho, por razon de ier cabeça de la Pref ctura de los Vacceos, y no sujeta a otra Metropoli en lo Secular, y configuientemente en lo Eclesiastico, que regularmente se atemperava con el Or ? den Secular, aunque no e ra preciso,

de que trato en la Gerarchia Ecle-

Pero tampoco estuvo sujeta despues de Adriano. En lo Secular no hallo testimonio, para privarla de su posicision, antes ay conjeturas para lo contratio; porque por las entradas de las Naciones barbaras, delpues de los años 407. padecieron los Vacceos incursiones; y luego que entraron los Godos, mudaron el nombre de Campos Vacceos, en Campos de losGodos, auiendole llamado primero Campos Palantinos, voz que dieron los Romanos, quando los posieye ron; porque la voz Vacceos jes voz Griega, que significa sencillos, y sin dolo, de donde en buena parte fe ilamaron, y llaman los Sanos de Campos,que la malicia ha torcido en man la parte, no obstante, que ha dado aquesta Region tantos Varones celebres, en armas, y letras, como se verà en el discurso desta Historia, auiendo florecido en Palencia la Universidad, que es madre de toda la literatura de España. Y aunque pudo estar sujeta a Tarragona en lo Secular, al principio, por la divission de las Provincias, hecha por Adriano, ò por Antonino, bien pildo quedar libre en lo Eclefiaftico, y ser de su derecho, que si estaua el Obilpado instituido, no se seguia por necessaria consequencia la mudança en lo Eclesiastico, antes se prohibiò en los Canones, quando por este fin hazian Metropolis los Emperadores, de que trato en la Gerarchia Ecle fiastica la tamente. Y mas en aquellos tiempos, quando reynava la idolatria, y no tratavan los Romanos Pontifices con los Emperadores. Bien estoy conque crigiessen Metropolis, quando las hallanan constituidas en lo Secular los Pontifices; pero que mudas sen la forma de las Sed s instituidas. y que ya eran de su derecho; no hallo testimonio de aquellos tiempos, aunque contodo cuidado los he buica-Sedoss Patencia con aquel tiempo .cob

Pero aunque los Legados Pontificios, que al principio vinierona España, ò cuidauan de España, que pongo en la Gerarchia Eclesiastica, pudieran hazerlo, y de hecho constituyessen las Metropolis, y assignalsena cada Metropoli los sufraganeos;

dexaron a Palencia exempra; y desto ay vn testimonio, que a posteriori lo infiere con enidencia. Es de la carra de Montano, a Toribio Palentino, en que afirma, que el Obilpo de Paiencia cerca de los años de soo, en que es llano auia Metropolis, se sujeta a la jurisdicion de Toledo, en tiempodel Arcobispo Cello, como veremosen fu lugar. Puestifuera fufraganco al de Tarragona, como pudiera eximirse de su jurisdicion? Porque ni el Metropolitano de Tarragona lo confintiera, ni el de Toledo contra expresso derecho del de Tarragona lo acep tara; ni Montano, a quien San Ilde. fonso alaba por hombre de virtud grande, y cipiritu , y reformador de la Eclefiastica disciplina, viara dederecho injustamente adquirido, contra el derecho del Metropolitano de Tarragona; antes dize, que este Obif, po, auiendose sujerado a Toledo, llamaua Obispos de agena Provincia; porque dà a entender, que no crade ninguna, porque si lo fuera, no auia de dezir assi, sino que llamana Obilpos de la Provincia antigua, auiendose sujetado a la de Toledo, que era nueva. Y es cierto, que por la cercania, excluyendo los Obispos de la Provincia Cartagines, aujan de ser los de la de Tarragona. Luego escola cuidente, que Palencia en aquel ticmpo, era de su propria jurisdicion, y node otra Provincia; y autendolido en lu primera ereccion de lu proprio derecho; y hallandose en esta possession, por los años de 500 quando se sujeto a Toledo; argumento es de q lo auia cotinuadodeide fuerec cion. El filencio que ay en los Concilios de España deste punto, tambien sirue de argumento. Tratose en el Concilio que huvo en Toledo, del modo que se auja de tener en congre-, gar Concilios; como les aujan de con vocara los Obisposide que trato latamente en el legundo tomo de la Gerarchia Eclesiastica, y Primado de Toledo; y hallandole alli Obilpo de la Diocefi de Tarragona, quando no estuniera su Arçobispo (porque en las subscripciones, no se nombran todas las Sedes, fino algunas) no parece mo ralmente hablando, que dexasse de tocarse el punto, de auerse idovna

Sede, como lade Palencia, de la Provincia de Tarragona; y aunque fuera otra Sede de menos autoridad, era vn derecho muy confiderable, que no era para paifarlo enfilencio. Y quandono se huviera tratado en este Concilio, pudiera tratarfe en, el tercero; y fi en este no, por no se hallar el Mo tropolitano de Tarragona. En el 4, fe hallo, y fe controvirtieron puntos de jurisdicion del Arcobispo de Toles do, sobre la ordinacion de los Obifpos, de parte de la Provincia de Cartagena, que le substraian de la jurisdiciondel Metropolimnu de Toledosporque Euphemio se auia llama o do Metropolitano de la Carpetania, y por otras razones, quetrato en el lugar citado; pues muy razonable era que aqui Eulebio, Metropolitano de Tarragona, tratalle de lu derecho; ò antes, en el Concilio de Barcelona. donde assistio Assistico, clano 1991 el 14. de Recaredo, aujendofe trarado ali puntos tocantes a la reformacion del Clero. Pero no ay noticia; que el Metropolitano de Tarragona/ jamas movielle esta question , de que fe infiere, que Palencia no fue fufraganca de Tarragona, ni de otra Igle ija, y alsi era exempta, y lujeta in-q mediaramente a la sede Pontificia; puesfialguna auia de tener elle derechocra Tarragona, Metropoli de la España Tarraconense, en cuyo tras to esta Palencia Manp cannella simbor

Y porque en este punto no que aq de ningun elerupulo, podia juzgara alguno que lupuelto, que como di ximos al principio, elta exempciona le tundo, en que los Cantabros, y los Attures, ic hizieron Provincia tepacreeds of the language of the que tuvieron ofpecial Prefectura, yv todos quedaron exemptos de Tarra-V gona; perteneceria, Palencia al Me-q tropolitano que tuvielle esta Province cia, y lenia el de Braga, que es el mas i contermino, a quien parece perteneciò Aftorga, como conflade algunos testimonios, que tracre despues. Y ens especial despues que entraren los Sucyoss pues quando refiere Idacio! al ano 455 que los Godos entraron en España, y Theodorico quilo saquear a Merida ; y por el temor que le causo Santa Enlatia Martir, ferent

tiro; parece cuenta a Palencia en la parte de Galicia, por estas palabras Despues de los dias de Pascua, auiendo salido de Merida, para?? bolverse a las Galias, dirige parte, de aquella muchedumbre, que tenia de varias Naciones, con fus? Capitanes, a los Campos de Gali-Cia, que instruidos con enganos, y perjurios, como le les auia manda " do a Attorga que ya lus predones y (hogiendo era orden de los Roma na nos) autan entrado enganando a 29 los Suevos, que auian quedado, la acometen, legunel orden de la expedicion que tenian; no huvo tardança, y mataron la muchedum bre, que alli aura de diferente genero; derribante las Iglefias Santas, y robanie fus Altares, y fedemuelen; quitaffe todo fagrado or n to, y vio. Dos Obilpos le halla. ronalli, y contodo el Clero fuez or ron llevados en captividad, y en?? en ella fue mas milerable la de los sa pobres, quitaron todos les bienes, 201 abraharon las calas, devastaron los lugares de los campos ; la Ciudad ; > de Palencia, por los Godos, pare - ,, ce con chmumo fin, que Allorga. ,, De juerte que en el modo de la narracion parece que Palencia pertenecia, como Aitorga a Galicia, y co mo Altorga cra deb Metropoli de Braga, tambien lo deria Palencia; que Attorga fuelledel Metropoli de Braga lo haliamos en las diurísiones que trac Loayla, y datamente. Don Rodrigo de Acuna en el Primado de Braga.

-our Alguna vezo me tuvo inspenso estenligat de Idacio, en resolver, si Ralencia perteneció a la parte de Galicia, y mats no la hallando, que per tenecia a la Iglefia de Tarragona. Pel ro reconociendo, que Palencia nunca alsiftio a los Synudos do Braga 🖈 que no le halla monumente alguno, porel qual fe conozca esta fujecion; pues Don Rodrigo de Aduna examino todos losque ania en Pu Archivo como refere en lu libro del Prima do Bracarente, y en especial en el ca? pitulo 24 . trae muchos testimonios de los Obispos que acudian a Bragas por confirmacion y al juramento de fidelidad, que aunque son despues de

restaurada España, si huuiera alguno del tiempo antecedente, mejor le puliera, para confirmar el derecho que pretende de lu Primado; me confirmè en que Palencia no perrenecia a la Provincia de Galicia. Y el que lo huviere de afimar deve traer testimo nio que lo convença. Y alsi pensando la respuesta a la conjetura, que propuse del lugar de Idacio, antes hallo, que annestavan Palencia, y Astorga en policision de los Romanos, o por lo menos Palencia, y que no aufan llegado a esta Ciudad los Suevos. Y la razon es, porque dize Idacio, que auian entrado Predones en Aftorga, fingiendo orden de los Romanos, elue go en poder de los Romanos estado nero ; derribande las Igieffas San-. 64

Auia en Astorga muchedimbre de varias gentes py en particular de Suevos, a quien engañaron, y assi Asutorga pante de Suevos tenia. Pero al Palencia ho se lee huviesten llegado, conque no hallamos, que huviesten los Pallentinos talido del dominio de los Romanos; pues viniendo conquistando por Galicia, aun no tenian totalmente a Astorga, y alsi no auian conquistado a Palencia: Conque no ay sundamento para poder dezir, que Palencia pertenecieste al Metropoli de Braga.

Pero dado cafo, que portenero ciefic a la parte de Galicia, y que ha di viefien llegado alli los Sucvos, como pretende Ambrofio de Moralles, llis 11. cap. 27 ello fue poco tiempo, y defde fu antrada, que fue después de los años 450.

cho Y con la turbación de las guetras no se acordavan lde mudapendo Eclesiastico las Brovincias, ni horo tiempo para ello, puestal de 45 miya) entraron, ar desolar las Palencia los i Gedos; como he dicho, y tratare a a delante consodal distinción, ó distas so

Euegodino perteneció la Tanta-p
gona, ni a Braga; y badlamos el lañoq
de 3.00. que fe Austa a la junificiona
de Tok do como claramente donta
de la carta de Montano; argumento
cierto es, que era de su proprio desecho, y sugeta sinmediatamente a la
Sede Apostolicas, pues no ay otras
Metropolica que pudieste pertene a
cera dob not apputa ano habitabil

-or Otro argumento ay no menos eficaz, que se toma de la consulta, que fanto Toribio Affuricente hizo a fan Leon Papa, como adelante fe dira de lo que passava con los Bris? eilianistas en Palencia, porque si fue ra Diocesi sugera a Metropolitano, no era necessario, ni devia consultar immediatamente al Sumo Pontifice, porque observava, que estas consultas fueilen por fu orden, delde el Presby tero hasta el Pontifice ; y san Leon reprehende a los que no lo observan, y no parece creible, que fanto Toribio, siendo Notario de fin Leon, le omitielle, fino es, porque Palencia no estava sujeta a otra Metropoli, y era immediata a la Sede Apostolica, Este orden advircio Christiano Lupo tobre el Canon I P. del Concilio Niceno, por estas palabras, que fraduzgo en Castellano. En moviendose alguna duda, en qualquiera especie, de hecho; oy confultamos los Theologos, y por las respuestas imperitas, o temerarias de algunos, incurrimos graves males. Muy diversa fue la coltum bre de la Iglelia antigua. Estas dudas las referiaci Presbytero al Obifpo el Obitpo al Metropolitano, el Metropelitano a lu Synodo, el Synodo al Patriarca, d Primado, y el Patriarca al Pontifice; por chocl Pontifice fan Leon reprehende a Theodoro Obilpo Fotojulienfe, in de Fregus, que le referia algunas questiones , lobre la penitencia yureconciliación de los moribundos; de que ha pervertido el Orden Eclesialticos ; porque primero devia wher confultado ellas coias con fu Metropolitano; por que en femejantes caufas, in iu confulta no podia el Obispo Provincial confultar al Patriarca? Veale la epift. 91 .cap. 1. informado por los Obilpos el Metropolitano, lasillevava a fu Synodo; y no filera importuno al Patriarca (cho es al Romano Pontifice, como Patriarca det Occidente) fino es, porque no le ania dado cuenta al Synodo. Por ello muchas Synodos Provinciales edan llenas de estas respuestas. Y las mas epistolasde Pedro que Dionisio Alexandrinos, de Cipriano, Balillo, Gregorio Thanharongo, y particularmente de los Romanos Pontifices,

ſ

c

V

9.

2:

"

1

q

n

ti

le

fi

10

a

11.

N

qu

11

p.

de

ci

ex

p.

pa

fr.

ici

pe

3.5

m

0

ne

da

ha

ra

di

de

ta

g1(

mi

la

ell

YC

tra

€0

Ol

rei

au

de

-107

fon Synodales, en que responden a las confuicas de los Subditos. Fue comun vozconsan Cipriano (epist. 18.) de los Obilpos a estas relaciones. Co-" mo este caso pertenezca al conse-, jo,y parecer de todos nofotros; yo no me atreuo a dar antes mi " parecer, y tomar para mi folo lo , que es comun. Hafta aqui Chrif-, tiano Lupo. Luego si consultò fanto Thoribio al milmo fan Leon, que reprehendia estas consultas inmediatas a el, sin tratarlas con el Me tropolitano, fue porque Palencia no le reconocia, y era inmediatamente fujera a la Sede Apostolica?

Quanta Dignidad fuesse esta, y losder chosque por esto pertenecia a Palencia, fe reconoce por las Iglesias, que permanecen exemptas de los Metropolitanos, que era lo mismo, que fer Arçobifpal;y como en aquellos tiempos no quia Primado en Efpaña, como dexo probado en el fegun do tomo de la Gerarchia Eclefiastica, era mucho mayor la dignidad de esta exempcion, que le llamò Authoce-

iente, pues ay mas bynonimis, silade Si fueracierto, queTela era Obifpado, como quiere Marco Maximo ano 5+0.no dudara, que auia fido fufraganea de Palencia; y en el milmo fentir pone Iuliano a Marcelo, Obifpode Tela, ano 363. y Dextro ano 382.con quien va el M. Hispano, tomo 4.fol.471. de que tratarè en el Obispado de santo Toribio Palentino, y probate ier fallo. I lang al am

Tambien pone juliano por Ciudad Episcopal a Viminacio, de quien haze mencion Antonino en lu ltinerario, despues de Palencia, 31 millas diffante de Palencia, en el camino del de Attorga a Tarragona, Ciudad que tambien refiere Ptholomeo, en la Re gion de los Vacceos, y la llama Oviminacion; mas esta noticia es como la precedente. in 166 a romani

Pero porque estos testimonios estan con la sospecha de supuestos, y verdaderamente en mi lentir lo lon, traere otro que parece mas autentico, en que quieren conste huvo otro Obispado en los Vacceos; conque se reconoce tuvo Palencia Sufraganeos. aunque los borrò el tiempo, pero es de la mitma classe de la mitma el alle de la m

El Martirologio Romano a 28. de Abril, haze memoria de fan Pamphilo, Obilpo Valuenie, con estas palabras: En Cofirnio, en los Pelignos de san Pamphilo, Obispo Valuense, ilultre en la caridad con los pobres, v en la gracia de los milagros, cuyo cuerpo està sepultado en Sulmon. De aqui puto el Pfeudo Maximo la clau = fula que ay al año 498. Por el mismo tiempo casi, san Pamphilo, Obispo Valuente en los Vacceos, Pueblos de la España citerior, auiendo partido a Italia, predica en Confirnio, en los Pueblos Pe. lignos de Italia, illustre en la libe - >> ralidad con los pobres, y en la glo ,, ria de preclaros milagros.

Y aunque sea de ninguna autotoridadeste testimonio, por si tolo, diò ocasion a que discurriesse assi el Padre Vivar su comentador, en el num.6. pag. 195. Baronio, en las notas de san Pamphilo, dize, que Federico Raynaldo traxo a Roma lus Actas; pero no puedo afirmar de que juizio fean dignos, porque no han llegado a mi vista. Pero en lo que to ca al Obilpado Valuense, ay oy en los milmos Vacceos ( a donde dize Maximo que fue Obispo) entre Palen cia, y Burgos, dos lugares, que se llamanBalbas, es vno superior, y otroin terior, que sin duda ion los que noto Maximo, y en ellos tuvo fan Pamphilo el primer Obilpado; y que elto sea assi es manifiesto argumento, que no le halla en otra parte lugar que tenga este apellido, y solo le ay en Espana. Por lo qual, aujendo fido fan Pamphilo Obispo Valuente, calineandolo las tablas Ecleliafficas, necellario es, que aya fido primero Obispo en España, y que despues passò a los Pelignos, Pueblos conocidos en Italia en el Reyno de Napo les, y que ilustrò la Ciudad de Cofirnio con lu predicación, pues de esto tenemos los mismos testigos; aora los Pelignos se llaman san Pelino, y Cohrnio Pentina. Y assi le ha de corregir el error de Pyrio Ligorio, en la tabla Geographia del ReynodeNapoles, aunque fue muy exacta,y la puso Abraham Ortelio en su Teatro del Mundo, que tambien se deve corregir, perque refiriendo Py-

TIO

rio contoda distincion todos los Pue blos de aquella Region, y poniendolos con el orden devido, puso los Valuentes, por mas cercanos a los Pelignos, pero fue por solo su dictamen supuesto, que ninguno de los escritores antiguos, ilustres, ò en Geographia, ò en Historia, hizo mencion de ellos, ni de Ciudad, que en aquel parage tuviesse tal nombre.

De los Geographos pongo por testigos a Ptholomeo, Strabon, Antonino, Pomponio Mela, y Solino. De los Historicos, a Livio, Plinio, Cefar, Apiano; y para dezirlo de yna vcz,ninguno de los que traemos entre manos refiere tales Pueblos Valuenses en Italia. Plinio, exactamente procurò referir todos los Pueblos de fu Italia, en el lib. 3, de su Historia, cap. 5 . diziendo: Despues los Salentinos, Pediculos, Apulos, Pelignos, Ferentanos, Marrueinos, Vestinos, Sabinos, &c. Y en el cap. 12. refiere las Ciudades : De los Marrucinos, los Theatinos; de los Pelignos, los Corfinientes; a effoste figuen los Picenfes, los Superequarios, los Sulmonenies; de los Marios, los Anxantinos; los Atinates, Fulcenses, Lucenfes,&c.Y de los Valuenfes no habla vna palabra. Tambien Cefar, en el libro de la guerra ciuil, tratando latamente de la expedicion de Contrnio, para la qual auxiliaron los Sulmonen A fes, no elerive cota alguna de los Valuenses. Lo mismo ay en Appiano Alexandrino, en el libro de las guerras ciuiles, adonde refiere los mismos Pueblos, por eltas palabras: Siendo claro ya que le faltava , todos los Finitimos toman las armas, Marsos, Pelignos, Vestinos, Marrucinos, A citos figuen los Picentes, Feretanos, Hirpinos, Pompeyanos, Venutinos, y otros; pero no refiere los Valuenles, y que nume la Ciudad de

Y añado, que Rafael Volaterrano, que exprofesso, resiere los mismos Pueblos, en el lib.6, de la Geographia, y explica las Giudades, y lugares de cada vno, tiene de los Valuentes sumo silencio; y a si no ay
duda, que Pyrio Ligorio agregò ai
los Pelignos los Valuenses de su cabeça, sin Autor, y sin guia: Y queriendo apurar de donde lo tomò, no ha-

llo, sino las Actas de san Pamphilo, que dizen sue Obispo Valuente, y que descansa en Sulmon, y por esto puso esta Ciudad en los Valuentes, y a Costrmo en los Pelignos, pero contradicelo Plinio, que dixo, que sulmon era Giudad de los Pelignos, del mismo modo que Costrnio, puesdize: De los Pelignos son los Costrnien ses, los Superequanos, los Sulmones, supele Giudadanos. Luego deve restituirse a los Valuenses, en los Vacceos de España, san Pamphilo, y ellos deven venerarse por su Patrono. Hasta ta aqui Vivar.

Y en quanto a que los Valuenfes no sean Pueblos de Italia ettà
Viuar muy consiado, y parece que lo
prueba esicazmente, enquanto a que
sean los Valuases, dalo por assentado; pero no haze tanta suerça su argumento, pues solo se sunda en la Synonimia del nombre, antes me acomodara yo si fuera cierto estalobistpo, q pone a que era Torquemada que
dizen, que vn tiempo se siamò Valua
Augusta; y de ay se podia dezir Valuense, pues ay mas Synonimia, quea
los Valuases.

Pero reconociendo la Italia facra de Don Fernando Vgello, hallo en la 2. parte del tomo 1. pag. 250. os Obispos Valuenses, y aulmonenfes, y dize afsi, hablando de Sulmon, Esta Ciudad ponen los Geographos, en la quarta Region de Italia en los Pelignos, dista noventa millas de Roma; la qual Region fe llama gora Valua; porque como trae Blondo, cerca de los anos 700 del Senor, en el dominio de los Longobardos, Regio, cerca de Sulmon, Antiquado el nombre de Pelignos, le erigio en el Condado, y se llamò Valva; por lo qual sucediò, que la Iglesia Romana Hamasse Obispado Valuense al de la Diocefi Sulmonense, y al de Regio; y ay memoria del en los sagrados Concilios, muy frequente. El Obilpo tiene dos Iglesias Catedrales, vna en la misina Ciudad de Sulmon dedicada a fan Pamphilo, y otra en las Selvas, a donde le ven a cada pallo vestigios, y grandes ruinas de edificios de la antigua Cofirnio. Y està dedicada a fan Pelino,&cc. La Igleña Valuense condecorada con Epileo-

de lo que lo di Sa ci

pa

50

do

de

qu

Ca

fes

fc.

do

ie,

po

61

ic

M

ca

ca

Cli

Se

CU

dr

fai

CO

Ba

E

R

di

R

ca

T

2:

de Bl

dr

Ita

Fe

V.

tis

lo

M oi de aq

70

CC

CI

P.

Sulmonenie, ò poco antes, ò fiendo Pontifico sergio Primero 3 y despues de referir todas las cosas, que le figuieron desta vnion, pone el Cathalogo de los Oblipos Sulmonen fes,y Valuentes, Palladio Sulmonensecntiempo del Papa Simacho año do 499 Clarencio, Obispo Valuen fe, en el concilio Agathenfe, en tiempo de Agathon Papa, subscribe , ano 679.San Pamphilo, Obilpo Valuenfe, a quien Sergio Primero, Pontifice Maximopulo ed aquella Iglefia, cerca del año 706 y allifue multre en la caridad con los pobres , y en la grad ciade hazer milagros, durmid en el Señora 28. de Abril, cuyo fagrado cuerpo descansa en la Iglesia Caredral Sulmonente, dedicada al mifino fanto, a quien como titular celebran con solemne rito. Tratan deste santo Baronio al Martirologio Romano. Este dia, y su vida escriuso Paulo Regio, Obispo Equense, Baronio dize,que le dio sus Actas Federico Ranaldo, Bibliothecario de la Vaticuya necton le traminifelionno, ana

Reconociò este lugar Don Iuan Tamayo, enel Martirologio Hispano a 28. de Abril, pag 809, y reprehende el error de Vivar, y despues de Blondo, y Vgello, le remite a Leandro Alberto en las antiquedades de Italia, titulo de Pelignis, fol. 395. y a Ferrano, en la Geographia, verbo Valua, fol. 954. y claramente le la= tisface a lus argumentos; pues todos los lugares que trae de la descripcion de aquella Region, son de antes de los Longobardos, y del ano 700. quando començo la denominación de los Pueblos Valuenies.

0

S

1

10

2

S

1

Pero dize Tamavo, que lo que dize Vgello, no puede adaptarie a San Pamphilo, de quien haze mencion Maximo; porque antes del ano 700.era Obispo Baluense en los Vacceos, por el año quatrocientos y cinquenta y nueue, porque lo dize M.Maximo, y que alsi no le ha de oir a Don Fernando Vgello, y que fe deve reformar lu Cathalago, y que aquella Region se llamò Valuense, en lu fentir, por el nombre que san Pamphilo llevò de España.

Si Don Iuan Tamayo traxera

pal dignidad, se juntò despues a la algun Autoricon que comprobar a M. Maximo, pudierarios aftenura in juizio; pero fi Don Fernando Vigen llo vio las Actas deste lanto, y lo milmo Baronio, y le ponen por los años de letecientos, congete la ficcion de Maximo, y es ridiculo penfar, que se Hamo aquel Obilpado Valuente, por los Valvafes de España, donde auia lido Obilpo fan Pamphilo, como dize ch Pleudo Maximo, lupuelto que como vimos no tuno effe nombres halta los años 700. Veante los Bolandos a 28 de Abril, pagis \$3 que videlpues de elerito elto, y nazen cui dencia en milfavor le sonstitu I solon

- Vo De lo dicho le infiere, que no huvo en los Vacceos otro Obilpado, uno el Palentino; porque el de Tola; y eide los Valvafes fon fabulofos, co con las faldas de chos coffived grom

Los terminos deste Obispado no los alsigno fan Neftor, como dize el Padre Argaiz ; porque como fe probo en el capitulo legundo, no fue Obapo de Patencia. Mas virilimil es las aisignaffe fin Fronton, que erigio esta Iglesia. Y se estendieron todo lo que los Vacceos, cuyos terminos pone Florian de Ocampo, y como veremos al ano 1525, en la epittola de Montano, libro tercero, capitulo 41. Coca, segovia, y Buitrago, parece eran del autrito del Obispado de Palencia; pues al Obispo que ania Montano suspendidodel gouierno de Palencia, ledexò estos tres lugares, porque no se despreciasse su persona, constituida en la Episcopal Dignito cua Roa, romandola dentro sbab,

oup Pondre las palabras de Florian de Ocampo: Luego como los Gallos y Griegos paffaren eftas aguas (del Rio Ezla)entraron en la Frovincia -de ciertos Españoles , nombrados Vacceos, nacion principal, y de la tierra muy espaciora, tanto que sus alen -daños, ò linderos, ò mojones, fueron antiguamente, por la parte Occidental; cite rio iobredicho, que los dividia de los Afturianos antiguos, hafta lu mezcla con Duero, deide la qual le principiava vn esconçe pequeno, que durava quinze leguas de trecho, por las aguas del milmo Duero arriba, passando por la Ciudad de Zamora, y la de Toro, hasta llegar fronte-

ro del Arroyo de los Hebanes que corre desde Mediodia contra Septentrion, y tambien allife junta con Due rodespues, y van los, mojones por, aquel arroyo adelante, y por los confines, y divisiones de los Obispados de Salamanca, y Avila, fegun las dexa4 mos rayadas en el tercer capitulo del primer libro, hafta dar en Bonilla, que dizen de la Sierra spor effar en vna parte de las Montañas, y fierras, que también dexamos aclaradas en el quinto capitulo del segundo libro, Est ta raya sobredicha diuidia por alli los Españoles Vacceos, de los Espanoles Lusitanos, llamados Betones, como tambien aora divide los Reynos,y jurisdicion de Castilla, de la jurisdicion, y Reyno de Leon. Desde Bonilla tornavan lus linderos, junto con las faldas de estos montes; guiados por Villatoro, que cae dos leguas mas Oriental que Bonilla; paffavan fiere leguas mas adelante, hasta dar en Auila, y mas otras cinco despuesa Villa-Caltin, y scisa Segovia, de tal fuerte, que las mesmas cumbres , y puertos , y fierras deste trecho los apartauan de otra Nacion Española mucho grande, que llamauan Carpetanos, donde caen aora todas las tierras del Reyno de Toledo, y algo mas. Luego como los mojones de los Vacceos llegavan a Segovia, rebolvian contra Septentrion, y davan en Bavilafuente, que cae leis leguas de Segovia. Despues otras leis en Sagramena, y quatro leguas mas adelante cruzavan con el rio Duero, jun to con Roa, tomandola dentro defi, defde la qual passavan a Lerma, que viene liete leguas encima; delpues otras fiete, davan en la parte donde hallamos aora la Ciudad de Burgos, y muy pocos trechos mas arriba topavan en Montes de Oca, por los quales Montes, y por sus faldas y ventientes, venian a se juntar los Pueblos Vacceos, con las Montañas, que patlan fobre Caftro-Xeriz , y Carrion, y Sahagun, hatta las Fuentes del Rio Ezla, que son algo mas de veinte leguasen largo, donde començamos la declaración, y circuito destos Vacceos. Assi quedavan dentro deellos todas las Villas, y lugares, y Ciudades ya dichas en sus mojones,

y mas la Ciudad de Zamora , que los antiguos llamaron Sentica, y la de Toro, que dezian Sarabis, y Valladolid nombrada Pincia, y la de Pal lencia, que siempre suvo su nombradia, con toda la Provincia, que los Españoles modernos llamaron lich riade Campos fegun adelantelata. yaremos en la tercera parte della gra Hittoria Haftaaqui Floriande Ocam po. Si rodos effos lugares eran en lo temporal de la jurifdicion de Palens cia, por fer Cabeça de los Vacceos, tambien fu Obispo los comprehendiaspues de cardinario leguiarlo elpiritual a lo temporal, de que trato co la Gerarchia Eclefianica: Y de Sego. via, Coca, y Buitrago yahe dado la razon. De Burgos es ciertos que no auia Obifpo en aquel terricorio, halta que baxò alliel de Auca, que es montes de Oca; de la de Zamora no ay memoria, hasta el Concilio de Lugo, el año de 569 que los Cathalogos, que trac el Padre Argaiz, deducidos del Pfeudo Hanberto, Hispale, se, son como el que trae de Paleucia, cuya ficcion se irà manifestando.

Del natural de los que habitavan los Vacceos, correspondientes a la fignificacion de fu nombre, que denota inceridad, y gente sin malicia: Bien le puede inferir grandes progredos en la Religion Christiana; por que la mayor ocupacion fue hempre la cultura de los campos, y no exercicios belicos, que en aquellos tiempos llamauan latrocinios, por loqual dixo Diodoro Siculo en el libro quar to, tratando de la Celtiberia. Inter finitimas illas gentes cultifsima ett. Vacczorum natio. Hienim divilos quotannis agros colunt, & co-11 municatis interfe frugibus, mam, cuique partem attribuunt. Ruticis aliquid intervertentibus fup-" plitiu capitis mulcra est. Entre las " gentes finitimas de la Celtiveria, es cultissima la Nacion de los Vacceos, cada año dividen los campos, y 10s cultivan, y comunicando entre li los frutos dan a cada vno fuparte, y tienen pena capital los que los trabucan. Notable paz, y vnion, indicio de finceridad , y de gente inculpable, como les Ilamò Paulo Oronoward ornma Tanad not it

Varc en la obrai eltav. nos,I cdict de la ria, C

The same

NO del

で 割 は の の dela d Seri rac perc

facr nuc Ecl plui con tici

tian

DO del gra COD

fect Efp trac mu

tuv da: de l

que

### De la Ciudad de Palencia. L.I.

Pero no tenemos noticia de los Varones, que entonces florecieron en la Religion Christiana, ni lo que obraron las persecuciones, que pues estavan en la possession de los Romanos, no se escaparian del rigor de sus edictos. Escritos estaran en el libro de lavida, y en bendicion su memoria, que no queremos la Gloria su-

西方语

m

es

al

05,

105

0

W.

Me

0-

e-

puesta de los Martires fabulosos.
Destrinos, y Aubertinos. Basta la
verdadera de los muchos Santos, que
despues tuvo por Prelados, y otros,
que la Iglesia tiene calificados, que
iremos poniendo en sus lugares,
que hazen a esta Ciudad ilustre por este titulo.

(\*\*\*)

### THE PROPERTY OF THE PROPERTY O

#### CAPITVLO VI.

NO CONSTA DE OTRO OBISPO DE LA IGLESIA de Palencia, despues de San Fronton, su primer fundador en los Siglosprimeros, y todos los que refieren hasta el año 402. Hauberto, y su comentador, son fabulosos.



A Misma fortuna padeciò la
Iglesia de Palencia, que las de
Europa; pues
aunque se saben
las fundaciones
de muchas, des-

de muchas, defde la primitiva Iglelia; no se halla las Series cotinuadas de sus Obilpos. Fue ra calar al lector co traer testimonios pero reconoceralos, en la Gallia Chrif tiana de los Samarthanos. En la Italia facra de Don Fernando Vghello, en nueltro Gil Gonçalez, en su Theatro Eclefiastico, y en quantos tomaron la pluma para este assumpto. Todos convienen provino esta falta de noticias, de auer mandado Diocleciano abrasar las dipticas, o memorias delos Obispos, y todos los libros sagrados, y monumentos Eclesiasticos, como consta en la Historia de su perfecucion, que es notoria a todos: y en España ay menos noticia, por la entrada de los Arabes, que arruinaron muchas Iglesias, y la de Palencia estuvo mas de trecientos años destrui da: Assi discurre Gariel en la Iglesia de Mompeller, donde huvo lo mismo que en Palencia, que fue la perfecu -

eion de Diocleciano, y despues la de solacion dela Ciudad, que se motivò de la entrada de los Arabes, como dire en el lib. 4. Ion sus palabras: Ingens omniro hiatus est: nutla nostra, quamois non mediocrisonec alcerius (quod [eiam) dilige tia expletus. Nubem hanc rebus Ecclesiasticis attulit Imperatorum in Christianos acerbicas; gladiussin ip fum fidet ingulum expeditus, Canctorum Ecclesia Prasulum memoriam omnino sustulit: per sacra illa capita, tribus minimum saculis impune graffavit. Promptum vinam foret omnibus fastos illos sacros enolueres toe Presulum Sanguine obsignatosspias illas animas venerari per nobilissima vulnera lentis sensim cruciatibus effluentes; ambiremus haut dubie sempiternas tot Martyrum Victorum Coronas A23

to de operibus candidas, to de fanouine purpureas. Et certe cum imperatores permulti Christi fidem abolere tentarint , tum Neroni 1na tempora, prasertim, & Diocletiana Christiana Religioni pene fatalia extiti se,nemo no legit, et lu xit.Decima enim perfecutionis pro cella, que sub Diocletiano in Christianos deseuije Christianum fere nome extinxit: Adeo excrude scebat atrox ille Roma nascentis genius, altricis Lupe oberibus ad omnem feritatem nutritus: Nulla enim, aut ætati, aut sexui, aut nobilitati gratia facta: in piorum cades quacumque terra um plaga de gentium, ruebant carnifices, a tetro Imperatore, Monstro potius, in mil si;qua rabies Imperatoris eiusdem easeto de facris codicibus , aut flame tradendis, aut Lacerandis, Martyrum, the Prasulium acta, (1) nomen expunxit. Atque hac per Christianum Orbem vniuer sum perualit, cumulatis cadibus, Barbarres (ex Nicephoroslib.7. cap. 7.) dum Ecclesia venam cribus iam Saculis Undantem Sanguinis riuos eructant m Constantinus Magnus obauxis, qui prafecto Gallis, Hyspenis, Britanniffque, filiomaiorenatu, templa Dec, mores populis deditotia ferre. Hic corporis, animique lepra, lustricis Buptifmi jontibus abstersa, Ecclesiam ma rem, quasi modo genisus infans pia quaaam hinc hausta mentis hilaritate cognoscere primum occapir:quamin finitis tum inmunitatibus stum opibus suppeditatis; cu-

mulatam voluit. Ex in annuente Pontifice Concilium Nicenum in dixit, cui octo decim supra trecentos Præfules, tum Orientales, tum Occidentales , inter fuissem.mo. rant ur: que quidem boc loco refero, quo planum fiat, prioribus semper Jaculis, vt ex Martyrologijs, Con cilif que liquido constat, continuatam vbique Pontificum seriem! Vnde dubium non est, quin ante Ethereum (Toribium) nostrum quo de nunc agimus (agemus) Paftores complures Magalonens ( Palentinensis (numerarit Ecclesia eorum nominasot, & gestacuras omnesno straseffugerunt ; & sinon in diligentes: felicius vtinam alijelabo. rent, quod optare, quam sperare facilius. Tanta quippe rebus istis obfussanoxest. Et id merito querebatur Verdala his verbis: De-Structio Cinitatis Magalonensis (Palentine) causa fuit quarelibri, regesta, instrumenta, privilegia, t) antiqua alia monumenta fuerunt pro maiori parte (totaliter) de perditast) disipatas propter quod fundamenta huius (acra Ecclesia) Seugesta PP. pracedentium minime potuimus inuentre.

No se puede dudar, que en toda
España se recibió la Fè de Caristo
con brevedad; por a Tertuliano en el
libro adversus Iudæos, capitulo septimo, dize, que crey eron en Christo:
Hespaniarum omnes termini. Y tanoumeroso rebaño, como estaria sin Pastores? Pero como dize Gariel perecieron sus dipticas, ò en la perseucion de Diocleciano, ò en la entrada
de tos Arabes; quien podrà dar continuada Serie de los Obispados, cuyos Presados huvo en el Concisio
Iliberitano ? Pues so mismo su-

la

no au ot T

re

of g q P lo

m ac ru fu

vi la vi fu Y

po do

n

ti

at

fe fe

g

ei E

n to

d

·c-

cedio en la Ciudad de Palencia. Bolvamos en Castellano las pa-

lente

m 111

Cell-

tunz

mg.

teros

mpir

74a-

iem.

ante

940

ores

nti-

rum

Estio

lili-

160ª

rage

1/615

142

De

en is

bri,

rias

ue-

1/10

wood

(is)

111-

oda

ilto

nel

CP-

ifto:

pu-

af-

ic.

Cu-

ada

on-

CII-

1110

111-

CC-

labras de Gariel. Ay(en los Obispos de esta Iglefia) vn gran hueco (en fu Serie) que no le pudo llenar por mi diligencia, aunque no ha sido pequena, ni de otro, que aya llegado a mi noticia. Traxo esta nube a las colas Eclesiasticas la crueldad de los Emperadores contra los Christianos. Y fucuchillo desembainado contra las gargantas, que confessavan la Fè, quito del todo la memoria de los Preiules de la Iglesia; porque por lo menos en los tres primeros Siglos hazia deltrozo fin refittencia en aquellas sagradas cabeças. Ojala tuvieramos de prompto todos el rebolver aquel os faitos lagrados, que estauan rubricados con sangre de tantos Pre fules, y venerar aquellas almas pias, que salieron por las heridas bañ idas en langre con lentos tormentos? Tuvieramos sin duda santa ambicion de las Coronas lempiternas de tantos victoriolos Martires, candidas por sus obras, y por su langre purpureas. Y cicrtamente como muchos Emperadores intentaron borrar la Fè de Christo, nadie ay que no lea , y llore los tiempos de Neron. Lo vno, y principalmente los de Diocleciano,que can fueron fatales a la Religion; porque la dezima tempestad de la perfecucion, que se encrudeció en tiempo de Diocleciano contra los Christianos, casi extinguio su nombre. Tanto creció en rigor aquel atroz ginio de Roma en su nacimieto, criado para toda fiereza a los pechos de la loba que le criò: Pues no te hizo gracia alguna a la edad, al iexo, ò a la nobleza. Llovian verdugos para dar muerte a los Christianosen qualquiera Region del Orbe eltuviessen, embiados por el horrible Emperador, que mejor se devia llamar monstruo. Y esta rabia, juntamen tecon el edicto de romper los libros lagrados, o echarlos en el fuego, extingio las Actas, y nombres de Martires, y Prefules. Y cita barbaria anduvo por todo el Orbe Christiano, concolmadas muertes, legun Nicephoro, lib. 7, cap. 7, hatta que Gont-1 tantino Magno restrano la vena, que

por tressiglos brotava rios copiosos de sangre. El qual, poniendo a su hijo mayor por Prefecto a los Gallos, Hispaños, y Britannos, diò Templos a Dios, costumbres a los Pueblos, ocio a los cuchillos. Este, limpio de la sepra de el alma, y de el cuerpo, con las aguas lustrales del Bautismo, como infante recien engendrado, con piadosa alegria de su alma, que de aqui sacò, començò a reconocer primero a su madre la Iglesia, que quiso colmarla de infinientas inmunidades, y riquezas.

Demas de esto, con voluntad de el Pontifice, publicò el Concilio Niceno, en el qual se hallaron trecientos y diez y ocho Prelados, de el Oriente, y del Occidente. Lo qual refiero en elte lugar, para que conste, que siempre en los primeros Siglos, como claramente telufican los Martirologios, y Concilios, en todas partes huno Serie continuada de Obispos. Y assi no ay duda, que antes de nuestro Etherio, de quien tratamos (apliquele a nueltro Santo Toribio, de quien luego trataremos) huvo muchos Pailores en la Iglefia de Magalona (apliquele a la de Palencia) sus nombres, co = mo los hechos le han escapado de todos nueitros cuidados , aunque han sido diligentes. Ojala otros trabajen con mas felicidad, aunque es mas facil delearlo, que ef-Tanta es la obscura noperarlo. che destas cosas , y esto con razon sentia Verdala, por estas palabras: La destruicion de la Ciudad de Magalona (aplicado a Balencia) fue canfa de que los libros , regittros, inftrumentos, privilegios, y otros monumentos antiguos, por la mayor parte (, y en Palencia totalmente) se perdiessen, y disipal, fen. Por lo qual los fundamentos, y principios desta lagrada Iglesia, y los hechos de los Obilpos, precedentes, no los pudimos hallar.

Pero el Pseudo Hauberto, que nos consarcino Don Antonio de Zapata, y comento el Padre Fray Gregorio Argaiz, quiso llenar esta laguna, y puso a todas las Iglesias de lodo : Dize, pues de Palencia.

Aas

En

EnlaSerie, sucediò a Nector, Leto al año 100 del Senor.

En el Chronicon: en Palencia, San Policarpo Phoro, Obispo de la misma Ciudad, que predico a los Vacceos

En la Serie : año 166. Andrès

Obilpo.

Año 197. Iacobo.

En el Chronicon : Eite ano, en Palencia, florece la memoria de Severo, Obispo de la milma Ciu-

Enla Serie: ano 207. Arino

Obispo.

En el Chronicon : año 208. en Tela en los Vacceos le congrego Synodo de veinte y tres Obilpos, prende Pedro, Obilpo de Palencia.

Ano 241 Paulo, Obilpo de Ofma, muriò en Palencia, congregado

en Synodo.

En la Serie ano 242. fieruo de

Dios, Obilpo.

Ano 277. Ceciliano. Año 299. Senebundo. Año 300. Marcello.

Este mismo año Philipo Mar-

En el Chronicon : en Palencia entre los Vacceos, cerca del Rio Arlançon, el fortissimo Martir Antonino, padece a tres de Março, al qual iepultaron los Christianos honorificamente, en el lugar, a donde auia padecido, y siempre es venera-

Los santos Martires de Christo Leto, y Frodifelo, Ciudadanos, y hermanos de san Antonino, a 17. de Mar ço. Los cuerpos de estos dos, en mi tiempo, fueron trasladados al Monaf terio de Silos, o Exiliente, por Ordua rio, Conde de Castilla, y Oca. 20110 2

En la Scrie, ano 342. Lunario, totalmente) le perdiellen, y.oqlidO

Enel Chronicon, ano 351, en Palatua, o Palencia, murio Rufiniano Obifpo de la misma Ciudad.

Succdiòle Pedro. 19 201 ch

A Pedro Estephano. En la Serie, año 369 Delio Obif. ara, y comento el P.ogo

Año 3 88 Saulo Obispo.

En el Chronicon, este ano v. Eliodoro, Abad Balillano, murio en el Monasterio Palentino. ralchela.

Marino fu Discipulo, y Monge, sucede en el O lipado Palentino.

En la Scrie, ano 402. Futuro

Obifpe.

Hagamos claufula aqui, y exami. nemos estas ciantulas, Veamos, que comprobacion tienen, ò que tepugnancias, para que ie reconozea la cre dibilidad de ellas, por ellas milmas, ya que por in Autor no la tienenen, pues le labe fue Den Antonio de Lu

pian Zapata.

El radre Argaiz , que ofrecio comprobacion, por concilios, Autores, y Archivos, no trae ningun tellimonto para probar todo to referido, conque te queda todo en la buenafee de Don Antonio Zapata, Y dezir, que Leto quiere aczir alegre y que achte apelliao perseueran algunos en trerra de Cam pos, es cofa ridicula; perque quienlos hara descendientes de Leto, por linea recta, ni de lu familia? No quede en toda Campos ninguno de los habitadores antiguos, del pues que entraron los Arabes; pues que hazen los alegres de oy para comprobacion del

Obilpo Leto? Nuga.

Las claululas del Martirio de san Antonino, a tres de Março, y de sus hermanos, Leto, y Frodicio a 17. y in translacion, son totalmente fallas, y remito al letor allib. 4. en las Vindicias de fan Antonino Francès, Patron de la fanta Iglefia de Palencia; porque en ningun Martirologio, ni Historiador, ie hallan taks Martires; ni de la translacion, que Haubert ) dize fue en fu tiempo, ay memoria, auiendola en el Monatterio de Silos, de otras mas antiguas, y de aquel tiempo. Y de passo advicito, que ni Hauberto conviene configo mismo; porque pone en la clausula de lan Antonino, que los Christianos le sepultaron en el lugar donde auta pa decido, y fiempre te venera. Y quando admitamos, que alli por lugar le entienda, no el fitio milmo del martirio, que esto era dificultoso, finola Ciudad donde padeciò. Si Hauberto reconoce, que estuvo muchos anos desierra Palencia, como siempre sue venerado?querra,que siepre le entien da con rettriccion, de tiempre, que fue venerado; pero esto todo es alucinar, y dar de ojos ,y querer que

### De la Ciudad de Palencia.L.I. 28

no los tegamos, como probare en el cap. 4. que ni huvo tal Antonino, ni tales hermanos de San Antonino, ni tal culto por este tiempo; y menos el año de 919, que Hauberto escrivia, pues estaua Palencia desierra, y la Igleiia de San Antolin, habitacion de sieras, como constara en el libro segundo, de todas las Historias de Espana.

nge,

uro

ımi.

que

Jug.

CIC

nas.

len,

Lu

'Cio

Ito-

tti-

Ido.

itce

19418

ipe-

4 11

100

Dea

CD

11-

ron

ic-

del

de

/ de

) 3

ite

cu

m-

2=

10-

uc

27

rio

de

0,

50

pa

n-

10

12

10

uc

cn

11-

no

No es menos digno de reparo, que el año de 388 dize: Que mario Eliodoro, Abad Batiliano, y que fucede en el Obilpado fu discipulo Marino, Monge Batiliano. Trae el Comentador para comprobaci n esta ciantu-

la: Entiempo de cite Prelado (es Saulo)entro en España la Religió de San Basilio, cuy os hijos fueron recibidos en Palencia. Y funda-

" ron Convento, y su primer Abad ", fue San Eliodoro, Muriò el mismo ano, que el Obispo Saulo; pe-

" ro dexò la Observancia tambien " plantada, que ascendieron tambien algunos a la dignidad Episco-

" pal: Eliodorus Abbas Basilianus in Monasterio Palentino Obijt: Ma-

rinus eius discipuius ; & Mona-

, lentino. Esto Hauberto, aunque la juccision en el Obispado Palenti-

no no fue ir mediata a Saulo, fino mediante el figuiente futuro año

de 402. Pero oygamos al Padre Argaiz lo que dize en el Comento

de etta claufula: De aqui fe faca;
que ya en la Ciudad de Palencia

55 tenian fundado Menasterio los Monges Griegos, Y que Eliodoro

" fuesse de los Monges de San Ba-" silio, el nombre lo tignifica, que

es Griego, y el tiempo manifies
ta; pues diziendo aqui, no la veni
da de Grecia, ni los principios del

Convento, sino la muerte de Eliodoro, suponiendole edificado ya,

3, y que lo avia governado algunos años, viene a fercierto aversido

iu discipulo, y a mi juyzio, el que en Palencia fundaria. Marino lu

Monge feria de los primeros que tomaron el habito ; porque el

, nombre es Español, y de Galacia, donde se han conocido siempre los Marines. Hasta aqui el Padre

los Marines. Hasta aquistel Padre Argaiz, oistrimba obnas acoultup

Haga cotejo el Lector de estas dos Gioffas, y las hallara entrambas voluntarias, y folo defigualdad de imaginaciones, fin memoria en la vna de la otra, porque passan con facilidad los fuenos; y por no leer el Padre Argaiz, aun no lee lo milmo que tiene elerito. Pero esto todo es cola ligera, como hazer Griego à Eliodoro, tolo por el nombre, y à Marino, Galiciano, por el apellido de los Marines, que quiere que los huvielle en Galacia por los años de 388, ajuste el Padre Argaiz esta Genealogia, que parece es de el milmo Troneo de la de los Alegres en tierra de Campos, que la retrotae al Obispo Leto al ano de 100 quien no se rie de est is fabulas?

Lo que yo quifiera, que me ajuf. tara el Padre Argaiz, es, que entraron los Monges Basilios en España, en tiempo de el Obispo, que llama Saulo, el ano de 388 no es mi intento quitar a la Religion de San Basilio lu antiguedad en España, que la concedere la antiguedad, que verifimilmente le probare en materia tan antigua; pero afirmarla fin fundamento, ni lo queria esta Sagrada Religion, ni devemos proceder a ciegas, es el Monacato tan antiguo en Espana, como la Religion Catolica, por lo que dixe en el Capitulo Tegundo; pero no hallo la menor noticia de averle introducido en España la Regla de San Bafilio. Y affentire al que traxere probable fundamento, que el deHaubert) es fabuloio, yen las claufulas prefentes vidiculo, pues apenas esta fundado el Monasterio; quand o ya tiene hijos que sean Obispos; pero a D. Antonio Lupian, como no le costava mas que escrivir, tan facilmente, funda Conventos, como haze Obilpos; y es bueno, que lu comentador, quiere, reconociendo esta dificultad, poniendole Hauberto a Maximo Baliliano el año de 388, por Obilpo, que no lo fuesse hasta delpues del ano de 402, despues de Futuro. Solo porque hallò hueco en la serie de Hauberto. Todo esto esvoluntario. u tiempo fuercarr

No pretermitamos vna noticia de otro Obispo, que omitio Hanberto, y trac el Padre Argaiz, que escomo

fir-

suya, y harto bien fundada. Al año de 303. dize: Sucedio Lupo à Filipo; faita en el Catalogo, mas dizelo luliano, Arcipreste de San Iusta, en su Cronicon, poniendole con titulo de

Obispo de Palencia.

Pero, aunque Iuliano sea Autor supuesto, veamos lo que dize, al año de 326. nuni. 152. Idem Epifcopus Gratianus Carthaginis Spartarie, litteris, & Sanctitate florens, hoc anno edificat, confecratque Libissosse templum in honorem SS. MM. Germanorum Adel phorum, ibidem passorum, t) reuelatum est Maxima, Santa Virgini Libissana, ibidem esse illorureliquias. Confectatu verò fuit templu Kal. Sept. ipsomet natalitio SS. MM. denotissimo. Interfuerunt vero cosecrationi Mar cellus Laminicanu. (delicencia natalis To etani Archiepiscopi, Hyspaniarum Primatis Lupus Valentinus, Egila Valeriensis Epscopus i qui Natalius egregie concioparus est de Ss. MM. Aqui claramente dize Iuliano, que Lupo fue Obispo Valentino: pues como el Padre Argaiz le haze Obispo Palentino? Y nopuede alegarotro Codice, pues folo ay vno de Iuliano, que es el impresso de Paris año de 1628. à mala luz, leyò esta clausula el Padre Argaiz, y es cierto, no habla de otra, porque refiriendo al tiempo de este Obispo Lupo los Martyrios de San Antonino, y sus hermanos, dize: Llegò el Obispo Lupo al año 326. como le puede ver en Iuliano en el Cronicon, que es la claufula que he referido, donde consta, que Iuliano dize, que Lupo fue Obispo de Valencia no de Palencia.

Tambien es fabulofo el fucesso que refiere en el Obispado de Lupo: , En su tiempo fueron trasladados à ", la Iglesia de Santa Eulalia, en la , Villade Affudillo , los cuerpos de trante Milans, due es com

muchos martyres que aviansido muertos en la perfecucion de Ne " ron, siendo su Obispo Nestor. Su-,, cedio la traslacion el año de 303. era la Iglefia de entonces Monafa"; terio de los antiguos Monges del,, Carmelo, que avian entrado con los Apostoles en España. Gouer." naua el Convento Fulgencio, El " que lo solicitò, y llevò la translacion de dichos cuerpos à devida " execucion, fue Cesteno, Obispo de Santoyo, que es la antigua Tela, cometengo dicho. Tenemoslode " Vyalabonio, centinuador de Hauberto, al año de 942. que tratando" de la restauración de el Convento" de Santa Eulalia, dize, de los di-3, chos Martyres, y lus cuerpos:,, Ab Episcopo Cesseno Telensianno Domini 303. translata funt, in" ipsa Ecclesia, stante Abbate Ful-,, gentio Carmelitano. Y no obsta el fer muy prelto, para tener Tem " plo Santa Eulalia, de que trae, exemplos; y mas fiendo el Abad Fulgencio, Menge Carmelitano, como la Santa, como lo monstra-,, re, quando ponga su vida en el teatro de Merida.

Digo, que todo esto es fabuloso, como queda probado en el Capitulo fegundo, Parrafo quarto, y aorate conrma mas, porq solo le funda en el texto de Vvalabonio Merio; y este es otro fantasma, como Hauberto; y sino, aunque dize el Padre Argaiz, que no es menetter calificar este Autor, por ler menor su trabajo, y mas cerca de nuestro tiempo; no estampoco el tiempo, que no sea de setecientos anos: diganos de donde falio este Vvalabonio? Adonde està el origiginal? Que tal qual, de la segunda parte de Hauberto, ya le tenemos de leve tra de Don Antonio Zapata, y finos quiere probar su existencia con las adiciones de Iuan , Monge Dumienle, que le continua, y refiere; lo milmo le pedimos.

Pero ocurre: Que fon fus clau- ,, fulas de tanta luz, que fe hade ad- " mirar el Lector, quando las vea ,, comprobadas con Archivos, co- ,, mo las passadas de su Macstro. 32

Lo cierto es, que si esto fuera assi, quefuera grande admiracion; por-

285

que si se comprueba la que hemos referido, es muy digno de admiracion. Pero lo que vere nos es, que eltan comprobadas con los Archivos, que las de su Maestro, que en todas las de este Capitulo, no ay vn Archivo, que las compruebe, ni tampoco la pretente. Lo que me admira es , que tan à cara vista se proponga, no lo que se prueba, ni comprueba; y assi no son clausulas de luz, sino de tinieblas. No puedo probar mejor lo quedigo, que con el mismo comento el Padre Argaiz. De elta claufula, dize el Pfeudo Vyalabonfo Merio ano 942. Monasterium Sancta Eulalia in Estuticlo prope Piforgium Flunium, Ordinis San-Hi Benedicti à CompierissaSant a reparatum est. In hoc Monasterio fuet corpora multurum , que in persecutione Neronis martyrio coronati sunt : deinde ab Episcopo Ceseno Telensesanno Domini 303. translata (unt in impsam Ecclefram , stante Abbate Fulgentio Carm litano. El Monalterio de , Santa Eulalia de Astudillo, Villa vezina al Rio Pifuerga, del Orden , de San Benito, fue reparado por , la Condeta Dona Sancha. En este Monasterio descantan los cuer-, pos de muchos, que en la perfecucion de Neron fueron coronados con el mattyrio. Deipues el ano de 303 fueron trasladados à la cicha Iglesia, por Celeno, Obispo de Santoyo, estando en ella por Abad " Fulgencio de el Orden de el Car-

Harto tiene que comprobar esta clausula, y por lo menos no es pedir mucho, noticia de esta Condesa Doña Sancha, ni desta reparación; porquesi es del Orden de San Benito alguna noticia avrà en los Archivos. Sale el Padre Argaiz con su comento, to, y dize: No se auía tenido noticia desta grandeza tan glori sa paso ra la Iglesia de España, y para las dos Religiones d l Carmelo, y de

33 San Benito, assisten al credito de

Vvalabonso las mesmas piedras, que acutando el silencio de los vezinos de Astudillo, se lo estan diziendo a vozes.

Tocamos en el cap. 2. este punto, y

aora se repite.

Yo crei, que auia algunas lapidas. inscripciones, ò otros monumentos, en que estana lo contenido en esta claufula; porque de otro modo, fi los de Astadillo no tenian otros fundamentos, ni memorias, que viniellen de los mayores, no avian de auer foñado esta relacion. Pero no ay lapida. inscripcion, ni monumento, y dize el Padre Argaiz, que lo dizen las piedrasa vozes: Porque de dos Parroquias, la de San Pedro, en donde "? rengo sepultados parte de mis , abuelos maternos; y la de Santa Eugenia: Esta tegunda se levanto 38 en la milma Iglefia del Monatterio de fanta Eulalia, que ya citaua fin Monges; y porque con el nue- >? vo titulo, que ya dieron de lanta,, Eugenia, no se perdieile la memoria defanta Eulalia, pufieron enel 32 Altar mayor la I magen la ya, con ,, la de fanta Eugenia

Pero quien dize esto? No ay Ar chivo; pues porque lo hemos de dar credito? Que culpa tienen los vezinos en no faber lo que no ay prueba para faberlo? Aqui las piedras no arguyen, sino al Padre Argaiz, que estando tan mudas, que no ay indicio para nada de lo que dize, las levanta tantos testimonios. Que haze el que en Alter mayor esten santa Eugenia, y fanta Eulalia, para que ,. faesse todo lo que refiere ? Sino pudiera aver Im gen de Santa? Eulalia, fino donde huviera Mo. >> nasterio Benedictino estauabien: Pero de esto no ay Privilegio, ni en Hauberto, ni Vvalabonto te afirma, que para Argaiz bastaua por disculpa; y atsi, ninguna tiene. I no obivs.

Pero ya lo adova con lo que se si gue: Que ha escrito de los Marty-Tres de Astudillo el año de silento que padeció Santa Catalina; y el, de 236 en que alli murieron veinte y ocho. De la primera, c erto o es, que estarà alli supultada, porque padeció imperando Claudio, y todos aquellos, que murieron.

por >>

"por ordenes de particulares jue-"zes, ò por tumultos de los Pue-"blos, todos los cargan à Neron, "aunque no imperasse, ni huviesse "folemnizado su persecucion con "edictos publicos, y generales.

En el Capitulo legundo, en el Parrafo quarto dexamos probado, que antes del edicto general de Neron, no huvo Martyres que sean conocidos en la Iglesia Romana, y calificados por Martyres, contra los que admiten estos nuevos Conicones; y sino dennos vn Martyr legitimamente calificado, antes de la primera persecucion Neroniana, para hazer verisimiles estos sonados Martyres de Astudillo, y otros que quedan resutados, que con esto tendran verisimilitud.

Profigue: Lo mismo creo, que estaran en Santa Fulalia, y Santa Eugenia, los veinte y ocho Martyres de elaño de 236. y Vvala-

bonio, pondrialos à todos por de la perfecucion de Neron, a bulto, y como amontonados, por ferlo de

, ella Santa Catarina.

Harto buen Historiador! A bulto, y amontonado, y aun adocenado. Adonde hallò estos Martyres estàn sin distincion, que los puso a bulto? Y porquè los passò à la persecucion de Neron, todos de monton? del mismo modo estàn en Santa Eugenia, y Santa Eusalia, vnos, que otros; pero todos, por see Haubertina, y de Zapata, que no corre en la Iglesia: ù de Vvalabonso, que es lo mismo. No es materia esta para conjeturas, es necessario traer testimonios autenticos de la existencia de los Martyres.

Profigue: De aver hecho la dicha , translacion de todos estos cuerpos , de Astudillo el Obispo de Santo-, yo, se sigue, que era de su Diocesi,

Al año de 480 probare, que no ha avido en España tal Di cesi de Tela, y que Tela no pudo ser Santoyo. Tan falso es el Obispado, como la translacion.

Profigue: Perseverò muchos años este Convento debaxo de la Regla del Carmelo, hasta que cerca del so año de 5.63. adelante, hasta el de , 610. tomaron todos la Regla de , San Benito.

Si fue este Convento de la Regli de el Carmelo, ve èmos luego: Aora denos teltimonio el Padre Argaiz de que passasse à la Regla de San Benito; que cosa, que con tanta individualidad se asirma, deve constar de algun testimonio. Pero no le trae; y assi es imaginacion suya sin sundamento como las demàs.

En quanto à que antes fuesse de el Carmelo, trae vn gran testimonio, que quita toda duda, y razon de dudar : De quando entrasse, dize, el orden de Elias en Astudillo, no >> tengo noticia:quien sabra, si des-,, de San Nestor, discipulo de Santiago, Obispo de Palencia, y Mon. >> ge Carmelita, y que debaxo de el titulo de la Virgen estuviesse la Iglesia? Porque Santa Eulalia no \*\* padeciò, hasta cerca deel ano de » 300. Este si, que esbuen Archivo, no sabe quando, ni como, ni sientrò en Astudillo el Orden Carmelitano. Pero bien sabemos, que San Nestor no estuvo en España, como probè en el Capitulo segundo, ni fue Obispo de Palencia, quidquid lit, si fue Carmelita, que no nos haze al caso; de lo que dize, quien labra? No le infiere, fino ignorancia; y afsi no fe fabe, que cite Monasterio fuelle del Carmelo; pues no consta de su Fundador, ni de que Monges Carmelitanos le habitassen, y querer atribuirle à San Nestor, es manifeltar, que no huvo tal fundacion, porque como probe en el Capitulo legundo, San Nestor no estuvo en España, ni fue en tiempo de Santiago Apostol de ella. Y se sabe, segun el Breuiario Romano, que los Monges Carmelitanos no fueron conocidos en Europa, hasta Honorio Tercero, con que no faeron conocidos en Astudillo, si es que huvo Astudillo en tiempo de San Nestor, pues cali todas las fundaciones de Campos son modernas, y despues de ganada esta tierra de los Moros.

Ya hemos visto, que no ay comprobacion de la clausula de Vvalabonso; pero aun ay contra ella, el que no aya rastro de memoria en la Religion de San Benito, de tel Convento de Astudillo de Santa Eulalia, ni le descrivió el diligentissimo Yepes, ni el Padre Argaiz, con aver registrado

ran-

11100

tantos Archivos, ni le refiere Don Juan Tamayo Salazar a 21 . de Março, ni esta Condesa Dosta Sancha se halla por este tiempo : pues como quiere el Padre Argaiz, que luzca-la claufula de Vvalabonio, en medio de tanta obsentioad? Y què le admitah Mariyres inauditos, folo por citos quimera, yimaginacion.

Hemos vilto, que todo lo referido rias pocas fuercas para derribarlos, porque està destituido de testimonios veridicos: y no ay Autores, ni Archivos ni Concinos, que lo apadrinen ; y no folo ello dino que las imaginacio+1 nes, que obPadre Arguiz trae, tienen gran difonancia con las Histories recividas. Y fuguesto que hemos com vencido que todo quanto hasta aora hadichoen et Teatro Monasticorde Palencia, es fallos Pues no la fundo. San Nestor, ni huvo en el tal Cabildo Monacato Carmelitano ini confta, de la introducion de la Reglade San Basilio en Palencia, mi de los Obispos que fe han propuesto ay va leve indiciosy los Martyres introducidos en Hauberto, carecende testimonio autentico; y tienen opolicion con los testimonios veridicos; pudieramos omitir todo lo demas, que en la prolusion de esta Historia, referi de el Cronicon de Hauberto, que como guiado por la milina pauta, tiene la milma verdad. Pero parecerale al Padre Argaiz, que este es esugio ; y assi proseguire con las impugnaciones, que leran, aun mas claras, que las precedentes, y se acabara de perluadir el Lector, que es fabuloto, y que las fantalias que en el se fundan, y trac el Padre Argaiz, lo fon, y mucho mas, pues constara la falsedad de todas ellas, y assi, todos los Obispos referidos (on fabulo(os, y paramas comprobacion. Vease el Concilio Toletano primero, que segun algunos pienían, y ie halla en las Leccio-

ra la Orden de San Benito, en el año de 674. es el fegundo, adonde no le halla el Obispo Futuro, que Hauberto pone en el ano 402, ni el antecelfor Saulo, q pone en clano 383. ynd avia razon para que el Obilpo de Pa lencia no aisissielle à aquel Concia restimonios Sinduda, que codo es 2016, quando le halanorros Obispos circunvezinos, cono Dictinio de Astorga, que abjuro la heregia de es fin fundamento, y que son necessa 12 Pritcisano; y fiendo aquel Concilio Nacional, pues le hallan en el Obifpos de la Betica, Lufitania, y de la Provincia Tarraconente; fin duda, que en aquellos tiempos no avia Obispo de Palencia; porque despues de la perfecticion de Diocleci nos como fue tan rigurola, no le pudiero componer las colas de la Gerarquia Ecclesiastica, como estavanal principio de la publicacion de la Ley Enangelica: que fi basicra los Obifpos como en la continuación de la Serie pone Hauberto holpodian faltar à ôlte Concilio, o fuestin Caros licos para confirmar la Fès o fi fuerandPriscilianistas, como Dictinio, para abjurarla, y darrazon en todo cato de la doctrina que leguian, como lo hizieroù todos los demas Obispos de España Sichuviera reparado el Compositor de Hauberto en los Concilios jo los huviera leido, ni pufiera en Palencia Obilpos en aquellostiempos, ni otras Sedes, que en ellos no subscriven; pero el fue à llenar las Series, y a dar Obilpados a quantos lugares se los pedian sy pagauan, Hittoriador Venal, y a medida de el defeo de cada vno, indigno de fer leido; y contedo esto no puede dexar de fer impugnado, para que los que no tienen noticia, y leen incautos, y con buena fee; no caigan en tantos yerros, y exorbitancias; in-

nes de Santo Toribio, aprobadas pa-

- M dignas de parecer en manos -la oldonide losolectores. ol onionir guno ; ni pudo l\*\*\* [inege Sain Hano; perque no confla, quepulanentor eltos riempos Monges Baffil nos A España, porque aunque Dextro al año (CC) (M) ES Cula Luli (CC) (n) En) ES Cula el anode 3 o 3 . d. que alganes quateron

introducer , cran Balilianos. Locke temporal de la narracion, ademas de

rately and also bulings all and

tantos Archivos, ni le refiere Don nes de Santo Toribio, aprobadas panum Tamano Salo MATTATA QUY TITANO, en el ano halla el Obilpo Futuro, que Hauber-

halla por effe tiempo i pues como PONENSE LAS NOTICIAS QUE TRAE el Padre Argaiz, deducidas de Hauberto, y otros Autores, desde el año de quatrocientos y seis, hasta el año de qua. cientos y scienta y tres; y examinanse, y dis.

consent of the property of the standard of the reas pocas fuercas para derribut ofoludational, pur sie hallan en et Obita

no de 406 p dize el Pa-dre Argaizt Sucedio Ma rino, o Mar-tino, Mon-ge de San Rafilio y en en de de la contrata de la compos de leste Prelado, se viò vi mundo de " faceffos en el Obispado de Palens , cia ; porque en lus dias, que fueoron muchos, entraron en Elpana las Naciones delSeptetrion, deide o los años de 406 en adelante:para cuya reficiencia le opulieron à fu entrada dos celebrados hermanos, Didimo, y Verodiano, Caua-lleros Palentinos, y deudos de el 35 Emperador Hoporio, y les reliftieron lo que les durò la vida, en 22 las angosturas de los Pyrineos. De

5, esta acción haze memoria el Ar-

cobilpo Don Rodrigo, en la Hil-

toria de los Offrogodos, cap.9.

, con la muerte de ellos Caualle-

or ros, fue por los Vandalos, y Sue-

os,ganada Palencia,y arruinada,

5, que estaua en la mayor grandeza,

no y nombre, que otra Ciudad de los

arraconeme; ha duda,

tantos yerros, y exorbita; sossa Vise Ya diximos, que este Obispo Marino, no se prueba con testimonio alguno, ni pudo ser Monge Basiliano; porque no consta, que passassen por estos tiempos Monges Basilianos à España, porque aunque Dextroal año 419 num: 3 dize: En Canal en la Lusitania, Monges negros, desde el ano de 393. de que algunos quisieron introducir, eran Basilianos. Lo extemporal de la narracion, ademas de

verducos, y no ay Autores, ni Archi la pocafee del texto, dize, es fabulo. fa. Veafe Vivar fobre esta claufula, y vn tratado, que sobre este punto escrivio, que està en el segundo como de Veteri Monachato, que admitiendo a Dextro, dize, fueron Monges de San Martin Turonense ; yassi ette Monacato Bafiliano ; es dela mifma clase, que el Obispado. Todo de Don Antonio Zapata; pero no se puede dexar de hazer reparo, que antes era Marino, y de aqui se fundana, era Español, por ser de la familiade los Marines de Galacia : Aora ya es Martino, y podia buscar otra familia, a que a comodarle, porque elle Martin no le quede in mudança, para que pafic de Marin a Martin, Scc. y no sè como se olvido el Padre M. Fray Gregorio Argaiz de las familias de los Martines, quy hartas en Eipana; porque esta esta comprobacion que trae de los Obilpos Haubertinos, en lugar de subteripciones de Concilios a aus distributos san

Vamos al fucello de Didimo, y Verodiano. Cira al Arçobileo Don Rodrigo, oygamos fus palabras. Propulo, como las Naciones Barbaras avian entrado en las Galias, llamados de Stilicon, y los estragos que hr zieron, y proligue: At polquam tyranus Eugenius interfecerat Gratianum . (t) Gallias оссираrat; Vandali, Silingi, Alani, W Sueui, cum tyranno Eugenio contra Imperium rebelbarunt, sed Theodosius progrediens contra ip-Sos duxit de Gothis plusquam

Ł tt t 21

931

61

11 ce tt 61

2

tl.

C 931 lu (ti

8 TU

mi TI: te.

711 the

pe fa

1te

m

21

fr

wigintimillia armatorum, Eu ento interfectospradicta gentes fugaci compendio receserunt, W Pyrmais montibus se dederunt, sed Didimus, & Veronianus, ambo fratres de nobilioribus, & potentioribus Romanotum , se in corum transitu obiecerunt, T) fratrum obice potentatu acransitu sunt repulsi . 2) tribus annis per Pronincias Gallia wagabundi, à Romanis, & Gothis, cades frequentissime funtexperti. Sed prædicti fratres, qui Clauftra Pyrinei poteti presidij tue bantur, fuerunt apua Constantinu Cafarem accufatis quasi rebellioni Eugenij Confensissent , fed li licet innoxi, & infontes, à Con-(tantino Cafare funt occifsij. Mors autem fratum Vandalis, Alanis, W Sueuis occupandi Hispaniam wam dedit , qui intrantes Hifpanias, vastationes, ft) neces, cruentis in curlibus exercebant ociuitates, 4) Oppeda, Villas, 4) Pagos in cendio consumentes; spolia occisorunt divisione cruentisima par tientes, ad tantam cladem accolas per duxerunts ot humanas carnes famis periculo attentarent, Bestia quoque cadaueribus assueta in viuorum interitum ferebatur: atque ita quatuor plasis, bestiarum scilicet, famis, peffis, gladif. H. Spania mifera lacerata, umminidici fenfir iram. Tandem vero widentes Barbari terram, extinctis cultar ribus, elanouere, et) fructibus defraudurise in ipsos penuriam redundares non miferijs in colarums -10///

E

lo

13

3

sed sue coeperunt in surte condolere Vade , W incolis convocatis, cum eis Prouncias diuiferunt seet incola terram colerent stributa Dominis foluturi-Ipsi autem Prouisciarum dominia forte facrilega partirentur. Alani itaque Lusitaniam, et Carthaginenfes Prouinc as haberunt. Vandalt, qui Silingui, in Bacica resederunt. Alij Vandali Galatiam occuparune, Sueui maritima, et occidua Occeani tenuerunt . (t) partem Celtiberia, que ad montava Occeanitendebatur, tot faucibus in dulta Laceratio Hispanorum, cum supere minerent quitura voratorum carnibus occiforum, nec Subsectionesnee office mittigari potuit crudelitas Doningrum. Esto es lo que trae el Arcobispo Don Rodrigo, capitulo nono, y dezimo, que vuelto en Caftellano. dize: Despues que el Tyrano Eugeal mo avia muerto à Graciano, y ocupado las Galias ; los Vandalos , Silingos, Alanos, y Suevos, con el Tyrano Eugenio , serebetaron contra el Imperio pero Teodosio saliendo contra ellos, llevo de los Godos mas de veinte mil armados, y matò a Eugenio, con que las gentes referidas le retiraron, huvendo con brevedad, y se entraron en los Montes Pyrineos. Pero Didimo, y Veraniano, ambos hermanos de los mas nobles ; y poderolos de los Romanos , le opusieron à impédirles la entrada , y con fu opoficion poderofa se repelio su transito ; anduvieron vagos por las Provincias de la Galia, por espacio de los tres años; y los Romanes, y Godos mataron muchos; pero los dichos hermanas, que defendan con poderofo prefidio las puertas de el Pyrinco, fueron aculados ante Constantino Cesar, de que avian consentido en la rebelion de Eugenio, y aunque Bb

estauan libres, y sin culpa, les matò Conttantino Cefar. Mas la muerte de los dos hermanos, diò camino à los Vandalos, Alanos, y Suevos de ocu par à España; y entrando en ella, exercian destruiciones, y muertes con incurios langrientos, confumian con fuego, Ciudades, Lugares, Villas, y Pagos, partian los despojos de los muertos, con diufiones cruelissimas; reduxeron sus habitadores à tanto destrozo, que intentaron comer carnes humanas, con el peligro de la hambre. Las bestias tambien, acostumbradas à los cadaueres, acometian à dar muerte à los viuos; y assi la miserable España sintiò la ira de el juyzio Divino, tocada de quatro plagas, bestias, hambre, pette, y cuchillo. Finalmente, viendo los Barbaros, que descaecia la tierra, por falta de quien la cultivafse, y que se defraudauan de los frutos ; y que la penuria redundana en ellos; començaron acondolerse, no de las miserias de sus habitadores, sino de la proprianecessidad; y assi, convocaron los habitadores, y dividieron con ellos las Provincias, para que cultiualfen los habitadores las tierras, con obligacion de pagarles tributos, como à Señores de ellas. Y ellos dividieron entre fi , por merte facrilega los dominios de las Provincias. Los Alanos tuvieron la Lufitania, y la Cartagines. Los Vandalos, que se dezian Silingos, hizieron assiento en la Betica. Otros Vandalos ocuparon à Galicia. Los Suevos los lugares maritimos, y la parte Occidental de el Occeano, y parte de la Celtiberia, que se extendia a las montañas de el Occeano. Concedida la laceración de los Eípanoles, a tantas gargantas, aun sobrepujauan à las carnes de los muertos, y no pudo mitigarle la cruelidad de los dueños, con la fujeccion, ni con el obseguio. Hasta aqui el Arçobispo Don Rodrigo. Bien le reconoce, que no le leyo cl Padre Maeltro Fray Gregorio

Bien le reconoce, que no le leyò el Padre Maeltro Fray Gregorio Argaiz, pues ni dize, que Didimo, y Verodiano eran parientes de el Emperador Honorio, ni que eran Palentinos, ni toma en la boca à Palencia; no es mi intento contradezir la verdad de esta Historia, sino advertir la poca legalidad de este comentador, para que se advierta, que los Autores, que muchas vezes cita, ò no los ha visto, ò no los percibe.

. 7

27

33

23

22

37

37

29

,,

20

"

93

3)

23

"

27

33

,,

27

50

21

93

33

33

35

22

39

22

33

2)

35

557

33

80

muer- ,,

El mas ajustado en referir este Tucesto, es Paulo Orosio, que viu ia en aquel tiempo, y dize assi en el lib.7.cap. 40. cuyotitulo es: De la Irrupcion, y Destruicion delos " Alanos, Suevos, y Vandalos, ,, Item, de Graciano Tyranno, y Constantino, Emperador de los " Britannos, y de los hechos, y ., muerte de Didimo, y Veriniano, Pondrèle en Castellano:el añode " 1164. de la Ciudad de Romi, la ,, entrò con violencia Alarico, de cl qual lucelto, aunque este recien- "> te la memoria, con todo esso, si alguno vè la multitud del Pueblo Romano, y oye iu voz, juzgara, » que nada se hizo, como ellos mismos confiessan, sino es que selo enfeñen acafo algunas rainas » existentes de el incendio : en esta irrupcion Athaulfo, pariente de Alarico Cautivò à Placidia, hija » de el Principe Theodosio, y hermana de los Emperadores Arcadio, y Honorio. Casose con ella, y ,2 parece, que Roma por providencia Diuina la entregò por espe- " cial prenda para su defensa, por-,, que el averie casado con este Rey Barbaro, poderofisimo, fue para ?? que la Republica tuviesse mucho, provecho. Demás de esto, dos años antes de esta irrupcion de " Roma, las Naciones que Estilicon, avia llamado de los Alanos, comodixe, Suevos, y Vandilos, y " otras muchas con ellos, fatigan ,, los Francos, passanel Rhin, hazen invasion en las Galias, y con 50 fu imperu llegan derechamente, ,, hasta el Pyrineo: deruvolas iu Obice algun tiempo; pero el- " parcieronie por las Provincias circunvezinas. Quando estos exer- " cirauan su furor en las Galias n se levantò en las Bretanias Graciano, que de vezino de la Isia, " paísò à Tyrano, y acabò con "

### De la Ciudad de Palencia. L.I.

muerze violenta. En lugar de es-" toeligieron à Constantino, con ., ser de la infima milicia; por fola la esperança de el nombre, sin " merito de valor. Luego que hi-, zo invasion en el Imperio, passò a las Galias. Alli muchas ve-23 zesleburiaron los Barbaros con ,, inciertas confederaciones, con que fue de mas detrimento para na Republica. Embiò à España Iuezes, y las Provincias les recibieron con obediencia; pero dos , hermanos mancebos, y ricos, Didimo, y Vereniano, no to-, maron, ni tyrania, aun contra , el Tyrano , fino que trazaron de defenderle a li , y à su patria en favor de el julto Emperador, ,, contra el Tyrano , y los Barbaros. Lo qual le viò claro por el " mismo orden de el sucesso; por-,, que nadie entra en la Tyrania, fino es aprefurandola con celeridad, de lecreto, y armandole en ,, publico; cuya luma es, tomar la purpura, y diadema, y ser visto conella, antes que oido. Pero ,, estos ; mucho tiempo anduvieron recogiendo sus criados, y " esclavos, de sus proprios predios, , alimentandolos con fus bienes, no disimulando su intento, y ? fin inquierud de alguno , cami-5, nauan à las claustras de el Pyrineo. Constantino embio à Espaon na contra estos, a su hijo Constante(grandolor!)que de Monge ofe avia hecho Cefar, y en su com-5) pani a algunos Barbaros, que ya avian entrado en fu confederaor cion, y recibidole en la milicia, y ,, le llamauan Honoriacos. De aqui tuvo principio el malque padeció Espana, porque muertos estos dos 3, hermanos, que procuranan defender con particular prelidio las Alpes de el Pyrineo, se les diò li-3, cencia a estos Barbaros, como en premio de su vitoria, que hiziesfen presa. Lo primero, en los cam-,, pos Palatinos, desde aqui se les permitiò el cuidado de este mon-55 te, y de susclaustras, quitando la , custodia, fiel, y vtil de los Rusti-Siconos. Los Honoriacos, pues cebados de la prefa, y llenados de la

1-

e-

130

lic

d,

2

03

fe

13

cl

23

37

2)

23

23

33

22

23

2)

32

23

1)

33

50

27

3)

33

abundancia, para que su maldad tuelle mas in calligo, y tuviellen mas permilo deella, abriendo la ,a cultodia de el Pyrineo, y manifeftando las clauitras, entraron en las Provincias de Elpaña, todas las gentes que vagauan por las Gallas, y se vnen con clias; hizie- 33 ron por algun tiempo en diversas 38 partes, que corrian grandes deftrozos, y despues de graves d es- 33 trucciones de los hombres, y de lus haziendas, de que aun aora les pela, echando suertes, y distribuyendo a España entre si, hasta 32 aora consisten en su possession. ,, Elto Orofio. Otbiblio pla dipolar es

Y no se puede dudar, que en lugar delos Campos Palatinos, le ha de leer: Patentinos; porque de la ferie de la narracion, conita, que estos dos hermanos eran Espanoles, que viuian en Elpana, y que lu tierra eran los Campos, que Orono llama Palati nos, y no aviendo tales Campos, fino los Palentinos, de estos habla Oroho; y aunque en las impressiones modernas de Orofio de lee Palatinos, y en la de la Biblioteca de los Padres de el año 1640, y en la de Francisco Fabricio del año de 1615 no dado, que se leia Palentinos en las antiguas, que aqui no he podido reconocer. Porque Marco Antonio Sabelico, en el fin del lib. 9. de la de cada feptima, refiere el milmo luce [fory les llama Palentinos, y pondrele en Caltellano: Algunos (de los Barbaros) paffaron a hazer prefas en la Aquitania, que se dilata, desde el Ligeris, hasta el Pyrineo, y su intento era passando el salto del 35 Pyrineo, inuadir las Españas; pero embaraçaronles en elle intento, y bolvieron a lo mediterraneo "> de las Galias. Por este tiempo en la Bretania Graciano, natural de -aquella Isla, le levantò tyranica - 3 mente con ella; pero brevemente acabò la tyrania, y la vida, porque le mataro los Soldados Romanos > 3 que alli estauan de presidio, y levatarona Constantino, hombre, que ni por la fangre, ni por la milicia era esclarecido, y no pudieron atender, lino al nobre. Passò Cons "? tătino desde la Isla a la Galia con 's Bb 2 exer- 13

exercito, y estuvo en los Venetos, Cenomanos, y otros conterminos al Occeano, y procuro apaciguar la Galia, deseolo de hazer treguas con los Vandalos, Suc-2. vos, y Alanos, fino podia pactar la paz; pero no configuio, vno, ni otro. En este tiempo Did mo, y , Seueriano , Palentinos , y hermanos, avian hecho assiento con su presidio en las Claustras del Pyrineo, y gratificando a Honorio, detenian la entrada de los Vandalos, y los que con ellos militauan en España, y vindicauan la Provincia de la tyrania de Constantino. Preyaleciò este presidio algun tiempo, hasta que Constante mato à estos Capitanes Palentinos. Era este, hijo de el tyrano Constantino, à quien el padre sacandole de el Monacato, avia proclamado 2. Celar. Turbado el Salto de los Pyrincos con la muerte de los Palentinos, al instante las Espanas abrieron puerta a fu ruina, y todo el nombre Español co-? mençò à experimentar deltrucs, ciones, a que le figuieron fcos eftragos de sus habitadores, y ha->> ziendas. Todo el fuelo que se descubre desde el Pyrineo, haita el Occeano, fue prefa, y defolacion. Los primeros de todos fueron cautivos, y afligidos, hostilmente los Palentinos. Alturaga fita al rio Asturaga, fue despues opugnada. Intentò el Barbaro vitorio-29 so coger à Toledo; pero sue en , vano , y descendiò al Occeano Atlantico. Los Oliliponenses, ves) zinos al Occeano, redimieron iu paz con oro, porque su Ciudad cercada de aquella Nacion, no vio nieste a mayor destrozo. Hasta

Con que consta claramante de el sucesso de Palencia, y estos dos Capitanes, y se corrige Paulo Orosio; y con este parecer de Marco Antonio Sabellico, concuerdan otros Escritores nuestros, y estraños, cuyo Catalogo, puso nuestro Don Francisco de Sandoval en su discurso Apologetico, fol. 65. Pedro Mexia, en la vida de el Emperador Honorio, cap. 3. la Historia de los Reyes Godos, lib. 1.

aqui Sabellico.

disc. 10. Mariana, lib. 5. cap. 1. Vasco en su Cronicon año de 413. Blondo, lib. 1. decade 1. Eutropio, cap. 13. y otros. Y juntando los dos lugares de Orosio, y Sabellico, està cabalesta Historia, en especialpor lo que toca a Palencia, y se vè es algo distinta, de lo que dize el Arçobispo Don Rodrigo, y queda calificada; y si estuvicamos solo a lo que trae el Padre Argaiz con su autoridad, no teniamos nada de provecho.

Profigue el Padre Argaiz los fucestos de los años 414 cymle, Si. guieronse luego los Godos que " se quedaron con España, y ama- " nos de estos, que entraron el año de 414, dio en tierra otra parte " de su grandeza; porque comença. ,, rona en contrarle con los Suevos, y Vandalos, que tenian ya lo de " Galicia , y Afturias, El Obispose ,, palso en Africa, y el año de 416. se hallo en el Concilio segundo de " Mileuia, como parece por el cap. ,, 13. que trata de la precedencia de ientarie los Obilpos en los Con- 's citios, que fue proposicion suya, ;; entra el Capitulo : Palentinus Episcopus dixit, &c. Y aquel no es » nombre personal del Obispo, que ninguno de los Conciliar s lohizo, lingel nobre de los Obilpados; " y alsi, Osispo Palentino se nom-,, bro, por serlo de nueltra España.,,

Quien viece con la seguridad, con que el Padre Argaiz dize lo reserido, pensarà que lo tiene muy ajustado; pero si lee los Autores Cluscos, hallarà que habla a bulto, sin examinar nada de lo que dize, y que no leyò las actas de el Concilio Milenitano, ni lo que en èl annotò el Cardenal Baronio, Pripcipe de la Historia Eclesiastica, que es muy digeno de ser leydo, que abaxo pondrè.

Antes que saliera este tomo de el Padre Argaiz, avia vo reparadoenel Canon 13. de este Concilio Milevitano, para examinar que motivo avia para nombrar en èl, el Obispo Palentino; pero ay otras Lecciones, que dizen, Valentino, y Placentino, como se vè en la edicion de Binnio, año 1616, con que ya annque sea nobre de Obispado, y no de Obispo, nose

pue cor Grade I bre vier Har ting Car

Cal pre Af me -Ar Co clc mi pol not po cn te no C rei y e de de la da VIC G le CT PC de ta

ph pac puth ha qsh

1

F

puede afirmar contanta seguridad, como lo dize el Padre Macitro Fray Gregorio Argaiz, que fuelle Obispo de Palencia. Y fi miramos los nombres de la carta, que le refieren eferiviendo al Pontince Inocencio , ha-Hamos deipues de Sylverio a Valentino, que es vna de las Lecciones del Ganon 13! Vennie tambien las impressiones modernas, y los Canones Africanos de la edicion de luftello. Y me admira mucho, que diga el Padre Argaiz, que ningun Obispo de los Conciliares pulo alli su nombre, sino eldel Obilpado, para inferir, que ello mismo es en el Obispo Palentino: porque sife leen los veinte y seis Canones, no fe halla, ni nombre de Obifpo,ni nombre de Obispado, sino solo enelle Canon 1 3. y en el veinte y fiete, donde se determina, que porque no le derengan los Padres , clija el Concilio tres de cada Provincia; le refieren los nombres, y no las Sedes; y enotra indicripcion nombres, y5cdes ; pero no estan las subscripciones de los Padres de el Concilio, fino en la carta à Inocencio, y alli no ellan las Sedes, fino folo los nombres. Deviò de juzgar el Padre Mactiro Fray Gregorio Argaiz, que no se avia de leer el Concilio, y se le avia de dar credito a fu relacion ; y engañafe, porque hemos reconocido lo que fe deve hazer, en calificacion de lus citas, que no siempre estan a justadas.

Otro argumento ay; para que no pueda ser Obispo Palentino, el que habla en aquel Canon, porque su propolicion fue, que se guardassen los honores a los Obifpos antiguos; pues vn Ooilpo fugitivo, y de Elpaña, a que propolito cuidana de los honores de los Obispos de Africa, y se metia en la mies agen ? Porque tratar de los honores de los Obispos de España, no venia aproposito, ni importaua lo que decretassen, aunque bolviera a iu Sede; y es cierto, que le trataua de los honores de los Obilpos de Africa; porque determinan sea assi, como lo propulo Palentino, u Valentino, conforme avian observado los Padres, y mayores; pero falvo el derecho de primado de Mauritania, y Numidia; Juego el Obilpo era Africano, y se trataua de cosas de Africa, y que no

le tocauan al Obifpo de Palencia? Y fuera extrauagancia hublar en cilas; y merecia, que no le admitieste su propuesta.

o Yes muy para observar, lo que notò el Cardenal Barenio lobre effe. Concilio ; ano 416 num 3 que por vicio de los Libreros, o incurria de los Colectores ; de dos Concilios Mileutanos, y otros Canones confarcinaron effe, que llaman fegundo, porque hasta aquellas palabras, idioque pariter, que son promio, son de el primero Milevitanoen el Confulado lexto de Arcadio, y Honorio, prefidiendo Aurelio, como alli le dize, y el fegundo, que comiençaren el Can, 1.y acaba en el octavo , fonde el fegundo Concilio Mileuttano, adonde presidio Sylvano, como consta de la carta à Inocencio. Todos los demás Canones, halla el fin parecen, dize Baronio, de diversos Concilios Africanos. Pues fiendo el Qanon 13.e1 que habla de el Obispo Palentino. mal le puede aplicar al tiempo de la entrada de los Godos en Elpaña, o en Palencia; pues no le labe el tiempoen que le hizo el Canen 13. fuera de esto se ha de advertir, que por los años 414, y 416, los Godos no avian entrado en Palencia; porque Athaulpho, que iba de las Galias à Elpana; pereció a manos de vno de fus familiares, en Barcelona, en la Era 454. figuiole Segerico, à quien luego mataron. Succeio Vallia, efte vino a España, llamado de Constancio, y acabò con los Vandalos, y Silinguos en la Betica, y hizotanto eitrago en los Alinos, que dominauan a los Vandalos, y Suevos; que muerto fu Rey Atize, los pocos que quedaren, borrando el nombre de Rey, le sujetaron al Regimen de Gunderico, Rey de los Vandales, que avian hecho assiento en Galicia. Fue esto por espacio de tres años, como consta de S n Isidoro, en la Historia de los Godos mas correcta, que traen Labbe, y Hugo Grocio. Con que llego hasta el año de 419. Deluerre, que segun esto, los que vencieron, es cierto, que no llegaron a Palecia, y que era contermino a los Vandalos de Galicia. adonde se retiraron los fugitivos:

y constara mas claramente de lo que se dira el año de 456, por que si entronces la entraron los Godos, y la destruición; argumento es, que no estana en su dominio, y que no lo avia estado, pues no se avia ofrecido ocasion de aversa perdido; y lo cierto es, que no la avian ganado, como se ha visto, por la narración verdades ra referida.

Lo que es verisimil, y se insiere de los Autores referidos, es que aunque padeció norable destrozo Palencia, por la presa, que primero hizieron los Honoriacos; al modo, que las demás Ciudades se recobraron, porque dieron permission al culto de los Campos; siendo los Palentinos tan fertiles, passirian la misma fortuna, y se recobro Palencia.

Bien me persuado à que en estas tribulaciones le aufentaria el Obitpo de Palencia; porque San Agustin en la carta ciento y ochenta y quatro a Honorato (que cita mai Saavedra con titulo de San Geroni mo) contandole à Honorato lo que hazia la irrupcion de los Vandalos en Africa, le trae el exemplar de los Obispos de España, y precisamente le ha de reducir à la entrada de los Vandalos, porque de otro modo no cabe en la Hiltoria; y alsi lo pone Baronio en los anos de quatrocientos y nueve al numero treinta y ocho. No ay porque dezir, que es necessario permanezcan los miniftros, adonde no aya a quien miniftrar; assi algunos Santos Obispos huyeron de España; pero primero faltaron las Piebes, parte, por aver huido, y parte, por aver muerto, parte, confumidos con los firios, y parte con la captividad dispersos; pero muchos mas quedaron en la denlidad de los milmos peligros, permaneciendo alli , por los que permanecian. Y h algunos defampararon sus Plebes; esto es, lo que dezimos, no deve hazerle ; porque ni los tales obraron conforme à lo que enseña la autoridad Divina, sino, ò engañados con error humano, ò vencidos con el temor. A si San Agustin.

De que se sigue, que quando huviera autentadose el Obispo de Palencia à Africa, no fue por caufa de la entrada de los Godos en Palencia, fino por la de los Barbaros, que llamaron Honoriacos, que erande aquellos Vandalos primeros, que padaron con Constancio.

si alguno le melinare, a queel Obilpo que habla con el Canonue. ze de ci referido Concilio legundo Meleuitano, fue en la realidad Obicpo Palentino y no cra in nombre, ni se llamaua Valentino , ni Placea. tino, Siendo cierto, como cize laronio, que aquellos Canques tonde otros Concinios Africanos, le puede conje urar n que le avian negado el grado de lu antiguedad sy alsi propulo le confervalle, no obusinte que era nuevo en Atrica , y coadjuva ,el que en la casta à Inocencio, que es el año de quatrocientos y diezy leis fe hallan, Aguiline, y Honorato, con que no descize el tiempo, pues la fuga de los Obispos de España, avia sido por los anos de quatrocientos y nueve; pero todo es conjetura, con la verisimilitud, que trae la verdad que he referido, y no con la falla lupolicion de el Padre Argaiz: De que Palencia dio en ticira con otra parte de,, lu grandeza el año de 416, por la " entrada de los Godos,

De aqui tambien le infiere, que es falfavna claufula de Hauberto, que dize (en las que su comentador liama adiciones, y ion vnas hojas de otro Cronicon que tenia compueito, y le le perdiò a Den Antonio Zapata, q era el artifice deltos quentos) Palatua repopulata est anno 434. restauròse la Ciudad de Palencia. Adonde glossa su comentador Es- " tuvo desierta, ò muy despoblada, " desde que el año de 406 entraron las Naciones del Norte en Espa- n ña y fueron muertos, Didimo, y Verodiano, Caualleros Palentinos, por cuyo odio, y aborreci- >> miento la echaron por el luclo, y aora parece bolvieron a leuantarla los melmos Vaccos, &c. Nore- ,, le la confonancia de este comento con lo referido, de que el año " de 414. y 416. echaron por fue- ,, lo los Godos, otra parte de la grandeza de Palencia, y que " lu Obispo se passò al Africa. Si " desde el año 406 hasta el de 434. estava echada Palencia por el suelo, què tenian que hazer los
Godos? Pero en este Cronicon tan farcilmente se derriban las Ciudades,
como se levantam, porque todo es sor
nar, o pintar como querer. Lo que
consta de los Autores clasicos referidos, es, que hizieron presa los Honoriacos, que assi llama Orosio a estos
Vandalos, en los Campos Palentinos;
pero que la derribaron, ni que quedaron despoblados estos Campos, no
consta, y assi lo demás es adivinar.

Profigue el Padre Argaiza " Con ocasion de estos trabajos de 3, Palencia, y viendola deitruida (por los anos de 416.) la anexo el Pri-" mado de Toledo, a lo que puede , creerfe, al Obispado de Santoyo. Esto facedio el ano de 425 en " cuya lazonera Obilpo de Santo-, yo Domiciano. Pero esto no fae fuprimir fu Cathedralidad, porque 3) vivia Martino; fino vnirfela, y en-, cargarle el cuidado espiritual de las almas de Palencia al Obilpo de 3) Santoyo, durante la aufencia de Martino De donde vino a dezit Dextro, y con razon, que le tenia 33 la Iglesia, y Cathedra de Santoyo, por de las primeras de Elpanal Hæc sedes Telensis inter primas .. Hylvaniæ habebatur. Y conocelo,

Notable teguridad es la que ties ne este escritor, ò sinceridad, en asirmat en puntos Historicos, lo que se le ,, ofrece a la imaginacion. A lo que ,, se puede creer, dize, que se vnio la ,, siglesia de Palencia a la de Santo-, yo. Y a lo que se puede creer, y aun asirmar de cierto, nada desto tiene fundamento.

pues, aquel año tuvo Concilió en cila la Obispo Domiciano. Hasta

Porque lo primero, Toledo por este tiempo no era Primado. Y como vimos, en tiempo de Celso, que era despues de los años de 500. el Obispo de Palencia se sujeto a Toledo, como consta de la carta de Montano que tracremos en su lugar, y se refirio en el cap. 5. Y si tuniera el Arçobispo de Toledo potestad de Primado, no necessitava de esta sujeción, para las

colas que alli le dizen, que erandel derecho de Primado, y aun de Metropolitano. Y como en el cap. 5. dexè probado, tuvo Palencia el derecho de Autozephalia, ò ser sui iuris, y inmediata a la Sede Apoltolica; pues por quelo como se metia el Arcobispo de Toledo, a vnir el Obispado de Palencia a Tela ? Si huviera Obilpo en Tela, por mas cercano, claro esauia de cuidar de las almas desta Diocess. Y fegun lo que levio de Marco Antonio Sabelico, no estana Toledo tan fin turbacion; pues los Vandalos, y demas Septentrionales, tambien la m-Vadieron, aunque se rescaro a dinero. Y en tanta turbación, no era facil que cuidane el Arçobispo de Totedo de vnir a Palencia a Santoyo, quando el Obispo de Santoyo, por inmediato, labra que le tocava el cuidar de aquellos Fieles, fi liuviera tal Obit-

cotal mental indign side vin Lo segundo, no ha avido tal Obispado de Santoy o, ò Telense, ni Telafue Santoyo. Etto he de tratar latamente al año 480. y assi sobreleo aora deste punto. Solo advierto, que legun las turbaciones que auia por estatierra, no erafacil que se con gregasse Concilio; porque como vimos de autoridad de San Agustin, en la epistola citada a Honorato, que és la 180 much es Obilpos de Espapa se retiraron a otras Provincias ; y cl Concilio que traen a Elpana estos Autores supuestos, por vn yerro de los Amanuentes, à Imprettores, que ponen Telense en lugar de Telepten se, està manifestando la ficcion, como probare en el año 480, a que me refiero. Y en el interin se note lo que di= ze lanto Toribio en la carta a los Obilpos, Idacio, y Ceponio: y S. Leon a Toribio, de que infiere Vivar, pag. 159. sobre M. Maximo, que auia mu chos anos que no le celebravan Concilios, deide la entrada de los barbaros: Quod quidem per mala temporis nostri Synodorum conventibu: decretifque coffantibus liberius crevit, alsi Santo Toribio, y San Leon. Ex quo autemmultas Provintias hostilis occupanis ir-

Pup-

tempestates interdixere bellerum:

Ex quo inter Sacerdotes Dei difficiles commea us, et rari experint
esse Conventus, invenito publicam pertui bationem, secreta perfidia libertatem. No puede aver
mas clatos testimonios contra este simulado Concilio, que han querido
introducir, por vn yerro que se hallò
en los codices de los Concilios, como
he advertido.

Omito el argumento, de que Dextro, que viusa por estos tiempos, no haga mencion desta vnion de Palencia a Tela, quando haze mencion del Concilio Telente, que no era noticia para omitirla, es que le auisò del Concilio de Tela. Bien veo es argumento negativo, pero no es reparo totalmente indigno de vn Historiador, antes era parte del punto que es-

CLIVIA Profigue el Padre Argaiz: Desde el ano 453 haita el de 460. padeciò Palencia otro defman; porque Reynando entre los Go-dos Theodorico, y entrando en o Galicia contra el Rey de los Suevos, vinicron a batalla cerca de Attorga ; y anichdole vencido y, Theodorico, destruyò aquella Ciudad, matando, y cautivando lo profano, y lagrado. Bolviò por > tierra de Campos, y destruyò tam-» bien a Palencia. Elerivelo Idacio, Oplipo Lameçenie. Olympia de 309. Camporum loca vastantur. Palentina Ciurcas fimili quo Asturica per prexcidio per Gottos. 10-

yernando la dicha Iglesia Martino, sus ojos lo vieron, y lloraron,
que no pudiendo lleuar mas trabajos, huvo de rendirie el cuerpo,

con las fatigas del alma, el año , 463 halta èl dize el Cathalogo, que llegò Martinus anno Domini

25 463.

No ay duda que el año 456 de folaron los Godos a Palencia, segun consta de Idacio, separemos esta verdad de tantas mentiras, como dize el Padre Argaiz, para tocarla en su lugar; y convençamos, que todo lo demas, que ha referido, es mentira, ma documento discontra es menti-

Y lo primero es poner a Maria no, Obilpo de Patencia , defde el año 406 hafta el de 463 haziendo aMarino Martino, Monge de San Basilio, Y fegun dixo e Pfeudo Hauberto, con el comentador, Marino, el Mon. ge Bafilio fue Obispo elaño 388, y le fusediò Futuro ano 402, aunque todo es fabuloso s pues como al año 406. fucede Marino a Futuro, è Martino?quando sea otro Martino; Laclaufula de Hauberto dize: Martino anno 463 .y no habla de la muerte, sino de la succession. Eito cousta, de que el Pseudo Hauberto dize:Primero, la fundacion de las Iglesias; y luego, con su buen latin, cui/uccederunt, coc. Y en este mismo sentido. acaba de dezir, Futuro sucedio Saulo: y por traerlo al año de la muerte, y no al de la entrada en el Obilpado, es contra el estilo del Pseudo Hauberto, que dez raque la succession de Marino en el Obispado Palentino fue, no inmediata a Saulo, fino mediando el liguiente, que fue Futuro, es culpar al Pieudo Hauberto, que pulo ella clau fula al año 388. Eliodoro, Abad Basiliano, en el Monasterio Palentino murio. Marino su discipu- » lo,y Monge lucede en el Obilpa- " do Palentino. Porque sino fuera " entrando en el Obilpado, en el a no 388. era gran necedad hazer aqui memoria de Marino. Y assi liendo Marino, y Martino, fegun el Padre Argaiz, el milmo; y entrando Martino en el Obispado el año =63. (porque como dixe, no habla de la muerte de los Obilpos, sino de la succision en los Obilpados) todo lo que dize el Padre Argaiz saccdiò en tiempode Marino, o Martino; por esta parteno lublitte.

Lo segundo, es muy digno de ponderar que contento quedaria con auer dicho: Todo esto llegó a pa-,, decer Palencia, governando la dicha Iglesia Marino. Sus ojos lo vieron, y lloraron; pero no pudie, ron llevar mas trabajos, huno de rendisse el cuerpo con las sar gas videl alma el año de 463. &c. Que,

### De la Ciudad de Palencia.L.I.

larga vista tenia Marino, ò Martino? huyo a Africa, legun acaba de referir,y no le sabe que viniesse a Palencia; y deide Africa llorava lo que en Palencia sucedia? No tuvo aliento pa ra quedarle en Elpaña, quando legun San Aguitin, quedaron otros Prelados, y llorava lo que no vía ? Mejor pudiera llorar lo que auja desamparado: Cuidava Donaciano del Obifpado,que le avia vnido a Tela el Frimado de Toledo, fegun el Padre Argaiz, y no lo llora; y llora el que estavaen Africa? Y quando llora por oir= lo;mal puede verificarle,que fus vjos lo vieron, y lioraron; Que poca memoria tiene este Coronina, puesal año quatrocientos y feis derriban a Palencia los Vandalos; al ano quatrocientos y diez y leis la derrivan los Godos, sin auerie reparado; al ano quatrocientos y treinta y quatro se repara Palencia, aniendo estado hasta este tiempo arruinada deide el ano quatrocientos y feis; el ano quatrocientos y diez y seisse halla Marino, ò Martino Obispode Palencia en el Concilio Milevitano en Africa; al año quatrocientos y veinte y cinco se vne Palencia a Santoyo, y fin venir Marino, o Marrinode Africa (pues halta el año quatrocientos y ochenta estuvo mu rtas y no auia por que; h Martino huviera buelto a lu Iglesia, que dize muriò el ano quatrocientos y (clenta y tres) viò, y llorò todo lo que fucediò en Palencia. Todo esto no puede concor darie, y le infiere, que quando el comentador escrivia en una parte, no se acordana de lo que ania dicho en otra, ni aun de lo que proximamente auia dicho; y como el mentir requiere memoria, y todo quanto se ha reterido desde el año quatrocientos y ieis, hasta el de 463. es fabula, excepto la presa que hizieron los Vandalos en Palencia, y la defolación de los Godos el año de 456, y assi no puede tener concordancia; pues como le ha visto, se reconoce la falledad, por lomitmo que el Padre Argaiz renere; y por Hauberto, ni concuerda, ni puede tener subsistencia, por su poca autoridad, y por estar las Historias verdaderas, ò faltas de estas noticias, o contradiciendolas, como se ha vil-

moria al Padre Argaiz, de que no puliesse aqui aquella celebre clausula de Hauberto, del año 456. En Palatua, o Palencia, se frequento la devocion de san Antonino Maratir, que padeció con otros en la misma Ciudad, por la Fè de Christo. Clausula que juzga en el comento, que juntando esta noticia con la de su Martirio, esbastante para que la Iglessa de Palencia vaya deponiendo et dictamen que ha tenido, y prestende ir sustentando.

Pero sino sucsalta de memoria el omitir esta clausula, yo juzgara sue de astucia, si cabe en la gran sinceridad deste Autor; porque totalmente se opone a lo que acaba de dezir, y como es tan dissellen confessar, và errado, omite lo que puede conuencerle, que es opuesto a su imaginaria Historia.

Acaba de dezir. Desde el año de 455. hasta el de 460, padeciò Paleneia otro del man, que fue el 3 deentrar los Godos, y defolarla, que es atsistegun bdacio : Putentina Civitas simili quo Asturica per Gothos perijt exciaios que per reciò Palencia, por la invasion de los Godos, del mismo modo que Astora ga; y autendo fucedido en Aftorga; como dize Idacio el que le deshizie+ ron las Iglefias, y fe quito todo chors nato de los Altares, y cautivaron tos dotel Clero. Lo milmo ducediò en Palencia, pues fue da defolación del milmo modo palon las palabras de Idacio: Sancha effreguntur Ecelefie Altaribus direptis ; to demolitis, Sacer omnis ornatus, et) wus aufertur. Duoillic Episcopi inventicum Clero ab ducuntur in captivitatem: Invalidior promiscui sexus agiour miseranda captiuitas, residuis, & Vacuis Ciuitas tis domibus, datis incendio. Camporum loca bastantur: Palentina Ciwitas, simili quo Asturicasper Gothos peritexcidio. Quebrantanse

Jas

las Iglefias, y defechos; y demolidos los Altares, le quita todo ornato, y violagrado. Dos Obispos que alli iel hallaron con el Clero, facron llevados en cautividad: Y en la misma, y digna de toda conmiseracion, entranlos poco valerolos de entrambos lexos:las cafas reftantes, que estavan vacias le entregaron al fuego. Los lugares de Campos se devaltan, y la Ciu dad de Palencia perece por los Godos, del mismo modo que Attorga. Pues fi Palencia padecio esto deide el año de + 55 . haita el de 460. Como fe frequentaŭa la devocion de lan Antolin? Concertadme estas medidas. Deshazense los Altares, derribanfe las Iglesias, todo vso, y adorno fagrado se quita en Astorga, y lo mismo se haze en Palencia; y en Palencia se frequenta la devocion de san Antolin? No viene bien. Y es que el Pseudo Hauberto no se acordo del lugar de Idacio, y alsi no refiere este fucesto. Y Argaiz, que refiere el do Idacio, no se acordo, o omitio ei lugan de Hauberto: A Idacio no nos podemos oponer, porque era Autor. de aquel tiempo; y a Hauberto no podemos creer, porque es Autor de ningun tiempo. Este punto he de bolver a tratar en el libro quarto, relpodiendo al Padre Argaiz, tratando, como la fanta Iglefia de Palencia, no puede deponer el dictamen que ha tenido, de que san Antonino Francès es fur Patron, voque deve fuftentaria; y que no ha auido san Antonino Español ; y que esta claufula del año 4,56.esfabulofa; y agra batta lo dicho para reconocerlo, pues no se con cuerdan bien los fucessos, que huvo

en Palencia, por la entrada de los Godos, con la frequentación de la devoción de lan Antolin.

Pudiera alguno juzgar, que vno de estos dos Obispos, que estavanen Altorga, era Obilpo de Palencia, y que auia passado alli, por la cercania; pero esto es conjetura. Lo que se pue de afirmar de cierto es, que no puede fer este Obispo el del Concilio Mitevitano, que como vimos en algunos codices, se llama Palentino , porque aunque fue lleuado a captividad, el tiempo no concuerda, pues fue esta captividad despues del Concilio Milevitano, y no fabemos que passasten estos dos Obispos a Africa, Mas verisimil es, que ettos Obispos passassena la Gallia, de donde auia venido Theodorico; y como dirè en cleap.9.vno deltos Obilpos pudo fer San Paftor, que es probable fue Obispo de Palencia, y concurrio por este tiemciano quali ocicio

O acaso sueron estos dos Obispos los que hallamos que consultaron el año 43 2 a Capre eso, Obispo de Cartago, qu segun el codice de Pitheo eran Espanoles; y el vno se llamava Vital; y el otro Tonancio, aunque en el quaco a suz espanolo, año mis sessentos y treinta, se llaman Vital, y Constancio. No se assignan las sedes, solo dize eran Espanoles: de que se infiere, que en las glessade España anía por este tiempo Obispos, aunque por las incursiones barbaras se perdieron las Dipticas de las iglessas, como sucedió en

ola perfecución de Dio di mosa

-orupor meatit require-

remember 1, 1000 de la reconstruccione de la reconstrucción de la reconstrucción de la preta de la reconstrucción de la preta de la preta de la reconstrucción de la preta de la preta de la reconstrucción de la reconstru

#### CAPITVLO VIII.

PONENSE LOS SVCESSOS VERDADEROS DE Palencia, desde el año quatrocientos y seis, hasta el año quatrocientos y cinquenta y seis, y la assistencia de Santo Toribio Asturicense en Palencia, y su vida, y hechos.



OMO Consta de el capitulo precedete, despues de los años de 406. los Vandalos Honoriacos, hizieron presaen los capos Palentinos,

despues de la muerte de Didimo , y Veroniano, Ciudadanos Palentinos; y en odio de ellos, porque les embaraçavan la entrada de los Pirineos, fegun la relacion de Paulo Orofio, y M. Antonio Sabelico, con quien concuerdan los escritores estraños, y pro prios; no consta, que derribatien la Ciudad, que bien pudieron hazer prefa, sin delolarla; antes el referir folo la presa Paulo Orosio, infiere, que no tociron en el edificio. Y mas quando reconocemos enel lugar de Idacio. que se refiriò en el capitulo precedente, que el año 456, despues de auer arruinado los Godosa Aftorga; hizieron el mismo destroço en Palencia, que con ser Autor de aquel tiempo,no advierte, que antes los Vandalos, ni los Godos la huviessen arruinado,ni se huviesse reparado. Y como dixe en el capitulo precedente, filos Godoshuvieran apoderadole de Pa-Jencia el año 416.no tenian que hazer el año 456. y fi la huvieran deltruido, no dieran lugar a que los Vandalos, ò otros sehuviessen recobrado, para aueria reparado. Hemos de estar en las colas antiguas, a lo que dizen los Autores de aquellos tiempos, y quando folo hallamos en ellos , que los Vandalos hizieron preta en los Campos Palentinos, despues de los anos 406. y que el de 456, la delola. ron los Godos, en este intermedio de 50. años, parece claro que subsistia Palencia, y mas quando les Vandalos hizieron concordia, de que los indigenas cultivassen la tierra, porque por no dexarlos labrar, iban experimentando gran penuria, como todo queda probado.

aniendo la de Palcacia nedon

En este intermedio, por los años 447.parece que estuvo Santo Toribio, Obito de Aftorga, en Palencia, y predico contra los Pritcilianistas, y por estar rebeldes a su doctrina, taliò a su mandato el Rio Carrion de su madre, y inundò la Ciudad; y oy ticne la Ciudad de Palencia a SantoToribio por Patrono; no obstante, que es el principal San Antonino, y con el Cabildo continua procession, por voto, a la Hermita de nueltra Senora del Otero, donde celebra su fiesta, con Sermon, y toda solemnidad, en conmemoracion delle fucesso, que sin du da recononoció en Historias antiguas, y verdaderas, despues que se reedificò Ciudad, y Iglefia, auiendo estado trecientos años, v mas, hasta el de 1 030, desolada. Esta inunda--cion refieren muchos Breviarios, y Flos Santoru. Solo le yerra el de Vega en dezir, que ay feñales en la Igle= sia de san Antolin, porque entonces no estana edificada, como probare en el lib.4.deita Historia, contra otros

modernos.

Omitiò el Padre Argaiztodo lo tocante a fanto Toribio Afturicenfe en Palencia, porque con Iuliano, quiere que la inundacion Turibiana fuefle por fanto Toribio Palentino, por los años de 540 pero esto es falfo, como probare aquel año; y para que vamos com la seguridad que nos

dà

da la Iglesia Romana, con el maduro juizio, que aprueba los oficios, que concede a las Iglesias particulares, auiendo la de Palencia procurado; que aprobasse las lecciones que la parecian competentes, no las admitio, y embiò Breve, con las que le figuen, que pondre en lengua Caffellana.

Toribio, Varon lantilsimo, partiò en peregrinacion a Palestio, na, y el Obispo de Gernsalen le pulo por Custodio de las colas sagradas. Vino a Roma, y venerò ,, en ella al Pontifice Leon Prime-

on rosllegò a Galicia, y el Rey de los Suevos, que entonces la governa-5, va, le recibio honorificamente. Diò latud a vnahija del Rey , y a

otros enformos, milagrofamente, y dedico vn Templo al Salvador: Y aunque con repugnancia suya

5) fue promovido al Obilpado de , Astorga. Vn Arcediano, que ambiciolo deseaua aquella Sede, le

32 acuso de adultero, pero compro bò in inociencia, lievando en el roquete al Altar vnas bralas ar-

o diendo, fin padecer en el letion. Con efte milagro, y con la muerte

repent na del calumniador, que le , hazia injuria, començò con el ar-

dor dela verdad Catolica, a espe-2 cular a Eipaña, que con los erro-

res de los Prifcilianitas effaua inficionada. Avilaua a los Obispos

23 del contagio que le introducia, y

implorava el focorro de la Sede Apostolica. Embio al Pontifice S. 2) Leovn Diacono, y con èl el libro

5, de los errores de Prisciliano, y la ferie de vn monitorio para los

2) Obispos. El Pontifice le embio el antidoto cotra la heregia, que in-

festana a Lipana, y le dio gracias, y 20 alabancas, por la Fè que defendia. 5, Con su autoridad junto dos Con-

cilios Toribio; vno, en Toledo , y or otroen Galicia, en el municipio

Celenense (que dizen es la Barca del Lago de Fano) en los quales

os fecondeno la perniciosifsima heregia, y los Obispos, que auran

errado, fuscribieron a la Fe Caroo lica. Confirmo Dios su doctrina con vn gran milagro, porque en

23 Palencia, que estaua per rinazmen-, te pegada a chos errores, y con-

tradecia a los Sermones deste Varon santo, hizo salir al rio, que la bana de fu madre, y que fumergief ,, ie casi toda la Ciudad. Los Ciudadanos arrepentidos con elte casti." go, recibieron la doctrina de To. ,, ribio. Padeciò muchos trabajos por la Fè de Christo; y autendoel. clarecido en virtudes, y milagros, " descansò en paz. Su cuerpo fue trasladado a la Iglesia de san Mar., tindel Monre Sacro, que èl auia edificado, y condecorado con las Reliquias preciosas, que de leru-,, falen aula traido, Los Palentinos, en memoria del beneficio recibi. do, le veneran con fuma Religion, ,, por vindice, y defenfor de fu Ciu-, -dad. 101 .004

bi

CI

D

ti P

P

11

VC

V

fu

PP

ei

T

ta

el qud fi

di

ti

di

di

t(

ac

al

P

bo

L

ci

E

bi

CC

to

PE

C

21

ri

n

9

I

rì

a

h

P

L

ie

CI

Y

e.

r

fi

No podemos dexarde tener por autentica esta Historia, pues la autoriza la Iglefia, Romana, y tegunella consta el estado en que le haliana Palencia. Iremosla calificando con ajgunos teltimonios, y delpues pondre. mos lo quenduce a nueltro affirmato.

- Controversia ha anido sobre quatos Toribios ilustraron a España, co. decorados con las infulas Obilpales. Del Arcobispo de Toledo, que iellamò Toribio, no habiamos aora, porque noconduce a este tiempo, ni lus Actasife pueden confuncir hablamos de los que concurrieron delpues de dosanos 440. y atcancaron los feguaces de Pritciliano. Algunos quiteren que no huuieste masque yn Torioio; pero elto es manificfamente fallo, como convencen Babonio, y lique -Vivar en el comentario a Maximo, pagil 53 que trata latamente elle puto, y consta de la carra de Montano a Toribio Palentino, en la qual haze mencion del Afturicente, conque manificitamente fon dos; y la diltaneia del tiempo infiere, que mo pudo aucr folo vno pues san Leonescriuea To ribio Afturicente, por los agos de 447.y Montano escrive al Palentino refiriendo el Atturicente, por los anos de 330, en adelante. Tambien Herrera en los manuscriptos del Obispado de Palēcia, dize lo mismo, y parece indubitable hundles dos Toribios, Afturicente, y Palentino

Otros no le contentan con effa distinction, finaque ponen otro Tori-

bio tercero, Notario de San Leon, enespecial Ambrosiode Morales, y D.luan Tamayo Salacar, en lu Martirologio, a diez de Abril, y lo figue el Pleudo Hauberto, que le haze Obitpode Tui, romandolo de los advertarios de Luitprando, n. 19, pero convencele el Cardenal Baronio, y con el Vivar, en el lugar citado ; porque el fundamento de Morales folo era, el que San Leon Primero, le Ilama a Toribio Notario, y no auia de dar esse titulval que era Obispo; a que responde Baronio, que le Jiama Notario, porque le avia embiado su decreto,para que le hiziesse notorio, ò era Norario Regionario, o Proto-Notario, como cize Vivar , ad modo ques. Prospero Regiense, Opispo, fue delmismo San Leon Notario: o antes fue Notario, y delpues Obispo, como dizen las lecciones del rezo penedica tino, aprobado el año de 1674. que despues podre, que confirmanta inun todos los hechos, que han querido acomodar al Toribio Palentino. Y assieste tercero Toribio, que traenel Pfeudo, Luitprando, el Pieudo Hauberto, que lo tomaron de Morales, y Loayla, que se inclina a esta sentencia, le ha de quitar de las dipricas Eclefialticas, como otro quar o Toribio, que vn Flos Santorum, introducesse en tiempo de D. Alonso el Casto, que le niega con razon Morales, por el filencio que del ay en todos los Escritores. Y assi todo lo que se halla cicrito de santo Toribio, desde el ano 440. en adelante, es del fanto To ribio Asturicente, y no del Palentino, ni del tercero Iriente, y Tudente, que querian introducir por Notario de san Leon; y de la misima clausula de Luitprando le conoce la falledad.

La Patria de santo Toribio Asturicente, no se sabe con individualidad, algunos Flos Santorum antiguos le hizieron de Armenia; vin Breviario Palentino muy antiguo le pone de Lombardia de la Region Taurinenle; pero la carta a Idacio, y Ceponio, convence que era de España, como le verà en ella, que la pondrè luego. Y el Hymno de el mismo Brebiario referido, en el Antiphona a la Magnificat, le haze de Palencia; convienen, allaupa sa atation camaras

pues los mas veridicos Escritores, q era de Galicia. Y por quanto en eitos tiempos los Suevos, eran Señores de Galicia, y avianagregado a fi los Aftures, y otras genies, que auian vencido; a todo lu Imperio auran dado nombre de Galicia, y entonces Galicia fe dilataua, fegun Ambrofio de Morales, lib. 11 cap. 27. a quie sigue Vivar en el lugar citado; de modo q por elOriete incluia elRegno deLeo y de los Astures, y buena parte de Cas tilla la Vieja, halta el principio de los Celtiveros; por el Occidente, tocaua los Vacceos, y por el Mediodia los Lustanos; por esta razon, pues, Vivar juzga, que lanto Toribio nació en Attorgayy aunque no tiene testimo nio conque probarlo, como cierro, lo afirma por probable D. Fr. Prudencio de Sandoval, en el libro de las cafas de san Benito, dize, que era natural de Palencia, tampoco trae testimonio. El Padre Argaiz, quiere que dacion Turibiana Afturicenfe, y le da refea del territorio de Liebana de vn lugar llamado Armeniec, y que de av se tomò yerro, para dezir que era de Armenia. Sea de donde quitieren, que no es facil ajustarlo por los testimonios que hasta aora tenemos. Ni los Bolandosa 16. de Abril, traen mas que lo que hallaron en los eferitores referidos, y assi passan con lo que dixo D.Fr. Prudencio de Sandoval, que fue de Palencia, y que alli se sepuito primero, y delpues fue trasladado a Liebana. Pero para acudir a su culto, Altorgatiene el título de ser suObispo, en que no ay duda : y Palencia el beneficio de su predicación, conque se libro de la secra Prisciliana, como dize la Iglesia en las lecciones referidas, y despues confirmare con mas testim onios.

De la peregrinación de fantoToribio, conviene el Breviario Afturicense, que refieren Vivar, y Tamayo; pero mas dilatadamente la carta del mismo santo Toribio a Idacio, y Ceponio, que trae Morales en el lib. 11.cap 26.y dize la facò de vn Misal del Escurial; la admite Baronio año 447. num. 3. Vivar , pag. 157. que la copiarè en Castellano, y en Latin se puede ver en los Autores refe-

caetpecial Ambrofio de Niorales, y crade Galicia. I por quanto en enos nator Tamayo Salacar, en hOHBI ROMES los Suevos, eran Sanores de

ALOSSANTOS, Y BEATISSIMOS, Y QUE DEVEN

fer con toda veneracion reverenciados los Obispos,

C lempre es molestas y poco gustosa la peregrinación o porque la acom-Jeanan duros trabajos y cuidados lamentables de neces sidades : pero tiene al go de ayudany enfeñançan pues reconociendo lo incognito, aprehendiendo lo ignoradomos aumentamos con algun aprovechamiento de nuestro entendimiento conociendo, que las mas vezes, lo que nos parecia muy buenoses malosy pej simos dandonos razen de lo mejor. Esto me ha sucedido con la experiencia, porque caminando por diversas Provincias, en todas las Iglesias, que permanecen en la comunion de la onidad scondenadas las sectas de los errores, halle que se tenia un mismo sentir que dimas naua de la purissima fuente de la verdadila qual no se divide en michos arroyosmi se desata en cenagosas lagunas, y crietas llanas de los campos, que impidan el camino recto, que [e andacon fidelidad. l'alos que inficiono la ponçona de peruer sos dogmas, o les compelesa que reformados buelvan al regaço de la piadosa madreso si son pertinazmente contumaces, les expele del conforcio de la herencia santa scomo hijos abortiuos, y no legitima prole: Por lo qual autendo buel to a mi patria des pues de muchos anos,me parece muy durosel no ballar disminuidas en nada aquellas doctrinas que en tiempos passados condeno la Iglesia Catolica: quando tenia entendido, que auia mucho tiempo, que estauan desarray gadas, veo que en nada estan totalmente disminuidas santes reconozeosque segun el dictamen, y voluntad de cada vnose fos malos dogmas renacenscomo de cabeças de hydra: pues conos han dado aumentos de sus blasfemias al errer antiquo: etros hasta aora le retienen enteramente: y otros, a quien en parte al guna contemplacion de la verdad les ha traido a su conocimiento, retiniendola en algo, en lo demas se hallan aprisionados. Lo qual crecio con mas libertadopor los males de nuestro tiempo, cesando las juntas de los Synodos, y los decretos, que se hazen en ellos: Y lo que es peor, faltando ala Religion; y sacrilegamente se llega sin distinction a cun Altar, siendo diversos los modos de entender de la Fe. Confiesso, que el atreuerme a dezir estoses mas por pia afeccion de caridad a mi patria, que presump cion temeraria; porque de otra suerte, estando lleno de todos pecados, y siendo reo de grandes crimines, como me atreviera a escriuiros esto, acordandome, que dize Christe (por San Matheoscapitulo diez y sietesy por San Lucas capitulo seis ves la paja en el ojo ageno, y no miras la viga en el tuyo? I teniendo noticia de aquella sentencia (deel Psalmo quarenta)

al pecador dixo Dios : Porque predicas mis justicias y tomas en tu bocamitestamento? I demas de esso, veolo que mas abaxo esta escrito: Vias el ladron, y concurrias con el, y ponias tu percion con los admiteros. porque no solo son burtos aquellos q se cometen quirando lo ageno, o aque llos son adulterios que se cometen violando los afestos del lecho mari. tali (ino que quitando lo que es verdado) afirmando do mas peruer fos, fe haze hur to a la Fe Catolicas y quando feef parcen femillas de cizania con tralaverdad de la palabra de Dios, se comercaldulter so de matas doc-- trmas: No se si hableso calle? Porque onosy otro temo. Per porque acafo wuestra santidad no ignore, que mal dades? Quantas bhasfemias? se cont tienen en los libros Apocryphos, que leen estos nuestros rvernaculos herem ges, en lugar de los Santos Euangelios, juz go que sererco de graco simo delitossilo passo en silencio. L'assiesta no es exortacion s que arquipe en mi autoridad , sino una instruccion de aduertencia. Lo primero es, que manifestarelo que he reconocido en la Feso por mejor dezir en la per fidia de muchos: que (assicorrijo esta clausulas por el contexto) en senando muchas cosascasi con magisterio publico, si alguno de los Carolicos inseste en la assercionscon mas constancias para destruirlas luego al instante la niegans ocultando su perfidia con perfidia: Pero, paraque esto pa de aqui adelante no lo havan, manifestamos, que es verdad averlo dicha, por sus escrituras Apocryphassque como secretas sy arcanas prefieren a los libros Canonicos yrectben con gran veneracion: Y de las tradiciones que leen , y de los die chos de sus Autoressles en senamos que es suendad quer dicho so que se les reprehende, aunque tambien al gunas cosas, que ensenan no se hallan en al gunos libros Apocryphosoque he padido leer: por lo qual no se de dende las han pronunciado, sino es que acaso en aquellas cifras, en que mienten, que hablan los Santos Apostoles interiormente se contenga algo de cilo lo qual. antes se de ve quitar of leer o acaso tienen otros libros na quandan con mato yor secretory solo los manifiestan a los Perfectos como ellos dizen. Espe cialmente se ha de notar y exectar en aquellas Actas que ellos llaman de Santo Tomássel que dizes que no bautizavan con aguas que es to gue Christo predico, y enfeño, sino folo con olio, lo qual no reciben los nueltros, y siguen los Manicheos. La qual beregia Va de los mesmos libros, y sigue estos dogmas, y mas deteriores. Tan execuable es por todas las tierras a la primera confession de su profession, que no es necessario examinarla, para condenarlas por que esmanifics os que sus Autores, o fis gran Principe Manes, y sus Discipulos, o copusieron todos los libros Apocryphoso viciaron los verdaderos sespecialmente los Actos de S. Andresoy los q se llaman de S. luan que Leucio escrito i con boca facritega so aque lles que se dizen de Santo Tomàs, de los quales los Manicheos, y Priscilia? nistas, o qualquier secta, q tiene afinidad con ellos, procuran confirmar to-Movidos, pues los Obispos de la en tiempos pullados condeno Lean-

da su beregias y principalmente de aquel brasfemi (suno libro, que se llama memorta de los Apostolessen el qual para gran au coridad de su perversidadsmienten la doctrina del Senor sporque destruye toda la ley d.l anciquo testamentos y tudas las cosas que Dios rebelo a Moyses, assi de las criaturas, como del Criador, amillando las demas blasfemias del mismo libro, que es indignidad referirlasso de la manera que no ay duda, que aquellas mar anulassy virtudes de los Santos Apostoles, que est anen los Libros Apocriphos, o fueron, o pudieron fer, tambien consta, que las difputas, y afferciones de los fentidos mali nos, que contienen , las infertaronlos Hereges. De las quales ej crituras , he recogido con diligencia dinerfos tefrimonios, llenos de todas blasfemias, colocando los en sus titulos, à lus quates berespondido, como pude , segun la qualidad de mu inteligencia. To. do lo qual me parcero necessario intimarlo por extenso à vuestros ordos, para que de aqui adelante, nadre presendiendo ignorancia, diga, que con jencillez tieneso lee estos Libros. Avuestro jugizio , p censura , queda con mucha razon el pefar todas estas cosas, y lo que hallareis, que sinduda es con rariosà la verdad, y à la Fèrcon otros vueftros bermanos los que con. gregare el zelo de la Religion Catolica, o el estudio piadoso, sin que aya escufascortarlo con el cuchillo espiritualey detenerlo con la virtud encendida de la palabra Dinina. Halta aqui la Carta de Santo Toribio: digna de que todos la lean, por la Lina doctrina que contiene, y los documentos que de ella se deducen; perdiose la obra que santo Toribio escriviò contra los Priteiliani tas, o por lo menos hasta aora no se ha descubierto.

De esta Carta consta la peregrina. fia Catolica; esto esen el Concilio i, cion de Santo Toribio, para que la ci de Toledo, donde se trato la causade tamos; y tambien da motivo para vna fingular advertencia; y es , que antes, me a lo que eltava difinido en el conque fanto Toribio faliesse de su Pa-pa cilio Niceno, on constanto una tria, citaua ya condenada la heregia de Prilcinano, y fue a mi parecer en el Concilio 1. Toledano, pues fue por uno fiendo Obilpo, procuro valerie de los años 400, y alli se halla la regla los Obispos Idacio, y Ceponio, para de la Fè, despues de las subicripciones, fino es que digamos, y lo rengo de los sequaces de Prisciliano, y les

por problable, le introduxo alli de otro Concilio 2. que fue en tiempo, y por precepto de s. Leon, de que del pues diremos, fegun las lecciones q Concilio, ya que por las incursiones aprobòla Iglefia, para los Padres Benedictinos, ano de 1674. en el Oficio de fato Toribio Afturicense; y tam-

professiones que le hizieron en el Cocilio Toledano, contra la secta de los

ribio en lu carta, quando dize, que le parece muy duro el no hallar dilmit col muidasen nada aquellas doctrims, que buque lacgo referite un laup set

en tiempos pallados condeno lalgie-

Simpholio, Dictino, y otros, confor-

Consta tambien la grande erudicion, y zelo de Santo Toribio, pues que procurailen extirpar las heregias embio el libro que aura eferito, que devemos dolernos se aya perdido, y les amonesta procuren congregar de los barbaros, le aujan omitido los Synodos. Fue esta advertencia del Padre Vivar, en la pag. 159.

bien le hallan los dexemplares de las a sup a El año en que elerivio Santo Toribio esta carra, no consta claramente, porque està sin Consul, y sin dia; Priscilianistas, de que le infiere son pero podemos conjeturar, que suc del 2. Concilio, acto alude fanto To \ antes de la Olympiada 300. porque en cita ya Santo Toribio era Obilpo de Aftorga, como confta de Idacio,

Movidos, pues los Obispos de la

40

1co 0

29

50

(

## Dela Ciudad de Palericia II.I

icquaces de Pritoriano, porquoen la v Olympiada 106 que va Santo Tori-bioera Obilpo, dize Idacio: En la " Ciudad Afturicenfe de Galleia al-

, gunos Manicheos, que se disimulauan en firshectros, ya auia algunos años nic defeubren pot dos diblervacion de la Re Carolica y Episcopales decretos, y Idacio, y Toribio, Obispos, que les auian

Cuffanos alobarrarganinanina sida, comonante antiquista solo co , Obispo de Merida. En esta ocasion dize el milino Idacio, que vn tal

que auja huido de Aftorga, y era Manicheo, le cogio Antonino,

, Obispo, en Merida, y le oyò, y hizo expeler de la Provincia de Lu-

, Idacio, que el Pontifice Romano dirigio a todas las Provincias los

, los de los Priscilianistas, para que " noles engañafen) y la noticia aufa

" llegado a su Santidad, por cartas

carta de Santo Toribio, se encendie- de Santo Toribio, porque dize 1 41 lugar preside Doom Pervinco. Descono del Obilpo Toribio Ileua a los Obilpos de Elgana fus cicriroscomra los Basciliamitas. En- 26 tre estos escritos sedirige al Obis-po Poribio vas disputa llena de la de las blasfemias de las heregias, la qual algunos Gallegos la reci-

No pernianecon los eferitos de , Palcencio, de la Ciudad de Roma, San Leon, que embio a Elpaña, con tra los Prifcilianistas, si es que huvo algunos distintos de la carta que per manece escrita a Santo Toribio, que es digna que la pongamos aqui, por fitania. Tambien dize elimitimo quien la eferivio, y por elfufeto a quien le escrive, y por la doctrina que contiene; y aunque San Leon no dize hechos de los Manicheos (que cran que recibio la carta por Pervinco, dize, que fue por fu Diacono. Traducirela de la edición de Theophilo, Ray nando en Leon, año 1652.

#### ORIBIO, OBISPO AST VRICEN

#### VLOS DE LA EPISTOLASIGNIENTE.

Cap. I. Contralos Priscilianistas, que no distinguen la Santa Trinidad por personas, sino solo por los nombres.

ofices I after alt pues en el los procuraftem linares

Cap. II. Contra lo que dizen, que el Hijo de Dios es posterior al Padre.

Cap. III. Contra lo que dizen, que el Vnigenito se llama Christo porque solo nacio de la Virgen.

Cap. VI. Del dia de la Natividad del Senor, en que celebran ayunos los Priscilianistas. savon es consider a stronger state

Cap. V. Contra lo que dizen, que el alma del hombre es de la at feduces de bes - e deventon del stancia de Dios.

Cap. VI. Contra lo que dizen, que el Diablo tiene propria substancia, o por si mismo, o deducida del cahos.

Cap. VII. Contra lo que dizen, que las bodas, y las procreacio; nes de los hijos son pecado.

Capa

Historia Seculary Eclosia Rica 2306 Cap. VIII. Contra lo que dizen que tos cuerpos fon figmentos del Diable y queles Demonies los formanenel Viero Cap. IX. Contra lo que dizen, que los bijos de la repromísion fon concebidos por obra del Espinisis Santo com la ballon Cap. X. Contra lo que dizen que las almas pecan en los Cielos, y que segun la qualidad del pecado, reciben su suerte en este Mundo, o buena, o mala. Torbio, Obileos, gueles anian Cap. XI. Contra lo que dizen, que las almas de los hombres estan obligadas alas fatalidades de las Estrellas. Cap. XIII. Contra lo que dizen, describiendo las partes del al. ma en el dominio de unas potestades ; I las del cuerpo en no organism Merida, y le oyo, y his manece electra a santo Tentro que zo expeler de la Provincia de Luso expeler de la Provincia de Lula obot obnesugardhib, na ziba supola rino D. VIX y. IIIX. qcD. sup cuerpo por los doze fignos, que objervantos Mathematicos. Cap. XV. De los libros Apacryphos de los Prifeilianifias. Cap. XVI Dellibro de Diffinioup areq enfinalibit de los de Cap. XVI Dellibro de Diffinioup areq enfinalibit de la company de notici a actività de la company de la company

# "Hegado a sin Santidad , por cartas nando en Leon, año 163 a. Leon Obiso Páro Tra Tara de Constante de Consta

OS Escritos de tu Fraternidado que nos ha entregado tu Diaco nomos demuestran, quan loablemente te mueues por la werdad deta Fe Carolica y con quanta solicitud olupasta devocion del oficio Pastoral: pues en ellos procuraste insinuar a nue stra noticia, como se ha encendido la enfermedad en vuestras Reviones, del error, y antiquas reliquias de la pestilencia porque el tenor de la epistola y la serie del Comonitorio, y el texto de tu libro demuestran, que la sentina hediondissima de los Priscitianistas boluio a cobrar cater entre vosotros, porque no ay suciedad en los sentidos de qualesquiera impros, que no se ara agregado en este dogmaspor que mezelaror para si muchas hezes del lodo de las terrenas opiniones, de (uerte, que ellos folos han bebido lo que los demasen parte guft aron. Finalmente si todas las heregias que se levantaron antes del tiempo de Prisciliano, se refieren co todo cuidado scasti no se halla error de quien esta impredad no aya traido cotagio: por quo contentandose co recibir las falsedades de les gse deviaron del Euangeliu de Christosaung simularvan su nombrestambien se meria en las rinieblas de la paganidado de suertesque por los profanos secretos de las Artes Magicas, y por las mentiras vanas de los Mathematicos, colocaron la Fe de la Religions y la razon de las cost umbres, en el poder de los Demonios, y en la estcacia de los Astros. Y si se les diera lugar a su Fe, y dectrina ; nia las

wirtudes le deue premiomi a los vicios castigo, y son en vano, no solo los decretos de las leyes bumanas, sino de las constituciones Diumas: Porque no puede aver juzzio de los buenes ni matos bechos s fi la fatal necessidad de los movimientos impele a entrambas partessy todo quanto obran los hombresmo es abra de los hombres, sino de los astros. A esta locura pertenece aquella prodicio la distincion de todo el cuerpo humanos por los doze sionos del Cielo de modo que a diversas partes presidan deversas potestades y la criacura que Dios hizo a fu imazen fe balle en tanta obligacion de las Estrellas quanta es la connexion de las miembros. Con razon nuestros padres, en cuyo tempo por umpio estanefanda bereglas obraron con instancia por rodo et Mundo, para que este impia furor se expeliesse de todala Iglefia, supuefto, que aun los Principes del Mundo, de tal surre abominar on della facrice galo urasque acabaron con fu Autor , y los mas Discipulos, con la espada de las leyes publicas: porque vian sque todo el cuidado de la honestidad se quitana, toda la union de los matrimonios se deshazia, y aun tiempo se acaba el derecho bumano, y Dinino, si les permitiera à estos humbres al jun tiempo de totuir con esta profession s y apronecho mucho tiempo este rigor a la Eclesiastica suanidad : la qual , aunque conteniendo se en el juyzo Sacerdoral sferetira de las venyanças sangrientas con todo esso se ayuda de las seueras constituciones de los Principes Christianos: porque con esso acuden al unas vezes al remedio ej piritualsquando temen el castigo corporal. Mas despues que la irrupcion de el enemiga ocupo muchas Proumciassy las tempestades de las guerras, pusieron entredicho à la execucion de las leyessdespues que entre los Sacer dotes de Dios fue dificil la comunicacion > ) fueron raros tos Synodos , hallo la perfidia secreta livertad, por la publica per turbacion s y fernicito con estos males atrastornar los entendimientos de muchos, quando de vier a tomar correction con ellos. Que Plebeso que numero de Plebessestar a tibre del conragio de esta peste sadonde como tu caridad indicas están corruptos con enfermedad mortal los coraçones de algunos Sacerdotes y los que se creias que avian de oprimir la falsedad, y defender la verdad ? sujetan el Enangelio de Christo à la doctrina de Prisciliano, desuerte, que deprauando la Religion de los sagrados volumenes, para sentidos profanos, debaxo de los nombres de los Profetas, y de los Apostoles, e predicas no lo que enseño el Espiritu Santossino lo que ensatto el ministro de el diablo. Pues porque tu caridad con la fiel diligencia, que pudo, comprehendio las opinio. nessque ya estauan condenadassen diez y siete Capitulos, yo tambien las bustvo à tratar todas apretadamente, por que no parezca, que algo de eftas blasfemias es toler able, o dudo so - um et sup obom les suprogranjem patian el diade el Donn

da lo que le dimmuye, ain tambienie muda loque ie au-

CA:

receion de nucltro Salvador nos de

refreza del syuno , aunque la Refur-

CAPITY LO PRIMERO.

No el primer Capitulo le desm much a con quanta impiedad juntan de la Trinidad Divina, los que dizen, que es vita la Persona declor Padre y el Hijo , y el Espiritu Santon a gen, Loquil no se strevieran a dezin como que yn milmo Dios, vnas vezes se slame Padre, otras Hijo, y otras Espirito Santo; y no leaotro elique engendro, otto el engento tenido fer, halta que nacio de la Vudrado, y otro el que procedio de entrambos, y que la viidad lingular le his de entender en tres vocablos, no la otra cofi sy bo dan principio a Chrisen tres Perionas. Ei qual genero de blasfemia, le tomaron de elerror de Sabelio , cuyos difeipirles le Itaman Patripalsianos, con razon; porque le el Padre es el milmo que el Hijo, la Cruz de el Hijo, fue Passion de el Padre , y rodolo que el Hijo padeoio Dios recibio este modo de nacer peen forma de tiervo, obedeciendo al Padre, todo lo padecio el Padre en si mifmo. Lo qualim duda es contratio à la Fè Catolica , que de talmodo ob nueftro tiche el principio de la Maconfiessa la Trinidad en la humanidad, y confubitancialidad; que cree, que el Padre, y el Hijo, y el Espiritum dera Dios Verbo; y de el Padre nadre. Santo, son indivisos sin confusion, sino el Verbo engendrado. sempiternos sintiempo, y iguales sin diferencia; porque en la Trinidad, no dlena la vnidad vna milma Perlona, (stantal notanas va n fino yna mitma effencia.

#### SOLLS W.C. Y LIL AFT OF ATT 120 4 90716

N el segundo Capitulo, se de-muestra la n-cia, y vana sicció de muestra la n cia, y vana ficció de las processiones de algunas virtudes, in que dizen, dimanan de Dios, que comenco à tener, y las precedio su el-Iencia; con que favorecen al error de los Arrianos, que dizen, que el Padre es primeroque el Hijo, porque algun tiempo estuvo sin el Hijo, y entonces quando le tuvo començo à ser Padre, pero como à aquellos les abomina la Iglesia Catolica, assi a eltos que juzgan, que en algun tiem po le falto à Dios, lo que es de su esjencia; y como es maldad dezir, que es mutable, assi lo es, dezir, que se mejora; porque del modo que se mu- .0 da loque se disminuye, assi tam-

biense muda loque se aumenta.

O razonado en el Capitolo ten cero, es, como estos impios afirman, que el Hijo de Dios le dize volgenito, porque toto nacio de la Vin fino huvieran bebido los venenos de Paulo Samolatenie, y Forino, que nucitro Senon Icia Christo no avia gen Mari 1; pero, frestos governando. fe por lu fentido, quieren entender to, de lu Madre, es necessario afir. men, que no es vno el hijo de Dios; y que otros nacieron del fumo Padre, de los quales, este uno nacio de muger, y por esto se llama vnigenito, porque ninguno otro de los Hijos de ro a qualquiera parte, que se buelvan caen en vn precipicio de gran tempeffad, fi quieren que Christo Senot dre, ò le niegan vnigenito de Dios Padre; porque nació de Madre, el que

#### CAPIT VL Ou IV, WAR

N el quarto Capitulo se contie-ne, que estos, verdaderamente no honoran, fino que fimulan, que The man a restorate observe personal action of the contract of nera la Iglesia Catolica, segun la naturaleza humana, que verdaderamente recibio, porgel Verbo fehizo carne, y habitò entre nosotros; porq ayunan el milmo dia, como en el dia de Domingo, que escl dia de la Refurreccion de Christo; y esto lo hazen porque no creen, que nuestro Señot lesu Christo nació con verdadera naturaleza humana; y quieren, que solo por ilusion hizo obstentacion de ella, y aunque no fue verdadera, figuiendo el Dogma de Cerdon, y Marcion, y concordando en todo con sus afines los Maniqueos. Los quales, como en nueltro examente descubrieron, y fucron convictos, passan el dia de el Domingo, con la trifteza del ayuno, aunque la Refurreccion de nuestro Salvador nos le con-

### De la Ciudad de Palencia.L.I.

lo que puede suceder à la naturaleza de claima.

confagrò, ofreciendo esta mortificacion, como se ha manifestado, en reuerencia de el Sol, para ser totalmente discordes de la vnidad de nuestra Fè, y passar en afficcion el dia, que nosotros llevamos en alegria; y assi es digno, que los enemigos de la Cruz, y Resurreccion de Christo, reciban tal sentencia, como la doctrina que eligieron.

#### CAPITVLO V.

Nel Capitulo quinto se refiere, que dizen, que el anima de el hombre es de substancia Diuina, y que nuestra naturaleza no se diferencia de la naturaleza de su Criador. Pero esta impiedad, que dimana de el error de algunos Filolofos, y Maniqueos, la condena la Fè Carolica: Sabienco, que no puede aver hechura tan sublime, y tan excelente, de quien el milmo Dios pueda fer naturaleza, porque lo que es de la subitancia de Dios, es lo mismo que Dios, y no puede ser, fino el Hijo, ò el Espiritu Santo. Fuera de esta vna consubstancial, sempiterna, y incomutable deidad de la luma Trinidad, ninguna criatura ay, que en su principio no sea criada de la nada. No todo lo que sobresale entre las criaturas es Dios, vi si alguna cosa ay grande, ò admirable, es lo que Dios, que es quien folo haze maravillas grandes, ninguno de los hombres es la milma verdad, ninguno es la misma sabiduria, ninguno es la misma justicia; pero muchosay participantes de la verdad, y labiduria, y justicia. Solo Dios no necelsita de alguna participacion. De el qual, todo lo que dignamente, quanto se puede percibir de qualquier modo, no esqualidad, fino estencia; porque al que es incomutable, nada le viene por accidente, y nada se le disminuye, porque el ser, que es iempiterno, le es proprio; y assi permaneciendo en si mitmo, renueva todas las colas, y no recibe cosa que no aya dado. Son, pues, nimeamente lobervios, y demassadamente ciegos, los que diziedo, que el alma humana esde Diuina substancia, no entienden, que no dizen otra cola, fino que Dios es murable, y que padece todo

#### CAPITVLO VI.

I A fexta anotacion indica, que ellos dizen, que el diablo nunca fue bueno, ni su naturaleza sue obra de Dios, sino que salió de el Chaos, y de las tinichlas; convienc à saber, porque no tiene Autor de si mismo, antes èl es Autor de toda maldad, y de la substancia; pero la Fèverdadera, que es la Catolica confiessa, que es buena la substancia de todas las criaturas, ò espirituales, ò corporales; y que no ay naturaleza de el mal; porque Dios, que es Hazedor de toda la vniuersidad, ninguna cosa hizo que no fuesse buena; y assi, el diablo huviera sido bueno, si huviera permanecido en lo que avia sido criado ; pero porque vso mal de su naturalexcelencia, y no permanecio en la verdad, no paísò à substancia contraria, fino que le apartò de el sumo bien, à quien deviò estar vnido : al modo que los que dizen tales cofas, se precipitan de la verdad à la falsedad, y arguyen la naturaleza en lo que pecan por su voluntad, o se condenan por su voluntaria perversidad. Loqualen ellos ferà malo, y este mal no serà substancia, sino pena de la lidad, que de el pilmer P. sionshdul

### is profes pero foloriendo elbacia-

Nel septimo lugar se sigue, que condenaron los matrimonios, y aborrecen la procreacion de los que nacen; en loqual, como en todas las cosas, casi concuerdan con la profanidad de los Maniqueos, por tanto (como lo prueban sus costumbres) aborrecen la copula conyugal, porque no ay alli libertad de torpeza, adonde se guarda el pudor de el matrimonio, y la esperança de la descendencia.

#### CAPITVLO VIII.

To octavo que dizen, es, que la formacion de los cuerpos humanos, es obra del diablo, y que las semillas de las concepciones se figuran por obra de los demonios, en los vientres de las mugeres ; y que por esso no se ha de creer la resurreccion de la carne, porque la concreacion de el cuerpo no es congrua à la dignidad del alma. La qual falfedad, fin duda es obra de el diablo, y tales prodigios de opiniones son figmenros de los demonios; los quales no torman los hombres en los vientres de las mugeres, pero fabricantales errores en los coraçones de los Hereges; y esta inmundissima ponçona; que especialmente procede de la impiedad Maniquea, la examino, y condenò, tiempo ha, la Fe Catolica. les; y que no ay naturaleza de el mai;

#### SDOI2 CAPITY LOSIX.

la vniverfidad , ninguna cola nizo A nona anotacion manifiefta, el que dizen, que los hijos de la repromission, nacen de las mugeres; pero que son concebidos por el Espititu Santo, por no dezir, que aquella descendencia, que nace de la generacion carnal, pertenece a la formacion de Dios. La qual repugna, y es contrario à la Fe Catolica, que confiella, que todo hombre, en la fubitancia de alma, y cuerpo, es formado por el Criador de todo el mundo, y es animado dentro de las entranas maternales, quedando aquel contagio del pecado , y de la mortalidad, que de el primer Padre paffa à la prole; pero folorriendo el Sacramento de la regeneración ; con el qual , por el Espiritu Santo renacen hijos de la repromission, no enel vientre carnal , sino en virtud de cl Bautismo; vasi, David, que era hijo de la repromission, dize à Dios: Tus manos me hizieron, y formaton, Pfalm: 118. yel Senor dize à leremissen cleap. 1. Antes que te formaffe en el vrero, te conoci. de la la porque no ay alli libertad de torpe-

### za, ad.X deO.LVTI9AD or de cl

detsendencia

Nel cap. 10. refiere, que dizen, que las almas que te vnen à los cuerpos humanos, estuvieron en otro cuerpo, y pecaron en la celeste habitación; y por esto fueron derribadas de lo sublime à lo inferior, y cayeron en Principes de diversa

MAI

qualidad , y facron inclusas en los cuerpos, por las potestades acreas, y fydereas; vnas mas duras; y otras mas fuaves, con fuerte diverta, y condicion diffimil; desuerte, que to. do lo que en esta vida provienecon variedad, y deligualdad, parece que sucede de las clausulas precedentes; pero esta fabula impia està texida de varios errores: y à todos ellos los aparta la Fè Catolica del cuerpo de in vnidad, predicando con verdad, y con constancia, que las almas de los hombres, antes que se inspirassenen fus cuerpos, no tuvieron fer, y que ninguno otro las vica los cuerpos, fino fu Criador Dios, que es el que cria las almas, y dà fer à los cuerpos. Y porque por el pecado de el primer hombre se viciò toda la descendencia de el genero humano, es cierto, que nadie puede librarse de el estado de el hombre antiguo, sino esporel Sacramento del Bautifino de Chrifto, en qual no ay diffincion entre los que por èl renacen , diziendo el Aportol, ad Galis. todos los que eltais bautizados en Christo, vestisteis à Christo : No ay Iudio , ni Griego; no ay fiervo, ni libre; no ay varon, ò hembra, porque todos sois vnoen Christo Lesvs. Que obran aqui los curfos de las Effectlas! Que losfigmentos de los hados? Que el estado movible, y inquieta diversidad de las cofas mundanas? Veis aqui, que à tantos, que en si son desiguales, la gracia de Dios los iguala, los quales entre qualefquiera trabajos de esta vida, fipermanecen Ficles, no pueden fer miferables, diziendo en toda tentacion aquel dicho del Apostok -Quien nos apartarà de la caridad de Christo? La tribulacion? La angustia? La persecucion? El hambre! La delnudez? El peligro? El cuchillo? De la maneraque ellà escrito; porque por eti tomos mortificados cada dia, y 10mostenidos como ovejas por la occition, pero con todas estas colas vencemos en aquel, que nos amò; y por cesso la Iglesia, que es Cuerpo de Christo, nada teme de las deligualidades de el mundo; porque nada defea de las cofas corporales, ni teme el fer granada con el vano estrepito de los Hados, porque sabe que se aumen.

### Dela Ciudad de Palencia. L.I.

menta con la paciencia de las tribulaciones.

### VOCALITY LO O AVIAGOOV

LS

n

A vndezima blasfemia de ellos, es; que ponian, que las almas, y cuerpos de los hombres, estàn atadas à las fatales Estrellas, por la qual locura, es necessario, que implicados en todos los errores de los paganos, den culto à las Estrellas, que, como juzgan, les favorecen: y procuran mitigar las que les contradizen; pero los que riene esta secta, no tienen lugar en la Iglesia Catolica, porque se entregò a tales persuassiones todo.

### regido Pero chonadie lo pretunana

O duodezimo entre estas cosas. es; que descriven las partes deel almaen el dominio de vnas porestades; y en otras, los miembros de el cuerpo, y estatuyen las qualidades de los prefules interiores en los nombres de los Patriarcas, a los quales por el contratio, oponen fenales fidereas, à cuya virtud se sujetan los cuerpos; y en todas estas colas se em barazan en vn error intrincadifsio mo,no oyendo al Apostol, que dize à los Colosenses, cap. 2. Mirad, que ninguno os engañe por la filosofia, y por vana falacia, fegun la entenança de los hombres, segun los elementos del mundo, y no segun Christo, porque en el habita toda la plenitud de la diuinidad corporalmente, y en el citais repletos, que escabeça de todo principado, y potestad; y demás de ello, nadie os engane, andando en la humildad, y Religion de los Angeles, creyendo lo que no viò, inchado en vano con la inteligencia, y lentido de su cuerpo, no teniendo la cabeca, de la qual, todo el cuerpo subminitrado, y edificado por nexos, y conjunciones, crece en el aumento de Dies. Pues para que es necestario admitir en el coraçon, lo que la ley no enteno, lo que la profecia no canto, loque la verdad del Euangelio no predicò, loque la doctrina Apostolicano enseño? Pero estas cosas eltan ocultas à aquellos, de quien dize el Apostol, vendra tiempo, quando

no fostendranta fana doctrina , antes con começon en los oidos coaccibaran para a Maettros, conforme a fus deleos, y apartarán de la verdad el olu do, y fe bolveran a las fabulas ; y alsi los q le atreven à enfenar, o creer co por qualquier medo procura establecor, que la fubfiancia de el cuerpo es agena de la esperança de la Resura rection; y alsi deshazen todo Sacra ( mento de la Encarnación de Christo? no tengan cola coman con nofotros; y volotios ; porque focra indigno que le vniesse Christo à todo el home bre, li cra indigno, que todo el homiolaron cali todas las spetdilal ard ninas con intercion de netandas in-

#### CAPIT VLO XHIS

E N el dezimetercio lugar està puesto que estos dizen, que todo puelto, que estos dizen, que todo el cuerpo de las Sagradas Elerituras, y Canonicas, le ha de recibir de. baxo de el nombre de los Patriateas, porque aquellas doze virtudes, que obran la reformación de el hombre interior, fe indican en los nombres deestos, sin cuya ciencia, ninguna alma puede confeguir, reformarte à aquella substancia, de que saliò; pero la labiduria Christiana, desprecia esta vanidad impia; porque reconoce, que la naturaleza de la verdadera deidad, es inviolable, y incorruptible, y que el alma', o viuis en el cuerpo, o este separada del , esta sujeta a muchas mutaciones, o passiones; y si las almas fuerande la effencia Divina, ninguna adversidad las pudiera suceder; y por effo inefablemente, vna cosa es el Criador, y otra cosa la criatura; porque el Criador fiempre esel milmo, y ninguna variedad le muda. La criatura es mudable, aunque no se mude, porque el no mudarfe lo puede tener por don , no por propiedad. One one

#### CAPITY LO XIVE SEL

do venenos, y per los el

Nel dezimoquarto Capirulo se dize, sienten a cerca del estado del cuerpo; que por su qualidad terrena esta atenido à la potestad de las Estrellas, y de los Signos; y que por esso se hallan muchas cosas en los sagrados Libros, que pertenecen al

hom=

hombre exterior, como en las Divia nas Elerituras repugne entre fi cierta divertidad, entre la Divina, y terrena naturaleza, y otra cola icalo que toman para fi los Prefules de el almasque log coma paradi los formadores del cuerpo. Perochas fabulas por ello se introducen, para afirmar, que plalma es de dubliancia Diuinas y el cuerpo de naturaleza mala;porque pronuncian, que el mundo, y lus clementos, no son obra de el Dios bueno, lino que es fabrica de Autor malo, y por colorir con buenos tituo los eftos lacrilegios de fus mentiras; violaron casi todas las criaturas Diuinas con infercion de nefandas inteligencias. OLVTIPAD

CAPITYLOS XV.M.T

L'L contenido de el Capitulo dezimoquinto, es quexarie, y detestar con mucha razon la presuncion diabolica; porque yo, con relación de testigos verdaderos lo he hallado, que estan corruptissimos muchos Codices de ellos, que los intifulan Canonicos; porque, como pudieran engañar à los tencillos, fino les brindaran vasos en venerados, con alguna dulcura, porque no fintieflen, que eran, los que avian de ser mortiferos? Haie, pues, detener mucho cuidado, y la diligencia Sacerdotal ha de tener providencia; que los Codices fallificados, y que no concuerdan con la verdad fincera; ningun modo se tengan para el ylo de la Leccion. Y las Escrituras Apocritas que con nombre de los Apoftoles, tienen seminario de muchas falledades, no folo fe han de prohibir, fino totalmente, quitar, y entregar al fuego; porque aunque en ellas ay algunas cosas que tienen semejanca de piedad; con todo ello, nunca carecen de venenos, y por los engaños de las fabulas obran fecretamente, el que llevados de la narración de las cofas admirables, fe embuelven en los lazos de qualquiera error ; y assi, qualqui era Obispo, que no prohibiere, que tengan en lus calas los Libros Apocrifos; ò permite, que estos Codices, que estan corruptos co la enmendacion adulterina de Prisciliano, se lean en la Iglesia contituio de Canonicos, sepa, que ha de ser juzgado como Herege; porque es que no revoca à otro des error demuestra, que èl mismo yerra.

d

j

17

b

2

d

n

ti

L

h

f

C

g

P

10

d

A

C

I

f

n

d

f

n

2

C

P

c

10

fc

n

1

P

1

d

0

1

C

d

I

1

a

q

C

A vindezima blasfemia de ellos, IVA e O LIV TI LA ADIas, y

Lyltimo Capitalo Branificha La justa quexa, de que los tratados de Dictimo, que escrivio, segun el dogma de Prisciliano, a los leen muchos con veneracion; Quando fi juzgan que se ha de conceder algo a la memoria de Dictino, devenamar mas el averie reparado, que el aver caido, No leen, pues, à Dictinio, fino a Prisciliano, y aprueban lo que infend, engando inq lo que elizio, cor. regido. Pero esto nadie lo presuma sin castigo; ni se tenga en el numero de los Catolicos, qualquiera que ysa de Efericulas condenadas, no folopor la Iglefia Catolica, fino par li Autor. No se les de libertada, los perversos, para simular lo que fingen; ni con fu velo del nombre Christiano. declinen los estatutos de los decretos imperiales; porque por esto vienena la Iglesia Catolica contanta diversidad de coraçon, para hazer luyos a los que pudieren, y huir de la severidad de las leyes, mintiendo, que lon nueltros, Hazenesto los Priscilianistas, hazen ello los Maniqueos; cuyos coraçones están tan confederados, que solo se diferencian en los nombres, y se vnen en los sacrilegios; porque aunque los Maniqueos, refutan el Testamento antiguo, queeltos limulan recibir; la intencion de entrambos mira aun fin: lupuelto, que lo gue estos corrompen, recibiandole los otros, impugnan delechandole. En los mysterios exectables de ellos, que quanto son masinmundos, le ocultan con mas diligencia; vna es la maldad totalmente; vna es la obicenidad, y semejante torpeza; y aunque nos avergoncemosde pronunciarla, con todo ello, aviendola indagado con solicitissimas Inquiliciones, y aviendola descubierto por las confessiones de los Maniqueos, que fueron presos, hizimos, que saliesse à publica noticia, porque de ningun modo pueda parecer

amon

dudosa, lo que es cierto en nuestro juyzio, adonde no solo frequentissima presencia de Sacerdote, fino tambien la dignidad de varones ilustres assistio, y alguna parte del Senado, y de la Piebe, y declararon por iu mitma boca los milmos, que obraron toda la maldad, como lo demuestran los hechos, que aora a tu dileccion hemos dirigido en lo que toca ala feissima maldad de los Maniqueos; esto tambien antiguamente se averiguò, y divulgò mucho de la incestisfima costumbre de los Priscilianistas; porque los que en la impiedad de los ientidos, son en todo iguales, no pueden en sus fagrados ser difimiles. Aviendo, pues, recorrido todas las cosas que comprehende la Serie de el Libello; de lo qual, no discrepa la forma de el Cominitorio ; bastantemente, a lo que juzgo, he demostra+ do, loque fiento, detodo lo que tu fraternidad me ha referido; y como no se hade tolerar, si los coraçones, aunque sean de algunos Sacerdores, consienten, a tan profanos errores; o para dezirlo con masblandura, no les resisten : porque conque concien. cia toman para si el honor devido. losque no trabajan por las almas, que se les han entreg do? Las bestias acometen, y no cierran los aprilcos de las ovejas? Los ladrones indican, y no ponen centinelas? Las enfermedades le multiplican, y no cuidan de poner remedios? Pero quando tambien anaden, que reusan consentir, a los que obran con mas folicitud, y dissimulan anatematizar con sus subscripciones las impiedades, que en tiempo pallado fueron condenadas en todo el mundo; que quieren que se entienda de ellos, sino que no son de el numero de los hermanos, fino de parte de los enemigos?

CAPILVLO XVII.

No lo que pussite en la vitima parte de su familiar Epistola, me admiro, que tope la inteligencia de qualquier Catolico, dudando si descendiendo Christo al Limbo, su cara ne aya descansado en el sepulcro; la qual, como verdaderamente sue muerta, y sepultada, tambien verda-

deramente al tercerdia fue refucira-

da ; porque esto el mismo Señor lo avia prevenido a los Iudios, diziendo: Deshazed efte Templo, y entresdias le refucitare. Adonde el Euangelista añade: Elto dezia de el Templo de fu Cuerpo. Y la verdad de ello la avia predicho el Profeta Dauid, hablando en Persona del Salvador, y giziendo: Demas de esto, mi carne descantarà con esperança ; perque no dexaras mi alma en el Limbo, ni permitiràs, que tu Santo, vea la corruccion. En las quales palabras, verdaderamente conita, que la carne de el Señor, delcanso verdaderamente sepultada, y no se sujetò a la corrupcion, porque viuificada con la vnion del alma, resucitò co toda celeridad. Y no creek elto, es grande impiedad: Y no ay duda, que pertenece a la doctrina de Maniqueo, y Prisciliano, que con lacrilego fentido, de tal modo fimulan confellar a Christo, que quitan la verdad de lu Encarnacion, muerte, y Refurreccion.

Tengale, pues, entre vofotros Concilio Episcopal, y los Sacerdotes de las Provincias cercanas vēgan a aquel lugar, que sea para todos oportuno. para que legun lo que he respondido a las confultas, se inquiera con plenissimo examen, si ay algunos entre los Obispos, que esten maculados con el contagio de esta heregia; los quales deven ser separados, sin duda de la Comunion, lino quilieren condenar la lecta nefandissima con rodas las maldades de sus inteligenciase porque de ningun modo se ha de tolerar, que el que tomò el oficio de predicar la Fè, este se arreua a disputar contra el Euangelio de Christo. contra la doctrina Apoltolica, y contra el Symbolo de la vniuerfal Igle. sia. Porque como seran los discipulos, adonde enseñan tales Maestros? Qual serà la Religion de el Pueblo, qual serà la saiud de la Plebe, adonde contra la humana sociedad, se quita la verguença, bulnerando el empacho, le quitan los contratos de los matrimonios, se inhibe la propagacion de la generacion, la naturaleza corporca se condena, se niega la Trinidad de la deidad, contra el verdadero culto de Dios, se confunde la propriedad de

las Personas, y se predica, que el alma del hombre, es effencia Diuinary esta misma se encierra en el cuerpo à arbitrio de el diablo? El Hijo de Dios se predica vnigenito, porque nicio de la Virgen, no porque naciò de el Padre : y elle mismo se dize, que ni es verdadera prole de Dios, ni verdadero H jo de la Virgen, para que se tenga por mendaz la Refurrección de la carne, que reafumiò de el sepulcro, haziendo falsa la passion, y la muerte no verdade ra? Y assien vano vsan de el nombre Catolico, losque no resisten à estas impledades. Esto pueden creerlo los que tienen paciencia para olvlo, 11117

Dimos, pues, nuestras cartas à nuestros hermanos, y Coepiicopos Tarraconenses, Carraginenses, Lusitanos, y Galicos, y les fenalamos, que tengan Concilio de Synodo general? A la folicitud de tu dileccion, pertenezca, que la autoridad de nuestra ordinacion se lleve a los Obisposde dichas Provincias. Si alguna cofa (que Dios no permita) obitare, paraque no se pueda celebrar general Concilio; en Galicia por lo menos se congregen los Sacerdotes, y congregados , nuestros hermanos Hydacio , y Ceponio presidiran; junta con ellos tu instancia, para que mas presto se aplique el remedio a tantas llagas con la congregación de esta Provincia.

En execucion de este mandato de San Leon, se congrego Concilio en Galicia, consta esto claramente de el Concilio, que en la edicion de Loaysa,se llama el primero de Braga, que fue la Era 598 y año 560 de Christo; el tercero, de Ariamiro à 1. de Mayo, donde el Obispo Lucrecio dixo: Creo, que la fraternidad de vueltra Beatitud fabe, que en aquel tiem. po, que en estas Regiones trepauan -los venenos de la nefandissima secta de Pritciliano, el Beatifsimo Papa de la Ciudad de Roma Leon, que cafi el lucesfor quareta del Apostol S. Pedro, dirigio sus escritos al Synodo de Galicia contra la impia secta de Prisciliano, por medio de Toribio, Notario de su Sede. Tambien le congregò otro Concilio de los Obilpos reftantes de la Provincia de España, como San Leon lo avia elerito en la Carta,

y constade este mismo Concilio Braicarense, que prosigue: Por cuyo precepto los Obispos Tarracomentes, y Carraginentes y tambien los Lustras nos, y Bericos, thivieron entresi Conceilio, y dirigieron la regiade la Peque contra la heregia de Priscitiano escrivieron, con algunos Gapitulos, à Balconio, que era entonces Presul de esta Iglesia de Braga.

De lo qual mas claramente confi ta, lo que arriba dixe, que la regla de la Fe, que està en el primer Concilio Toledano de la ediccion de Loayla, se intrometio alli, de otro Concilio Toledano, que se perdio, y fue ellegundo que arriba referi, pues dizes Comiença la regla de la Fe contra todas las heregias, y mas principals mente contra los Priscilianistas; la qual los Obispos Tarraconenses, Cartaginenies , Lufitanos sy Beticos hizieron, y conprecepto deel Papa de la Ciudad de Roma Leon, embiaron à Balconio, Obispo de Galicia. Y en este sentir van las actas de Santo Toribio, aprobadas el año de 1674. que pondre despues de el quaderno nuevo de la Ordende San Benito,impresso el año de 1675.

Perdieronse las actas de los dos Concilios, congregados por Autoridad de San Leon; pero no sus Canones, y regla de la Fè, que es la que està en el Concilio primero Toledano, y la recibieron los Padres del Concilio Bracarense primero con tanta estimación, como mercia la verdadera doctrina, que contienen, y ellos professauan; y conforme a ellos hizieron sus Canones, declarandoles, y amplificandoles, que alla se pueden vèr, y substancialmente estàn comprehendidos en la Carta de San Leon

El lugar donde se congregò el Concilio de Galicia, parece sucen Aguas celenas. Disputa Viuar, pag. 161. qual sue? Porque ay dos de este nombre: y alli trae los lugares de Maximo, y Iuliano, ò por mejor dezir del Padre Higuera, que los compuso, y importa poco para mi assumpto, q sue se la barca del Lago Fano, que es el vno; ò en Galdas, q es el otro, de los que se llaman Aguas Celenas, ò que no sue se le llaman Aguas Celenas, ò que no sue se le llaman Aguas Celenas, ò que no sue se le llaman Aguas Celenas. No consta el la constant de la cons

pos Bet en c las bier Co los

rcc

COL

cin

Co ne: cri do Ol fes gr

de de pu ai H

10

lo m

PCSCI

c r i I

### Dela Ciudad de Palencia. L.I. 31

lugar donde se congregaro los Obispos Tarraconenses, Cartaginenses, Beticos, y Lufitanos; porque aunque en el Concilio primero Toletano, en las palabras reteridas, le figue: Tambien estos Obispos estatuye on en el Concilio Tolerano los Capitulos de los veinte Canones, arriba escritos, se reconoce, que esto fue error del que compilò este Concilio, y que le concino de varios lugares de diferentes Concilos; porque filos veinte Canones le hizieron en claño 400. y fublcrivieron los 19. Obispos alli referidos como avian de averlos hecho los Obilpos Tarraconenles, Cartaginenses, Beticos, y Lustanos, que se congregaron despues del año de 4472peroadmitamos, fue en el Concilio 2. de Toledo, y q se perdieron las actas.

Por lo qual se reconoce la ficcion de la clausula que el Padre Higuera puso en el Pseudo Maximo, que al año 448. comprehendiedo toda esta Historia, la vició en la forma siguiete.

Num. 6. San Leon Papa escrive à los Obispos de España; y particularmente à Santo Toribio, Obispo As-

turicense.

ran

IC,

23

Cas

DA.

to,

llio

180

iui

SI

n()

de

ilio

la,

le.

20:

tra

al

12

CS,

003

101

13-

10

DO

m-

los

0.

3.

uc

29

cl

On

la

, y

05

S,

en

n

ac

n-

as

I.

0,

lè

cl

25

10

cl

1-

Num.7. Presidiendo santo Toribio, Obispo de Astorga, Legado del Papa S. Leon (q auia eltado en Aguas Celenas, lugar de Galicia) le congregan en Toledo en España muchos Obispos, particularmente el mismo Toribio Asturicense, Idacio Lamecense, Ascanio Tarraconense, Maioriano Toletano, Epihanio Hispalense, Balconio Bracarense, Nundinario Barcinonense, Pedro Cesar Augustano, y otros Obilpos, y Abades, cotra los errores de Prisciliano, que entonces de nuevo repulubavan, que antes estavan dormidos, y desterrados de toda España.

Consta, pues, de la ficciondestas clausulas. Lo primero, porque S. Leó no escrivió a los Obispos de toda España, pues la carta se dirige a santo Toribio, a quien, como Notario suyo le dize lo que ha de hazer: Aunque tambien dize en ella, que dió letras a los Obispos Tarraconenses, Cartagioneses, Lustanos, y Gallicos (que se ha de entender Gallecos) pero por esta parte ya se puede dezir, que escrivió a todos los Obispos, pues dió orden, para que todos se congregassen en

Synodogeneral; y si en este sentido habla Maximo, puede correr.

Aguas Celenas en Galicia, que es cierto le huvo, como consta del Cod cilio Bracarense primero, que citamos, y solo dize Maximo, quanto Torribio auía estado en Aguas Celenas.

Lo tercero, dize, que fanto Toribio fue Legado de lan Leon, y esto no consta de la carta; porque para el Concilio de Galicia fenala a Idacio, y Ceponio, y al milmo Toribio, en aquellas palabras : Si autem aliquid (quod absit) obstiterit, quo minus posit celebrart generale Concil um , Gallefie Saltem conveniant in onum Sacerdotes, quibus congregatis fratres nottet Hyda= cut, & Geponius inminebunt, coniuncta cum eis instantiatua, quo citius, vel Pro vinciali Conventu, remedium tuntis valmeribus afferatur. Pero que fuelle Le= gado, para prefidir en el Concilio general, no consta. Estaria en las letras, que embiava a todos los Obifpos, quien auia de presidir, que seria el Metropolitano mas antiguo, porque entonces no consta que huviesse en España Primado, de que tra o en la Gerarquia Eclesiastica de España.

Lo quarto, es falsa la narracion de de los Obilpos, que dize alsistieron al Concilio de Toledo; porque si pudieran alsistir los de Galicia, huviera sido Concilio general de toda España. como S. Leon auia dispuelto, y no se huvieran congregado dos Concilios, como dize el primero de Braga. Advirtiò esto Fray Francisco de Vivar, pag. 163. donde dize: Para mi es sin duda, que se errò aqui Maximo, quan do dize, que Balconio, Obilpo de Bra ga, assistio a este Concilio; porque constade sus Actas, y por teltimonio de los Padres del Concilio Primero de Braga, que antes le embiaron, co+ moa ausente, la regla de la Fè, y las Acras deste Concilio Toledano, para que lo participalle a los Obilpos Gallegos de lu Provincia; y esto expreisamente lo confiessa Iuliano en los adversarios,n.394,añadiendo, q los legados, q para esta funcion senalaro los Padres del Concilio fueron, Maio riano Obispode Toledo, y los Obispos de Lusitania, q eran propinquos a Galicia, y destos algunos fileron recibidos honorificamente por Balconio; y

Dd 2

0

lo que dize Rodrigo Caro, que la execucion, o promu gacion ucue Concilio se le cometiò a Balconio que estaua prefente, como Metropolitano de Galicia, no satisface; porque no se dize, que la regla de la Fe fue embiada à los Obispos de Galicia por medio de Balconio, fino que fe le embio ael; y no ay que admirar, que Maximo, como hombre errade; fino es, que alguno quiera atribuir efte error al que lo escrivio, de que no tendre mucha contienda. Alsi Viuar.

Pero yo no atribuyo este error a Maximo, ni a quien hizo la copia, fino al Padre Higuera, que le fingio, y para enmendar in error, fingio los adversarios de Iuliano, donde ay mas errores, que claufulas; y en el cafo presente no carece de ellas, pues niega el Concilio de Aguas Celenas, que admiten los Padres del Concilio Bracarense, y el modo con que refiere el Concilio Toledano presente, no carece de sospecha, por la narratiua de fus clausulas. Dize Iuliano, n. 393. ay en Galicia dos Ciudades, llamadas Aguas Celenas; vna cerca de Braga. adonde aora està el lugar llamado Fano, de quien haze mencion Antonino en el camino literal desde Braga a Aftorga; pero entre Aguas Celenas, que distan de Braga 165. estadios, y el barrio de los Spacos falta: Munitio(lee)el municipio, tude stadios 194, figuesse el barrio de los Scapos 196. otras Aguas Celenas av al principio del Convento Bracoarefe en la Playa, fegun Plinio. De Celenas le dizen las aguas calidas de los Celenos; primero, Aguas Celenas, que fon las Celerinas; aisi el Rio Celanio, se dize Celerino; en las aguas mas cercanas à Braga se dize, que se congrego vn Concilio; llamado Celenie, pero es falso, porque en ninguna parte se halla tal Concilio llamado Celenie. En el num. 394. por precepto de San Leon Papa, se congregan en Toledo à Concilio Nacional los Obilpos Tarracon nies, Carragipenses, Beticos, y Lusitanos, año de 445. No vinieron los Gallegoss, prohibiendolo los Suevos, que dominauan en Galicia por violencia, y tyrania; hizieron la regla de la Fè, y veinte Canones; los quales embiaron à

los Legidos del Concilio Mayoria. no, y Episcopio de Lusitania N. y de eltos algunos fueron recibidos honorificamente por Alcomo. Effas vit. mas palabras, ademas de el error de quien las compuso, tienen el yerro de quien las imprimio, pues parecede. bia leerfe; los quales emoiaron los Legados del Concilio Mayoriano, y los Epitcopos de Lufitania N. y algunes de citos los recibio honorificamente Balconio

21

110

ga

(c

ci

de

fu

00

de

CS

ci

q1

11

61

VI

li

10

Pa

h

t

T

10

t

ñ

t

Mas aunque corrijamos assi esta claufula, para traer abuen fentido, y y corrigiesse el Padre Higuera lo que avia dicho en Maximo, que Balconio avia estado en el Concilio de Toledo; como corregiremos, el que embiaffen les veinte Canones, que no fueron de este Concilio, ni hazian apropolito, como de ellos conita, que fondel Concilio primero Tolerano? Y como podemos negar, que huvo Concilio en Galicia, filo dize expresfamente el Concilio de Braga, fuelle en vnas Aguas Celanas, ò en otras, ò fuelleen orro lugar, que no pos importa, ni que le llame Concilio Celense, ò no, pues huvo elle Concilo en Galicia? Consta de la inconstancia del Padre Hignera, y le manifiesta suficcion, y nos avia abierto buena puerra para negar muchas colas, que finge; pues si niega el Pseudo Iuliano, que huvo Concilio Celente, porque no existe; mejor pudieramos negar, tantos Concilios, y Obilposqueno exilten, y èl pone?

Lo quinto, es falso lo que dize: Que d este Onello assistieron abide. Que no fueron Benedictinos, dize Viuar, es cierto; porque a vn no tenianel initituidor san Benito; quiere Viuar, alo que alcança, que eran de otro instituto mas antiguo; y que estaes la primera vez que fueron llamados a los Synodos, y tivieros lugarente los Padres , y que despuesse estilò grandemente en la Iglesia. Sandoval en la I. part de las cafas de San Benito, fol. 25 . pag. 2. col. 1 . dize : Que en el Concilio Tarraconense año 516. aŭque ay memoria de Monges, no ay memoria de Abades, ni en el de Batcelona, Era 378 en el de Lerida, Era 584.y ano 546. Can. 3.ay memoria de Abades, y mandan, que los Mon-

tio traffer feto of sopor and des

### De la Cludad de Palencia.L.I.

ges fe ordenen con reverendas de lus

ria-

y de

no.

Vit :

ob I(

O de

de.

105

10,7

11-

ifi-

cla

), y

que

DIO

Mc-

m-

no

lan

que

105

VO

cl.

fle

,0

n-

e-

cn

lel

Abades. Pero no se halla , que los Abades assisticsen à los Concilios, ni se haflan en el Concilio primero de Braga, Era 598 ni en el fegundo de Braga Era 620. ni en otros muchos, que se siguieron en España, hasta el Concilio Toletano, y entonces con voz de el Obispo de Lisboa; pero no en su proprio nombre, hasta el Concilio octavo de Toledo, que se hallan Abadespor si mismos en la Era 671, que esel año de 633, entiempo de Recilvindo, de que se colige es falso lo que dize Maximo, ò Higuera, con nombre de Maximo : Que en efte Consilio Toletano se ballaron Abaues. Que vna vez introducidos à los Concilios, que razon avia para desechara los, pues tiene mas dificultad elexpelerlos, que el admitirlos? Y no aviendo memoria en los Concilios. hasta el año de 633. que assistiessen? por su proprio oficio à los Concilios. aviendo precedido tantos; argumento, claroes, de la ficcion de Higuera , que dize : Eftuvieron Abades en el Concilio Tolet ano del ano de 448.

Lo sexto, es falfo lo que dize, que los errores de Prisciliano esta uan antes dormidos, y totalmente de Espana desterrados; porque Santo Toribio en su Carta a Hydacio, y Cepo-

nio dize: Aviendo buelto a mi patria, despues de muchos años, me parece muy duro el no hallar dis-

minuidas en nada, aquellas doctrinas, que en tiempos passados

3), codenò la Iglesia Catolica. Quando tenia entendido, que avia mu-

5) cho tiempo, que estauan desar-5, raygadas, veo, que en nada estàntotalmente disminuidas, antes re-

onozco, que segun el dictamen, y voluntad de cada vno; estos ma-

los dogmas renacen, como de cabeças de Hydria; pues vnos han

,, dado aumentos de sus blassemias al error antiguo; otros hasta aora

" le retienen enteramente, &c. Son ,, las palabras Latinas: Qua propter mihi, post longas annorum metas

, videtur, quod ex illis traditioni-

,, bus, quas olim Catholica damna-,, uit Ecclesia, quasque iam dudum

abolitaseffe credebam, nihil pœnitus in minutu effe reperio. Imò etiam provniuschiusque fludio, & voluntate, praua dogmata, volut quibufdam hydrinis capitibus pu-230 lullare cogno sco: Cum alij veteri,, errori blafphemiarum fuarum argumenta contulerint ; alij inte- ?! grum eum, víque adhuc reten- " tent,&c.Siendo cierta, como es esta Carta, que los mas legales Eferitores la admiten; clavamente contradize la claufula de Maximo, o el parecer del Padre Higuera, que es lu Autor, y todo lo que en ella cize, excepto el aver fe congregado Concilio de los Obifa pos de Tarragona, Cartagena, Betica, y Lulitania, porque elto lo testifia ca el Concilio de Braga : y no es mi intento quitar la gloria à Toledo, de averie congregado en esta Ciudad este Concilio, sino dezir, que no cons ta de testimonio autentico, el lugar donde le congrego: y que le reconozca la ficcion de el Pícudo Maximo, y que no pudo el Padre Higuera fanar. fus heridas, con los adverfarios de Iuliano, que le fraguaron con elle intento; sino que anudio errores à erro. res; porque quien supone ficciones, no es ficil pueda foldarlas.

De t do lo referido le ven confirmadas las Lecciones de Santo Toribio, que aprobo la Iglesia Romana, en la mayor parte; y lolo nos falta de comprobar, lo que dize, de aver predicado en Palencia, y aver inundado la Ciudad, porq se resistian los segua. zes de Pritciliano, y tiene en su favor el Brebiario Alturicenfe, q lo afirma, y el voto que continua por esta causa la Santa Iglesia de Palencia. Pero el Padre Viuar, v todos los sequazes de Iuliano, nuestro Don Francisco de Sandoval, y D. Juan Tamayo, lo arribuyen a Santo Toribio Palentino, y puede conformarfe este parecer, porque, que jurisdicion tenia Santo Toribio,que era Obispo de Astorga, para venir à predicar a Palencia? Y mas fino era Legado Apostolico de San Leon, como diximos, contra el Pseudo Maximo.

Don Lorenço de Padilla, Arcediano de Ronda, en el Catalogo manuscripto de los Arcobispos de Toledo, dize, que era Palencia de la ju-

Dd 3

rif-

rifdicien de Santo Toribio, Obilpo de Aftorgation lus palabras, hablando Montano, Arçobilpo de Toledo, cap. s.de in Catalogo, y de la Carta de Montanoa los del territorio Pas 25 lentino is La cita Epittola haze mencion de Santo Torinio, que 15 fue Obilpo Merropolitano de la Ciudad de Afturion que fue edifineada en las Comarcas de Herrera,y Sahagun, Cabeça de la Provincia de Galicia s el quel Santol Lavia defarraygado de esta Ciudado 32 que era fu subdita, à la fazonta Obispado, de algunos que en ella avian creido la heregia Prilciliana, que extinguio effesanto Varon Toribio de lu Provincia de Galicia, que le avian dado a clia enale gunos Pueblos, e fue vno de ellos Palencia (effa borrado, que tengo,que es Palencia) è comoveran por Epitolas decretales en la primera parte de los Conci ios de el Papa San Leon à este Santo Toribio, è de Santo Toribio à el; celebrò sobre elle vn Concilio en la ciudad de Braga, en Portugal, que cra de su Provincia, y extinguio csta heregia de algunos Pueblos, , que le avian començado en esta Provincia, è como a la lazon que " Montano rigio la Iglesia de To-, ledo, mucha parte de la Provincia de Galicia, obedefcia à los Visi-22 godos; y los mas de etta Provinsia quedanan en obediencia de los Suevos, y Vandalos, que la avian conquittado, aviantes ganado los Godos a ellos la Cindad de Palencia, è lus comarcas, è como eranichores de la mayor parte de » la Provincia de Cartagena, los ,, Obispos de las Ciudades, que les , eran inbditos na reconocian el ,, Obilpo Metropolitano de Tole-" do , e como tal Montano le escri-, viò esta Epistola dicha à los de Palencia. Hasta aqui Padilla.

En lo que toca à Montano, y sus Cartas diremos abaxo en su lugar, y aora se advierta, que lo de Montano no puede venir para prueba, pues sue mas de ochenta años despues, en tiempo de el Toribio Palentino, y de alli se prueba, que estuvies e Palentia en la Metropoli de Toledo, mas

no en la de Astorga spero que Astor. ga fuelle Iglesia Metropolitana, no tiene fundamento para afirmarlo Don Lorenço de Padilla. Porque aunque Palencia estuviesse en el dominio de los Suevos , hasta el añode quatrocientos y cinquenta y feis, que entraron en ella los Godes, como despues veremos; no ay noticia de que le mudasse la forma Eclesuffica, por 1 no trataron de esso los Suevos, ni vemas Barbaros Septen. trionales, ni antes de este Coucilio, que Padilla pone en Braga , y losdemas en Aguas Celenas, se avia celebrado Concelio : pues por donde el Obilpo de Altorga le avia de aver erigido en Metropolitano? Ademas, que el Reyno de Galicia, que tenian los Suevos comprehendia a Braga, y este Opispo era Metropolitano, y como tal prelidio en el Concilio Bracarense primero: pues como avia de ferlo el Asturicente, que tambien pertenccia à Galicia, segun el melmo Paditla conficila? Y finalmente, porque los Suevos no abrazaron la Religion Catolica, h. sta que los convirtio San Martin Dumiente, que fue mucho delpues de Santo Toribo Afturicente, como consta de San Ilidoro, y Tritemio; pues aunqueen lo temporal, que les tocaua, huviellen hecho agregacion a su Reyno de Galicia, de las Ciudades de Altorga, y Palencia; en lo Eclesiastico, nada inmutaron, ni cuidaron de ello, como poco inteligentes de la Gerarquia Eclefiaftica victoria do dos

.

1

1

6

1

٤

1

1

I wil

THE OF STATE OF THE PARTY OF TH

1

1111

r

r

1

I

6

.

I

De aqui le infiere, que Santo Toribio Afturicense, no predico en Palencia, porque fuelle de su Provincia; como, ni juntò el Concilio en Braga, por ser de su Provincia;porque tenemos claro teltimonio, de la razon, porque junto este Concilio, o en Braga, o en Aguas Celenas, que es la Carta de San Leon, y que manda presidan Hydacio, Ceponio, y Turibio, y no se determina lugar; y assi dize Vega en su vida, que predico con autoridad de San Leon; y elto es lo cierto; y assi pudo predicar en otras Ciudades, y tambienen Palencia: y no ha faltado quien dixeñe tenia dignidad en Palencia, como tocare despues, plane, snotod

Ref-

Resta, pues, que Santo Toribio, con el zelo de caridad de la converfion de las almas, fue a Palencia: porque como vimos , con la entrada de los barbaros, que hizieron gran prefacu los Campos Palentinos el año de 409 .por la resistencia que hizieron los nobles , Didimo , y Veroniano, fueron los primeros que experimentaron lu rigor, o no sula Obilpo, col mo dixe en el capitulo precedente, ò se ansento su Obispo, como otros de Eipana, o a cabo con lu vida : Y alsi Santo Toribio, viendo a Palencia fin Prelado, y que muchos estadan enganados con los errores de Prifciliano, vino a predicarles, con licencia de San Leon Papa, informado deleftado; que tenia Palencia, y obrò el prodigio,que comunmente le refiere ; que el rio Carrion les mundaile; porque fiendo tan decantado este milagro; y noie aniendo obrado Santo Toribio Palentino; como en la lugar probare como le puede negar a Santo Torioto de Altorga; quando le acredità la Iglefia Romana, en lecciones para Patencia; el Breviario de Attorga, y lamemoria annua Palentina, y algunosSintorales, y el Rezo Benedictino nucuamente aprobado por la Sede Apoliolica; que no Ion malos testimonios; para que assientan los criticos rigidos: defte facello no fabeinos clano: Parece fue delpues de los Con cilios, Celeno, y Toledano. Pero fea el ano que quilleren , no le puede negir el facello ; pues los teitimonios ion mas seguros, que los que traen para aplicarle a Santo Toribio Palentino.

いることにはな

S,

n

À

io ia

c,

1.

ue

0

10

lo

11

ic

1,

da

10

12

2-

11-

en

[-

13

0,

10

1-

; y

11.

1-

ar

2=

fle

0-

1-

Por esta causa podemos tener a Santo Toribio Asturicense por nuestro Obispo, y Padre de la Fe; porque la deviò Palencia a su predicacion, y la parisseò del contagio de la secta de Prisciliano; y assi Palencia venera a Santo Toribio como a suPatron, despues de San Antonino: y siempre le ha venerado; y assi nos le da el Martiro-logio Romano. Y aunque son cortas las memorias; que en su antiguo Breviario tiene, no quiero defraudar de ellas al lector, que son como se siempre.

Toribio, Español de nacion, natural de la Provincia de Galicia, suc

Obispo de Astorga, Cultorde Dios, menospreciador de si milmo, amante de la Religion, defenior de la verdad Christiana, destruidor de la idolatria, y acerrimo impugnador de los Here. ges. Especialmente delarraygo lahe. regia de los Prilcilianos con gran va lor que entonces auia inficionado a España; como lo demuestra la carta de San Leon Primero , Papa que fe halla aci dirigida. Murio efciareciendo en mitagros, Reynando Mar ciano, Emperador de los Rom nos y le dier on sepultura en las Montañas, que fe llaman de Liebana, en la Diocen de Leon, cerca del ano del senos de 447. Avies, y Libiendelea

Admirara el Lector, como siendo tan antiguo el voto, que tiene Palencia de su Procession, en memoria de la inundacion Turibiana, no la rehera en su Breviario ? Pero esta es la atencion que tuvieron los Prelados Palentinos, de no poner en la Brevisa rio fino lo que conitava con evidentes tellimonios, y como defto no le ay, y la tradicion le interrumpio con la invalion sarracenica saung queda ron, o le adquirier en noticias, para la devocion; no para ponerlo en el Breviario; aunque no fabemos, fife contenia en los antiguos, que por incuria no le han oble vado, hoien perlevera la memoria del Rezo en el Confuetadinario, y Rubricario de mas de 300, años, que se rezava con Oficio de leis capas. Y por esta mesma razon no declara el Breviario Palentino el año de su muerte; y folo dize, que fue cerca de los anos 447; porque de que vivia por este tiempo consta de la carra de san Leon. Lo demas es arbitrario. Don Prudencio de Sandoval conviene en el año 460. que es el que comunmente le alignan.

Estas son las noticias ciertas de santo Toribio, ay otras que tienen alguna duda, como el dezir, que aporto con las Reliquias, que traxo de Geiras a Oviedo, de que dize Sandoval, que aunque lo dizen nuestras Historias, no pudo ser, porque Oviedo, y el Rey Don Alonso, su mucho despues. Procura el Padre Luis Alsons so de Carvallo, de la Compañía de Iesva, en vna obra manuscrita que in estas en vna obra manuscrita en vna obra en vna obra manuscrita en vna obra en vna o

titula antiguedad de la fanta Iglefia de Ovicdo, \$.25 ocurrir a esto, diziei do. Bolyiendo de Gerulaiena Ron a fanto Toribio, cargado con os estas divinas prendas para España, no hallò puerto leguro en donde e' pudieste con ellas tomar tierra, 99 que toda ellaua ocupada de los infieles, gentes que hemos referido, y assi aportò con sus benditos delpojos en Asturias, que como se confervava en la obediencia de los Romanos, tenian paz las cofas , de la Religion, segun hemos visto. Tomò el Santo tierra en el Puerto de Sabugo, junto a la Villa de Avilès, y subiendose a vn monte, que llaman al presente Monsacro, y esta dos buenas leguas de donde aora es Oviedo, fabrico yna Hermita con la advocacion de fanta s, Catalina, a lo que podemos penfar, por las dos infignes Reliquias " que traia desta Santa, y por hallar en la altura de aquel monte algu na representación de la del Monte 33 Synai. En esta Hermita deposito el Santo las Reliquias, y alli le retirava a tratar con Dios, libre de las inquietudes, y bullicios del Mundo. Todo lo qual se colige de los antiguos Santorales, y del Marti-, rologio anadido de V fuardo, y de los mas q antiguamente han elcrito la vida deste santo, y nuestros , Hiltoriadores lo cuentan assi. Y es comun tradicion en Afturias, y en el Puerto de Sabugo de Avilès, fe tiene por cola muy cierta auer aportado alliel Santo con su ce-?> lestial carga; y como si fuera ayer, 5, fenalan el lugar donde faltò en tierra, que le llama Vogaz, con otras particularidades, que desde entonces fueron quedado de vnos, enotros; ansivemos, que hasta oy 55 dura, y estenida en gran veneracion la Hermita de fanta Catalina de Monfacro, donde se conservan memorias con perpetua tradicion de auer refidido alli este Santo, del o qual ay vna antiquisima Imagen de bulto, con lu Arca de Reliquias, como le fuelen pintar comunmen te; y en todas las Asturias le tiene 29 con èl vna grande, y general de-,, vocion, como fi fuera Patron,

o natural de la Provincia.

Todo esto parece devemos confestar, que si queremos nos admitan nuestras tradiciones, no es raçon despreciemos las agenas, y mas quando nada de lo referido tiene inconvenien arp Manathh

Profigue este Escritor:Es muy verisimil le quedasse en estas Mon ? tañas fanto Toribio, en guarda de ,, fus Reliquias, y no las llevassea Castilla, de donde se auia salido » perseguido, y fatigado por los infieles. Tambien pudo fer le reuelaffe nueftro Señor la perdida, que , despues se siguiò de España, como le auia revelado la de Gerusalen, y " pues venia huyendo con las Santas >> Reliquias, porque no fuellen tratadas con defacato por los enemigosde nuestra santa Religion Chis. tiana; claro esta, que con el mismo espiritulas procuraria guardar en ?? estas Montanas, y que no las llevaria a partes en donde les corriael milmo peligro de que venia hu- " yendo. . one continue on the

Todo esto es conjetura, y no tiene mas fundamento, que vna pia. dola consideracion; porque desde esta venida de Santo Toribio, hasta la perdida de España, passaron cali 300. a nos; y en estos pudo tenerlas configo Santo Toribio, quando andava en lu ocupacion Epilcopal, o en el litio

que le parecieste.

Procura tambien ocurrir elle Padre a lo que dize Sandoval del yerrode nuestras Historias, diziendo: Los Autores que escriven, que santo Toribio aportò con sus Reliquias a los Puertos de Alturias, en tiempo del Rey Don Alonso el Catolico, ò el Magno, engananie en el tiempo; porque como hemos visto fue muchos años an- " tes, en los tiempos del Papa San ; Leon, que fue por los años de 450. La causa deste yerro ha sido, " que el Rey Don Alonfo el Catoli- 17 co, Reynando en Asturias, trasladò estas Reliquias, y el cuerpo del " mismo Santo Toribio, que estava ,, fepultado en la mesma Hermital a lo que se cree ) y las colocò en el " Monasterio de Monges, que en las Montanas de Liebana avia funda-

3! 3 91

3.

3 9

3

do otro Santo Toribio Monge, por honrar aquel fantuario, que enton ces era el masinfigne, y demas devocion de estas Montañas; y aun o' en nueftros tiempos, despues de la Santa Iglefia de Oviedo, y no llevo este Rey al Monasterio referido Jas Reliquias innumerables, que en el milmo Monte Sacro elfauan elcondidas, que auian venido de To-, ledo en la destruicion de España; antes las dexò en su cueba, para res tituirlas a su Catedral de Toledo, , que peníava restaurar, ò hazerlas etro digno repolitorio. Dello pro " cediò el yerro que hemos referido del tiempo, tegan lo advierte Don Fray Prudencio deSandoyal, 3º refiriendo la fundación de Liebana, el qual, diziendo, que el cuerpode finto Torible fue assimife » morrasladado de Afturias a Liebana con las mas Reliquias; muy probable es, que en Atturias refi-, diò, predico, y muriò, delpues que bolvio de Gerulalen. Y no le labe de otra cosa en contrario, ni este s, tanto residio, nifue enterrado en el Monasterio de Liebana ; porque muchos anos delpues le fundo , otro Toribio Monge, que tambien es venerado por lanto, de quien haze mencion fan Hidro; y por vna ,, carraque le embio, Vrbano, lee Montano, Arçobispo de Toledo, consta que floreció por los años our rector ( de 554. Las palabras de Fray Pruden-

Rey de Asturias D. Alonso el Catolico, Primero deste nombre,
yerno del Rey Don Pelayo, se traxeren, y pusieron en este Monatterio las arcas santas llenas de Reliquias, con el precioso Madero de
la Cruz de Christo, y con ellas el
cuerpo de santo Toribio, Obispo
de Astorga, que las traxo, como
dixe, de Gerufalen, que esto quieten dezir las Historias de Castilla,
que dizen, que en tiempo del Rey
Don Alonso se pusieron en este
Monasterio, & c. Y el Padre Yepes las resere, y se conforma con

Peroquifera vn testimonio, para au torizar esto, que ni lo trac Sandoval,

ni Yepes, ni en la Historia del Rey Don Alonfo, que anda en Sandoval, con nombre de Sebastiano, aunque es del Rey Don Alonfo el Tercero, nic en las de Don Pelayo le refiere tal cola; y folo es conjetura de Sandoval, fundada en el error de las Historias de España, de dezir, que en tiempo del Rey Don Alonto fellevaron a Oviedo; y querer interpretar alsi el error. Y aniendo dicho el milmo Sandova la en el \$.5. No he podido descubrir cerca de donde apartò fanto Toribio con las Reliquias, cofa algu- 13 na; folo por conje uras, y buen dif curlodizo, que el fanto las pondria en algun lugar principal de 30 España, que tan rico tesoro no los una eleenderia en los montes, sino don ?? de los Fieles vivian, para que de alli sacasse el bien, y consuelo de las almas. Sabemos, que delpues " que los Reyes Godos recibi ron la Fè Catolici, pusieron la si la de lu Imperio en Toledo, y procuraren ilustar esta Ciudad con muchas Reliquias, que quando los Moros entraron en España las lle- 32 varena Afturias, y las puficion en ,, Monfacro en vna Iglefii de la Mag dale la , tres leguas de Oviedo. Tambien fanto Toribio pondria fus Reliquias en Palencia, que era vna gran Ciudad, ò por alli cerca; >> y por citar en aquella Comarca, cerca de Liebana, las salvaron, quando le perdio España en el , Monasterio de san Martin, que auia fundado el Monge Toribio. Digo lo que imagino, que cola , cierta deste punto cola he visto. ,, Auiendo, pues, dicho Sandoval elto, no biene vien lo que dixo en el \$.7? desta translación hecha por el Rey D. Alonio el Primero, de que ay alco filencio en las Historias, adultado de la laciona de laciona de laciona de laciona de la laciona de laciona delaciona de laciona delaciona delaciona de laciona de laciona delaciona delaciona de laciona delaciona dela Lo que no tiene fundamento es,

mencio en las Hilforias.

Que fanto Toribio hiziesse vida en las Asturias, y que residió, y predicó, y murió en eslas, despues que vino de Gerusalen, que dize el Padre Carvallo, y que no se sube cosa en contralio, por que segun la carta de santo Toribio, su peregrinación a Gerusalen, sue entre de segun la carta de santo Toribio, su peregrinación a Gerusalen, sue antes de ser Obispo, y despues que vino entro en el Obispado de Asatorgas, y todos los sucessos de los Con

Ci-

cilios, que se congregaron, por decre to de fan Leon Papa, y no concuerdan con la residencia de Asturias. Y de aqui le infiere, que el sucesso de Palen cia fue despues de los Concilios, contralos Pritcilianistas, como lo testifican las lecciones aprobadas. Y para mas comprobacion de todo lo dicho pondrè la Historia de la vida deste fanto, que eserivio Fray Pedro de la Vega, impresso en Zaragoça, año 15,6, que con algunas advertencias, que se podran, parece es verdadera, y concuerda con las lecciones aproba-OF COMIC UNIS, Y DUC

El bienaventurado santo Toria bio fue natural de España, y morador en la Provincia, que se llama Galicia, y Obispo de la Ciudad de Astorga. En una Historiaje lee ,que fue natural de tierra de Armenia, y que fue bijo de el Rey de aquella Provincia. Y como llegò a la edad de discrecion, despreciò el favor del mundo, assi por lo que auia leido en los libros, como por el resplandor de la gracia divinal, que toco su coraçon. Y tomando habito pobre, y de penitencia, fuelle a visitar los lugares de la tierra santa, adonde nueltro Señor obro las obras de nueltra redempcion, y moro en la Ciudad fanta de Gerufalen cinco anos, y fue Teforero, y Guarda del Santo Sepulcro, y de las otras Reliquias, que ende estavan. Y passados cinco años y medio, apareciole el Angel del Senor, y mandole tornar a Espa. ña, rebelandole, como aquella Ciudad fanta auia de ser destruida por los Moros. Y el bienaventurado fanto Toribio, tomo gran parte de las Reliquias que en su guarda tenia, y entrò en vna Nave, y comencò a navegaràzia la parte Occidental. E los Demonios, aviendo grande embidia de su santidad, è de las Reliquias que traia para España, despertaron gran tempestad en el Mar. Y los Marineros llenos de temor, dixeron al fanto Varon: Ruega por nofotros fiervo de Dios, porque no perezcamos en este mar tempestuoso, y porque podamos con la vida, y con falud llegar a nueltras cafas. Y el Bienaventurado fanto Toribio le pulo en oracion, y apareciòle luego el Angel del Senor encima del maltil del Navio, y dixole;

No temas siervo de Dios, que olda es tu oracion: Y celso luego la tempestad, y el Angel desapareció, y apor taron con buen viento al Puerto de Avilès, Y fanto Toribio le fue paravn monte, que es llamado Sacro, y començò a edificar con su mano la Iglesia, que aora se llama Santa Maria de Montelacro, y pulo en ella gran parte de las Reliquias, quede Gerusalen traia. Esto (que je sigue) parece fabuleso, porque aunque impugna lo que je dize del Rey Don Alonjo , tampoco se reconoce que Rey pudo ser. Vease lo que queda advertido contra el Padre Carvallo. Y el Rey de España oyendo su fama, hizolo venir a la Ciudad de Oviedo, y diole sus Palacios, para hazer dellos Iglesia. Y el Bienaventurado santo Toribio edifi. cò de los Palacios del Rey vna Igle. sia, en honra del Salvador del Mundo, Y en casa del Rey estaua vna donzella alunada, y paralitica, y rogo la Revna al Rey, que rogaffe a fanto Toribio, que hizielle oracion por ella; y el fanto Varon hizo oracion al Señor por aquella doncella, y por otros mu chos enfermos que estavan presentes, y luego recibieron, por lus merecimientos, lanidad perfecta. Y el Rey, viendo estos milagros ofreciole muchas coias, mas el no quilo tomar ninguna cofa, fino los Palacios, para hazer la Iglesia en honra del Salvador, è hizo en aquella Iglesia doze Altares a honra de los doze Apoltoles, y enmedio puso el Altar del Salvador, y encima el de los Angeles, Y tomò la tercera parte de las Reliquias que tenia, y pusolas en una valança, y dexò la tercera parte de ellas en aquella Iglefia; y la otra parte guardo para el lugar, donde fuesse enterrado; y otra parte derramò por las Iglelias de toda aquella comarcarpo de Linto Tondio , Olice?

Y en ninguna manera puede eltar, legun verdad, lo que en algunas Coronicas se lee; conviene a laber, que el Rey, que diò al Bienaventurado santo Toribio los Palacios, para hazer de ellos Iglefia, fue Don Alonfo el Casto, como segun la verdad de las Hiltorias, este fanto Varon aya seido muchosaños antes de la general destruicion de España, y en tiem-

d

I.

Û

B

10

R

0

d

C

ti

n

q

b

21

d

te

lc

ra

qı

0

n

6.

de

di

m

de

11

m

hi

q

ti

Z

10

n

(

po de San Leon Papa, y el Rey Don Alonio el Catto, fue el feptimo Rey despues que España se perdiò, y muriò en el año del Señor de 820, años. Otto Rey , pues , fue el que diò al Bienaventutado fanto Toribio los Pa lacios; y muchos años antes del noble Rey Don Alonso el Casto, fue en Oviedo edificada la Iglesia del Salvador, y por ventura fue la causa deste error, no saber hazer distincion del tiempo, quando aquella Iglesia fue nucvamente edificada , al tiempo, quando fue maravillofamente enfalzada, porque en el tiempo deste noble Rey Don Alonfo el Casto, fue aquel Templo del Salvador del Mundo, muy enriquecido, y fingularmente honrado con la Cruz, que obraron los Angeles, que aparecieron en figurade Mancebos, y dixeron al Rey, queeran Plateros; e quando el Rey ovò esto fue muy gozoso, porque teniagran deseo de hazer vna Cruz ricapara aquel fanto Templo, y mando el Rey encerrar a los Mancebos, è darles todas las cofas que les eran menester; y dende a quatro dias mandò el Rey mirar lo que hazian, y hallaron la Cruz hecha maravillosamente, y que los Mancebos, que la hizieron, auian desaparecido; de lo qual el Rey, y todos los que con el eftauan, fueron muy espantados; y hizo luego el Rey venir al Obilpo de la Ciudad, con toda la Clerecia, y con muy folemne Procession llevaron la Cruza poner en el Altar mayor de la Iglesia de San Salvador.

Y despues, el Bienaventurado Santo Toribio fue eligido en Obispo de Astorga. E no queriendo aceptar, fue constreñido a lo tomar, por la autoridad de san Leon Papa, è por los ruegos del Pueblo, è los otros Obispos de España. Y traia siempre este Santo Varon vna caña en la mano, porque tenia en el hueco de ella encerradas ciertas Reliquias, y cadadia las belava, y adorava, antes que dixelle Missa. Y avia en la Iglesia de Astor ga vn Arcediano, que peníaua de ser Obispo, y tenia por esto gran malicia contra Santo Toribio, y el defaventurado infamò al Varon santo, levantandole vn falso pecado, por lo hazer privar del Obispado. Mas el Varon

de Dios mostro publicamente su ino. ciencia delante todo el Pueblo; y para confirmacion de su vida, llevo sobreel roquete, fin fe quemar cota alguna, vnas bralas encendidas, por gran espacio. E viendo el Arcediano, que por este camino no tenia lugar su malicia, hizole quebratar la caña en que trata las Reliquias. Y como el fanto Varon le entriffecielle mucho por efto, rogò al Señor, que quifiesse descubrir el malhechor; y luego, en vifta de todo el Pueblo rebento aquel Arcediano, por medio del cuerpo, y vieron todos, que èl aui i hecho quebrantar la caña del fanto Varon, por lo enojar, pues no auja podido hazerle otro mal. Y fanto Toribio acordò de dexar a tiempo el Obispado, y de ir apredicar la palabra de la verdad por toda España. Y en este tiempo, auia muchos en España, que seguian la heregia de los Pritcilianistas, y contra ellos peleava fuertemente effe santo Varon, condenola con todas fuerças, y por autoridad del Papa san Leon. Onde, como el Papa . san Leon elcrivielle a muchos Obispos de Elpaña diversas epistolas, a cerca del regimiento de las almas, escrivió vna a este santo Varon, dividida por 16. capitulos, en las quales se contenian todos los errores de los Prifcilianistas, en la qualentre otras colas dize assi. Yo Leon Obispome encomiendo a ti Venerable hermano Toribio Obispode Astorga. La epistola que me embiaste por tu Diacono, me ha mostrado el zelo, que tienes en defender la Fè Catolica, y el Cuidado de la Grey del Senor, que te es encomen dado, por el Oficio Pastoral. Ha refucitado (legun por tus letras parece) ottavez en essas vuestras partes, el error descomulgado de Prisciliano, y lo que peor es, a muchos de los Sacerdotes ha enfuciado; y aquellos por quien el error se avia de quitar, trabajan por lo sembrar. Y dexado aparte el Euangelio de Iesu Christo han inventado nuevos libros, fo nombre de Apostoles, y Profetas, de manera, que no le predica entre ellos lo que el Elpiritu santo ha enfenado, mas de lo que el ministro del demonio ha sembrado. Y en el fin de la epistola dize; Hemos dado nuestras letras para los Obi!-

Obitpos de las Provincias de Tarragona, Cartagena, Lufitania, Galicia,
para que eclebren Concilio general;
a tu diligencia pertenecerà, que este
nuestro mandamiento llega a noticia
de ellos. E sipor ventura acaeciere alguna cosa, por lo qual no se pueda celebrar Concilio General, a lo menos se
ayunten en vno los Obispos de Galicia, con la presencia de su autoridad,
para dar reinedio saludable a tantos
males.

Y aun el Venerable Montano, Arcobifpo de Toledo, en la epiftola que escrivió a todos los hermanos, que moravanen tierra de Palencia, haze memoria del Bienaventurado Ianto Torioio, diziendo: He entendido, que no folohonrais la perditisima tecta de los Priicilianos, quanto al nombre, mas aun quanto a las obras: Acordaos, pues , del lioro que escrivio el Papa tan Leon al muy Religio 10, y fanto Varon Toribio, Obispo de Aftorga, en el qual claramente enfen todos los errores delta doctrina, y en que manera os aueis de guardar de ella, y responder por la Fe verdade-Patted 2 s = 12 Atp wage

Y el Bienaventurado san Braulio, Obispo de Zaragoça, que fue Varonde gran prudencia, y elcrivio la vida de ian Emiliano, dize en vna epiftola, que elcrivio a Fructuoso, Preste, amoneitandole, que se guardasse del error de los Priscilianistas; guardaos de la doctrina pettilencial de Prisciliano, que vive en ella tierra, porque muchos han sido engañados con ella. En tal manera depravò muchas escrituras, que hasta el dia de oy se hallan muchos libros, que por elfueron corrompidos Esta Provincia en que morais, liempre abundo en letras, y en agudeza de ingenio, y retiene gran parte de la Griega eloquencia, y liempre en elia han florecido varones de grande sciencia, y porque tratamos a la memoria algunos de los pattados; acordaos de los elegantitsimos, y doctifsimos Varones, Honorio Pref te, y Toribio Obilpo, y Endalecio, y Carterio, Ocispos, dignos de todo loor, y merecimiento.

Y bienparece, en las cosas que son de susoridad en Bienayenturado santo Toribio, pues fac tan altamente alabado de tan altos Obispos.

Y como el error de los Priscilianistas abundasse mucho en la Giudad de Palencia, vino a predicar en ella fanto Toribio, por mandamiento del Papa ian Leon. E como este Bienaventurado Varon predicafle en la Ciudad fiere dias continuos, y los hereges estuviessen pertinaces en su error, faliofe de la Ciadad, y fubicle en vn otero, muy alto, que dizen de fan Christoval, y rogo a Dios, que mottraffe alguna fenal fobre la Giudad; y falio entonces el rio, que es llamado Carrion, de fu canal , y deltruyò toda la Ciudad. Y, esto pareceel dia de oy en la Iglesia, y Altares de fan Antolin, que estan debaxo de ties los Angeles, que aparecter on en fi, san

La Iglesia de san Antolin subterranea, ni tiene tales señales, como pruebo en el lib. 4, y assi se erro en esto el Padre Vega.

Y como en la Ciudad de Astorga no cogiessen pan, ni vino, ni los
otros frutos de la tierra, despues que
el santo Varon se partiò, vinieron los
moradores de ella a le rogar, que tuviesse por bien de querer tornar a
ella. E movido de compassion el Varon de Dios, vinose para la Ciudad de
Astorga, y antes que entrasse en ella
se tañeron por si las campanas, y començò a llover. E saliò todo el Pueblo a lo recibir, y èl diòles su bendicion, y perdonòles todas las injurias
que antes le auian hecho.

Y despues rogo a Dios le mostrasse las mayores Montañas de aquella tierra, porque se apartasse en ellas a vivir solo, y en contemplacion, todo el tiempo que le quedava de su vida. Y apareciò le el Angel y dixole, que se fuesse a tierra de Liebana, que en aquel tiempo era todo montaños sa, y inhabitable; è hizo ende vna Igle sia, a donde aora su cuerpo esta enterrado.

Fn el Bienaventurado santo Toribio, verdadero honrador de Dios, menospreciador de si milmo, amador de Religion, Predicador noble de la verdad, destruidor de los idolos, y batallador fuerte contra todos los hereges: Pues honremos este dia con oficios devotos, y alabemos a

San me Cit qua וונות no, fier ria art To Ab gel lat gra rra yar de en dia rog te (

Ich

ta §

dei

ayı

Elt

nue affi falv te j mi nuc tiei

den

Ali

nos de cor figl

Hill cor que tad Sar via Pal

que pue den refi

Ro

### De la Ciudad de Palencia. L.I.

Iesu Christo, Rey del Cielo, que tanra graciale dio en este destierro, y despues desta vida con gran gozo lo ayuntò a los Coros de los Angeles. Elte es el dia esclarecido, en el qual Santo Toribio partio deste siglo, y merecio entrar con Gloria en la Ciudad Soberana. Este es el dia, en el qual este santo Varon passò de la muerte a la vida, del Mundo al Reyno, del trabajo a la olgança, del desierro a la propriatierra, de la miseria de la vida presente a los gozos, y

artura del Cielo. Muriò el Bienaventurado Santo Toribio a diez y seis dias del mes de Abril, gozandose el Cielo, y los Angeles con lu compañia, y quedando la tierra triste, por ser privada de tan gran Varon. Efue su cuerpo enterrado con gran devocion, por vnos varones Religiosos, en el Oratorio de san Martin, que el auja edificado en su vida, adode resplandece de cada dia con multitud de milagros. Pues rogamoste Padre venerable, pedimos te Confessor noble de Ieiu Christo, demandamoste Sacerdote del muy Alto, que quieras rogar por nototros pecadores, que estamos puestos en los peligros deste mundo; oye nueltras oraciones, mira nueltra afficcion, quita nuestros peligros, falva nuettras animas, y danos lo que te pedimos, y haz con tus merecimientos, que alcancemos perdon de nuestros pecados, y despues deste des tierrola gloria eterna, en los Reynos perdurables de los Cielos, adonde nueltro Salvador vive, y reyna contodos sus santos, por todos los figlos de los figlos Amen.

Con las advertercias pueltas no tiene cosa repugnante esta Historia; y assi de aqui se han de confutar otras imaginaciones, que quedan referidas, y en parte confutadas. Y quando Don Prudencio de Sandoval dize, §.3. que algunos Breviarios dizen, que los Hereges de Palenciale persiguieron, y se fue a Roma,&c. Se deve corregir: porque el predicar en Palencia fue delpues. Otras cosas, dize, que eran evidentemete contra la verdad, y no las refiere; pero seran diferentes de las

que refiere Vega en esta vida, que todas Ion verifimiles.

Dize Sandoual, que en todos los Breviarios de España, pone la muerte de Santo Toribio a 16. de Abril ano 460. con esto ay lugar, para rodo lo que se ha referido, que sucedio despues de la Carta de San Leon, que fue el año 447. y no es mucho elpacio de tiempo el de treze años, para tantos luceilos. WHITE HE PROPERTY

Hallase en vn libro antiguo en Liebana, la vida, y milagros de Santo Toribio; quiere el Padre Argaiz atribuirla à Santo Toribio Palentino, y haze grande esfuerço, para atribuirle la inundacion Palentina, con Marco Maximo, y Iuliano; pero no es ino del Atturicente, segun el comun sentir, y tradicion de aquel Convento, como testifica Don Fray Prudencio Sandoual, y despues pruebo.

Pero para que el Padre Argaiz acabe de convencerse, y ya que desprecia toda la antiguedad, solo por el Cronicon fingido de Hauberto, y lus imaginaciones, atribuyendo à Santo Toribio Palentino, lo que es proprio de el Asturicense, y quita à este las Reliquias, que en Liebana se veneran, el milagro de Palencia, y las actas antignas. Vea el decreto de la Santa Congregacion de Ritos, y las actas, que están en el quaderno de su Rezo, confirmadas el año de mil leilcientos y letenta y quatro, è im= pressas el de mil seiscientos y setenta y cinco, que si ha rezado por el, pudiera en tantos volumenes excuíados, que imprime, aver reformado fu sentir, pues es contra toda su Religion, y contra la Sagrada Congrecion de Ritus, que es, en veinte y dos de Setiembre de mil seiscientos y setenta y quatro, subscrita del Cardenal Brancatio, y de el secreto de la Congregacion, Bernardino Cafalio.

Y antes de poner el Oficio, se pone vua nota acerca de el, que dize: Officium Sancti Turibi Episco pi Asturicensis apponitur in calce husus Codicis, pro Monasterio in quo eins sacrum Corpus requies-General atar Ee Pashil &

cit: Nec non pro Monasterijs Diacesis Asturiconsis , cuius est Principalis Patronus sapprobatum a facra Congregatione, & expriffum in suo decreto die 22. anni 1674. licet Monachus non fuerit iuxta plures Historiographos. Quamuis nonnulis penes fe sit veritas) contrarium [enserint , duos Turibios confundendo-ld aurem in splo decreto non fust notatum , ne Jensus scopi ipsius, digressione fle-Eteretur, t) de co possumus recitare in omnibus Monasterijs (id quod antiquities semper in volu fuit, vt constat ex antiquis Brebiarijs noftra Congregationis) pro devotionemon tamen tenemur, cum decretum praceptinum non sit , sed facultatiuum. El Oficio de Santo Toribio, Obispo de Astorga, se pone al finde este quaderno, para el Monasterio, adonde descanta su lagrado Cuerpo; y tambien por los Monasterios de la Diocesi de Astorga, de quien es Patron principal, aprobado por la Sagrada Congregacion, y expredo en su decreto en 12. de Se-

tiembre ano de 1674. entre los muchos de nuestra Orden, aunque no aya sido Monge, segunles mas Hiltoriadores, aunque algunos (laverdad tea fegun ellos) ayan fentido lo contrario, confundiendo los dos Turibios. Esto no se amorò en ei mismo decreto, porque no le torcielle el sentido con la digression, y p demos rezar del, en todos los Monal. terios (lo qual antiguamente siempre cituvo en vío, como conita de los Brebiarios antiguosde nueffra Con. gregacion ) por devocion , no por obligacion, por no ser el decre.o perpetuo, fino facultatiuo.

Coligete de aqui, quan antigno fue el tentir la Religion de San Benito, que la infindacion Palentinatue por Santo Toribio Afturicente, y no Palentino, y que su cuerpo estauren Liebana, y que nunca rezaron de Santo Toribio Palentino; y alsi, aunque el Reuerendissimo Silva, siendo General, quitò à Santo Toribio Alturicenfe del Brebiario Benediciano, y introduxo el Palentino, movido de Dextro, y Consortes, y acaso de Hauberto, que ya andana en manos de algunos de secreto; reconoció la Religion ely rio, y le en nendo,quitandole de el Rezo, y comprobando lo antiguo, con decreto de la fagrada Congregacion de Ritos, par cuya autoridad se pusieron las Lecciones figuientes.

VR IBIV5, Natione Hispanus, primum Apostolica Sedis Notarius fuit, huius modi enim titulo decoratur à Lucretio Episcopo in prafatione primi Concilis Bracarensis. De inde ad Asturicer sem Episcopatum as sumptus, in credibili ardore sidem Catholicam turi cæpit adversus Priscilianistarum heresim, iam olim in Hispania explosamentunc denuo repulul anté. Qua, cum eos, etiam qui adversus e un dimissione de dere Leonem Pontisicem, huius nominis primum, rertiorem facere, missis ad eum sexdecim articulis, quibus cunctis Priscilianistarum errores, totidem anathematismis damnati continebantur. Leo, his acceptis lieteris, occurrere huic malo mature cupiens, in signem ad Turibium direxit Epistolam qua in numero Epistolarum Leonis est nonagesimatertia. In qua zelum eius mirisice in primis commendat, inquiens: Quam laudabiliter pro Catholica sidei veritate mouearis, et quam solicite dominico gregi deuotione.

ne te: ta: mi

bin aa ini

Ti cit

mi Sa ba

pr bo

ru Li inj

lo mo

de ar ni de

Po lo de est

àl

ril la te

de

### De la Ciudad de Palencia.L.I.

nem officij Pastoralis impendas traditanobis per Diaconum tuum fraternitatis tua scripta demonstrant. Quibus notitia nostra in sinuare curasti, qualis in regionibus vestris de antiqua prestilentia reliquis errorum morbus exar serit. Repetitis mox sexdecimillis à Turibio missis articulis, subiect aque succinta singulorum confutatione, monet eum Leosot habito quam primum inter Episcopos Hispanos Concilio, secundum eas qua adeius seriptares pondetoplenissimo disquiratur examine, sint ne aliqui inter ipsos, eius dem haresis contagio polluti, à Communione sine dubio, ni-Charesibus abiuratis, statim Separandi. Id quod nauiter impletum est. Tunc enim caocta est secunda Synodus Toletana, inqua iuxta Leonis sancita omnes Prisciliani errores recissi sunt. Habita autem est hec Synodus eodem anno, que Leonis Epistola dictata est, (cilicet Alipio, et) Ardaburio Consulibus, anno Domini quadringentessimo quadragessimo septimo. Decertauit setiam Turibius aduer sus huius modi hareticos per diuersas regiones gladio verbi Dei, miraculis doctrina eius veritatem comprobantibus. Quorum testis fuit Palentias orbs Celtiberorum perantiqua fluminisipsam alluentis in solita inundatione , propter Turibis contemptant pradicationem insigniter vexata. Decessit tandem Tuxibius senili atates bonis operibus plenus : sepultus que cernitur hodie in Cænobio Monachorum Diui Benedicti, eius nomini dicato, ad ea Asturum montana, que Liebana Hispani vocant , in quo magna Dominica Crucis pars aliaque insignes reliquie, debita cum veneratione afferuanture ibnosans al cos

preciado la predicación de Toribio. Pralmente acabó I mibio de co de dad nocianas lleno de butonalla Toribio de co de

Convento de Monges de San Beniro, dedicado afunombre, en ORIBIO, Español de Nacion, primero fue Notario de la Sede Apostolica, porque con este titulo le honra el Obispo Lucrecio en la prefaccion de el primer Concilio de Braga. despues eleuado al Obispado de Astorga , començo con increible ardor a defender la Fe Catolica contra la heregia de los Priscilianistas, que ya antiguamente estaua desterrada de España, y entonces de nuevo boluia à nacer. Y como esta començasse à inficionar, aun à los que devian pelear contra ella , pareciole à Toribio avisar al Pontifice Leon de este negocio, embiandole diez y seis articulos, en los quales se contenian todos los errores de los Priscilianistas, condenados con otros tantos Anatematismos. Leon, aviendo recibido estas letras, deseando ocurrir con brevedada este mal, embio à Toribio aquella infigne Carta, que en el numero de las de San Leon, es la nouenta y tres, en la qual en primer lugar alaba marauillosamente su zelo, diziendo: Con quanta alabança te mueuas por la verdad de la Fè Catolica, y quan solicitamente apliques la devocion de el

no lit-

o lo

deialpre los

or :.0

nifire no ien de

inido Li-10,

de lu-

e- ii-

aor

4po

11-11-

le-

110

a-10-

em

Oficio Pastoral al rebaño del Señor, lo demuestran los escritos de tu fraternidad, que nos ha entregado tu Diacono; en los quales procuraste insinar a nuestra noticia, qual es la enfermedad, que se hiencendido en vueltras regiones, de los errores, de las reliquias, de la antigua pestilencia. Repitiendo despues aquellos diez y seis articulos que le avia embiado Toribio, y poniendo vna sucinta confutacion de cada vno, le avisa Leon, que teniendo lo primero que pueda congregar Concilio entre los Obispos de España, segun lo que à sus escritos responde, se averigua con plenissimo examen, si entre ellos ar algunos manchados con el contagio de aquella heregia, que sinduda deven separarse al instante de la Comunion, sinc es que abjuren las heregias. Todo esto se hizo con gran diligencia; porque enton. ces se juntò la segunda Synodo Toledana, en la qual se cortaron todos los errores de Prisciliano, segun las determinaciones de Le on. Tuvose esta Synodo el mismo ano en que la Carta de Leon se dictò, siendo Consules Alipio, y Ardaburio, el año del Señor de 447. Peleò tambien Toribio contra estos Hereges, por diversas Regiones, con la espada de la palabra de Dios, comprobando con milagros la verdad de esta doctrina. De todo lo qual fue testigo Palencia: Ciudad antigua de los Celtiberios (habla segun el sentir de San Isidoro, lib. 14. Ethimolog. in fine) pues fue insignemente afligida con la extraordinaria inundacion del rio que la baña, por aver despreciado la predicación de Toribio. Finalmente acabó Turibiode edad anciana, lleno de buenas obras, y se mira sepultado oy enel Convento de Monges de San Benito, dedicado à su nombre, en aquellas Montanas de Asturias, que los Españoles l'aman Liebana, en el qual Convento se guardan con la veneración devida gran parte de la Cruz del Senor, y otras infignes reliquias.

Padre Argaiz, de que su Religion, no obstante lo que ha escrito, le contra- manuscrito, de aquel Convento dize, y no folo su Religion, sino la aplica à Santo Toribio Palentino; Iglesia Romana, que en las Leccio- pero quitò lo que le pareciò le nes referidas afirma, que Santo To-

Con esto quedarà desengañado el A do a Palencia, y el que està en Liebana. Pufiera aqui la vida que de el I

TOO S COMESTICATION

le

ac

C

fe

80

li

ci

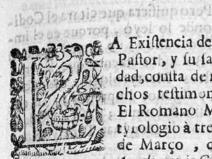
d

ri

ribio el Asturicente, sue el que inune contradezia, y assi la ribio el Asturicente, sue el que inune omito. Poutifice Lean de este negacio, embiandole diez y seis articulor, en los quales le contenian rodos los errores de los Pruscilianistas, condenados can otros tantos Anatematilmos. Leon , aviendo recivido This age (#) 20 on brever (#) 200 of Tola gouenta y tressen la qual en primer lugar alaba marauillofemen e te lu zelo diziendo: Con quanta alabança te muenas por la verdad dela Fe Catolica y quan folicitamente anliques la devocion de el <u>L</u>lo Ecz

# CAPITVLO NONO.

DE SAN PASTOR OBISPO,Y LOS SVCESSOS del año de quatrocientos y cinquenta y seis, que los Godos entraron en Palencia. Il ognido astis il



tu CU-

en.

an-

los

lon

-00

c[-

ay

du-

ren

on.

to-

on.

ic-

47.

10-

la-

en-

San

ida

lef-

de

nel

en

na,

ar-

10-

cel

oto

10;

15

201

cicy

dir

A.

Pastor, y su santidad, conita de muchos testimonios.
El Romano Marty clogio à treinta de Março, dize: Aurelianis in Gallia

Sancti Paftoris Episcopi. En Orleans, en la Galia, de San Pattor Chispo. Concuerdan otros mu chos Martyrologios, que traen los Bolandos à treinta de Março Galesino, y Sausai le llaman Obilpo, y Confellor, Sus actas brevemente se refieren en Gennadio de scriptoribus Ecclesiasticis, cap. 76. Pajior Epijeopus compofuit libellum in modum Symioli paruum , totam pæne Ecclesiasti. cam credulitatem per sententias continentem, in quo inter cateras disensionum pranitates, quas, pratermisis auctorum vocabulis, anathamatizat, Priscilianos, cum Episcopo Authoris nomine damnat. Lo mismo, dize Honorio Augustodonense, lib. 2. cap. 75. "Pastor Obispo, compuso vn Libro " pequeño en modo de Symbolo, ,, que contiene casi toda la doctrina "Eclefiaftica, que le ha de creer, ex-3) plicandolo por fentencias; en el ,, qual entre las demás maldades de 33 discussiones, que anatematiza, de-,, xando los nombres de lus Auto-"res, condena à los Priscilianos, ", con el Autor, Obispo Prisciliano, " que les diò nombre? obnationessa

La dificultad està en saber, de dondefue Obispo San Pastor? Y pudicra juzgarle, que lo avia sido de Orleans, pues en esta Ciudad fue su deposito, Obligos Curiales, ai de las Aulas como dizen los Martyrologios: Pero Carlos Saulayo, Dean de la Igleha de Orleans, y Doctor Sorbonico, en el lib. 2. de los Anales de aquella Iglesia, cap. 55 dize: De San Pattor Obilpo, de quien haze mencion el Martyrologio Romano, no tenemos en que tiempo aya viui o , y dudamos, si en alguntiempo aya avido algun Obispo en Orleans, de tal nombre, porque no se halla puesto en los Catalogos. auproquant sincolo na

reducir a algun lugat , y no a fer

ge Pedro de Marca , Arcobupo de fu letra,

Y Iuan Chenu, Claudio Roberto, y los Samartanos, que escrivieron Catalogos de los Obispos de Orleans, despues estos Anales de Sausayo no le pusieron.

Pedro Equilino en el lib. 11. cap. 130, num. 103. Paftor Epifcopus Palatinus couem di (.Kal. Aprilis) Anreliani Claruit. Paltor, Obilpo Palatino esclareció en el mismo dia treinta de Março. Concuerdan muchos Martyrologios manuscritos, que traen los Bolandos; deluerte, que de esta Leccion, no le puede dudar, en que se dize, que fue Obispo Palatino.

Pero, que es ser Obispo Palatino? Carlos Saufeyo conjetura, que Pedro Equilino le llamò Obispo Palatino; elto es, Curial, que assistia à la Curia, ò Aula Regia, y que cra Corepiscopo. Porque como advirtio Don Iuan Tama o Salazar, no ay en las tablas Eclefiafticas, Ciudad, o Provincia, que se llame Palatina; y assi Obispo Palatino, es Obispo de la Aula Regia. . adre Higuera . . aigan alua

Pero esta conjetura de Sausayo no subliste; porque no sefortaleze con fundamento alguno : antes Gibalino en el tomo primero de la sciencia Canonica 15 quest, side Synodis, en vna lubicripcion, donde le halla Petrus Episco pus de Palatio, enel Synodo Agatense, entiempo del Papa

Simicho, año 8. y 22. de Alarico Godo , dize , le ha de leer Pedro, Obispo de Palencia, y lo mismo siente Pedro de Marca, Arcobispo de Paris, lib. 6. de concordia imperij, & Sacerdotis, &c.

Porque no reconocen estos Obispos Curiales, ni Corepilcopos; y al-11, el ser Obispo Palatino, se ha de reducir a algun lugar , y no a fer Obispos Curiales, u de las Aulas Regias, de que dire al fin de este Caro Carlos malayo, Dean de oluriq

El Padre Vivar en los Comentarios à Marco Maximo, dize. Que en lugar de Palatinus, le hade leer Valentinus. Porque dize Iuliano en el Cronicon, ano de quatrocientos y screnta y quatro, Pastor Episcopus Valentinus feriptor nobilis, Aurelianis exulmoutur, Assi encloum, 250. y juzga, que la causa de aver muerto en Orleans fue, porque Eurico, Rey de los Godos le desterrò, como à otros, y parece fue Español, y Obispo de España, adonde prevaleció por aquel tiempo la heregia de Prisciyound is pendenging liano.

Pero fuera de el ser Iuliano Autor supuesto, està como dize Tamayo Salazar, lleno de muchos yerros; y aisi le iba corrigiendo, demodo, que no le avia de conocer, quien le avia compuesto, como lo tellifican las notas, y correcciones, que estan en su Codice, que tiene Don Geronimo Ximinez, en Madrid, que yo he visto muchas vezes, y le puede reconocer qualquiera, porque su Libreria, ministra con liberalidad à qualquiera que lo delea, copiola erudicion. Lo milino reconociò Don Tomàs Tamayo de Vargas; y que esta clausula de Iuliano estè errada, lo manificsta el Martyrologio manuscrito dei Padre Higuera, de cuya mano faliò Iuliano, y aun legun mi juyzio le computo. Dize, pues, el Padre Higuera, en Aurielanes de Francia, San Pattor, Obitpo de Palencia, el qual fue desterrado, por la confession de la Fe, por mandado de Eurico, Rey Arriano, a esta Ciudad, donde acabò gloriosamente su destierro, escriviò contra los hereges, y principalmente contra los Prif cilianistas ; luego en Iuliano, no dezia Valentinus, sino Palentinus, ò sea compuelto Iuliano por el Padre Higuera, o no lo sea ; pero el estaua de fu letra.

Don Iuan Tamayo Salazar afirma, que Pedro Equilino dize, que fue San Pastor Obispo Palentino, aun. que en algunos Codices se lee Pa. latino.

Peroquisiera que citara el Codice donde lo leyo, porque en el impresso del año 1 5 1 9. dize Palatinus: Los Bolandos dizen, que leyeron nuestros Martyrologios manuscritos, y algunos impressos, y en todos està Palatinus ; y assi dudo de la Leccion de Don Inan Tamayo Silazaro . Opialaron

No obstante, de la correccionde leer Palentinus, en lugar de Paleti. nus, es muy baltante fundamento el aver elerito, y condenado contanta individualidad los hereges Priscilianistas, que no ay duda, fue Palencia el lugar donde mas prevaleció esta heregia, no en Valencia, que de ello no ay memoria, ni en Francia, adende el miserable Prisciliano recibio el premio de su vida, siendopublicamente ahorcado ; y alsi San Paltor fue Obispo de España, como conjetura el Padre Vivar, y probablemente de Palencia, pues eleriviò, dando vn Symbolo de la Fe, eipecialmente contra los errores de Prife ciliano; cuya falla enfeñanca, en Palencia avia prevalecido, y ya hemos vilto en testimonios clasicos, que en muchos lugares donde se lee Palatinus, se ha de leer Palentinus, como despues dirè.

Y no obsta, el que Gil Gonçalez no ponga en los Catalogos de los Obilpos de Palencia a San Pastor, deque ie valen los Bolandos, para negarle ette Obispado, porque Gil Gonçalez no escrivió mas de lo que halo en el Memorial de los tiempos de el Arcediano de el Arcor, fin elpecular mas ; y como previne en la Epiltola dedicatoria, por teneresta diminucion, le elcrive esta Historia, reconeciendo las antiguas. En las quales to han hallado muchis colas, que conducen à la Historia de Palencia, y buelven por posliminio Obilpos, que no elfanan en sus tablas,

blas, y San Pastor deve contarse vno de ellos probablemente, por las razones dichas, que lo hazen verisimil.

En quanto a lo que dizen Viuar, Tamayo, y Higuera, que Eurico le desterro de España, no hallo texto que lo califique ; mas me acomodo a que su antecessor, y hermano, Teodorico fucel que le defterro ; porque segun Idacio en la Olimpiada 309. y alaño de 456. quando defolo a Aftorga , llevo cautivos dos Obispos, que alli cstauan, y el Clero: y de alli vino à Palencia, y hizo lo mismo, que en Astorga ; y assi , o llevò el Obispo de Palencia cautivo, ò era, el que por la cercania fe hallauaen Aftorga; cuyos nombres norefiere Idacio, como en fu lugar

toque.

le

c

H

2

2

0

Ò

0

S

ŋ

3

ć

S

0

Esto es lo que verifimilmente se puede dezir de el Obispado de San Pastor en Palencia; pero el que sus lagradas Reliquias citén en España en el Monasterio de Santa Maria de Piasca en Liebana, como pensò Don Inan Tamayo Salazar, es inverifimil, aunque se de lugar a conjeturas; porque el fundamento, de donde lo deduce, infiere lo contrario; pues Don Fray Prudencio de Sandoual, que en la fundacion de el Monasterio de Sahagun, \$. 59. fol. 75. dize, que en vna hermita de el Monasterio de Santa Maria de Piasca, esta el cuerpo de vn Santo Monge, que hizo vida eremitica, que le llaman San Pattor, no puede acomodarle à San Pastor Obispo; porque este Monasterio, legun Yepes, toni. 4. centuria 5.ano 924.cap 1.fol.407.coluna 5. te fundo este año, como consta de lu elcritura, y fue de Monjas en lus Principios, y no le fundo Santo Toribio, como tinfundamento dize Don luan Tamayo Salazar; y alsi, ni pudo Santo Toribio traer este cuerpo de Orleans a este Convento, que no fundo, ni Santo Toribio estuvo en ella Ciudad, como en su vida probare. Fuera de que San Paftor , el que cita en Santa Maria de Pialca, legun es comun sentir, que testifica Yepes, fue hijo de esta cafa, con que es precito vinicile aun despues del ano de 924 que fue su primera fundacion, y despues passo a ser Monasterio du plice, en la forma que otros, hasta que en tiempo de el Rey Don Alonto el Sexto, quedo tolo de Monges, y las Monjas, passaron a fundar el Convento de San Pedro de las Dueñas.

Por lo qual, las sagradas Reliquias de San Pattor, Obligo de Palencia, segun el Martyrologio Romano enaranen Orleans; y aunque Adon en su Martyrologio, dize, que su depolicien fue en Aufelia, y podianios querer, que fuelle ella Ciudad en Efpaña, o la que se samo Carisa, o Carroza, legun Tarrafa, Ciudad de la Betica, confinante de la Tarraco. nense Hispana, que es la Carisa, de quien haze mencion Prolomeo, tegun Morales, y oy se llama Cari-xa, o suesse Cazorla, entre Vbeda, y Seguta, como quieren otrose la autoridad de el Marry ologio Romano, que pone la deposicion de San Pastor en Aurelianes ; que tambien fe llamo Aurelia, y no aver teftimonio cierto contra el, quita toda conjetura.

Y assi tambien ; es voluntario lo que dize Don Iuan Tamayo Salazar, que San Paftor fue Oriundo de Palencia; por lo qual las actas, que alli compila, las omitimos, porque en esta materia nada se puede afirmar con leguridad, finolo que he dicho, poniendo lo cierto, como tal, y lo que es conjeturable, en la milma forma, q lo es: que San Pastor fue Obilpo Palentino; y para mas confirmacion remito al lector al capitulo septimo de esta Historia, adonde vera otro texto femejante al de Pedro de Natalibus ; que habla de San Pattor; que necessariamente se ha de entender de Palencia. Es de Paulo Orofio en el libro septimo, capitulo quarenta, adonde dize, que los Henoriacos, aviendo muerro à Didimo, y Veriniano, en premio de lu mil hecho les dieron licencia para que hiziesten prela en España, y començaron por los campos Palatinos, y le lia de leer Palentinos , como confta de Blondo, Sabelico, y todos los que alli citamos. Pues no ay me-

nor razon para que entendamos,

que

que en Pedro de Natalibus se aya de leer Palentino, en lugar de Opilpo Palatino, por la circumitancia de aver escrito la doctrina de la Fè, y en especial contra los Priscilianistas, como queda dicho, que prevalecteron en Palencia. Vease tambien el Capitulo primero.

Confirmale mas el Obilpado de Palencia de san Paitor, porque como ya toque, y remiti al fin de este Capitulo, ni ay Region, que se llame Palatina, ni huvo Opispos Palatinos; cho es, Curiales, u de la Aula Regia, en especial en aquellos tiempos. Esto se prueba con vn lugar de Optato Obilpo Mileuitano, y la nota de Francisco Balduino, que aunque fue voz de Parmeniano, contra quien Optato elerive, quid Epileopiscum Palatio!Y Optato le reprehende;efto es, por la aplicación de Parmenisno ; porque como noto Valduino, fue esta voz muchas vezes de la Iglelia : Equidem faceon fuille magis Ecclesiafticum , & Chris flianis, nedum Episcopis dignus, vti potius litteris vere facris, hoc eft Propheticis, et Apostolicis, quam principalibus, wel Aulicis, vel Palatinis, neque Parmeniani, sed Ecciesia, vocem hanc plerumque fusffe, quid Episcopiscum Palatios denique non minus inuiti ad Aulas, relictis suis velucicaulissquam ad castrasboni Episcopi trahebantur, to verò Sardifensis Synodus Fulminans aduer (us deveneres , (t) ambitiofos Episcopos, qui deserca sua stacione, et oblici fui officij , cocursitabant , iubent, rutali Episcopi, qui sunt, veloquiturs in canalis hocest (nam, et) eo verbo similiter ventur leges in C. Theod in wia publica, fine in forbibus in ea sitis wident que aliquem su i ordinis eo excurrentem, transcuntem grautter interror gent's equo, & our projeticantura ac sisponse professes intelligant, cum co non magis communicant, quam Ecclesia desertore, coel hosse. De donde consta claramente, que no avia. Obispos Palatis, nos seito es, que con stequencia assisticsen los Palacios, quando estauan augnadosa otras Iglesias.

fu

ct

Iu

ct

21

lo

te

10

CI

g

de

81

11

n

q

S

q

I

9

r

d

n

d

d

0

t

S

a

P

1

j

c

1

Tampoco avia Corepitopos; ello es, que assistiesen en los Palaciosa las funciones que perteneciana los Obispos, como los Corepiscopos que avia en los Pagos de los Obilpados, de cuya potettad, tratamos enla Gerarquia Eclefialtica; porque no fe halla texto, que refiera eltos Corepilcopos, ni Obilpos Palatinos. Lo mas que se halla, es lo que se escrive de el Obispado de Dumio en Galicia, que en la division de Vvamba en Loay fa, fol. 137. dize: A la Sede Dumienle, la familia de el Reg, y Loaysa interpreta: El Regimen » de los Monges perque estos son , de la familia Regia; y en otrapar-te (que es en el Concilio de Lu-" go)le dize: Familia de los siervos, 19 los quales dedicados al sumo Rey ,, Christo, ponen su estudio todo en el culto de la Religion, y piedad. Pero dize Don Iuan Famayo, a 10.de Marco, pag. 315, que esti interpretacion, era devota y pia, si le contentara a Fray Bernardo Brito, queen la 2 parte de la Monarquia Lulitana, lit .5, cap 14, la llama frivola, y indigna Don Rodrigo de Acuñaen la Hiltoria de Braga, cap. 7. conhella que citas palabras: De familis Regia del Obispado de Dumio, ha dado mucho cuidado a los Autores para lu inteligencia; y assi Ambroho de Morales en la Historia de España, lib.12.cap. 50. estiende esta jurildicion del Obispo de Dumio, no solo a la familia, y liervos del Rey, fino à todos los Curiales, que so por negocios, è por otro qualquier sucesso, Gaujan la Curia Regia; el mismo Don Rodrigo de Acuña, en la H.f. toriade Portostom, 1, cap. 4, quiere con Britonio, lib. 6. de verborum fignificatione, verbo Familia, que comprehendia todos los fieryos, que

Sub

fuera, ò en cafa, recibian falario, ò estipendio de el Rey, ò lenor. Don Iuan Tamayo, es de fentir, por la etymologia de la voz familia, que aunque al principio folose dezia de los fiervos Venalicios, despues te eftendiò à comprehender, mug r,hijos, y nietos; y alsi,efta Sede al principio fue de citosfiervos Regios , fegunte dize enel Concilio de Lugo, despues se estendiò, al Rey, su muger, è hijos, segun el Concuio de el tiempo de Vvan ba, quitando el primer nombre. Veale alli Tamayo, que trata doctamente este punto. Sandoval, dize, era Corepiscopo, de que tratò en el Hagoge à esta Historia, parece va con los que dixeron, que los Obispos Palatinos eran Corepilcopos, que ya queda impugnado; pero no obstante, el Obispo Dumiense,no se llama Obilpo Palatino, delucrte, que subsiste, segun todo lo dicho, que San Pattor, que llamaron Obispo Palatino, no fue sino Palentino, y como tal le deve recibir esta Santa Iglelia.

Solo nos resta averiguar, en que año sue Obispo de Palencia San

Paftor?

П

n

0

2

le

0

à

1,

0

C

n

10

Don Iuan Tamayo Salazar, pone su transito cerca de el año de 472. y juzga, que sue llevado à Aurelianes, en la persecucion de Eurico, Rey de los Godos, que sucedió a Teodorico en la Era de 504. y murió en la de 521. que es año de 478. y para comprobar la persecucion terrible, que movió contra los Catolicos, trae la carta de San Sydonio Apolinar, que es la fexta del lib. 7. escrita al Obispo Bassio, con quien concuerda San Gregorio Turonense, lib. 2. de la Historia de los Francos, cap. 25. y lo mismo dixo el Padre Vivar suprà.

En la nota marginal del Martyrologio Romano de Baronio, se refiere otra de Ferrario, que pone a este Santo cerca de el ano de 642, pero en la Topografia nueva, aunque trae Ferrario à San Pastor en Aurelianes, ò

Orleans, no designa el año.

Yo juzgo, pues en esta materia, no ay testimonio antiguo, que hable de San Pastor, designando el año de su transito, ni Hauberto Mireo en las

notas à Gennadio, que refiere à San Paftor, como vimos, le trae, aunque en el Indice le pone por los años de 480. que podemos conjeturar, fue Obispo de Palencia, por los años de 456. y que la nota de Ferrario, que pone cerca de los años de 642. se ha de lecr 462, porque supueito, que Gennadio viuio por los años de 490. como dizen, Tritemio, y Belarm no, no pudo poner en lu Catalogo el año de 42. y alsi ha de leerle año de 462. Mi conjetura es, que aviendo predicado Santo Torisio en Palencia, y reducido a la verdad, por medio de el milagro de la inundacion, los Palentinos que estauan tan tenazes en el error de Prisciliano, les instruyò como, Pastor, y Obispo de rebaños, que avia grangeado a costa de tanto desvelo; perointerponiendo sus ruegos los Atturicenses, para que bolviesse à su Obispado, por las plagas, que con lu autencia padecian, pufo a San Paitor por Chifpo en Patencia, eligiendole en la forma que entonces le estilaua, pues no se podia desamparar à quien tan poco tiempo avia que estana sin la luz de la verdadera doctrina; y por ello San Pattor computo el libro pequeño, en modo de Symbolo, en que por fentencias se contenia todo lo que se devia creer, y condena los Prifcilianitas, como referì, de autoridad de Gennadio. En el año de 456, el Rey Teodorico delolo a Palencia, como vimos de autoridad de Idacio, en el capitulo septimo de el mismo mos do que à Attorga, y en esta Ciudad estauan dos Obispos que llevò cautivos, y parece serian el Obispo de Astorga, y de Palencia, que eran los mas vezinos, entrambos fuceffores de Santo Toribio ; porque quando se retirò al desierto de Liebana, no avia de dexar sin sucessor la Iglelia; y acalo el de Palencia avia ido a Astorga aver al nuevo sucessor de Santo Toribio, pues no podia aver precedido mucho tiempo fu retiro. A los Obiipos, y Clero, que llevo cautivos Teodorico, no ay duda, que los llevò à Francia, adonde bolviò Teodorico, como es notorio, que percejò a manos de su hermano

Eu-

Eurico. No ferà mucho imaginar, que vno de estos Obispos era San Pastor Palentino, como propusimos en el capitulo septimo, porque hallando à San Pastor en Orliens, que no sue su Obispo, y que sue Palatino, ò Palentino, como he probado, concurriendo el tiempo, y la captinidad de estos dos Obispos, no ay repugnancia, para que San Pastor sueste el vno. Todo esto es conjetura sundada en hallar Autores, que hazen Obispo Palentino a San Pastor.

Mucho es, que se le escapasse esta noticia à Hauberto, y al Padre Argaiz, que entre tantos Obilpos fabulosos, bien podia poner vno, que probablemente lo fue ; pero leyò poco, y alsi no tuvo esta noticia. Contentos con Hauberto, para escrivir teatros Monalticos, y tambien por hazer Monge à nueltro San Pastor: Don Iuan Tamayo, a quien impugnamos, podia valerse de esta noticia, que aunque no pudiesse ser Monge Benedictino, le podia aplicar al Monacato Basiliano, que Hauberto falfamente introduxo en Palencia, y queda ya refutado.

Gloriese la Iglesia de Palencia de tener por su Prelado à este gran Santo, conocido, no solo por sus virtudes, calificadas en el Martyrologio Romano, sino por sus muchas letras; de quien haze Mencion Gennadio, en sos Escritores Eclesiasticos, y deve procurar se le de Rezo de el comun de Confessor Pontisece, conforme al Brebe de Gregorio

Dezimotercio, segun la practica de España ; porque de su existencia, y fantidad ay bastantes testimoniosautenticos, como fon, el Martyrologio Romano, y los referidos en elle Capitulo ; y para la naturalidad esprobable aver sido Obispo de Palencia; como dixe, hablando de San Fronton, no han tenido otra s Iglesias de España tantos fundamentos, para admitir por santos naturales a otros Obispos; y procediendo con buena fee, es razon multiplicar intercesso. res , para que la Magestad Diaina, por elle medio nos conceda mas copiolos auxilios. Con menos fundamento contienden otras Ciudades. para ilustrarse con hijos, que fueron celebres, ò en ciencia, ò en armas, ò en santidad, y deviera culparsea Palencia de incuria, en no admitir por hijos, los que les conceden los eftranos.

qu

tr

de

de

tr

C

21

n

t:

n

Con estos fundamentos propuse al Cabildo de esta Santa Iglesia, que se acudiesse al Señor Obispo Don Fray Iuan de el Molino para dar Rezo de el comun de Confessor Pontifice; y el Cabildo en s. de Enero de 1677. me diò esta comission, y su Ilustrissima oidas las razones, concedio el Rezo de San Pastor, en la forma que la Iglesia de Palencia le pidiò, y pueden darles los Obispos à los santos naturales de España, segun

la Bula de Gregorio Dezimotercio, como està practicada.

BOWN CONTRAINS CATODICOS, TEAC LA sup a sursphopio Apolitica, que do que a Aksega, y en cilas indad estantant a Confros que Mr. o c. utta and Charles a contract Office al com deficted de Lieo i ordero, pues no podia tarons an enter c ido mucho riempo la relollpos, y Clero, que llee in juggo pues en elitina leedorico, no av duda, ay relinconforminguo, que h -voa Einneia, adon le bolvan l'alier, defienando el añ Froduction, como es has sain, tradico di Hauberro Alico en las que perceto a manos de ficilitarinario

# lego a tinco excello, correipon- ... vuto el Menologio de Banino

DE LOS SVCESSOS, DESDE EL ANO DE quarrocientos y cinquenta y seis, hasta el de quinientos y treinta, y de el Obispo Pedro, y otro inominado, en tiempo de Celso, Arçobispo de Toledo. Consutase el Obispado Telense, y su transito à Palencia, y ponese la Carta de Montano à los de el territorio.

fulve. Eto praeda con mis excito, onina Palentino, vaccos y



STONE VNQVEclano de 456. padeciò Palencia el destrezo, que referimos por la entrada de los Gudos, aísi en lo temporal, como en lo el-

piritual: Se recobrò, en todo, como de lo que avia padecido, por la entrada de los Vandalos. No como dizcel Padre Argaiz à costa agena, sino continuandose en su Catedralidad antigua; pero oygamos al Padre Argaiz, que despues del sucesso de Idacio, q es cierto, y el Obispo Marty. no, que es fabuloso, y dize, llego has ta el año de 463 . siendo assi, que como y a advertì, el modo de las Series de Hauberto es, poner las sucessiones, y no las muertes de sus imaginarios Obilpos, profigue.

Delde aqui adelante quedò esta Iglesia tansin aliento, que la tuvieron por muerta, por espacio s, de algunos años; pero ella se fue reparando, quanto à edificios, ve-

zinos, y Divino Culto, de modo, , que antes deveinte, ya estaua tan autorizada, que tenia Prelado, y

" Cabildo, como de antes, aunque , fue a costa agena, porque le vnio con ella la Catedralidad de San-

" toyo, y muerto fu Prelado, fe co-» mencò el de Palencia, a llamar

» Obispo Palentino, y Telense, ò , Telefino , contandole por vn Obilpado con dos Iglesias Cate-

33 drales, como lo son aora, Cala-

horra, y la Calçada; Iacn, y Bacza; Cartagena, y Murcia; Guadix, y Baza; fucediò ello por los años de 480 segun Marco Maximo, cuyas palabras son : Telensis Ecclesia in Hispania ad Palenti- ,> nam sedem, que in Vacceis est, transfertur. Siguele Hauberto, año de 480. dize : Palatuætrans- 22 plata est icdes Telensis, que erat in vrbe dicta Tela Augusta prope 37 Pisorgiam fluulum. Ignorase cl Obispo, que por aora tenia la vna, y otra Catedral.

Sares of Con cito queda

Comenta el Padre Argaiz las claufulas de Hauberto, y Maximo; y en la de Hauberto se remite à la de Maximo, adonde quiere, que Tela sea la Villa de Santoyo, y que lo probò largamente, para delengañar a Don Tomas Tamayo, y al Maestro Viuar; pero de el Obispado Telense, se remite à Dextro, que pone algunos Obispos Telenses; y de la translacion à Palencia no trae tellimonio, fino los de Maximo, y Hauberto, que

son sus Euangelistas.

Quien oyere, que el Padre Argaiz desengaña à Don Tomàs Tamayo, al Maestro Viuar; juzgarà, que trae algunos testimonios de Geografos, o algunos monumentos antiguos de privilegios, ò inscripciones, para esta comprobacion, de que Tela es Santoyo, pues sin estos testimonios, no es facil el desengaño, antes es impossible.

Pero todos sus argumentos paran en los comentarios a Dextro, año de 112, num. 4.2nade Argaiz, en que

Dextro dize: Que San Eutichio padeciò en Tela, en los Vaceos, so que la devocion con este Santo, llegò a tanto excesso, correspondida con favores, y milagros, que , haria el Santo, que se fue olvidando poco a poco el nombre de " Tela , y que vino à llamarfe la , Ciudad de San Eutichio, donde haziendo el tiempo, y la varia pronunciación, lu luerte, dixeren , Sintotichio, Santochio, y vltima. mente San Toyo, hablandando » mas el nombre, y aziendole mas suave. Esto prueba con mas exemplos de semejantes mudanças de lugares ; y con esto queda tansatisfecho el Padre Argaiz, que se lastima, que muriesten D. Tomas Tamayo, y Viuar, antes de ver sus escritos, porque fi los havieran vitto, quedaran delegañados. Y es lastima que no lo

Verdaderamente, que es lattima, que tan rara finceridad, como la que tiene ede Padre, le diesse satisfacion para tomar la pluma, y gastar tanto tiempo, como malogro, y haze perder a los que leen sus obras; porque todo quanto dize, es vna imaginacio, ò sueno, pues ni trae testimonio del martyrio de San Eutichio en Tela, ni que Tela se llamasse San Tiquio, ni San Tochio, para venir en el nombre suavizado San Toyo; que el aver sucedido estas variaciones en otras Ciudades, arguye la possibili . dad; pero no prueba el hecho; y afsi se queda todo lo que dize en el aire.

fupiellen ,para reirle; haremoslo por

ellos.

Aunque Dextro dize, que San Eutichio se coronò con el Martyrio en Tela de los Vaceos, y que al año de 289. se frequentaua su devocion en este lugar; no ay testimonio con que probarlo, ni Vivar le trae, que el Pseudo Hauberto, que sigue à Dextro, no es prueba, ni tampoco el Padre Argaiz trae con que comprobarlo; y aunque Baronie dize, que los Griegos traen las actas de este San Futichio à 24. de Agosto, que es, quando le pone el Martyrologio Romano, reconociendo el Menologio de Sirleto, que es el que frequenremente cita Baronio, no le nombra

este dia, y Viuar, que resiere las actas de los Griegos, no las viò, y te fue con la relacion de Baronio. No he visto el Menologio de Basilio en este mes, porque solo tengo el que imprimio Don Fernando V gello, que comiença en Settembre, y acaba en Febrero; y atsi por aora Sobresco en este punto, de si san Eusichio padeció en Tela.

22.

22

22

22

22

21

2)

23

12

2)

3,

29

11

23 1

3)

21

"

3,

cs c

el N

,, p

,, C

. B

), I

,, t

3, C

,, n

,, d

3,6

I

leg

dec

mir

tef

ta !

Ma

iu I

cac

ven

fin

37

33

33

CU.

Vamos a averiguar, que lugar fue Tela en España? Que es el segundo punto. Fray Francisco de Viuar año de 112. dize : Que la reconociò Ptolomeo en los Vaceos, no le-" xos de Palencia, aunque la llama, Gela, y que fue el yerro de elfacil transito de la T. en G. Enel co. " mentario de Maximo al ano de ,, 480 dize: Que Tela estuvo cerca de Palencia, y fuera de Dextro lo 12 anotaron ya otros: Antonino en el camino de Astorga, por Cantabria à Zaragoça Asturica Bri. >> gecum 40. P. M. intercatiam , 20. Tellam 22. Pinciam 24. adonde Zurita traca Prolomeo, " que escrive lo mismo, Consiente, " dize, los manulcritos exemplares, y los impressos de Geronimo >, Paulo, y los Longolianos ; y juzgo que se designa aquella Ciudad, que Ptolomeo llama Gellaen >1 los Vaceos; porque muchas vezes se ha experimentado, que la " T.le mude en G.y al contrario; y » consta, que ay yerro, porque el antiguo interprete de Ptolomeo, buelve Pella, y no Gella. Profigue, Viuar, y fino ay yerro en el numero de las notas de Antonino, como parece, no le ay, pues to-,, dos los Codices concuerdan, Tela diltaua de Valladolid seis le- " guas, que constan de veinte y qua- ,, tro mil passos, que son los que ay entre Pincia, y Tela, y esta es algo masSeptentrional, que Pincia en Ptolomeo. Esto es lo que icn- " te el Padre Viuar de la situacion de Tela, de quien hablan Dextro, Maximo. Hasta aqui parece que và bien el Padre Viuar, pues la policion de Tela es conforme al Itinerario de Antonino, quidquid sit, de la correccion de Ptolomeo, Conviene Ferrario en su Lesicon Geografico.

### De la Ciudad de Palencia.L.I.

Profigue Vivar : Buscando con jolicitud su sitio, encontre con vn privilegio del Rey Bermudo de Leon, el mas moço, en que dà la Convento de sanPedro de Arlança, el lugar de Tela, que està sito a las corrientes del Rio Especial de Sandoval en las anotaciones à la Historia del Rey Don Fernan-

la Historia del Rey Don Fernan-, nando el Magno, y trac este Epitasso del Rey DonBermudo, que està en San lsidro de Leon: En es-

,, ta piedra està sepultado Bermudo el Iunior, Rey de Leon, hijo del "Rey Alonso, este tuvo guerra con

ie matò este pelcapdo en Magno, y le matò este pelcapdo en Tamara. Era 1085. A esto añade Sadoyal;

,, lo qual confirma vna donacion que estos Reyes hizieron al Monasterio de Arlança de el lugar

,, de Tela, en termino de Coruña, donde es Eigueba, y dizen, Reynauan en Leon, y Castilla, Era de

, 1075 die 6. Feria, Kalendas Iu,, lias, que es año 1037, a 1 de Iulio,
File lugar que Viuar, dize, que

Este lugar que Viuar, dize, que es de la vida del Rey Don Fernando el Magno, fol. 1. difiere poco. Las, palabras de Sandonal son: Lo qual, confirma vna donación, que estos. Reyes hizieron al Monasterio de, Arlança, del lugar de Tela, terminode Coruña, donde nace Esgue, ba. Que aunque pocadiferencia, con todo esso haze al caso; pues es, mas individual la situación, pues

", dize,esta Tela adonde nace Esgue»

Bien me olgara vèr todo el privilegio, por si nos daua mas luz, para declarar este punto; pero en los terminos que nos hallamos, claramente se reconoce, que no puede ser elta Tela, de que habla el privilegio, la Tela de que hablan Dextro, y Maximo, y en especial Antonino, en su Itinerario; porque Clunia està cerca de los Celtiberios, que sue Convento juridico en tiempo de Plinio, y sin de la Celtiberia, y pertenece a los ,, Arcuacos: Arcuacis (dize, libro

, tercero capitulo tercero) nomen , dedit fluuius Arena horum sex

Oppida, Saguntia, & Vxama, qua, nomina crebro alijs in locis viur-

,, pantur, præterea Segovia; & no,, ua Augusta, Termes, ipsaque
,, Clunia. Pues buena distancia ay à
los Vaceos? Por la parte que la pone
Antonino, y a Pincia, desde Clunia,
Muchomas. Antesestà Tela, luego
Pincia, y despues Radaclunia, y
despues Clunia, ò Coruña, que sue
Convento juridico, suera de que
Antonino va resiriendo el camino
desde Astorga à Zaragoça por Cantabria en esta forma, y contiene trecientos y vn M.P.

Brigecio M.P.40.
Intercatia M.P. 20.
Tela M.P.22.
Pintiam M.P.

Raudacluniam M.P.26; Va nam M.P.14.

Voluce M.P. 25. Numantia M.P. 25

Augusto Briga M.P. 27.

-off Caraui M.P.23.pb of T & ob

Celar Augusta M.P. 37.

No ay duda, que Telacità defpues de Intercacia; è Intercacia, en , los Vaceos. El milmo Plinio: In ,, Vacxorum 18. ciuitatibus, In-, tercarienses, Pallantini, Lacobii ,, censes, Caucenses. Defaerte, que Tela està despues de Intercacia, viniendo de Astorga, è Intercacia es, segun Morales, Santa Maria de Reuilla, en los fines de los Aftures, y los Vaceos, como restissea Filipo Ferrario en su legicon Geogafrico. Otros dizen, es Palacios de la Valduerna, de aqui camino, de Valladolid està Tela seis leguas dentro de los Vaceos; pues como puede fer Tela enterminos de Coruña, quando Radadiunia, esta tan distante, y luego Clunia, que es donde comiençan los Celtiberos, que pertencee a los Arcuacos? log a bhoballa y pag

Por peremptorio argumento tengo, que si Tela es la que Ptolomeo
llama Gela, no puede ser cerca de
Clunia, ò Coruna de el Conde;
porque reconociendo las tablas de
Ptolomeo, ay tanta distancia, que
la puede conocer el menos perito en Geografia. Veulo el que detea reconocer la verdad, que la vista de ojos es el mejor argumento
en este punto.

F

Pay

Pareciòle à Filipo Ferrario, que Tela, o Tele, era Tyle, lugar cerca de Tordefillas, y Valladolid, porque en la Topografia de el MarryrologioRomano dize: Tyle, Teles Oppidum Hospania Tarraconensis, Turrifilance of Vallifoleso proximum; nunc locus; apud forum Egurrorum feu s vt nunc aicunts Medinam Rivificci , oftenditur, Concilio Telensi memorabilis. Y en su Leccion Geografico: Tela Oppidum fuit Hy [pania Tarraconensis inter intercatiam 22. H) Pintiam 2411. paff. ab Afturica 28. ex Aitonino, binc Telense Concilium.

Pero Viuar dize, que yerra poniendo à Tyle, donde padeciò San Florencio, de quien haze mécion Viuar do à 27. de Octubre, con Tela de los Vaceos, que es la que descubrio, y esta junto a Medinade Rioseco; y de esto trataremos en otro lugar; pero se satisface con lo demás, a loque ,, Viuar desea saber, que es: Qual sea ,, aquella Coruña , en cuyo territo-,, rio està Tela; porque Esgueba, ò " Valde Efgueba està encima de Va-,, lladolid, y Clunia, dize Viuar, que ,, aora se dize Coruña, esta mucho ,, maslexos; y como dixo arriba, Te-, la està seis leguas de Valladolid. Satisfacele, digo, al deseo de Viuar, con que seis leguas de Valladolid, y vna de Rioteco, esta el Valle de Coruneses, por donde corre vn arroyo, y cercaen la eminencia, se reconoce, que antiguamente huvo lugar, y es el camino por donde se và de Astor. ga a Valladolid, por los fitios que refiere Antonino; desuerte, que Tela, de quien hazen Antonino mencion, y el privilegio que refiere Sandoual, que es prope Cluniam, y el sitio que Ferrario dize, cerca de Riofeco, y lo que anadiò Sandoual, donde nace Efgueba, fue inteligencia fuya, fino es que huvielle dos lugares con nombre de Tela ; pero la de los Vaceos, por el sitio de Antonino queda notoriamente delineada, que

es cerca de el Valle de Curuneses vna legua de Rioteco, y seisde Va. lladolid, en el camino que viene de Astorga,&c.

De aquiconsta con mas claridad, que no pudo Santoyo fer Telas porque no està en el tio que descrive Antonino en sultinerario, porque esta mas de veinte y quatro mil passos de Valladolid, ni cra situacion para ir desde Intercacia à Pincia, ò Valladolid, sino descamino extraordinario, como es cosa descamina. da, dezir el Padre Maestro Fray Gregorio Argaiz, que se llamò san Eutichio San Tichio, San Toquio, y Santoyo mas suavizado, sintraer tels timonio, que confirme algo desto, y mayor descamino , pensar , que in trace fundamento, folo por fuimigis nacion avian de affentit a fu fentit, Bargas, y Vinar, porque solo busta negarle), pues no trae fundamento para defenderle. Y hombrestan doctos, no se moviandelaire; yes fillo dezir, que Tela perdio su nombre, pues en tiempo de Don Bermudo ie confervana.

Y a que hemos fenalado el fitio de Tela en los Vaceos, conforme al Itinerario de Antonino, tambien le infiere la falsedad de lo que el Pseudo Hauberto añadió a Dextro, que nempre dize, figue · Que es, que Tela Augusta estana cerca de el Rio Piluerga. Pues estando seis leguas de Valladolid, y despuesde Intercacia; en todo estetrato de los Vaceos, no corre el Rio Piluerga, hno es, que el prope se quiera exponer por distancia de seis leguas, y para el Hauberto no es mucha distancia, que otras vezes camina con mucha mayor distancia de la verdad. Y sino vease en el modo que descrive à Tela ; pues vnas vezes dize, que esta en vn stio, y otras en otro, como se levenia ala imaginacion. Osupuo poitassiil

Restanos averiguar, si Tela sue Ciudad Episcopal, como dixeron Dextro, Maximo, y Hauberto, y Coadjuua Fertario? Y siguen Viuar, y Argaiz. El Padre Viuar sobre el lugar de, Maximo, dize: Que las actas de la Concilio Telense, q se tuvo en Tela, en tiempo de el Papa Syricio, que

Cod lense Pape tum. Cone copu cum

los hall y re Chi tro

nH 47

)) ))

,2

,,

ent

32

33

Ol al

33

33

3:

3

3

" sublisten , demuestran bastante-"mente, que fue muy ilustre la lglesia Telense, porque todos los Codices le llaman alsi: Concilium Telense Hyspanicum supertractoria Syricy Papa. El principio dize : Post Confulatum gloriofifsimi Honorij XI. Constantij II. Congregato in Ecclesia Apostolorum Concilio Plebis Telenfis B. Perri Epifcopus Donatianus ciuitatis Telenfis, cum resedisse, considentibus secum Iamario , Felices , Secundo , Fortunio, &c.Tratofe alli de la continencia de los Sacerdotes, y de que no se ordenassen los Clerigos de otra Diocesi; y remite al lector al año de 424.de Christo en los comentarios a Dextro. En este lugar trata de los daños que hizieron las Naciones que avian entrado en España, y luego al num. 14. dize Dextro: Tiencle otra Synodo Telense en España, en la , qual confirma las actas Synodales Domiciano, Obispo de la misma " Ciudad. Esta Sede Telense se te-, nia entre las primeras de España, y Viuar alli: El dezir otra, indica, ,' que falta aqui la memoria de la Teleptense Africana, de quien haze mencion despues tratando de Mayorano, Arcobispo de Toledo, que estuvo en ella, y por la vezindad de el nombre, llevado de ", ella, dixo, otra Synodo Telenfe; pero no hallo mencion de este

Concilio, sino en Dextro.

El Padre Argaiz hablando de este
Obispado de Tela, en las Ad ciones
al Catalogo de los Obispos de Hau, berto, dizé: Que el Gatalogo de
sus Obispos, esta en el Catalogo

fue el primero San Euriquio, difcipulo de San Pablo, y despues, de san luan Euangelista, que gover-

3

C

15

la

II.

(4

11-

d¢

el

111

uc

13

"Concilio en sufglessa, donde con"Currieron treinta y dos Obispos.
El de 218, se celebro segundo

orcilio, donde concurrieron o, vein e y tres Obispos, y presidiò Pedro Obispo de Palencia, El se-

Pedro, Obispo de Palencia. El seso gundo Obispo que halla, sue San ,, Marcello, que Hauberto dize, sto-

recia el de 363. El 3 fue Lupo, , que era Obilpo de Santoyo, y muy celebrado el año de 384. El 4. Domiciano, que celebro Concitio en su Ig esta el año de 425. y destruyendo à esta Ciudad los 23. Snevos, se huvo de incorporar su Iglesia en la de Palencia, aunque

no fucediò tan prelto. Si le pedimos prueba de estos Concilios al Padre Argaiz, en el 29 del año 86. se queda con Hauberto.Lo mismo haze en el de 218. en el ObispoMarcello, dize, que es ?? el de Apamia, de Dextro à 382. que pone Hauberto al de 363. y que en lugar de Apamiæ se ha de leer Spannia. Buelve a repetirle el de 384. y dize, es el de Dextro, y el milmo año poneHauberto, que > florece Lupo, ObispoTelense; peronotrae prueba: De el Concilio de el año 425. dize Hauberto, en ,. Tela se congrego Concilio de muchos Ob spos, preside Domiciano, Obispo de dicha Ciudad., Esta Ciudad fue de vastada por los Suevos, y iu Sede trasladada a 29 Palencia. Dize Argaiz, que es de Dextro, y se remite a sus notas, donde dà cuenta de este Concilio, y Obispo; pero no dize en las no-,, tas, mas de que haze menció Hauberto año 425. aunque no alcan- 32 ca, de que haze relacion aquel al- ,, tera Synodus; porque dize Dextro: Synodus altera babetur Telessisin Hofpanta, in qua confirmat acta Bomitianus, eiusdem orbis Episcopus, bac Sedes. Telensis inter primas Hspan a babeatur. Esto es, con lo que prueban la Sede de Tela, estos Autores.

Pero todo quanto se ha dicho del Obispado de Tela, sus Obispos, y Concilios carece de fundamento, excepto los teitimonios de Dextro, y Hauberto, que en esta materia no ay otro, y configuientemente todo es fingido, y remitiendole estos Autores, que les cometan, de vnos lugares a otros, folo pretenden trabucar los lectores, como le ha visto, por lo que referimos; y es ridiculo el Padre Argaiz, que despues de tanto aparato de Concilios, Archivos, y Autores, que ofrece, nada cumple, y menos en referirle para el Concilio, y Obispo Telense, al año 425 de Dextro, que no dizede esto vna palabra para fundarlo, que es fu estito ordinarlo.

Ff 2

En

En quanto al Obispo Marcello, que Dextro quiere hazer de Tela, y Vinar de Apamia de España, y el buen Corretor Argaiz dize, schade leer de Spannia, y le haze de Tela, es falfedad manifiesta, sobre ser ridicula la correccion, como en lemejante calo pruebo en el lib. 4. tratando de la claufula de San Antonino, en Galefino, que del mismo modo corrige Argaiz, en el Martyrologio à 2.de Setiembre; y porque no le puede dudar, que Marcello fue martyr de Apamia de Syria. Sus actas trae el Martyrologio de Syrleto à 14.de Agoito, que dize alsi: Cercamin /acro Sancti Martyris Marcelli Episcopi Apamia Syria hic sub Theodosio Magno Imperatore , & insula Cypro mundani magistratus regimen disponens, ita segessit, vt in admirationem sui omnes excitaret s posteà factus est Pontifex Apamia Syria, quam Trbem, cum idolorum (uperstitioni addictam vidisset s illam destruere agressus est, sed cum Iouis impuri templum illic esset, quod plurinis machinis wsi sub wertere non poterant. Damone quodam impediente, quominus templum destrueretur , Beatus Marcellus, aquam accipiens, et sanctificans, aspersit lignorum congeriem, H statimignis accensus templum illud idolis addictum combussits quare gentiles in furorem concitati fanctum virum comprehenfum in ione consumarunt. Conviene el Martyrologio Romano, y cita Baronio à Socomeno, lib. 7. de la Hiftoria, cap. 15. Teodoreto, lib. 5. cap. 21. Niceforo, lib. 1 2. cap. 25. y 26. Casiodoro in tripatita, y otros, que convienen con el Menologio, que 10lo añade el oficio que tuvo en Chipre. Vease mas latamente esto en el

lib.4.cap. §.3.donde pengo todos los lugares referidos : que dira actio el Padre Argaizi Porque las actas no vienen con ser Episcopal Tela, desde San Euriquio, ni con tanta celebracion de Concilios, niel Padre Viuar, que hizo al Santo, que trae Dextrojen Telascerca de Palencia, puede hazerle el Marcelo de Apania, porque para esso quiereque Palencia lea à Pamea, ò Pamia, y que à elta se passasse el Obispado de Telas con que el Santo de Dextro Telenie, es el Apamiense, que todo es va embolismo sin fundamento, porque teniendo tan claros testimorios de San Marcelo, el de Apamia de Syria, todo lo demás, fundado en correcciones, è imaginaciones, es vano; y assi, ò bulquen otro tellimonio para comprobar el Maicelo martye Telense, o quedarase en la deposicion de Dextro, y Hauberto, queno ion bastantes para afirmar la existen. cia de algun Santo. Con que no ay Obispo de Tela en España, comprobado au enticamente.

Venimos aparar vnicamente para la prueba de el Concilio Telense, en lo que dize Viuar de el Concilio que se halla, y permanecen parte de sus actas, y comiença: Poft Confulatum gloriofijsimi Honory Oc. Y es cierto, que de ai te formo la clausula de Dextro, y de su copiador Hauberto; porque en todos los Codices, dize Viuar, se lee Telense; pero esta prueba, con facilidad se deshaze, pues todos los dodos han reconocido, que se deve leer Teleptense; y assi, despues de la impresfion de Binnio de el año de 1606.todas las demás dizen: Concilium Telep ense, mendose Telense appellatum, &c. En la Regia de Paris, en la de Labe, y el Synopsi, que Labelaco de los Concilios.

Y que esto ayade ser assi, y que es Concilio Teletense en Africa el que lubliste, consta del mismo contexto, pues dize, que Donaciano era Obifpo de la primera Sede, y Telano podia ferlo, aunque el Pfeudo Dextro anadio: Que Tela se renia en Espana entre las primeras Sedes; porque ni aun por Sede le reconoce. Fuera de que si estaua Tela destruida por tari con Agu que na, pade Obi y ot la P ron lesi dro Byz legi Do 3) 27 27 "

2) : me dez Te m Co

> 21) CW ga cil

Se

fe ph

cu 121 S

V

di

por los Suevos; como se auia de juntar finodo? Y fi en aquellos tiempos, como dexamos probado con fan Agustin, en la carta a Honorato, que es la 180. los Obispos de Espana, vnos se auian ausentado, y otros padecido; como en tanta turbación se auian de congregar treinta y tres Obispos, cuyos nombres se resieren, y otros muchos que se callan? Assimismo se hallaron los Legados de la Provincia Proconsular, que fueronal Concilio Byzazeno, los quales se auian hallado en Tusdro, o Isdro, Ciudad de Africa, en la Region Byzazena, que oy sellama Cacravan, segun el Legicon de Brandad. Y assi Donaciano era Obispo de Africa, y dixo Binnio en las notas. Llamòse este Concilio Teleptense, de , Telepte, que fan Cypriano, y fan , Agustin reconocen en el Africa, y era Metropoli, y primera Sede de », la provincia Byzazena, prefidiò el Obispo Donaciano; y èl mismo " fubscriviò al Synodo Mylevitano, "y al Concilio Cartaginès este » año. Y alli no ay duda que està mendoso el texto, y que en lugar de dezir Concilio Telense, se ha de leer Teleptense. Todo esto consta claramente del milmo texto. Post Consulatum gloriosissimi Honorijondecimum, & Constantij secundum, 6.cal . Martias. Congregato in Ecclesia Apostolorum ConcilioPlebisTeleptesis, B. Paser prime Sedis Episcopus Donatianus, Cinitatis Teleptensis, curesedis-Set, considentibus secum Ianuario, felices (ecundo fortunio, item Porphirio, Maximo , Maximino , locundo, Eunomio, Cyrino, Quintianio, Donato, Donatiano, Romano, Sopatro, Maximiano, Capione, Victores Papinianos Bafilios Tertiolo, Restituto, Donato, Secundiano, luliano, lanuario, Perphyrio, Micilio, Iuliano, Cresconio, Geta. Tuto, & cateris Episcopis

nection etiam Vincentios the Fortunatiano legatis Provincia Proconfularisad By gagenum Concilium directis, et rei. Vincentius, et) Fortunatianus dixerunt: Etia cum effemus Tafdrum , sicut mecum recolit memorialis auditio vestra, et) epistola sanct. memoriz Sirici Sedis Apostolica Episcopi dederamus recitandas sex quibus cum legeret unan Sanctimonium Fractis nostri Episcopi Latonia vtrasquenunc nos referre suges It o indicat, has recitari donatel Episcopi dixerunt : Recitentur, epistola venerabilis memoria Siricij, ot noverimus, quid earum textus contineat. Cumque traderentur, prinatus Notarius dixit. Exemplum tractatoria Episcipi Turbis Roma.

Esto las Actas del Concilio, que subsisten, que lo demases la epistola 4. del Papa Syricio. De que consta claramente, que este Concilio fue en Africa. Fuera de que este Concilio se celebrò el año 418. como prueba Baronio en este ano, num. 31. y sigue Binnio, como en todo: Luego no puede ser el año 425. y assi aqui Vivar fin duda se alucinò y Higuera quando compuso la clausula de dextro, bien reconociò, que no se podia aplicar a este Concillo; y como se llamava Telenie en los codices, que auia en lu tiempo; por ello pufo, que en Tela se auia tenido otro Synodo, alludiendo al de Africa, y dexando a dos luzes la claufula, que por esfo di xo: Que en Españase tenta esta Sede entrelas primeras, para tener alguna concernencia con elConcilio Telep→ tense, que mendosamente se llama Telense. En esta consequencia dixo LatinoLatinio en luBibliotheca.Sacro profana, anima aduersione in Concilia pag. 121: Tam fieri potest , we Concilium hor habitum

£ 3,

sit in Hyspania, quam rut Roma sit in Africa. Primumnomina fere omnia Africa ita propria sunto Ut paucissima in Hyspania reperias. Deinde quid hic agunt legati Prowincie Proconsularis ad Byçaçenum Concilium , cum narratione easque sequiturs cum essemus Tusdrum: Hy fdra enims vel Tufdrum wrbs olim opulentissima erat, whi lugurtha thesauros servauat. Demum tractatoria, quam recitari iubent Syricij Papa ad Capiscop os per Africam milla est. Quare Nebrisensinon puto haredendum, nisi aliud proferatur. Idem Donatianus prima sedis Episcopus. Teleptensis, vel Tibuliensissvel Tebestensis recensetur. Nomen autem loci manifesto corruptum est. Nam infra, multis in locis, Donatianus primas Prouincia Byçaçena Teleptensis Episcopus dicitur. Vnde legendum omnino Donatianus Episcopus Ciuitatis Teleptensis, & Concilium hoc Teleptense scribendum, ibique habitum Telepte. Vide in Synodo Martini I.tom. 2.epiftolam Africani Concilij subscriptionibus Episcoporuminter quos legitur Stephanus Teleptensis. No puede ser mas ajustado este lugar de Latino Latinio, que lei , despues de las impugnaciones, que dexo puestas. Faltando esta prueba conque assegurar este Concilio, se queda solo en los testimonios de Dextro, y Hauber to, que son de la calidad que se sabe: Pero contodo esso, aun hemos de probar, que no le huvo, siendo tan dificultosa de probar la negativa; Pero tenemos el testimonio de la carta de Santo Toribio, a Idacio, y Cepopio,que dize,como vimos en su vida. Per mala temporis nostri, Syno dorum conventibus , decretifque cessantibus: que por la entrada de las Naciones cessaron las juntas de los Synodos y los decreto Ycomo ya dixe, avia pocos Obispos en España; como puede contra este tes. timonio preualecer la ficció de Dexi tro, y Hauberto? Pues vn testimonio de aquel tiempo dize no huvo Concilios.

po

ci

rc

pr G

de

pc

ta

la

ne

Sy

SI

de 0

le

to

CC

n

do

C

S

P

91

CT

li

P

1

fi

17

6:

1

Y alsi quitesele al Padre Vivar, y al Padre Argaiz, y fus lequaces, de la cabeça, el que en Tela huvo Silla Episcopal, y que se vniò a Palencia; y al Padre Argaiz con especialidad, que el Obispo de Palencia se llamo Telense, à Telesino; que el nombre Telefino, aun no le fono Hauberto; Del de Telense no se halla tellimonio; y si fuera verdad que se llamò assi; por què en los Concilios, donde fubscriven Conancio, y los demas, que fueron en riempo de los Godos, nunca se llaman mas que Obispos Palentinos? Delto le conoce, que son falfas las imaginaciones de Maximo, y Hauberto, y totalmente despreciables, y que no las prueban Vivar, ni Argaiz, que les quieren acreditar.

Y para mas comprobacion de que no huvo este Obispado Telense, ni sutraslacion ai Obispado Palentino: Veale el Apendice a este Capitulo, donde conita la falledad de Mar co Maximo, que es el principal Autor detta translacion del Obilpado Telense, por vna clausula, que habla del, al ano 600.

De lo dicho queda refutado lo que dixo el Padre Herrera en iumanuscrito, tratando de la Igiesia de Palencia, que và con Dextro, en el Obispado Telense, y no trae otro fundamento. Si bien reconcce, que la clausula de san Marcelo, no puede entenderse, como Vivar laviolento. Y tambien duda de otro Obispado Lupo, que le haze Telense Dextroal año 384. y que subscrivio en va Concilio de Zaragoça; si bien no te halla tal Concilio.

Palencia, pues, fiempre tuvo fu Sede, y no le vniò a cila la de Tela,

porque no la huvo. Y aunque padecio el año de 4,6.la desolacion que refiere Idacio, y pule en el capitulo precedente, por la invasion de los Godos, le leparo, como de la presa de los Vandalos. Y al año 506 tenia portu Ovilpo a Pedro. Devemos efta noticia a Gibalino, en el lib. 5. de la sciencia Canonica, quæst. 8 . de Synodis Gallicanis, donde dize, q en el Synodo Agathenie, en tiempo de SymachoPontinice, al ano 8. y al 22. de Alerico Godo, fublerive Pedro Obispode Palacio, y dize se ha de leer Obispo de Palencia, porque entonces acaio est va en Tolosa, en compañia del Rey Alarico. Lo mismodize Pedro de Marca, Arcobifpo de Paris, en ellib.6.de concordia Sacerdotis, & imperij, cap. 16. num. 1. Supporandor. mento. us he effets Petrum Episcopum de Palatio, qui Synodo bic ( agathensi ) subscripfic ( cuius Ciuitatis vocabulum ad nullam wrbem refferri porest carum, qua pendebant a Metropolibus , upra memoratis) fuisse ex Hyspan se Palentionimirum fine Palentia, que Cinitas erat Episcopalis in Provincia Cartaginenfi, qui cum forte Tolo-Sa, degeret in Comitatu Alarici, Synodo Agailansi potuit interes-(e.Y ya tratando en el cap. precedente de san Pastor, probamos como le llamò Obispo Palatino, por Palentino; y en Orosio se llamaron Palatinos, los Campos Palentinos. Tambien es cierto, que Alarico, como notò Binnio, tuvo pacifico el Reyno el tiempo que venerò los Obispos, pero luego que diò en perlegurlos, perdiò el Reyno, y la vida al ano 507. y antes pudo tener conligo al Obispo de Palencia.

Pero quando este l'edro no suesse Obispo de l'alencia, por este tiempo, no se puede dudar que l'alencia tenia Obispo, aunque no se sabe el nombre, en tiempo del Arçobispo Celto, antecessor de Montano; por-

que el Obispo de Palencia se sujetò al Arcobilpo de Toledo, como propuse en el cap. 4. desta Historia. Y consta de la carta de Montano a los Presbyteros Palentinos, que pondremos entera en el capitulo figuien te, y aora algunos lugares, para lo que conducen a nuestro intento. Simili ratione cognouimus, quod necessitudine consecrandarum Ba silicarum, Fratres nostri, aliena sortis Episcopi in locis istis inuitaliconueniant, of licet sit in toto Orbe Sponsa Christi thalamus conus , eiu que antistites cona in eodem fibula charitatis, et) fides unione connexi, quod tamen privilegium, decessori no stro, nec non Dominis, et Fratribus noftris, Carpetania, vel Celtiberia Episcopissvester Coepiscopus fecit sin exemplaribus charitative stradiresimuss out scire positis, improba petitio qualem potuisset habere effectum. Hemos tambien reconocido, que con necessidad de consagrar las Iglelias, en estos lugares, se juntan, y congregan Obispos de otra fuerte(y Metropoli)hermanos nueftros, y aunque en todo el mundo sea vno el thalamo de la Esposa de Chris to y sus Obispos, esten conexos en vno, con el lazo de la caridad, y vnio de la Fè; el privilegio que vuestro Coepifcopo hizo a nuestro predeces for Celfo, y a los fenores, y hermanos nuestros, los Obispos de la Carperania, y Celtiberia, le hemos remitido en exemplares, ò copia, para que puedas saber, que efecto pudo tener vna peticion, ò pretension descaminada.

Pareciòle al Padre Vivar, pagis 379 sobre Marco Maximo, que este no era Obispo, sino Coepiscopo, y titular, ò sufraganeo, que sue necesfario ordenarle para el ministerio de los sagrados Ordenes, entre tanto que se elige el Obispo acostumbrado, que son las palabras de la carta

de Montano, a los del territorio Palentino. Donec consuetus, vobis a Domino praparetur Anustes, cuya eleccion, por causas que Vivar no alcança, se deteniz, y se detuvo, hasta que Toribio sue electo Obispo de Palencia. Y de aqui dà la causa, porque le dieron a cite Coepiscopo a Coca, Segovia, y Buytrago; conviene a saber, para su sustento, y porque no anduviesse vago, con injuria de la digni-

dad Epilcopal. Perofiefto fuera assi, yo juzgara, que la aulencia del Obispo Pedro, que assistia al Rey Alarico en Tolola, y estuvo en el Concisio Agathense, era la causa de la dilacion de eligir Obispo; y porque se avia pues to este Obispo annular, Coepiscopo, y sufraganeo: mas yo siento, que era Obispo proprietario de Paiencia, porque sino lo fuera, como podia auer concedido el privilegio, de que viniessen los Obispos de la Carpetania a las confagraciones del territo. rio de Palencia, que esto no le tocava,ni lo podia hazer, como Obilpo fufraganco, y tit ilar, en perjuizio de el proprietario, como es notorio.

Lo otro, porque si era Obispo annular, baitava afignarle alguna renta en el mismo Obispado de Palencia, y quitarle el exercicio ; pero concederle luego a Coca, Buytrago, y Segovia, aunque no lo merecia, y darle citos lugar s, por la dignidad del nonibre, y porque la orden Epifcopal no recibielle vilipendio, andan do vago, esto es, sin tener algunos lugares donde exercicile el Epilcopal ministerio, arguye claramente, que era Obitpo en propriedad, pues no le hallara exemplar, que a los Obispos annulares, Coepifcopos, y lufraganeos, te les ayan dado lugares fixos, y determinados, para exercer los actos Pontificales, quando le les quitael exercicio de donde son Obispos sufraganeos, y annulares; pero quando fuera Coepiscopo, preciso era que huviesse Obispo en Palencia, que los Coepiscopos, o Corepiscopos, lo eran de territorios Episcopales, donde residian, como pruebo en la Gerar chia Eclesiastica de España. Mas infisto, en que era Obispo de Palencia, por las razones dichas, y le vee cla

ramente que Palencia era Giudad Episcopal, pues dize Montano, que hasta que se elija el Obispo acostumbrado. Luego era constumbre inconcusa el que Palencia tuviesse Obise do Y este era aquel a quien Montano concedió a Coca, Segovia, y Buytrago.

Y aunque es verdad, que le llama Coepitcopo; esto es, porque ya fanto Toribio era electo Obilpo de Palencia. Y mientender es, que primero piecedio el que Montano privò a este Obispo, por las razones referidas. Luego eferivio a los del territorio Palentino, diziendoles lo que devian hazer, en el interin que se les dava Obispo. Luego eligio a Toribio, o le eligieron en la torma acostumbrada en aquel tiempo. Toribio se escusava, y alegava, que el Obispo antecessor, que subsissia, devia conservarie. Y a esto responde Montano las razones que contiene la carra a Toribio. Y por ello le llama al antecessor su Coepiscopo, porque lo auia fido de Palencia, aunque estava privado, y restringida su jurisdicion a Buytrago, Coca, y Segovia, y Toribio ya lo cra de Palencia, por lo menos electo.

De aqui se insiere, lo primero, que en Palencia se auia continuado la dignidad Episcopal, pues dize Montano lo que han de hazer los de el Territorio Palentino, hasta que se chija Obispo: Dones conjuetus vebital Domino praparatur Episcopus; porque sino estuviera con esta possession Palencia, no pudiera dezir Montano esta clausula, que insiere mucha antiguedad, como ya he ponderado.

Lo segundo, quan sin camino van M. Maximo, y Hauberto, en dezu, que el Obispado de Telase auia voido a Palencia, pues siendo tan recien te la vnion, hiziera memoria de ella Montano ; y lo que mas es, que siendo Tela, como suponen Iglesia Priniada, no pudiera auerse introducido,ni aun con voluntad del Obispo de Palencia, en el Metropoli de 10ledo; y en que entendimiento cabe, que Palencia quissesse perder el derecho deMetropoli, nuevamente adquirido, por la vnion de la Iglesia de Tela, como estos autores supuestos quica qui ha fe len irr Gc qui tar rib con

do que das con do tel que

en.

elc

que

fias par que loc cia el (

> Gil otr no lo: mi zo

Ar no de

1

94

ra

pe

### De la Ciudad de Palencia. L.I.

quieren, no corre la milma razon en hallarse Palencia, sui iuris, y sujetansea Toledo; porque con la entrada de los Godos, que avian defolado a Pa lencia; bolviendole a reparar, no es irracionable, procuraffen los Reyes Godos, que se sujetasse à Toledo, y que esta fuesse la causa de sujetarse al Obispo Celso, como refiere Montano, que lo hizo el antecessor de To ribio ; pues los Godos procuraron condecorar tanto à Toledo, que es lo que dixo Padilla, aquien referi tratan do de santo Toribio Asturicente, y lo que sevio despues en tiempo de Cindasinto, que hizo à Toledo Primada; como trato en el punto de Tole-

Lotercero, và muy configuiente loque en estas cartas se refiere, a lo que referimos de Idacio, que passo en la desolación de Palencia, que sue el que los Godos desvarataron Iglesías, y Altares, y assiaora, para la reparación, se congregayan Obispos

que las confagrassen.

Y assi, para profeguir conel hilo dela Historia, el Obispo de Palencia, o fueste Pedro el que se halla en
el Concilio Agathense, segun juzgan
Gibalino, y Pedro de Marca, o fueste
otro que sucedió a San Pastor, reconociendo el estado en que se hallauan
los Godos; y como deseavan el aumento de la Iglessa de Toledo, se hizo sufraganeo de èl, en tiempo de el
Arçob spo Celso; sucedió le Montano, y como Metropolitano cuidava
de esta Diocesi el Obispo de Palencia;

aunque se auia sujetado a Toledo, recalcitro y convocava los Obispos de otra Metropoli, que eran necessarios, para las sanciones, y Montano le privo del exercicio de la Sede, y porque tuviesse el alimento congruo para la decencia de la Dignidad y la bendicion Episcopal no careciesse de honor, le assigno a Coca, Buytrago, y Segovia, adonde exerciesse el Episcopal ministerio, como dize la carta ce Montano.

De aqui tuuo principio la Sede Episcopal de Segovia, ò su reparacion, que en elto no nos derenemos; pero es cierto, que estava sin Sede, porquesila tuviera, y Obitpo, no le dieran a Segovia al Obispo Palentino excluío, con los lugares de Coca, y Buytrago. No es pequeña gloria de Palencia tener tal filiación, aunque fuesse ocasionada del yerro del Obispo de Palencia, que en la providencia Divina no es nuevo el sacar de los males bienes; y grandes aciertos de los yerros humanos. Vease elcap. 1. donde con Florian de Ocampo delcrivo los Vacceos;

En este intermedio que los Presbyteros Palentinos se hallavan sin Obispo, cayeron en algunos desaciertos, como ovejas sin pastor. Y el Arçobispo Montano les escriviò una carta Pastoral, que traen comunmen te todos, y de quien haze mencion san Ildesonso, hablando de Montano, que pondrè en lengua Castellana, ya

que en Latin es comuni

forbiold ciery in the elfe

#### ALOS SENORES MVY AMADOS, HERMANOS, Y hijos del Territorio Palentino, Montano Obispo, eternasalud.

A Los Prelados de todas las Iglesias, señores pissimos, amedrentan aquellas palabras del terrible monitorio del Profeta Ezequiela capitulo tercero, y treinta y tres, con nombre de especulador, que dizen: Hiso de el Hombesdite por especulador de la Casa de Israel; O yendo, pues, de mi boca las palabras, se las anunciaras, como que salen de mi: Si diziendo yo alimpio, impio moriras, no se lo anunciares, y dixeres, para que se aparte de su camino impio, y vivia, el morira en su impiedad, pero yo buscarê de tu mano su sangre. Y las demás cosas, que el orden de es-

ta

ra leccion manifiestas que se ha de hazer escrutinio de las almas del que amonestasy del amonestado. Movidos pues sdestasvoz sy no ignorando, que be tomado a mi cargo la obligacion de este osicio s cuide de procurar , que Christo no busque de mi mano el anima de al gun perdidos especialmentes como la costumbre antigua aya entregado a la Iglesia Toledana el privilegio de Metropolitano: I por esso massel cuidados no solo de las Panochias ssino de las Ciudades ssolicite al Obispo de esta Ciudad; pues como dize el Apostol, 1. Cor. 4. Que es lo q quereis Vendre à vosorros con rigor, è con espiritu de mansedumbresy con caridad; porquerona nueua presumpcion de los Presbyteros, que os presidens pulso los oidos de los nuestros, sies que se puede dezir nucua solamentes y no detestables la que desde el principio de la Iglesia, se prueba, que nunca se introduxo, sino aora, y es, el que lo que la inuocacion de la Diumidad, que es Trina en Personas, acostumbro à santificar por mano del Obispo, el Presbytero, ignorante de la discipli. na, presumiesse consagrar el crisma. Esto, si es por ignorancia, no bebio el Sacerdote ser tan sin entendirmentos si es presumpcion, quien ignorara, que escismaticosel que temerariamente juzga Una cosa inaudita, y contraria a la Religion, enuegecido ya el mundo? Rebuelvase en vuestras manos, ò Pres byteros, el sacratissimo libro de los Numeros, en el qual començo el honor de vuestro oficiosen las personas de los setenta Seniores, y hallareis, que prerrogatina, y en que puntos se os concedio? El Senor quiso, que vosotros fuesseis quien nos ayudasseis en nuestro trabajosen segundo grado; no permitio que violaseis temerariamente algunas cosas sagradas. Asià Nadaby Abiu, lleuando el fuego ageno, esto es, no debido a su oficio, les consumio el fuego Diroino: Asi a Core, Datan , y Abiron , que embidianan a Moyses el gozar de la gracia de Dios, y de sus Divinos coloquios y dezian: no solo a ti hablo el Senor, porque toda la Congregacion es santa; como a mueuos scismaticos les vino muerte, que hasta alli no se ania oido, de suerte que les sorbio la tierra, que estaua ayuna insaciablemente, porque la indignacion Divina les ania condenado. Que dire de Ozias, que no contento con la Dignidad Real, por que no gozana tambien del o ficio de Sacerdotes contra el derecho, y la razon, velado con Coturno; y percibiendose a oficcer la oblacion de espiacion, deuida a solos los Sacerdotes; se cubrio por caja rigo Dinino de tal suerte con leprasque careció del oficio de Sacerdotes y de Rey y quedo aborrecido hasta el dia de su muerte. Del mismo modo lava Divina confumio a Oza, que procurana sostener el Arca de Dios, porque to se cayesserrecalcitrando los brutos, y quanto fue de su intencion, fue con obsequio de voto queriendo el Senor ostentar que por ninguna cansani con or asion de humildadsdeuen en algun modo presumir stocar los Dininos Sacramentos, y oficios celestiales, aquellos aquien no les incumbe por oficio. Guardensespues, guardense, los que piensan que les esticiso, lo que otresno pongio du frare de tumano su sangre. Thas demás cosasque el cráso de el-

to:

fol mi que or

Q en de ao

el di qu os

ch co te

S

p g n

6

9 ...

. . .

. .

gnoransque les es ilicitos por que no les toque semejante pena sque la que les roco alos que hemos referido. Por ventura ignorais las reglas de los Sanros Padresoy las constituciones Synodicassen que se mandas que los Presbyteros Parrochiales, pidanso por si mismos, o por los Rectores de los Sagra rios, no por per (onas mas inferiores, cada año, el crisma al Obispo, que les preside ? luzgo, que los que mandaron pedirlesles quitaron la potestad de consagrarle. Proueas pues, vuestra caridad, despues del entredicho, de nue stra humildad, entre tanto que el Señor os prepara el Obispo, q solois tenersel que nadie presuma asegundar lo que le es prohibido, y comience a sustener censura mas graves del rigor Eclesiastico. Vse cada qual del privilegio de su honor, que le fuere concedido, que sea proprio del orden del Presby terados y no tome el del Obispos como improbo Ministro. Qualquiera que despues de esta admonicions suer e cogido en algun modo, encosas deste generos sepasque ha de ser condenado con insoluble vinculo de Anatema. I no se le haze en esto mismo poco favor , de permitir , que aora passe sin castigo. Verdaderamentessi el Senor quisiere, quando llegue el tiempo de Pascua, si teneis impossibilidad de pedir el crisma, de ceis indicarnoslo por cartas, y no sotros podremos embiarla gracia de este santo liquor de buena ganascomo no tengais presumpcion de entraros en lo que no os es permitido. \* Del m. smo modo hemos reconocido que para la cosagracion de las Basilicas conuidais Obispos de donde no les toca, y aun que esten conexos con nosotros con la un on de la Fê, con todo esso se reconoce, que esto no conviene mi a los privilegios de la Provincia, ma las vilidades del Senor del Reynosporque ya le ha llegado la fama de esto. Y assi juzgamos con saludable ordenacion, que si al guna vez apretare la necessidad, nos deuais informar por cartassy o por nuestra personaso por algun Obispo de nuestros Hermanos, el que nos pareciere, se pueda celebrar la consagracion delas Iglesias, con el fauor Diumo. \* Demas desto hemos tenido noticiasque vosotros particularmente honrais la perditissima secta de los Priscilianistas, assi en las actas, como en el nombre. Pregunto, que locuraes estandeslizarse superfluamente en el amor de aquel : a quie no quereisimitar en las obras? Porque para traer a vuestra noticia pocas cosas de sus inmundicias, omitiendo lo que profano en la divinidad prorrumpio, y blasfemò con boca sacrtlegasse congrego en èl un monton de todos los vicios scomo en una sentina de inmundicias, para quitar, como adultero sin verguençasla verguença de las que le seguian; y tambien le assignan sus hechos el roso de maleficio, parallegar con mas facilidad al efecto de la maldad, que es indigna de nombrar. Finalmente, que venera el alma de qualquiera Fiel, en este, que sea congruo a la Religion? Pues no solo fue refutado por los Santos Obispos, sino que tambien los Principes temporales. Jegun la justicia de sus leyes, le condenaron, segun la qualidad de la mal-

dad referida? Que este fuescomo he dicho; lo conoceràmas plenamente el que lee los libros, que publico el Beatissimo, y Religiosissimo Varon Toribio, Obispo, quemitio a jan Leon, Papade la Ciudad de Roma, en los quales explano est a sordida heregia, la manifesto, y la embio clara aunque estana oculta en sustin ieblas, y con el velo de vna nube de perfidia, por que por estos libros se hailascomo puede resguardarse el pio lector, y que puedaresponder contra los sacrilegos. Tassios ruego, que condenando al autor, y a su perfidia, y anatematizandoles, tengais la regla de la Fèrecta, y procureis portaros con mas caucion en todo lo sobredicho: para que ni vo pueda ser condenado del silencio y vosotros podais conseguir grandissimo fruto delante de nuestro Salwador Dios, de auer obedecido. La paz del Senor sea con roo otros. .. men.

Muchas cosas constan de esta carta, que comunmente es recibida por autentica; pues claramente; lo primero, se vee, que de constumbre antigua tenia Toledo el ser Metropoli,y con exercicio, y no honorariamente, de que trato en el Primado de Toledo.

C' C CO'ICO CH IN WH THOCHS

Lo segundo, que Palencia, como dixe, estava sin Obispo, por auerle privado del exercicio Episcopal en Palencia, peroque era muy antigua la sede, pues dize el modo que han de observar, haita que el Señor prepare los Presbyteros no se sujetavan del ci Obilpo acostumbrado; esto es, que

de tiempo antiguo tenia.

Lo tercero, que les Reyescuidauan de que se conservasse el derecho Metropolitano de Toledo, pues dize, que el llamar Obispos de agena fuerte, esto es, de otra Metropoli, no convenia al privilegio de la Provincia, nia la vtilidad del feñor del R. yno esto es del Rey, porque ya auia llegado a su noticia; que es Argumen to claro, que como los Godos ganaron a Palencia el año 456. y luego començaron a alsistir a Toledo, proz curaron agregar a esta Metropoliel Obispado de Palencia; porque sien esto no huvieran intervenido, no amenazara Montano a los Presbyteros Palentinos, con la noticia de lo que aujan faltado, poniendo al Señor temporal, como intereflado, para 10 que devian hazer.

Lo quarto, que por falta de Obis po, se introducian los Presby teros en

la consagracion del crisma, y se les

reprehende.

Lo quinto, que no obstante, que el Obispo se auia sujetado al Metropoli de Toledo, y Montano le auia privado, aunque no se sabe claramen te la causa, porque en la carta a Toribio, dize, que fue peticion improba; y acafo por esta razon auia pallado a Toloia el Obispo Pedro, averse con el Rey Alarico, y Montano le privò de hecho, porque no huvo en el interin Concilio de que se tenga noticia; todo al Metropolitano, y llamavan a los Obispos que querian, para la confagración de las Bafilicas, y node la Carpetania, ni Celtiberia, que estavan en la Metropoli Toletana.

Lo sexto, que en Palencia, en este tiempo, no se seguia la heregiade Prisciliano; porque solo reprehende, el que aprobassen sus actas, y nombre, aunque no le imitavan en las obras, como claramente conlla de aquellas palabras: Qua est ista dementia in eius amore superflue labi, quem inoptre non velis imitari? Y efto, quien lo hazia eran los Presbyteros, no la demas gente. Y el euitar esto no se devioa la diligencia de santo Toribio, de quien luego diremos; porque despues de todo lo que trabajo en Palencia fanto Toribio, Obispo de Astorga, y. fu succifor S Paftor, y fi sucedio otro Obitpo, fuera del que actualmente Iubliftia, aunque privado del Obilpado,no auian quedado algunas Relistipped in interest of the least of condendrons of each tachallanguage to the

Te Ob tin Bx Tel pus ICC len tal to

ba pr

IC

do di

cl

ve T

tu

de fo.

ve

far

ful fo

qu

M

H

rib

Pa

Pr.

bit

cio

afa

cac

rio

Igl

los

mo

 $E_{i}$ 

N

do

lea

ña

quias; pero con la entrada de los Bar baros, vinieron algunos Gentiles, que procurò reducir tanto Toribio, y los reduxo; y estos, aunque acostumbrados a los errores del Gentilismo, por diligencia del Santo no se fueron con el error de Prisciliano. Todo esto se verà mejor en la carta de Montano a Toribio, que pondremos en el capitulo figuiente : Y en la relacion, que de entrambas cartas haze san Ildefonso, tratando de Montano, que es la verdadera inteligencia de las tales cartas; pues no ay duda, que las leyo san Ildefonso, y compendiò toda la substancia de ellas. Y assi le reconoce son fabulosas todas las noticias, que quiso introducir el artifice de Marco Maximo, y del introducido codice de Hauberto Hilpalenie, de q fanto Toribio Palentino fue el que inundo a Palencia, maldiciendo a los Hereges Priscilianistas, queen esta Ciudad ha. bitavan, procurando enervar la tradicion antigua, que atribuye esta acció asanto Toribio Asturicense, calificada con las lecciones de los Breviarios, y conservada con el voto de la Iglesia de Palencia, de que se dixo en los capitulos precedentes, y bolveremos a tratar en los subsequentes.

13

3

Apendice a este Capitulo.

Examinaserona claujula de M. Maximosen que habla del Obispado Telefesy della se reconoce la fal-Sedad deste coaice, y queno hurvo Obispago Telenseen los Vacceosont MenasObispo Telenfe.

L Codice de M. Maximo, en con , sequencia, de que el Obispado de Tela se traslado a Palencia, y que su Obispo se llamava Telense, o Palentino, puso al año de 98. csta clausula. Exuperius floret : Menasque Episcopus Telenfis in Vaccais ( dictus etiam Ep 160pus Telefinus ) Romam deinde petit. Florece Exuperio: Y Menas Obispo Telense en los Vacceos (que se liamo tambien Obispo Telesino) demas desto va a Roma.

Pero què testimonio avrà en Espana deste ObispoMenas? Ninguno. Con

què comprobarà, que el Obispo Telense se llamava Telesino? No ay texto que lo diga, y si fuera verdad, parece, que Maximo, que dixo, que el Obif po Telense se llamava Paientino tambien, devia auer dicho, que se l'ama-

va Obilpo Telelino.

Reconoció esta dificultad el Ma Vivar, en los comentarios, y corrige esta clausula, y dize, que se ha de leer. Etherius floret : Mens/que Episcous Tolofanus in Volcis ( dicti etiam Tectofaz ges) Romam deinde peri . Etherio florece:y Menas ObilpoTololano en los Volcas (que tambien se dixeron Tectolages) despues và a Ro- , ma. Confirma esta correccionen los Comentarios, n. 9. diziendo no dudo, que este Canon le vicio vn ImperitoLibrero, q juzgava, que era peritissimo de las colas de España, y q añadio de suyo algunas , cofas para explicarle. Y assi juzgo que se ha de leer, Etherio florece, 12 y Menas Obispo de Tolosa, en los Volcos (que tambien se dixeron Tectolages) despues va a Roma; en lugar de lo que se lee en los impreflos: Exuperio florece, y Menas Obispo Telense en los Vacceos, is. llamado tambie Obispo Telesino, demas delto và a Romi. Examinare cada cola en particular. Exuperio, el que se dize, que florecia en España, ya auia muerto, y assi se di ze mal, que florecia; peroflorecia, Etherio, Obispo en la Galia, aquie escrivio S. Gregorio Papa, la carta que està en el lib. 9. del Registro, c.50, cuyo exordio co recomedacion del es deste modo: La locucion de vuestras cartas, llena de gravedad venerable, de tal suerte vnio a si el afecto de nuestro cora-,? con,q me dà mucho gusto de mutua correspondencia; para q aunq no podamos gozar de vueftra cor- ,2 poral prefencia, no pueda contra nos arguirnos la ablencia, aujendo este comercio. Moltrais quanto a- ,> mor resplandece en vos del Orden Eclesiastico; quanta es la dilecció de la disciplina ; quanto es el estudio de la obtervancia de los decretos saludables, de que recibisteis , el nuestro con obediencia, y lumilsion, y procedeis a la exortacion, con toda voluntad, v predicais que

le guarde inviolablemente. Demas desto le manda, que , congrege Synodo contra la culpa Symoniaca, y le encomienda los Monges, que embiava a fan Agui-, tin a Britania. Pero lupuelto, que en este milmo tiempo storecian en 20 las Galias dos Etherios ; vno Lugdunenfe, a quien parece, que le dirige esta carta; y otro Arclatenic, 3) que subscrivio con san Gregorio al privilegio, concedido al Monaiterio de san Medardo; bien le pueon de dudar, qual de los dos es el que alaba Maximo en este elogio? Pero yo juzgo, que habla del Lugdu-, nenfe; porque Aymonio, en el lib. 4.cap. 1. le refiere en primer lu-32 gar entre los Obispos, que relplano decieron, ilultrados con la gracia de la virtud Divina en la Galia, en 3º tiempo de la Reyna Brunechildes, a quien fan Gregori o alaba mucho la extirpacion de laSede Symoniao ca; y porque este Obispo està en el Cathalogo de los fantos, como prueba Theophilo en el indice de , los fantos Lugdunenses y trae su transito, que fue el ano de Christo 608. fegun la cuenta de Aymonio. Tambien Menas en estos tiempos florecia mucho en Tolola, Ciudad que constituyen en los Bolcos 5, Prolomeo, en el lib. 2. de la Geographo, cap. 10. y Plinio en el lib. 3) 3.cap.4.de donde fue facil, que el ,, copiador, ignorante, enmendaffe, en los Vacceos. Y porque de los " Volcas, vnos se dezian Tectofages, ò Tectefaios, otros Aricomeos; y Tolofa pertenecia a los 5> Volcas Tectotages, segun Mela en el lib. 2. cap. 5. de aqui es, que lo que acafo estava en el texto: In . Volcis, dictis etiam Tectolagis, co alguna conionancia de las voces, lo corrigio mal, diziendo: In Vac-, cais dictus etiam Tolofanus ( lee Telefinus.) Y para acomodarlo a Mena, añadiò la palabra, Episco-, pus: Demas desto, san Gregorio escriviò a Mena, Obilpo de Tolola, la carra cinquenta y dos del libro , nueve, enque le auisa de la conversion de los Ingleies, que hizo '?' fan Agustin, y fus compañeros, y le encomienda a san Laurencio, y

sanMeliton, Monges entonces, que embiava a la mies de Britania, y 12 despues fueron Obispos, que como,, iluftres en fantidad se refieren en las tablas Eclesiasticas, a 2.de Fe. " brero, y 24. de Abril. Y añade : Y ,, assi tu Fraternidad les haga los ob sequios de caridad, que conviene, y » no se descuide de fauorecerles en todas ocasiones que lo necessita. ren; para que con vueltro favor non tengan ocasion de detenerse ay , y,, ellos tengan concorde gozo, alen. tados con vueftro confuelo, y vos " podais hallaros participante de la caufa, porque los embio, concu." rriendo a fu confuelo. Pero como Menas cayesse en odio de Brunechildes, que le acu." sò ante san Gregorio; le fue neces. fario acudir a Roma (que es lo que notò Maximo)hallole inocente, y " bolviòle a embiar a Roma. Sobre , este punto elcriuio san Gregorio a la Reyna Brunechildes, por estas " palabras, que tambien traeGracia-,, no, 2.q.5. c. Menam, de este modo: Examinando a Menas, Reue. >> rendifsimo hermano nueltro, y, Coepilcopo, de todo lo que delle auia dicho, en ninguna cola leha. llamos culpado, el qual, demas de esto, satisfaciendo con juramento, ante el cuerpo del Bienaventurado, Apostol san Pedro, demostro, que estana ageno de todo lo que corra" fu opinion le auia oblervado; y alsi , permitimos le bolvielle abluelto, pues estava purgado; porque como " era razon, que caltigatiemos cano-, nicamente là culpa, fi en alguna le hallaramos reo; alsi no fue razonq" deviefiemos retenerle mas tiempo,, ò afligirle en algo, quando le ayudava lu inociencia. Etto S. Grego- " rio de la inociencia de Menas,,, comprobada en el sepulcro de San Pedro ; y dize del referido " Etherio, aquien comete el exa-,, mende la enfermedad de yn Obil. po:que fino eftà suficiente para " governar la Iglesia, le ordene, coadjutor; pero que Maximo hable de estos se coprueba, de q 2013 11 tratava de algunos Varones, cuya noticia le tenia por los escritos de

S. Gregorio, como se viò tratando "

Pa

Vi

til

ma

del

37

100

,,

\*

,,

,

,

99

99

03

03

,

,

33

,

,,

93

,,

33

9)

2)

0)

0)

22

33

23

23

33

23

37

23

de Secundino. Hasta aqui Vivar.

Vio tambien esta dificultad el Padre Argaiz, porque la viò el Padre Vivar, a quien copiò, mudando el eltilo, y anadiendo algunas cosas, que manificstan la falta de noticias, que

despues ponderare:

La noticia (dize) de estos dos "ilustres Varones, la tenia tan de-, prabada el codice de Zaragoça, que no la pudiera adivinar todos, " dezia: Exuperius floret: Menasque Episcopus Telensis in Vaccais, dictus etiam Episcopus Telesinus, " Romam de inde petit. Quien ha , visto, que Exuperio fue celebrado en los años atras en Toledo, afsiftiendo a la Silla Patriarcal, creeria , fin dificultad, que hablava de èl. Y quien ha conocido la Silla Episco-, pal de Tela en los Vacceos de Efpana, tambien se persuadirà, que Menas auia sido Obispo suyo; de , cuya Catedral se dixo en los Comentarios a Dextro, y en los prefentes de Marco Maximo, Pero , atendiendo al estado de las cosas en las dichas personas, y en el tiem po, en que vamos descubrirà el hi-, lo al paño. Lo primero , no pudo hablar aqui de Exuperio, Arçobifpo de Toledo, porque ya era difunto desde el año de 597.con solos dos años, poco menos de dig-" nidad. Malpodra, pues, aora flore-,, cer el arbol, a cuyo tronco, y raiz auia puesto la muerte su guadana, y estaua errel sepulcro sin vida. Lo legundo, tampoco podia hablat de Menas, como si fuera Obispo 37 Telense; porque 110, anos auia, que la Catedral de Tela se ania suprimido, y vnido con la de Paso lencia, como lo dixo Maximo (ano 480.num.3.) y siguiò Hauberto: Telensis Ecclesia in Hyspania ad , Palentinam Sedem , quæin Vacczis, transfertur. Y confirmalo el ver, que no se halla entre los Obis-, pos de Palencia Menas, por eltos, ni otros tiempos, cuyo Catalogo esta bien cumplido por Hauberto, sino que lo era Silvestro, Monge de san Benito. Con esto queda excluida por expuria la dicha lectu-

", ra de entre las legitimas, y se ha

,, de leer, como và puelta ; porque

verdaderaniente habla de dos Obif pos Illustres, que à ora honragan a Francia, Eterio Arcobilpo Luga nodenie, y Menas Arcobiipo de Tolola, de entrambos ay memoria en San Gregorio, con quien se comunicauan: para Eterio Arçobilpo de Leon; juzga Vinar que es vna carta de el fanto Doctor (lib. 9. cap.50.) en que le encomienda los Monges, que remitia de Roma, a San Agustin, que estaua predican do en Inglaterra, aunque huvo otro, que era Obilpo de Arles. De Menas habla en otros lugares. De tuerre, q de citos dos, que eran espejo, y exemplo de otros Prelados, alaba la claridad de fus acciones Maximo, y la buena opinion, que dellos corria. Confirmato esto la jornada, que dize hizo Mehas a Roma, porque se conoce, que habla del Arcobispo de Tolo-12 en dos cartas que he leidoen fan Gregorio, lib. 9 .epist. 8 .y cap. 22.) La vna, escrita a Bononio Abad del Monasterio Lerinense. donde le agradece el enidado que tiene en el govierno del Monatterio, de que le auia dado cuenta el Obilpo Menas: Quamautem fo. lers lis in regendis Fratribus;quatoque studio in corum sis custodia vigilans, Rezerendissimo Frater,& Copiscopo nostro Mena-referente cognovimus. Ella la Isla de Lerino en la nivegación, que ay de Francia para Italia. Devio de partir alli el Obispo Mena, y assi pado informar a san Gregorio de la que avia visto en Bononio. ol La llegada, y assistencia en Roma, le conoce de otra carra del milmo Ponsifice que es vua fa-

cultad, que con acuerdo de fan Gregorio, y orros Obilpos, fe diò a Probo , Abad delan Andaes de Romi, para que pudieste testar de sus bienes. En estas es nombrado Menas, Obilpo Telelino, por Tolofano, entre los demas. bue otorgada el año de leilcientos y vno de Christo, que es indicio feria fu jornada el ano figuiente ( lee antecedente, por no andar alrebes ) al fin de 600, ò

principios de 601, porque dize :// 19

nomine Domini Salvatoris nostri Iesu-Christi, Imperantibus Domino Mauricto, & Tiberio Augustis, anno Incarnations Dominica sescentesimo pr mo , codem que Domino undecius confule , sub dietere o non aurum O Etobrium. Prefidente, Beatilsimo, & Apoltolico Papa Gregorio, arque Confiden-, tibus, Reverendissimo Mena Episcopo Telefino, Bafilio Capuano, 33 &c. Esto la Escrirura, de donde se conoce lo dicho, de q hablò Maximo del Obispo de Tolosa: qfueiso le persona de meritos, inculpable, y dignode reuerencia, dizenlo otras dos carras de el Santo Ponti-, fice. La vna (lib.o.cap.52.) à èl, y otros Obispos de Francia. Otra (lib.11. cap.8.) à la Reyna (de , Francia) Brurechelda, en que difculpa à Mena, de los cargos, que le auian hecho algunos emulos, de ,, que se purgobastantemete, ya di ze, que la causa de la equivocacion 2) para escrivir la clausula, tambien cstaua en la similitud de los nombres, Eutherio con Exuperio; la de >> Tolosano, con Telesino, la de Vol cis, con Vaccais, porque Volcas llamanlos Cosmographos, a los ha bitadores de Toloia: veanse Ptolomeo, y Plinio, alsi el M. Viuar leyò bien las tres dicciones, y las resti-, tuyo con erudicion a lu pureza, y finceridad. Pero metiole de mahado en querer trocar aquellas pa , labras: Dictus etiam Episcopus Te flesinus: Escriviendo, dicti etiam " Tectofages: Aplicandolas a los ,, Volcas de Tolosa, lo que era de la persona, y dignidad de Mena; por-?? que aunque le conficso, que no so-,, lo Mena (lib. 2. cap. 5. ) fino Iulio Cefar en lus comentarios, y Ray. mundo Marliano en sus noras, llaman Tectolages a los Volcas Tolotanos, por auer viado los anti-3. guos los vestidos largos, como Sagos, con que andauan cubiertos,

de donde nos vino a los Españoles

ha de tocar en alguna diction, fino

dexarla, como yo lo hago, dizien-

nus, porque conocidamente habla;

quos le llamavanObifpoTolofa-

, el nombre de Sayo, pero a llino fe

, do: Dictus etia Episcopus Telesi-

" no de los Volças, fino de Menas,

no, y otros Telesino. Esto lo pruebo claramente con las palabras de ', la Escritura de San Gregorio en fauor de Probo; pues le llama, ', Obispo Telesino, y dexa el Tolosiano. Hasta aqui el P. Argaiz.

Pero no obstante todo lo que se ha fatigado Viuar, y Argaiz, er lacorreccion de esta clausula de Maximo, por traerla a buen sentido, se ha de reconocer, que sus correcciones son infelices, y violentas, por la falsedad, y mala inteligencia de los principios en que se fundan, originado todo de falta de noticias, y grade afecto de la defensa de el codice de Dextro y M. Maximo.

Dextro, y M. Maximo.

Y lo primero, para faber con fun. damento, siestana viciada la clausula de Dextro en el codice de Zaragoça, ā imprimio Caldero, ya que no acudiessen al Gotico, que tuno Higuera, que embio la copia a Zaragoça, o fuel se el codice de Higuera copia, y no original; porque este es vo trasgo, que hizo ruido, y nadie le ha vitto; deuieran acudir al codice que el milmo Hi guera embiò a Zaragoça, autorizado con lu firma, yver, como le leia en el; porque corregir de cabeça, y voluntariamente las claufulas, es pintar como querer, yquerer lo que acada qual le ella a fu proposito; yo no he visto el codice, que Higuera embio aZara goça, pero he vitto voa copia, que le embio al senor Ioseph Gonçalez, autoricada, bien corregida, y fin enmien das, y de ella se colige lo que citava en el codice de el P. Higuera, yoize lo que esta en la leccion vulgar de Maximo, Exuperius floree, Menasque Episcopus Telensis in Vacearsodictus eriam Episcopus Telesinus.Romam deinde pecis.Florece, Exuperio, y Menas ObispoTelenseen los Vacceos, dicho tambien Obilpo, Telesino, despues va a Roma, y alsi deue subsistir esta leccion, pues no ay codice en que se halle la correccion de Viuar, ni de Argaiz, duclese mucho el Padre Argaiz, que le pidamos codices antiguos, y autenticos, para la verificacion de ellos Cronicones, pero fiempre infifiremos en esso porque es la prueba P110que la F I do, Mai dun lofa Mai cuy

> Inte (dae Pad fas c cs p

do

ron Esp nas, lete

fitt not gori you Eth

mod hab

no nic mc

ian

du gai de de

Mi Mi

pus phi mu

fuc

Ex

for fin

dik an bi que feñalan todos los que escriven de

la Fè de los instrumentos:

Lo fegundo, generalmente hablando, a que propolito le acordava aqui Maximo de Etherio, Arçobispo Lugdunenie, y de Menas, Obilpo de Tolosa? Porque dezir con Vivar, que Maximo tratava de algunos varones; cuya noticia se tenia por san Gregorio, y sus escritos; como se vio tratari do de Secundino, es rediculo; que el intento de Maximo en este Cronicon (dado que sea suyo, y no ficcion del Padre Higuera ) era tratar de las cofas de España, y si trata de Secundino, es por fet Cefir Augustano, como di ze Maximo. Luego no introduce varones infignes, que no perrenecen a España, como son Exuperio, y Mez nas, Franceles, que por ningun titulo letocava tratar de ellos; fuera de que fitratava de estos Varones, por las noticias de los escritos de san Gre-Y mucho magorio eltà clara, yor confusion es , auiendo dos Etherios, vno Lugdunense, y otro Arelatente, no nombrar a Etherio; de modo, que se reconoci se, de qual habla, y frendo tan labidos los lucela sos de Manas, Obispo de Tolota, como consta de las milmas cartas de fan Gregorio, poner lu ida a Roma, y no referir, ni la causa de su jornada; niel fucesso que tuuo en ella, era mal modo de escrivir.

Lotercero, passando a lo indiuidual de la correccion de Vivar, y Argaiz, tocante a leer Etherio, en lugar de Exuperio, reconozco, que no puede hablar de Exuperio, Arcobilpo de Toledo, porque poco antes refiere Maximo cra muerto, al ano 598. Menfe Aprili moritur Exuperius Epifespus Toletanus, succedit in eade Sede Adelphius Agaliensis. En el mes de Abril muere Exuperio, Obilpo de Toledo; lucede en la milima Sede Adelphio, que era Abaddel Monasterio Agalien ic, y assi se ha de entender de otro Exuperio qual fue el que ruyo en la niente el Padre Higuera, que compufo a Maximo , no es facil adivinarlo, fino es que quificito d'zir, que flore cia la memoria de Exuperio, como picle otras vezes vfar defte estilo. Y aun esto es violento ; porque si la palabia, florescen Menas, habla de suvida,

9

3

n

3

SI

10

ie

7-

OS

02

17-

no parece, que en Exuperio fe deve entender de su muchte de otro Exuperio, que el Arcobilpo de Toledo no halio noticias por este tiempo. De Etherio el Arcobipo de Leon, trae las actas dilatadas Serveto en el Arçobii pado Lugdunenie; lossamarranos, tom, 2. de la Galia Chriffiaha, y estos no traen a Etherio, Obilpo Arelatense;ni Serveto, que advirtio, que Etherio Arcobispo Lugdunense, no fue primero Obispo de Arlès, como pichian algunos, ni huvo Obispo de Arlès, llamado Etherio en aquel tiempo, fino Licerio, y fue mala intefigencia de Saxio, que leyo en Beda. lib.1 .gentis Anglorum, ca. 24. Ethe. rio, por Licerto, como advirtio Serveto; y assi aun en esto se engano Vivar, fea lo que fuere de la fubscripcion del privilegio de fan Medardo, donde Inbicrive Etherio Architenie con fan Gregorio, que esto riene contra si este privilegio, ademas de lo que orros han observado; y quando florecia Etherio Lugdanense, es cierto no auia Etherio Arelatente, pues las cartas que fan Gregorio, 49.50. y 52; que van aun milmo punto, como noro Baronio ano 601 .n.17.al fin, ponen por contemporaneosa Virgilio Atelatenie, Mena Tolofano, y Etherio Lugdunenfe. Pero fuponiendo, que en este tiempo storecia Etherio Lugdunenie, como ya dixe, fuera co la impertinente a lo que tratava Maxi mo, hazer memoria del, aunque le cicrivio S. Gregorio la carta del lib. 7. c.112.y la del lib. g.c. so. y afsino devia corregirle Etherio, en lugar de Exuperio, pues no ay codice que lo aflegure; y como le enmienda Etherio, le podia leer qualquiera otro nombre de los Obifpos infignes, que entonces auia, como Defiderio, Licerio, &c. Y. pues no ay mas fundamento para vno que para otro, se deve retener la leecion, Exaperio florece, y esperar que el Padre Higuera, que pufo esta claufula, venga adeclararla, q no es la prime ra esplinge q necessite deste Occipo, Lo quarto, passando a la clausula de Menas, Obispo Tesense, o Telesino, en

Lo quarto, passando a la claususta de Menas, Obispo Tesense, o Telesino, en los Vacceos, y de su jornada a Roma, hallaremos el engaño manistesto de Vivar, y Argaiz, en la correcció della, y el intento de engañar con ella, que

Gg3

tuvo el P. Higuera, para profeguir co las noticias fabulolas, que avia puelto del Obispado Telente en los Vacceos. Y alsi nto, como materia indubitable, que en este tiempo quia en Folola, vn Opitpo llamado Menas, de quien haze mencion 5. Gregorio en las cartas, en la 52 del lib o. Pero tambien es cierto, que en elte tiempo auia otro Obispo Telesino, llamado Menas, que es la 22.del lib. 9. que el P. Argaiz quiere corregir, diziendo, que le dixo Telelino en lugar de Tolofano, haziendo vno mismo a estos dos Obispos, y le pareciò vna gran cola, y que no la auia reconocido Vivar; pero todo ello procedio de ignorancia del Obilpado Telelino, de quien haze mecion D. Fernando Vghello en lu Italia Sacra, tom. 8. col. \$19. de la impression del ano 1662, que es Obispado antiguo, lufraganco a la Metropoli Beneventana, y aunque hasta el año de 1075, no pone el catalogo de los Obispos, començando en Giberto, porque dize Vghello, que no tiene monumentos de aquella Iglesia: Por donde proparà el Padre Argaiz, que Menas no fue Obiso Telefino, pues huvo este Obispado, que fue antiguo, y le dan este titulo rodos los codices de las cartas de san Gregorio, que tambien reconocen al milmo tiempo a Menas, Obispo Tolosano. Pero ya que el Padre Argaiz no puede probar, que Menas, llamado Obilpo Tolefino, es el milmo, que el Tolosano, aunque le toca la probança, pues lo afirma; le he de probar llanamente que es distinto, para que se corrija en lo que dixo : Que vnos le Ilamanan a Menas, Obispo Tolosano, y otros Telefino, que lo prueba claramente con las palabras de la escritura de San Gregorio, en fauor de Probo, pues le llama Obspo Telefino, y dexael Tolofano ; porque de la milma carta se deduce lo contrario, y que son dos Menas, individuos distintos, el vno Obispo de To lola, y el otro Obispo de Telesia. Es materia llana, que esta carra 22. se escriviò ano 601, en el mes de Noviembre, y que es un punto loque contiene, de los muchos que se trataron en el Concilio Romano, que aquel año congregò san Gregorio. Veale Baronio ano oot.num. 29.y al dia tercero de las nonas de Odubre, se trato el punto de la facultad de testar que pedia Probo, Abad del Monatterio de san Andrès. Assilio fan Gregorio, Menas, Obilpo Telefino, Bafilio, Capuano, Constancio Nu mentano, Montano Sabonenie, Victor Falanenie, Juan Presbyterodel titulo de los Santos Gervago, y Prorasio. Deus dedit del titulo de la Iuan,y fan Pablo, Andromacho Ped bytero, del titulo de fanta Endonia, Ruttico Presbytero, del titulo de fanta Sufana, Vivulo Presbytero, delatulo de san Marcello, luan Presoyres to del titulo de san Juan, y san Pablo, Agapito Presbytero, del titulo de fanta Eudaxia, Feliz Presbytero, dd titulo de santa Sabina, Gracioso Pres bytero, del titulo de san Nereo, p Achileo, Bonifacio Presbytero, del titulo de san Sixto, assistiendo los Diaconos, y Clerigos, y Paterio, que era Secundicerio, hizo la propoficion. Contta deste Concilio, en la epift. 69. donde fue condenado, por express mencion del tal Concilio, Andrès Monge, como de esta caria coligio Baronio en el lugar citado. De juerte, que Menas, Obilpo Telefino, alsilia al Concilio Romano, año oot por el mes de Octubre. Pues Me nas, Obilpo Tolofano por este milino año estana en Tolosa, y no vino a Ro ma halta el año 603, Lo primero consta de Baronio, año 601. n. 17.5 de la carta de lan Gregorio, Y lo fegundo, consta del mismo Baronio, año 603.n.15.y de fu carta alaRey. na Brunechildes. Y no ay que alegar, que pudo Menas eltar entonces en el Concilio, bolver despues a Tolola, o auer recibido la carta en Tolola, f yeniral Concilio, y despues sucedet la autencia, y examen de Menas, et ano 603. porque esto, de pudo les quees el efugio de Argaiz, se deshaze en no dando testimonio, en materiahistorica, que afirme èl fue. I quando el texto de san Gregorio dize que Menas, el que alsiltió a aquel Concilio, fue Obispo Telefino, cuyo Obitpado es en Telefra, Ciudad de Italia, y todos los demas Obilpos, que a el assisten, son de Italia; iereco noce que san Gregoria convoca los Obitpos finitimos, y que no iba a bul-

- ma--

1

1

1

1

1

-14

car a Menas a Tolosa, quando no era generaleste Concilio, sino vna junta, para tratar con los Obispos, finitimos, ò residentes en Roma; y con los Cardenales, los negocios que enton-

ces ocurrian.

d

u

cl

d

0

なり

1

等祖

Obispo Telesino, y Menas, Obispo Tolosano, ya se vè claramente, que es voluntaria la correccion, que hazen Vivar, y Argaiz, de la clausula de Maximo, diziendo; Menas Episcopus Tolosanus, quando Maximo dize: Episcopus Telesins in Vacces actus es a Episcopus Telesinus; pues ay Menas Obispo Telesino, de quien se puede verificar la clausula, porque hemos visto, que florecia, y estava en Roma, y es el primero que se nombra en el Concilio, que congrego san Grego-

rio clano 601.

Tambien se infiere lo voluntario de la correccion del P. Vivar, puesen lu gar de la palabra in Vaccais, corrigio in Volcis (dicti etiam tecto fages ) no no por la razon del P. Argaiz, pues no la trae, sino porq aujendo Obispo, Telesino, no ay porq corregu Tolofano, y no hablando Maximo de Menas, Obispo Tolosano, ocioso es mudar los Vaceos, en Volcas, y la palabra Tel-finus, en Tetof g s y menos , subsite lo q dize Argaiz : Que era , Obispo Menas Teletino, o Tolota-", no, q vnos le llamaua de vn modo, y otros de el otro. Porque como le ha visto, eran dos Obilpos, totalmente diuerlos; y quiliera que me dixera el Padre Argaiz, adonde hallò, el que avia hombres tan ignorantes, y que San Gregorio, cuya Carracita, lo era, que al Obilpo de Tolofa, le avian de llamar Telefino; porque para esto era necessario, que Tolosa huviesse tenido el nombre de Telesia. Lo qual es inaudito en los Nomenclatores, como le puede ver en todos los Legicones Geograficos, que estan a la mano, Abrahan Ortelio, Filipo Ferrario, Brandad, &c. pues siendodist ntas las Ciudades de Tolosa, y Telosia, ambas à dos en aquel tiempo Obispales, y las actas de los Obispos, como hemos visto, distintas : Menas no fue Obispo Toloiano, o Telefino, fino que fueron dos Menas; vno, Obispo Tolosano; y otro Obispo Telesino.

Y alsi concluyo, que la leccien de Maximo es como cità en los impressos, y manuscritos: Ex. persus floret: Menasque Episcopus Telensis in Vaccais (dictus, eriam Episcopus Telensis) Romama ceinde petit. Florece Exuperio: Y Menas, Obispo Telense en los Vaccos (lamado tambien Obispo Telesino) demás de este vá a Roma, Y que alsi la dió el Padre Higuera en la copia que embió a Zaragoça, como se lecenel manuscrito, correcto que citè, y embiaron de Zaragoça al señor sos por la copia que embio a grando es este via con los por les por los por la copia que embio a Zaragoça al señor sos por los por la copia que embio a Zaragoça al señor sos por los por la porte la p

quimera.

Reconozco, que Hauberto en los Catalogos que pulo de Palencia, que estan al principio de esta Historia, assiel impresso, smoel manuscrito de Don Antonio de Zapara, no nos da cite Menas Obripo de Palencia; pero de aqui no le infiere que se ava de corregir la claufula de Mavimo, fino que es ficcion de el Padre Higuera que la pulo ; y que por la allonincia de el nombre Telefino, y Te-Icule, hallando este Obilpo Telesino, quito confirmar (diziendo, Teleino, o Telenie) que avia avido Obilpado Telenie en los Vaccos, pareciendole, que la Carta de San Gregorio, que ha: laua del Obispo Menas Teletino, por fer poco conocida esta Sede, se podia trace con poca violencia, y leue inflexion del nombre, al Obifpado Telente, como hizo en otras claufulas, que tienen el milmo artificio; pero como le ha hallado el Obilpado Telefino, que es de la Ciudad Telefia, ya referida, cayo toda la maquina de este artificio.

Y no obila lo que dize Argaiz, que la Iglesia Telense avia cierro y diez años que seavia suprimido, y vnido con la de Palencia, para que no pudicsse en Maximo leerse, que Menas era Obispo Telense, porque aunque se gun Maximo, es assi, que dize, que al año de 480: la Sede Telense se traslado al Obispado Palentino, tábien el mismo Maximodize, que no se suprimio el nombre, pues al año de 534. num. 3. dize: Turchius

Mea

Monachus, ad quem scripsit Montanus, Pontifex Toletanus emonacho Benedictino, sit Episcopus Telenfissvel Palentinus, Toribio Monge, a quien escrivio Montano, Pontifice Toledano, de Monge Benedictino, es hecho Obispo Telense, o Palentino. Desuerre, que segun Maximo, no obtante la translacion, y supression de la Sede Telenie, que paíso à la de Palencia. El Opispo de Palencia, te llamana Telenfe, en fentir de Maximo, è el Padre Higuera que le fingio de man le ma palent

Supneito, pues, que no huvo Menas Obilpo Telenle, como le ha probado, y que este Menastue Obispo Telefino de Italia, y no en los Vaceos, como esta en los Codices correctos de Maximo, le confirma mas lo que se dixo en este Capitulo, que no huvo Obispado Telense en los Vaccos; y que es fulsa la translacion

al Obifgado de Palencia.

Poca memoria tiene el Padre Argaiz, pues dixo: No obstante lo referido en los Comentarios de Maxmo, en el teatro de Palencia las palabras que referi al principio de este

Capiculo, al ano de 463. Deíde aqui adelante quedò esta Iglesia 5, (de Palencia) tan fin aliento, que

la tuvieron por muerta, por elpicio de algunos anos; pero ella le o, fue reparando, quanto a edificios,

yezinos, y Divino culto, demodo, ,, autorizada, que tenia Prelado , y Cabildo, como de antes, aunque

?' fue acosti ageni; porque se vniò , con ella la Catedralidad de Sanov toyo,y m terto fu Prelado, feco,

" mencò el de Palencia a llamar Opispo Palentino, y Telense, ò

Telefino, contandofe por vn " Obilpado con dos Iglelias Cate-

conta de Miencia

so drales,&c.

Aora, diga el Padre Argaiz, que texto ay en que se funde, que el Obispado Telenfe, era Telefino, y Palens tino, fino este de Maximo, que vamos examinando; luego fieste no lo prueba, porque le hade leer , como dize Arguz, Tolofano, ò Telefino; dar al Obispado de Palencia el nom-

bre de Telesino, es falso, yconsiguientemente el nombre de Telen. se, y no sè como, consequente a Maximo, no corrigieron Obispo Telenic, o Palentino?

Por complemento de este Capitus lo, nos falta de examinar lo que dize el Padre Vivar sobre Maximo, año de 4.80.num. 38.por estas palabras:

Lo que se dize de la Iglesia Telenie, y de la Sede Epiteopal, trat-5, ladada à Palencia, no dudo que

tuvo origen de la irrupcion de el 2) exercito de Eurico Godo, con

s, que esta Ciudad fue foralmente deltruida; porque en estos trem-

2) pos, como arriba fe dixo, procu. raua fujetar a fangre , y fuego, la

" España Tarraconense.

Pero, si atendemos a lo quedixo Argaiz con su Hauberto, y a loque queda arriba referido de Idacio, la Ciudad de Tela (citaviesse en el terri orio que quificiren ) la destruye. ron con fu chtrada los Suevos , por los años de 456. Luego no puede atribuirse a la irrupcion de Eurico Godo, ycali quando huviera de rener origen latraslación de el Obilpado de Telenic al Palentino (que como he probado, no le huvo) no pudo originarse de la irrupcion de Eurico Godo, sino de la desolación de el exercito de los Suevos.

El Padre Vinar foore Maximo al ano de 468 fundando en este Crom, con, refiere la persecucion de las Iglelias de Francia, y para probir lo que hizo Euricoen Elpana, levale de las palabras de San Indoro, que dize: In quo honore pronectus it crimine statim de bello de sauts partesque Lustiania de pradatur, qui prius capta Pampilona, Cefar Augustam inuadie stotamque Hy Spaniam Superio remobilistis Tarracones sis etiam nobilicatem qui ei repugnauerat, exercitusir ruptione peremit, in Gallias autem ingressus, Wr. Luega que Eurico fue constituido en el honor Regio, començo a mostar criscidades en la guerra, cometiendo delito.

D pr 101 la do de avi tre Pri Et gil qu po qu Ifi La

Lt dir tai In.

> gu pe te

eı ¥1

CE E 5 0

ai II de

n b. n

d

#### De la Ciudad de Palencia.L.I. 357

Depredò las partes de la Lusitania, primero cogio a Pamplona, y luego invadiò à Zaragoça, y obtuvo toda la superior Espana, y mato, haziendoirrupcion iu exercito, la nobleza de la España Tarraconense, que le avia hecho contradicion; despues entrò en las Galias, &c. En eite lugar procurael Pad e Viuar fundar, que Eurico destruyò a Tela, y configuientemente excluye la irrupcion que pone el Padre Argaiz, entiempo de los Suevos, y su destruicion, que es la que parece mas verifimil.

Pero quiero poner el lugar de San Isidoro, segun la edicion de Filipe, Labe, que trae en el tom. 1. de su Biblioteca de los manuferitos, pag. 66. Era 554. anno Imperio Leonis Octano, Euricus pari Sceleres quo frater, Succedit in Regnum annis decemo (t) Septemoin quo honore prouectus, et) crimine, statim Legatos ad Leonem Imperatorem dirigit. Nec mora , partem Lusitante Magno impetu depradatur. Inde Pampilonam, & Cefar Augustam, misso exercitu capit, superior emque Hy [paniam in potestate sua mittit : Tarraconen sis, etiam Prouintia nobilitatem, qua el repugnauerat sexercicus irruptione euertit. Lo mismo està en la edicion de Hugo, y Grocio, en la Era 554. (que corresponde al año de 516.) el año octuodel Emperador Leon, Eurico sucede en el Reyno conlamifma maldad que fu hermano, y le obtavo por espacio de 17. anos; y leuantando a este honor, y maldad, al instante embia Legados al Emperador Leon, y fin detencion depredada, gran parte de la Lulitania congrande impetu. De alliembiando su exercito, coge a Pamplona, y Zaragoça, y reducea su potestadla España superior; y con la irrupcionde el exercito, destruge, y arruina la nobleza de la Provincia de Tarragona, que le ayia repugna = do,&c.

Segun este texto, no viene bien el compuetto de Marco Maximo, pues efte pone la perfecucion de Eurico año de 468. y San Ifidoro la pone por los años de 516. y alsi, fi como dize Viuar , hafta que Eurico entrò a Reynar, subsistia Tela; subfiftia el año de 516, luego no pudo fer fu traslacion (por estar destruida) à Palencia, el año de 480, que dize Marco Maximo; yalsi, folo por esta repugnancia de el computo de los tiempos, se conoce la faisedad de el Codice de Maximo, y que no huvo tal translacion del Obilpado de Tela a Palencia, pues folo la fundan fus Assertores en la autoridad de Marco Maximo, a quien sigue Hauberto, como el milmo teltifica.

Demàs de eito, San Isidoro dize, fegun el Codice que sigue Vivar, que Eurico apremiò con la irrupcion de el exercito, la nobleza de la España Tarraconense, que le avia repugna= do; y en poco diferente el Codice de Labe, y de Grocio que he referido; pues como podrà aplicarse esto 2 Tela, ni a los Vaceos . donde estaua? Porque dado que perteneciesse à la Espana Tarraconense en general, que ya probe , que era de especial prefetura : como pudo concurrir Telaa hazer repugnancia a Eurico, quando fuera por tos años de 468. como quiere Viuar, pues en este tiempo, como vimos en el Capitulo precedente, estaua tan devil, por el destrozo que avian hecho los Suevos, y la irrupcion vltima de los Godos? holy A October

Y finalmente, si actualmente estauan los Vaceos en potestad de los Godos, como podemos afirmar, que fuessen a repugnar à Eurico, que nucvamente sucedia en el Reyno? Era menester vn texto claro, que lo afirmaile, porque el estado en que los Vaccos se hallanan, y la possession de los Godos, a que obedecian, contradice a la imaginacion de el Padre Viuar, que por la generalidad, de que Eurico avia derrorado la nobleza de la Provincia Tarraconenio, que le avia repugnado, lo aplica a los Vaceos, ya fu Cindad Tela, y le atribuye fit deficultion, ao contradice a esta assercion, el que dize San

Mile

Isidoro, que restituyo la nobleza de la Provincia Tarraconense, en que parece comprehender los Vaccos, por aver sido en todo tiempo los Pueblos Vaccos nobles, como consta de todo lo que se ha dicho en los precedentes Capitulos; pero contradize el estar en estado miserable los Vaceos en este tiempo, por las incurtiones de las Naciones referidas, y por la peste y hambre que sobrevino à las guerras, como consta de las Historias autenticas que quedan puestas, que tiene repugnancia para oponerse a Eurico. 5 m is all all all

Y assi, por ningun camino puede subsistir lo que dize el Padre Viuar, de que la translacion de la Sede Telense à Palencia, sue por la persecucion, que Euricohizo a las Iglesias de España, pues ni concurre el tiem -

po, ni de tal persecucion consta, co. mo se verà en el mismo Viuar, y las actas de Sidonio Apolinar en el lib. 7. que cita, dan à entender, que todo subsistio en la Iglesia Gallicana, que despues de las facciones referidas, bolviò a Francia, y perfiguiò su Iglefia, no la de España, ni llego Eurico a los Campos Vaceos, donde eltaua Tela.

De todo lo qual se confirma, que ni Tela fue Ciudad Episcopal, ni se traslado a Palencia, ni en el Obispado de Palencia, se llamo Telense, ò Telesino, y que todas estas son quimeras nucuamente introducidas en eltos Cronicones supuestos, pues los fundamentos de que se valenquedan refutados, y no ay testimonios antiguos para fortalecerlos, fino es que sean viciados, ò mal entendidos.

Je.

te

10

di

bo

7

97

11

TECTURETE TECTE SECONDO SECONO SE SECONDE PROPERTICIONES

#### controller adoup older CAPITVLO XI, manual business

DE LOS SVCESSOS DE PALENCIA. desde el año de quinientos y treinta, en tiempo de Santo Toribio Palentino, su Obispo, segun algunos, y examinasse, si la Iglesia Catedral de Palencia, y las demás de España, desde este tiempo observaron la Regla nog . Hvob our aught , cont Benedictina. detirozo pue avian hecho los suc-



O Ay duda ya, en-tre los Escritores Eclesiasticos, que además de Santo Toribio, Obispo de Astorga, que es de Astorga, que es cierto, que predi-

one obche locò contra los Prife cilianistas en Palencia, como vimos en el Capitulo octano, huvo otro Toribio Palentino, que llaman el Monge, a quien escrivio Montano, fegun refiere San Ildefonso, algunos dizen, que no fue Obispo; otros ad-

miten el Obispado, y le hazen tama bien Monge Benedictino, a quien dis el habito el milmo San Benito, y le atribuyen la inundacion de Palencia, y otras cofas memorables, fundados en Maximo, Iuliano, y Hauberto; cuya verdad hemos deexaminar. Y porque para todo es el priacipal fundamento la Carra que le elcriviò el Arçobispo Montano, que se tiene por autentica, la pendre ca lengua Castellana , con pun-

tualidad traducida. Elpana (u\*\*\*) con !



superande el exercito, deficuye,

Al Eximio Senor, y principal Cultor de Christo N. Senor, y Hijo Toribio, Montano Obispo.

VE Has sido Alumno de la Fè Catolica » y amigo de la Santa Religion, aun quando te ocupanas en los negocios de el mundo, erandemente lo hemos conocidos y aprobado; porque aun quando florecias en el siglo, de tal modo fue notoria la claridad de tuvida, que segun la sentencia de el Senor, no negauas al Cesar, lo que era de el Cefarsy devotamente pagavas à Dios lo que se le devia. Con razon, pues, tenombrare.....de el Divino Culto, particularmente en esta Provincia. No piensas quanto premio te espera para con Dios: pues con tu solicitudo y instinto , se aparto el error de la idolatria y la secta detestable , y vergonçosa de los Priscilianistas, perdio su ser. Si finalmente aora dexen de honrarla en el nombre, pues no ignoran, que por tu amonestacion han sido derribadas sus obras: porque de la Fe de los señores terrenos que dire. A la qual sde cal suerte aplicaste tu trabajosque lleuaste à saluda. bleregla, y norma de regular disciplina, los animos feroces de los que cohabitan contigo. La Diuina clemencia hiz o que perficionasses con preces ,y oracion, lo que emprendiste con sumo trabajo. He procurado indicar à vuestracelsitudilas cosas de el Convento Palentino, que ban llegado à minoticia s para que la nefanda presumpcion (e quiete en adelante con mas facilidads por vuestra increpacions. Algunos Presbyteros (segun nos hanreferido con temeraria audacia presumen sno canto consagrar, quanto violar las cosas sagradas sy sin dudar en nada, no se, con que soberviaso locuras v sur pan el derecho de la Consagración de el crismas cosa inustrada a los mayores de su Ordensen todos los siglossdes de el principio de la Fè Catolicasy folo de vido à los Obifposilo qual, quan gran facrilegio sea: Creosque no se le esconde à tu pissima conciencia; y por esso esperosque vses para enervar esta superfluidado de la autoridad de seuerissimo Sacerdote(esto esa de seuerissimo Obispo) y que refrenaras con reprehension, la mas apretada, à los que contemeridad violan cosa de tanta importanciasy si despues de la amonestacion s presumieren assegundar en el delito, serà condenada su contumacia con la sentencia conveniente. \* De el mismo modo hemos reconocido, que por la neces sidad de con-Jagrar las Basilicas sse juntan combidados nuestros hermanos, los Obispos de otra suerte (à Metropoli) en estos lugares i y aunque en todo el mundo Sea uno el Talamo de la Esposa de Christo sy sus Obispos esten connexos juntamente en una lazada misma de caridad, y union de la Fè; con todo eso, el privilezio que wuestro Coepiscopo hizo à nuestro predecessor, y à nuestroshermanos los Obispos de la Carpentaniany de la Celtiberia . le hemos dirigido en exemplares à vuestra caridad, para que pudiesseis saber,

011111111

C

Al

ePofa SEAtA

2) 2)

2) 2) 2)

lo efe Sai tiò

Pa per nes ma co ria

bic co no fo

es do vio to po

97

fu P:

no co

po tr

que esecto pudiera tener cona peticion improba y verdaderamente le concedimos los municipiossesto es, Segouia, Buitragosy Coca, no racionablemenne, sino por la dignidad de el nombre sporque la bendicion que se le ania conferido, no se envileciese, vagando su persona, y reconoced, que esto se le ha dado solamente por su vida. Est o hemos querido proveer , para que por ninguna razo deuais pretermitir la costumbre antigual \* estas palabras q Sesiguen, parece que son de la Carta à los Presbyteros, pero con poca correccion puede ser de estasanadiendo solo el pronombre illissy harà este sentido: Quodsi hac nostra admonitio per vos illis nihil prosecerit Pero siestanuestra amonestacion por medio vuestro no les aprouechare, %/c.\* Pero si esta nuestra admonicion en vosotros no hiziere prouecho, nos serà necessario incimarlo à los oidos de nuestro dueno , y juntamente participarlo à nuestro h jo Ergani , y los preceptos de su alteza , o el castigo de el juez, no sin detrimento vuestro vengaran severissimamente semejante attenimiento, porque es tanta su piedad (comunicandos ela el Senor)que no permittrà que se innoue nada de lo que se prueba, que observe el derecho antiguo. La Dinina Trinidad os guarde, Amen.

El Padre Viuar hizo Comentazios sobre esta Epistola, y la precedente, è induce varias consequencias, que no todas son legitimas, y para ir con mas seguridad, referire lo que dize San Ildefonfo tratando de las Cartas, que escrivió el Arçobispo Montano, de que consta la verdad de ellas, y ayudan à su inteligencia: Escriuio Montano, dize, dos Cartas, llenas de vtilidad de la disciplina Eclesiastica; la vna à los habitadores de la Ciudad Palentina;en la qual se dize, que los Pres-, byteros confagrauan el crisma, y que los Obispos de agena Dioceis confagranan las Iglesias de otro , territorio, y que lo prohibe con grande autoridad, afirmando con restimonio de las Sagradas Escri-,, turas, que esto, de ningun modo era licito hazerlo. Tambien apar-33 ta, y reprehende à los amantes de

la secta de Prisciliano, aunque no

obrassen las mismas cosas; pero

moria, refiereles, que en los libros

del beatissimo Toribio, que em-

esta misma heregia de los Prisci-

lianos, detestada, y convencida, y

>> porque en el amor retenian (u me-

biò al Sumo Pontifice Leon, eftà

3) queda, como deve, defarraygada;

la otra Epistola de Montano sue à Toribio Monge, en la qual alabandole, porque avia destruido la pandole, porque avia destruido la pandole, porque avia destruido la pandole, porque avia destruido la cultura de los idolos, le cometió la autoridad de el rigor Sacerdo la autoridad de el rigor Sacerdo la rail, ò Episcopal, por la qualde penga con grande rigor, el que los Presbyteros hagan el crisma, y que los Obispos de agena suerte pos consagren las Iglesias de otra Diocesi.

Reconocele de lo que dize San Ildefonso, la verdad de las Cartas de Montano, pues cità en ellas dilatado, lo que aqui San Ildefonso dizeen compendio; y que no avia Prilcilia. nistas en Palencia, sino solo que honrauan lu nombre ; porque San Ildetonlo no dize, que Montano alaba a Toribio, porque convirtid los Prilcilianos, fino porque deshizo la cultura de los idolos, y aunque en la Cartade Montano se refiere: Que si con la folicitud, è instinto, ò ini- » tancia de Toribio, se aparto eler- " ror de la idolatria, y la sectade-,, testable, y vergençosa de los Pris. " cilianistas perdio su ser jesto le ,, entiende, porque Santo Toribio, no folo convenciò la falsedad de la idolatria, que algunos por la razon que arriba dixe, renian, fino que conven-

ciò tambien la falsedad, y error de Prifciliano , acabando con fus obras;estoes, confus escritos, pues sabemos, que avian viciado la Sagradas Escrituras, y las Historias Eclefialticas, fingiendo actas de los Apostoles, como consta de la Carta de San Leon à Santo Toribio Asturicense, y por esto dize Montano : Que la secta detestable, y " vergonçosa de los Priscilia-, nistas perdiò su ser. No dize, los que la feguian, fino la fecta, y profigue : Finalmente, aora , dexen de honrarla en el nombre, pues no ignoran, que por tu ad-, monicion han fido derribadas fus obras : Cuius post tuam ad monitionem collapía effe opera non , ignorant. Palabras que denotan lo que hizo Santo Toribio, y el efecto que surtio. Desuerte, que Santo Toribio Afturicense, convirtiò los Priscilianistas de Palencia, hasta el tiempo de Santo Toribio Palentino, perseveravan sus obras; pero à instancias, y amonestaciones suyas, cayeron, y se acabaron; mas aun permanecia el afecto, y confervauan con honor fu memoria ; y assi insta Montano à Toribio, pa a que acabe con todo, assi concuerdan las Cartas de Montano con la relacion de San Ildefonfo; vna cosa hecho menos en estas Cartas, que nos haze mucha falta; y es la fecha de ellas, porque si estas dos Cartas de Montano se escri-

Y no podja verificarse esta claufula, si Montano sucra ya Obispo de
Palencia, porque avia de dezir, ya teneis à Toribio por Obispo; y assi
cesta nuestro entredicho, en orden à
la consagracion de el crisma; pues
podia consagrarle Toribio, si fuera
Obispo; y sinduda parece, que entrambas Cartas sueron escritas a vn
tiempo; porque no se halla novedad
de parte de la materia, porque se es-

vieron aun tiempo, parece, que San-

to Toribio, entonces no era Obif-

po; porque en la Carta à los Pres-

", byteros, dize: Donec consuetus ", vobis à Domino præparetur An-

" tiftes, &c. Hasta que el Señor os de

» el Obilpo, que teneis costumbre,

crivieron; pues lo mismo se toca en vna, que en otra, como constarà al que h ziere colacion de ellas; y fi fe ponderan las palabras de San Ildefonfo, dan a entender, que Santo Toribio no era Obispo, quando le escrivio Montano, puesdize, que le cometio Montano la autoridad del rigor sacerdotal (ò Episcopal) por la qual detenga con granderigor, que los Presbyteros hagan el crifma ; y que los Obispos de agena suerte consagren las Iglesias de otra Diocesi, y viando de el verbo Comissit, parece, que no fue amonestacion, sino comission; fuera, de que si Toribio ya era Obiipo, por derecho p.oprio le tocaua la consagracion de elcrisma, y de las Iglesias, y no avia para que encargarle el remedio de lo que los Presbyteros hazian, fino reprehenderle de lo que consentia; y assi, yo estoy en sentir, que aun tiempo le elcrivieron estas dos Cartas; la de Montano al territorio Palentino, y à sus Presbyteros, y la Carta a Toribio Monge, y que a la lazon no era Obispo, pues le daua comission Montano, para que vsasse de la severidad, y autoridad de Obispo, que no fue amonestacion, para que exerciesse su jurisdicion, sino darle jurisdicion, que exerciesse. Todo esto parece, que es conforme a la Carta de Montano, y a la relacion, ò epilogo, que de ella haze San Ildefonto.

GUZ CHI Carta Tampoco se puede dudar, que Toribio, a quien eleriviò Montano, era Monge, porque expressamente lodize San Ildefonso, y el titulo de la Carta de Montano, tambien lo dà a entender, porque le dà titulo de principal Cultor de Christo, y como dexamos probado, con autoridad de San Dionisio Arcopagita, en el Capitulo tercero de esta Historia, los Monges se llamauan Terapeutas, y Cultores, y latamente lo prueba Scheno en el Prologo a los Historiadores antiguos de Inglaterra, que sacò a luz. Diziendo, pues, Montano, que Toribio era precipuo Cultor de Christo, y claramente San Ildefonso, que era Monge, nadie podia dudar de el Monacato de Santo Toribio Palentino, y por la milma razon fe

Hh

puc.

puede dudar, si quando le escrivió Montano, era Obispo, porque si lo fuera, ni Montano le quitara este titulo, ni se le negara San Ildefonso, ni Montano le cometiera, que vsaste de la severidad de Obispo, como San Ildefonso dize, ni segun era su virtud de Toribio, su ciencia, è inteligencia, necessitaua de admonicion de Montano, para cumplir con la obligación de su osicio, en prohibir la consagració del crisma à los Presbiteros, y en cumplir con lo que el Obispo de Palencia, antecessor avia pactado con

el antecessor de Montano. No puedo negar, que ay en estas Cartas dos claufulas, que parece indican, que Toribio ya era Obilpo, quando le escriviò Montano; la vna, en que al Obispo, que privo del exercicio en Palencia, y le dà à Buitrago, Coca, y Segovia, le llama Coepiscopo, en que parece alude à Toribio, que ya lo era. La segunda, en que , Montano dize à Toribio : Espero, ,, que para enervar esta superfluidad, ,, vses de la autoridad de severissimo "Sacerdote. Esto es, de la autoridad Episcopal, pues la palabra Sacerdote, en los Autores de aquel siglo, siempre le toma por Obilpo, y en esta consequencia, dixe en el Capitulo precedente, que despues de aver privado de el Obispado Palentino, al que llama Coepilcopo, eligiò Montano à Santo Toribio; y aisi parece, que esta Carta fue algo despues de la que escriviò a los del territorio Palentino; pero quando se escriviera en el mismo tiempo, bien pudo hazer esta eleccion, y darle la jurisdicion Episcopal , hasta que se siguiesse la confagracion, y como, aunque estaua privado del Obifpado de Palencia, avia sido Obispo de esta Ciudad, por esso le llama Coepiscopo vuestro, hablando Montano con Toribio; esto parece probable. Will also more sol

Pero reparando, que San Ildefonfo calla el nombre de Obispo, y solo le da à Toribio el de Monge; que Montano tambien le calla el nombre de Obispo, probablemente se podia subsissi en la sentencia referida.

Pero luego entra la question, si despues Toribio fue Obispo de Palencia. El Padre Yepes, en la centuria 1. tratando en la foja 96. de la distincion de Santo Totibio, Obispo de Astor. ga, y el Palentino dize : Aquel fue ; Clerigo, y llego à ser Obitpo; este ;, fue vno, no mas qMonge fanto, &c. ,, Don Fray Prudencio de Sandoual, en la fundacion de el Monasteriode Liebana, tambien es de parecer, que no fue Obispo, y aunque no era Mon. ge, quando le escrivio Montano, por estas palabras: Por estas cartaste enti inden algunas cosas notables." La gran autoridad de Toribio, en i, la Ciudad, y tierra de Palencia, pues el Arçobispo le encarga, co- " mo a dueño de todo, la reforma.,, cion de aquellos excessos. Lo segundo, que quando el Arçobispo » le escrivio esta carta, no era Mon-,, ge, sino alguna dignidad, ò governador de el Ol ilpado de Palen- 19 cia.Lo tercero, que era natural de ,, esta Ciudad, Lo quarto, la autoridad de el Arçobilpo de Toledo » en toda España, &c. Y luego casi inmediatamente en el §. 7. dize: Cansado Toribio de la vida, y 29 cuidados populares, començan-, do en este tiempo a florecer la regla de nueltro Padre San Beni. to,y muchos Monges Santos,que ,, el glorioso Padre embiò à Espana, determino tomar el habito, y " regla,&c.le retirò a las Montañas de Liebana, donde en lo masaspe- " ro de vna lierra, que està vna le- " gua de la Villa de Potes, fundaron vn Monasterio, dedicandoloà " San Martin Obilpo : y el bendito > Toribio, dexando los Mongesen el, como soldado viejo, exercita-" do en las armas, queriendo pelear, con el enemigo à solas, subiò le à lo alto de el monte, y en parte! muy escondida de el , labro vna,, pequeña hermita, donde con mucha abstinencia, disciplina, conti-" nua oracion, y lagrimas, llegò à,, tanta perfeccion, que alcanço de Dios singulares favores, y lie-" gò à tanto, que muy de ordinario,, baxauan Angeles, que hablauan con èl, y le hazian compañia, y en " el fitio, ò lugar, que es cerca,, de su Hermita, donde se le aparecian los Angeles , labro vna " Hermita, que oy llaman de los "

27

17

27

17

"

tas

qu

Pr

110

M

po

J

pa.

los

Si

qu

110

ad

Sa

CO

fu

m

PI

de

В

b

be

le

ft

CO

ti

(

t

d

t

9

### Dela Ciudad de Palencia.L.I.

Angeles. Grandes fueron los favores que Dios hizo à este Santo
Monge, no nos dexaron escrita
orra cosa mas de su vida, ni que
años viuió en esta soledad, ni en
que año murió, ni aun sesabe de
su santo Cuerpo, sino es que este
sin santo Cuerpo, sino es que este
sin junto con el de Santo Toribio,
no Obispo de Astorga, y con los de-

le

16

1.

27

- 33

" mas Santos compañeros,&c. Desuerte, que estos dos grandes Escritores, que examinaron las actas de Santo Toribio, convienen, en que no fue Obispo, y aun Don Fray Prudencio de Sandoval, juzga, que no era Monge, quando le escriviò Montano, en que no me conformo, por lo que propuse de San Ildefonso, por el titulo de Cultor principal de Christo, que era proprio de los Monges, en los primeros figlos. Si Don Fray Prudencio de Sandoual quiso, que no era Monge; esto es, que no viuia con especial regla, ya lo admitiremos, si tomò la de San Benito, examinaremos despues.

Nuestro Don Francisco de Sandoval, en lu discurso Apologetico, fol, 29. quiere que Santo Toribio fuesse Obispo de Palencia, por testimoniode Marco Maximo, que defpues examinaremos, con los demas de Iuliano, y Hauberto, que aora por su sospecha omitimos, y trac à Baronio año de 447. por estas palabras: Vtteltatur Montanus fcribens ad Toribium Episcopum Palentinum. Y Loay la: Vtex Epi-Stola Montani ad Toribium Episcopum Palentinum pateti No traenmas fundamentos, que dezirlo, m yo hallo otros, seguros, sino lo que dexo ponderado de la misma Carta. Quedemos en esta probabilidad, haita que se descubra algun monumento, que assegure lo que fue con toda certeza.

Estas son las noticias que se hallan de Santo Toribio Palentino en Autores libres de sospecha, excepto lo que traen, Yepes, y Don Fray Prudencio de Sandoual, que tomaron de Maximo, en quanto al Monacato Benedictino; aora examinaremos todo lo que dizen los Autores que es-

tàn indiciados, y a mi parecer tengo convencidos, de fabulosos, y lo que dizen, los que les han dado credito en su defensa.

Marco Maximo, año 531. dizer Toribio Palentino recibe de San Benito el habito en Roma.

Año 534. Toribio Monge, a 39 quien escriviò Montano, Obispo de Toledo, de Monge Benedictino, es constituido Obispo Telense Palentino.

El mismo año, num. 6. Toribio, obispo Palentino, echa la maldicion a los Hereges Palentinos.

Año 612 num. 13 de Santo Toribio, Obispo de la Sede Palentina, que sue Monge Benedictino; cuyo dia aniversario es à 1 de Noviembre, se tiene celebre memoria en el Monte Libanense, adonde estàn los Cuerpos del santissimo Monge, y Obispo, y de el Obispo que no sue Monge.

En Luitprando, aunque el Padre Argaiz le cita para las actas de Santo Toribio Palentino, folo hallò vna clausula en los fragmentos, num 231. en la edicion de Don Tomàs Tamayo, y en la de Don Lorenço Ramirez, num 258, que dize: San Montano escriviò à Toribio el año vltimo de Teodorico, que 32 aun estaua en España, y era Ega (Ramirez Erga) Governador de 70 cledo; y otra de vna homilia que hizo en su alabança Concordio año de 709.

dio año de 709. Iuliano tambien trata de Santo Toribio Palentino, y en el Croniconano 545. en la nota margenal, y nu. 278. dize: Toribio, Monge, à quien el año de 536, avia dado el habito San Benito, y viniendo à 38 España, funda Monasterios, despues fue hecho Obispo Palenuno. Este ano ( esta a la margen , el año de 588.)echa la maldicion à los Palentinos, que estauan infectos de la heregia de los Pril-, cilianistas, y el Rio Nevis, que comunmente se dize Carrion, ia- " liendo de madre, innundo la mile, ma Ciudad.

Num. 279. en tiepo deste Obis- \*\*
po, quando San Martin, Griego de
nacion, que suc el primer Obispo

Hh 2 Du- 15

vierte los Suevos , num. 289.

Lucrecio, por amor de la foledad
amable, dexa la Sede Bracarente, y
fe retira al Yermo de Liebana con
algunos compañeros, que fueró el
Arcediano de Braga, y Toribio,

Dumiense, cerca de Braga, con-

"Obispo Tolentino, lee Palentino. Año 593. à Eusemio, à Eusemiana, varon santissimo, sucede en la

" Sede Regia Primada Toletana, Eu-, perio, segudo Abad Agaliense, varon tambié Santo, este ano muere

santo Toribio, Obispo Palentino a

Hauberto, aun se extendiò mas en las clausulas de Santo Toribio Palentino. En la Serie de los Obispos de , Palencia dize año 5 3 . Santo Torisbio, Monge Sublagente Obispo.

En el Cronicon año de 531. Santo Toribio Palentino en la patria, en Roma se haze discipulo de San

Benito.

Año 534. en Palencia Santo

Toribio Monge, es hecho Obispo

Palentino, trasladò el cuerpo de
San Antonino, que avia padecido

alli, al Monasterio que avia edisi
cado en la misma Ciudad a honor
de el mismo San Antonino, Mar
tyr, y Ciudadano de la misma

Ciudad.

Año 537. en Palencia muriò Curadorio, Diacono de la misma Ciudad, hermano de Santo Tori-

bio Obilpo.

lentino, echò la maldicion a los hereges Palentinos, y al instante fueron sufogados.

Año 548. Toribio, Obispo Palentino, edifico cerca de Fromista vn Monasterio Benedictino, en

", honor de la Virgen Maria.

De estas noticias, tales, quales reconocerà, el que con atencion las
huviere leido, y de las notas que el
Padre Viuar hizo sobre Maximo,
sunda el Padre Argaiz vna grande
historia de Santo Toribio Palentino,
y, y dize: Que ha deseado mucho lley, garà esta Santa Iglesia de Palencia, para escrivir la vida de Santo
y, Toribio su Obispo, vno de los mas
y, ilustres disciputos que tuvo el Pay, dre de el desierto San Benito, por

descubrir lo que el tiempo le te.
nia oculto, y darle a conocer a los la naturales, y devotos de nuestra, españa, y de la misma Religion; y para esto dize, que por Maximo impresso en el año ce 1619. seconocio la profession, la dignidad, acciones, y sepultura, à quien siguieron despues, Hauberto, Luit, prando, y Iuliano, con otros de no menor suposicion, y coadjuvan los Breviarios, y papeles que tiene vistos, y leidos en el Monasterio, y Archivo de Santo Toribio de Lie.

2)

,,

27

79

07

25

21.

"

vic

de

en

la

fic

R

fe

Br

G

Fr

CO

la

ve

de

tra

vc

G

fu

y

n

di

de

qı

It

P

C:

m

CI

Ĉ.

C

le

¢

p

2

q

No es pequeño el aparato conque entra el Padre Argaiz, para los incautos; pero sabiendo, que estos Autores fon supuestos, preciso esentrar con reparo, y del examen que harè. mos de sus claufulas, constarà, no solo la ficcion de ellos, fino la falíedad de lo que contienen. Los papeles, y Breviarios del Archivo, y Monasterio de Liebana. El milmo Padre Argaiz, dize, que hablan de Santo Toribio de Astorga; y que tienen yerros notorios, y procura tracelos al Santo Toribio Palentino. Pues que autoridad tendran, fegun efte Autor, para elerivir la vida de Santo Toribio Palentino, hablo legun el sentir de el Padre Argaiz, que por defender à Hauberto, no perdona à lus hermanos, que yo, aunque reconozco en eltos papeles algun yerro, por la impericia de los tiempos, venero eltos elcritos, como de Autores antiguos, benigno cenior de los que con inceridad escrivieron; pues como dezia el Cardenal Baronio, no se han de reprobar las actas antiguas de los Santos, porque tengan algunos yerros, è impropriedades; estos le nueden reconocer, y lo demás recibir; y alsi recibi estas actas en el Capitulo nono precedente, tratando de Santo Toribio Atturicense, de quien son, y como de tal Santo las escrivieron en Liebana los Monges; porque el fundamento, para atribuirlas a Santo Toribio Palentino, dimanò de ignorancia de Topografia del Padre Argaiz; pues hallò repugnancia, en que el Brebiario de Liebana a diez y feis ,, de Abril, dixesse: Turibius Patria

,, Taurinensis Armeniæ Regis filius, q

; el interpretò, Toribio fue natural de Turin, hijo de el Rey de ,, Armenia; y que el Escritor de vn

Libro antiguo, que ay en Lieba, na, dixo: Que era de Lombardia,
, de vna noble, y muy fructuoia
Ciudad, que llaman Turino, y era

de linage de Reyes, y no hallando en Armenia Ciudad de este nombre, lo aplicò à los lugares de Tu-

rino, y Armano, que son de la

, Provincia de Liebana. P. John S. V.

Loqual no huviera hecho, fi huviera reconocido, que ay la Ciudad de Tauras, que Cedreno reconoce en Armenia, aunque Curopalatas lallama Taras , y Brandad en fu Leficon Geografico, la reconoce en la Region de los Taurancios, de que le reconoce, que el que compuso el Brebiario de Liebana, sabia mas de Geogafria, que el Padre Macstro Fray Gregorio Argaiz, pues supo componer el lugar Taurinense, con la Region de Armenia. No por esto vengo, en que Santo Toribio, Obispo de Altorga, sea de Armenia, de que trate en el Capitulo nono spero convenço, que el Padre Maestro Fray Gregorio Argaiz, de aqui no tiene fundamento para aplicar estas actas, y historia à Santo Toribio Palentino. Vealeel Capitulo nono citado, donde esto se trata mas latamente.

Aora qquedamos en los terminos de Marco Maximo, Luitprando, Iuliano, y Hauberto, examinemos lo que dizen, y de folo fus claufulas se reconoce, que todas son fingidas.

Y lo primero observò, q Don Fray Prudencio de Sandoval, y Yepes, es cierto, que tuvieron à Maximo, pues en los lugares citados, en que habla de Santo Toribio, le cita; pues como anduvieron tan remifos en leerle, que no refieren lo que ay en eltas claufulas, antes dizen locontrario, que hallamos en ellas, pues convienen, en que Santo Toribio Palentino no fue Obispo, quando tan claramente lo testifica Maximo? Y porque no se fatigue el lector en hazer discursos para buscar salida, con facilidad descifrare este enigma; y es, que lo que Sandoval supo de Marco Maximo, fue por mano de el Padre Higuera; y elaño de mil feiscientos y

è

Si

0

1.

'n

14

0

IC

16

13

vno, que escriviò ; como en el de mil feiscientos y cinco, que escrivio Yepes, aun no tenia el Padre Higuera, fingidas estas clausulas; y assi no se las embiò. Consta esto de testimonio deel mismo Padre Higuera, que en el tom. 2. de la Historia manuscrita de Toledo, que està en la Libreria de el Excelentissimo Señor Conde de Villa V mbrosa, Presidente de Castilla , &c.cap. 28 dize: Escrive ,, 1 Montano à Toribio Palentino, y ,, llamale cellitud; y fi este nombre ,, le dava en el figlo, no le desmere.,, cia por ser Monge. He aqui Mon- ,, ges, antes que passassen los Bene- ,,t dictinos à España, serian sin duda,, de la Orden de San Agustin, Esto dixo el Padre Higuera, con Marco Maximo, en las manos; pues poco antes le cita, para la muerte de Montano, en 4. de Abril de 536. y para otras cofas; y manifiestamente contradize à Marco Maximo; puesefte dize, que el año de 531. le avia dado San Benito en Roma el habito; y affi, aunque no huvieran passado los Benedictinos à España, era Toribio, legun Maximo, Monge Benedictino; luego no de la Orden de San Agustin, como dixo en la Historia de To ledo. Consta tambien, de que en el tom. 7. de Miscelaneas manuscritas, I qestà en la misma Libreria: Y de letrade el Padre Higuera, esta la vida des. Victoriano, elcritapor el milmo, y dize: Annoab Incarnatione 522, florebant tune in ea Provincia (habla de España) virisatissimi, doctis fimiq; (Està borrado Montanus, y sobrepuesto Hector) Hispaniarum Primus, Archiepiscopus Toletanus,&c. & Toribius Monachus vir egregiæ pietatis, & Sanctimonia, &c. Con que ya el año de 522, era Monge; luego no le diò el habito San Benito el año de 531, como dize Maximo, y se advierte, que tambien alli cita à Maximo

Que dirèmos en contradicion tan manificsta, sino que no avian formadose en Maximo las clausulas de el Monacato de Santo Toribio, y menos las del Obispado Paletino, y subse quentes, de que no tuvieron noticia Sandoual, y Yepes, pondre esto en el lib. 2. de la Gerarquia Eclesiastica de

Hh 3

EC.

España, con otras contradiciones de las citasque trae el Padre Higuera en aquella Historia, que no concuerdan con el Maximo impresso, y tampoco concuerdan las que trae Sandova I con las impressas, como alli pondero; pero ha sido preciso repetirlo aqui, por ser tan proprio del caso; y fi esto no basta para abrir los ojos à los fequaces del Cronicon de Maximo , fiendo la evidencia tan palmaria, no sè que dezir, fino lo que dize el Psalmo ciento y treinta y quatro: Occulos habent , & non videbunt, que tienen ojos, y no veran; luma in felicidad de los Elcritores, cegarle al medio dia, y tener tropiezo, para nover en la milma luz. de abbito al bb

Profigamos en el examende estas clausulas de Maximo, y confierase el Monacato de Santo Toribio en Roma al año de quinientos y treinta y vno, que dize Maximo, con la claufula de tuliano, quedize: que el año de quinientos y treinta y leis le avia dado el habito San Benito, A quien hemos de dar credito de los dos, y mas quando, como refiere el milmo Iuliano; tuvo este Autor las obras de Maximo? Yo, à ninguno doy credito, porque estoy convencido, que son ficciones todas de el Padre Higuera, de que trato en la Gerarquia Ecleliastica de España, y en la Biblioteca Historial, y que para dissimular la ficcion, pulo esta diferencia de anos, fino fue mudar de opinion, y andar vacilando en lo que fingia; pero este punto de el Monacato Benedictino de Santo Toribio se ha de examinar de espacio mas adelante.

La claufula de el año de quinientosy treinta y quatro, que dize, que Toribio fue hecho Obispo Telense, o Palentino; en quanto al ano; la contradize Iuliano, que la pone al ano de quinientos y quarenta y cinco; en quanto à que fue Obispo de Palencia, concuerdan, y no ay clarol restimonio con que probar lo contrario, antes Baronio, y Loay fa, tambien le llaman Obi po Palentino, y admitimos su probabilidad; pero el q fuetle Obispo Telense, es manisiestamente falso, porque dexamos probado, que no huvo tal Obilpado, ni translacion de el Obispado Telena fe à Palencia Y no es necessario re petir so que se dixo en el Capitulo precedente.

Loque dize Maximo, que el mismo ano de quinientos y treinta y quatro, Toribio echa la maldiciona los Palentinos; lo contradize, quanto al año Iuliano, que refiere ciaño de quinientos y ochenta y ocho, y es may considerable la distancia de la Cronologia, pues es de espacio de 54. años, que no lo reducira a concordia ningun Calculista: Fuera de que manifiellamente consta la falledad de el hecho, porque esta maldicion, rodas las Hiltorias antiguas la arribuyen à Santo Toribio Afluri. cense, quando predico en esta Ciudad de Palencia, contra los Priscilianittas; y de las modernas concuerdan con las antiguas, los Rezos nuevamente aprobados por la Sede Apoftolica, que nadie lo contradize, fino estos modernos, arrimados à estos Cronicones supuestos, nimiamente credulos, y poco obedientesa la Sede Apostolica; a quien, aun en materias historicas devemos feguir, y mas en colas que no son evidentemente claras las contrarias; porque los que reconocen, y aprueban los Rezos, aun estando en los terminos de la probabilidad historica, fon sumamente eruditos, y huyen quanto es possible, de noticias apocrifas: fiempre lujetare mi juyzio a su grave censura; y fi tuviere alguna duda, la propondrè con humildad, al contrario de lo que hazen estos modernos, que como Ir fueran de juyzio, y autoridad inperior, vían de las palabras: Erro " el Martyrologio Romano, ha le " de quitar de el Martyrologio ko-,, mano, y otras semejantes vaciedades, y arrojes : quando la ignorancia que tienen de la Historia verdadera, arguye, y convence los yerros, que ellos tienen, y casi todo quanto elcriven, es error historico, y devia fer borrado de sus escritos, o prohibirles todos, pues no sirven, sino de obscurecer la verdad, y ocasionar en la Gerarquia Eclesiastica, vilipendio con los estraños, y perturbaciones los proprios. Consta, pues, la falledad, de que esta maldicion a los Prilcilianistas, y el salir el Rio Carrion

### De la Ciudad de Palencia.L.I.

de su madre, fuesse en tiempo de Toribio Palentino, que legun San Ildefonfo, y las cartas de Montano, en tiempo de este santo Monge,no auia Hereges Priscilianistas en Palencia, como queda euidentemente probado,y toda lu diligencia, no fue en acabar con los Hereges Priscilianistas, sino con los libros de Prisciliano, y con lus obras, que eran el au r viciado los eferitos verdaderos, introduciendo otros Apocryfos; y Montano lolo le encarga, que acabe de quitar el afecto que le tenian, aunque no le imitavan. Luego fin fundameto le protrae aora esta maldicion a los Priscilianistas, hasta el tiempo de Toribio Palentino, y se quita la gloria a fanto Toribio Aftu ricense: Y aunq alguna vez pesaya, si acalo ania fucedido dos vezes estainfidacion, confiderado la verdad de lo q dize Montano, no ay el mas leve fundamento para atribuirlo a fanto Toribio Palentino ; y configuiente mente l'on faifas las claululas de Maximo, y Iuliano. No se fi el poner tanta diffancia en los años en Iuliano fue para dar ocasion de juzgar, que en espacio de 54 anos se pervirtiesen otra vez los Palentinos, pero tengolo por juizio temerario, pues carece de todo historico fundamento; y se niega con la facilidad que se atreviere alguno a imaginar lo, reduciendo contra la ley de las Hiltorias, las congeturas voluntarias, a fuceifos verdaderos, y dexando lo comun mente recibido, por lo nucuamente fonado.

La claufula del año 612. nu.13. en que se dize, que el dia aniversa. 110 de Santo Toribio Palentino se tiene por celebre en Liebana, a primero de Noviembre, segun Maximo; la contradice Iuliano, pues la ponea 11. de Noviembre. Vitar dize, que luliano se ha de corregir por Maximo, Argaiz dize, que Maximo por luliano, que la impression està errada. Pero lo cierto es, que la impreision de Maximo no està errada; porque yo tengo copia autentica de la que embiò el Padre Higuera a Zaragoça, y està en ella por letra a primero de Noviembre. Y dize assi la

clausula. S. Turibij Palentina sedis Epscopi, ex Monacho Benedictino, cuius anniuersarius dies
est primus Novembris, memoria
celebris habetur in Monte Libanensi, vobi corpora, & santissimi Monachi Episcopi, & Episcopinacent que està diferente en
so vitimo del Maximo impresso;
pues en el impresso dize: Episcopinon Monachitacet.

Aoraresta saber, qual fue el dia aniversario de los dos q ay en estos Cronicones supuestos? yo digo, q co publico culto ninguno. Y fino el Padre Argaiz, que rebolvió tantos Archivos, diga fihallo algun Breviario, en que se assigne rezo a santo Toribio Palentino? En Liebana no le ay. sino de santo Toribio de Astorga; y dize el Padre Argaiz sobre esta claufula. Que como el dia onze se celebra en el Monasterio la fiesta de lan Martin, Obispo de Turon, a quien esta dedicada la Iglesia, y estelanto echo en la devocion del Pueblo Espanol tan ondas raizes, >> por esta causa se fue atendiendo a la fuya,y divirtiendo de la otra. Yareconocera el lector, que esta congetura es frivola; por que si el dia onze fue dedicado a lan Martin de Turon, pues es el titular de la Iglesia, siempre estuvo en essa posse ssion, con la celebridad de Santo Titular: como pues pudo ler causa que se estendielle a lu fielta, y divirtiendo la de santo Toribio Palentino? Que no se sabe quando començasse, pues no ay testimonio autentico que hable de ella, ni de su conservacion. Fuera de que Iuliano no dize que le celebrasse a onze de Noviembre, sino que muriò a onze de Noviembre, y no le auia de dar culto en el dia de San Martin, quitando la festividad del Titular del Convento: El Reveren dissimo General Silva introduxo en el Breviario Benedictino la fiesta de santo Toribio Palentino a onze de Noviembre, y quitò la de fanto Toribio Asturicense de 16, de Abril;

pero

## HiltoriaSecular, y Eclefialtica

pero esto no se conserva, como se verà en el quaderno nuevo del ano de 1675, en que se restituye santo Toribio Asturicense, y no ay memoria del Palentino, ni en otro Breviario, de los que he viito, aunque con cuidado le he buscado. No es mala prueba contra estas imaginaciones, el verlas reprobadas por la Iglefia Romana, y mas a peticion de la Religion Benedictina, como alli probare. Y le reconoce el motivo, porque diò el Padre Argaiz mas credito a Iuliano, que aMaximo; porque con Maximo no cabia el no auer rezo de santo Toribio Palentino, y con luliano hallava la imaginación, de que a fanto Toribio le auia quitado el rezo San Martin, como fino huviera Rubricas en los Breviarios de la traf lacion de las fiestas pero quien arguye de impericia a sus mayores, en que la vida de santo Toribio Palentino, le arribuyeron al Asturicenie; como no les imputara el que omitiestenel rezogue tenia? Yo me olgara harto de hallar algun testimonio autentico, de que en la Iglesia aya tenido culto publico, fanto ToribioPalentino, para q le pudielle dat, rezo, como a Santo natural de Palen cia, conforme al Breve de Gregorio XIII.pero aunque he leido muchos Martyrologios, no lehe hallado. El Padre Higuera en Maximo pulo la celebridad de lanto Toribio Palentino, a primero de Noviembre, con Caurela, porque esse dia lo es de Todos los Santos. Y en Iuliano puío la muerte a 11.y no la feltividad, con la milma cautela, que era agudo, y prevenia muchas dificultades, aunque no pudo prevenirlas todas, como en la claufula presente del año 612, que en la Historia de Toledo auia dicho al año 606. hablando del Obispo Aurasio, que con esto da fin a fu Cronicon Maximo Cefar Augustano, y que desde alli se valdrà de Eutrando, &c. Y assi esta clausula, con otras, fue nuevamente fabricada, y por ello no tuvieron noticia de ella Don Prudencio de Sandoval, y Yepes; y conita claramente de la fabrica de estos Cronico-oT Falta de examinar la vltima clausula de Iuliano, que pone la muerte de Santo Toribio Palentino el año 593, no se arreue Argaiza resoluerse, por Iuliano, porque dize, que el año 523, poco mas, o menos, tomo el Abito de Monge, despues de auerrenido oficios publicos en España, como lo significo Montano Viyar dize , que erraron Luitprando, y Iuliano, que el primero pone la muerte de santo Toribio al año 642. y Iuliano al año 593, y quiere que murielle al año 540. Yo no he hallado en Luitprando la clau fula de la muerte al año 624. folo leo al año 709 que Concordio Diacono Toletano, compulo vna Homilia en alabança de fanto Toribio, Obispo de Palencia, despues de auer fido Monge Benedictino , que comiença. In noftrum, y la claulula 231. en que dize le escriviò Montano el año vitimo de Theodorico, como quedan puestas arriba, de la edicion de Don Tomàs Tamayo, y de Don Lorenço Ramirez. Pero el Padre Vivar leeria otro codice, que en esto no ay mas que lo que el Padre Hi. guera repartia a su arbitrio, Lo que hallo bien claro, es esta di lonancia y repugnancia de tan dilatada vida, fi llego santo Toribio al año 593. comodize Iuliano, pero mas dificultola li llegò al de 624, como refiere Vivar de Luitprando. Y annque lo han reconocido Vivar, y Argaiz, con todo esso subsisten en el credito de estos Autores iupuci-

bi

10

de

fu

di

n

M

ra

d

12

I

n

ri

33

2)

99

r

F

Profigue Iuliano al año 588. en el num. 283 . y dize : Que Lucrecio por amor de la agradable sotedad de la Sede Bracarense, se retira al Yermo de Liebana con algunes compañeros, que fueron el Arcediano de Braga, y Toribio, Obispo Palentino. En esta clausularecopoce Vivar la fundacion del Monasterio de Liebana, y que el primer Toribio auia edificado Iglesia, no Monasterio. Pero sise reparan bien las palabras, ya que començaffe aora el Monasterio, este no le fundò santo Toribio Palentino, fino el Arçobispo de Braga Lucrecio, porque luliano dize, que fueron sus compane-

ros

### De la Ciudad de Palencia.L.I.

ros, el Arcediano de Braga, y Toribio Obispo Palentino; y si fueronsus focios, no fue el Arcediano el funda dor, que fue focio, y assitampoco lo fue Toribio, que fue como el Arcediano, focio. Fuerade que Iuliano no habla palabra de que se fundasse Monasterio, que el motivo de retirarse a Liebana, dize fue por ser agra dable la foledad, en el modo que el tava despues del retiro de santo Toribio Afturicense. Muy diferentemente cuenta el retiro de fantoToribio a Liebana, Don Prudencio de Sandoval, pues dize como ya referimos. Cansado Toribio de la vida, y cuidados populares, comencan-» do en este tiempo a slorecer la regla de nueltro Padre san Benito,y muchos Monges Santos, que " el glorioso Padre embio a Espana, determino tomar el habito, y " regla; y juntando configo algu-,, nos compañeros, que fueron cinco, los mas fenalados compañe-" ros de fanto Tor bio, rodos Mon-, ges. y Santos. Tolobeo Obispo, que tomo el habito Synobi Dia -" cono, Eufebio, Eufoftomo, Iopha », zo, con los quales se retiro a las , Montanas de Liebana, &c. Aqui no le refiere Lucrecio, y el principal es fanto Toribio; a quien hemos de dar credito? Yo no dudo, que no le daran Vivar, y el Padre Argaiz a Sandoval, porque ni le haze Obispo asanto Toribio, ni que auia tomado el habito de mano de san Beni-

crivio la verdad, que alli hallo. Pero li hemos de estar a los papeles de este Archivo, que viò el Padre Argaiz, el libro antiguo que ay en aquel Convento, que referimos en la vida de Santo Toribio, Obispo de Astorga; la fundacion de este Con vento la atribuye a este santo Obispo,que quando murio dexò por fucessor a lophazo; y las memorias de aquella casadizen : Item ; estan sepultados en esta fanta casa los cuerpos de el

to en Roma, pues determinò tomar

elhabito, y regla, por la noticia que

tuvo de los Monges que san Benito

avia embiado a España. Y epes con-

cuerda con Sandoval, porque este dize: Que estuno alli muches anos , y regis-

tro de espacio el Archivo: Y juzga el-

Bienaventurado Sante Toribio , Obispo. y defus companeres , lopbazo , Eufostemo, Tolobeo Obispo, y Senobio Diacono. Y. los nombres de todos los compañeros (on: Clemente, Gervafio, Tolobeo, Sinobi, Eu-Sebio, Eufostomo, San Lusto, y San Pastor,

fan Guillelmo, y fan lofas.

De aqui le infiere, que tan voluntaria es la fundación del Monasterio de santo Toribio de Liebana, por santo Toribio Palentino, como el retiro de Lucrecio a el. Y que alsí Don Prudencio de Sandoval, como el Padre Higuera, en el Maximo, y en el Iuliano, pintaron, como quisieron; porque si solo ay este libro antiguoen Liebana, y los Breviarios; y todos hablan de santo Toribio de Altorga. A que propolito se introduxo, que santo Toribio Palentino auia fundado el Convento? Y aunque el Padre Argaiz quilo aplicar esta vida antigua al santo Toribio Palentino, como vimos, fue fin fundamento, y por ignorancia de Topographia. Moviòse Sandoval de que yaauia Monges Benitos en Españas pero esto se examinarà luego, y se vera que es fallo, y ficcion del Padre Higuera, que eltuvo poco consistente, con lo que auia dicho en la Historia de Toledo, y en la vida de san Vitoriano, que queda referido, donde dize, que no lo labia, y assi haze a Toribio Augustiniano.

Las claufulas de Luitprando contienen la primera : Que Concordio eseriuis una Homilia en al abança de santo Toribio Palentino. Sea norabuona; que muchas mas merece. La orra; que san Montano escriviò a Toribio el año ultimo de To codorico que aun estava en España, y era Egs Governador de Tole-

-14 Controvertida question es . si Theodorico Ostrogodo vino a España , tratala Vivar sobre Marco Maximo, pag. 270. y refuelve que fi; contra Morales, Mariana, y otros; el Padre Higuera, en la vida de fan Vitoriano, dize, que iba, y venia. No tengo por cierto vno, ni otro. Dilputolo en la Historia vniversal de los Godos, y lo quiero inponer aora, que Theodorico Oftrogodo vino a España, porque para este punto no me importa. El ano de esta venida,

San Isidoro le pone al año 516. Vaseo al ano sii. y refiere otros al ano 513. Don Lucas de Tui al ano 510. Maximo al año 509. y con este parecer de Maximo và Vivar, y el Padre Argaiz, y que fue quinze años Rey en España. Conque el año vitimo,que estava en Toledo, fue clano 524. y este ano escrivio Montano a Toribio Palentino, si es cierta la cuentade Maximo, y Luitprando. Pero consta claramente de testimonios autenticos, que T heodorico eltaya en Italia los anos 523. y 524. y que murio el año 526. Como tambien consta, y se puede ver en Baronio, que legun refiere Vivar, y es assi, lo trata eruditamente. Y se hallò tan convencido Vivar, que mudò la claufula de Maximo, que eitaua al año 540.en que dezia: Theo-. aorico Rey de los Oftrogodos , Hirege, acabomal; a ette ano 526. y en mi manuscrito està al año 540. y Iuliano la pone en el Cronicon, en el nu. 270. despues de la muerte de Profuturo, Arcobilpo de Braga; y a este, despues del año de 545 que dize embio san Benito los Monges a Espana, que parece concordava Iulia. no con Maximo, y que no fue defcuido de los que lo copiaron el codice de Zaragoça (fino dictamen del Padre Higuera.) Diga el Padre Argaiz lo que quiliere, que hempre le acomoda con feria, y no con lo que cs. Yalsi Rodrigo Caro, que viò muchos codices de Dextro, pone la muerte con Maximo al año 540, de que se infiere la falsedad del codice de Maximo.

Esto iupuesto, precisamente se deshaze la suposicion, de gestuvo en España 15. años, y nos falta de ajustar elaño, qLuitprando pone por vltimo de Theodorico en Toledo, para faber, quando escrivió Montano: porque desde el año de 509, hasta cuplir quinze, se llega al de 5 24. y este, y el de 523. es cierto, que estava en Italia Theodorico; y querer ajultar la cuenta, como la ajusta el Padre Argaiz, de que el año 5 26. fue el vltimo de Theodorico en Elpana, pag. 138. sobre Maximo, y que este ano fuelle, quando dize Luitprando, q efcrivio Motano, es manificho error,

comose ha probado, y no se atreverà a negarlo contra tan euidentes restimonios, como trac Baronio: y es bueno que el buen Padre Argaiztrae para probar, que esel vltimo año, q estuvo Theodorico en España lo que dizen San Isidoro, Procopio, Anastasio Bibliotecario, y Baronio; siendo assi, que Baronio, y los de mas, habla de el año de su muerte, y quatro años antes estaua en Italia deide elaño \$23. por lo menos, que son parte de el 523, hasta dos de Setiebrede 526.

9

1

fi

11

9

C

c

A

fi

d

d

2

Su

c

T

ñ

q

fi

n

y

q

y

n

r

V

La verdad se ha de sacar del texto de San Isidoro, que en la Historia de los Godos, que imprimio Labe, dize : Año 21. de el Imperio de Anastasio, Era 249. (que es año 511.) Theodorico el Iunior, auie. " do sido criado Consul, por el Em. perador Cenon, algun tiempo an- " tes; y auiedo muerto a Odoacre, " Rey de los Oftrogodos, y aujendo vencido a su hermano Onovifo,y ahuyentadole de la otra par ,, te de los Confines del Danuvio, v auiendo Reynado en Italia Vic. " toriofo 18, años. Y demás de el- ,, to, auiendo acabado Gefalaico, Rey de los Godos, obtuvo el 32 Reyno de España 15. años, el ,, qual dexò Amalarico su nieto. viviendo. De alli, bolviendo a " Italia Reynò algun tiempo con ,, toda prosperidad, y por èl la Ciudad Regia se restituyò en no pe- " quena dignidad, porque reintegrò sus muros, y por esso mere. ciò del Senado vna estatua dora- 11 da. Lo mismo està en la edicionde Grocio.

De que se infiere claramente, que esta venida a España, si vino, legun S. Ilidoro, fue el año 511, que es la Era 549. y el año 21. del Imperio de Anastasio. Y anadiendo 15. años del Reyno de España, vino a entrac Amalarico en la Era 564, por lo qual dize san Isidoro, en la Era 566. (enmiendale a la margen 564. y bie; alsi por los 15. años, que Reyno Theodorico, como por los cinco de Amalarico su nieto, a quien sucediò Teudix en la Era 569. ) año primero de Iustiniano, buelto a Italia Theodorico, Amilarico in niero, Reynò cinco años,&c.

Pero

Pero diziendo el mismo san Isidoro, que Reyno algun tiempo Thedorico en Italia, y que hizo edificios, y reintegro los mutos; y como consta de Cassodoro, orras obras querefiere Baronio, no parece que concuerda el auer sido su muerte elano 526, que entrò a Reynar Amalarico; y para refolver esta dificultad, se deve notar, que Procopio da 37. años de Reyno a Theodorico. despues de la muerte de Odoacre. alli en el lib. i. de Bello Gothico. Annes itaque cum septem , & triginta Super vix fit vitam finiv t . Siguiendo este computo, acomodo san Isidoro, los 18.en Italia, los 15.en España, y los quatro restantes en Italia. que son los que le hallamos en ellas desde el 523. halta su muerte. Y fiendo cierto, como advirtio Baronio, que no fueron mas de 33. años. y començando el figuiente ; le faca que el ano de 522 falio de España; yelano soz entrò en ella. Conque ni el computo de fan Isidoro es cierto(pues procediò del yerro que tenia Procopio, que le precediò, pues viviò en tiempo de Iustiniano ) de que auia vivido Theodorico 37. años, despues de la muerte de Odoacre; y el de Maximo tampoco es cier to, puesno le ajusta, ni con la verdad, ni con el yerro, que en san Isidoro tuuo disculpa, por la razon re ferida.

Aora vease, que poco caso se ha de hazer de lo que dize Luitprando, que el vltimo año que Theodorico estuuo en España, escrivio Montano a fanto Toribio, sin dezir qual, no pudiendo ignorar, si fuera cierto, que continuo a Maximo, que Montano sucedio a Cesso en la Catedra Toletana a 525. segun Maximo; y que el año 526. auía de ser la carta, que escrivio a Toribio; y que era vna advertencia sin provecho, pues era vna advertencia confusa.

Y bolviendo a examinar la verdad del tiempo en que entrò Amalarico en el Reyno, hallo; que el Concilio, que congrego Montano en Toledo, fue la Era 565 y el año quinto de Amalarico, que viene a fer el año 527. conque el año vltimo del Reyno de Theodorico su

abuelo, en España, es el año 522, y fin enmendar cota alguna correlponde este compuesto a la verdad. que he descubierto, y cesan las fatigas de nuestros Escritores, para concordar la Era 5 65.con el año quinto del Reyno de Amalarico, y la correccion de Vivar, que toca todo esto sobre Maximo, pag. 370. muy empeñado en defender, que este Con cilio fue el año 531, como dize Maximo, o el Padre Higuera, que se fue con el computo errado de ian llidoro. Y aunque procura probar, que la Era no estava en el Concilio, sino que la puso vn Librero imperi. to; porque los Padresque lubicrive, dizen; Et anno quo supra, y no hazen mencion de Era: Lo que yo infiero es, que era bien Perito en la Cronologia quien lo pufo, pues topò con el computo verdadero. Y me conformo, conque las Eras que fe ponen en los Concilios Tarraconense, en el año sexto de Theodorico, y el Consulado, si es cierto este discurso del Padre Vivar, no las pusieron los Padres de los Concilios. pues deve seguirse la misma forma. aunque no dizen el año, y dia, como en el Concilio de Montano. Y assi fiendo el Concilio Tarraconense año sexto del Rey Theodorico, que començò a Reynar año 507. y Era 545 no pudo ier el año del Confulado de Pedro, que fue claño 516.y Era 554, lino ano 513. y Era 551. y Consules Clementino, y Anucio Probo: Y assile reconoce, que fue adicion la Era ; y el Consulado, siguiendo el computo errado, que por autoridad de san Isidoro se auja introducido. Y lo mismo se ha de dezir del Concilio de Girona, que fue el año septimo de Theodorico, y se puso el Consul Agapeto, y la Era de 555.auiendo de ier Era 552.y Conful Cafiodoro.

Con este presupuesto, entremos a examinar de raiz el Monachato de nuestro santo Toribio, y las clausulas de Max mo, Iuliano, y Hauberto, que hablan de èl.

Punto es este, que ha de ser muy sensible al Padre Argaiz, y a los que se huvieren arrimado a su dictamen; pero, que estimaran los prudentes de

fil

172 Hiltoriadecular, y Eclelialtica

fu Religion, pues es cierto, que defearan faber la verdad, porque no cabe en la prudencia admitir gloria fupuesta, y fabulosa, pero como los fueros de la verdad sean tan privilegiados, tope donde topare, engendre odio, ò convença a los que la desean, yo solo la verdad bulco, y costarà de lo que aqui dixere, con no pequeño fundamento, la suposicion de Maximo, Juliano, y Hauberto.

#### § II.

#### Del Monachato de Santo Toribio Palentino.

7 Imos que el Padre Higuera hazea fanto Toribio Monge Augustiniano: El mismo en sus Cronicones ficticios le haze Benedictino, de lo primero no ay fundamento, ni esta Religion fe ha acordado de èl. Tambien la Benedictina no le reconoció hasta q se publicaron estos Cronicones, examinadas sus clausulas, constara de la falfedad, ySanto Toribio quedara co el Monachato aptiguo, que desde los tiempos Apostolicos, se professo en la Iglesia vniversal, y en España, de que tratamos en el captitulo primero, con autoridad de san Dionisio, y otros Padres.

Dize, pues, Maximo al año 531. Toribius Pallentinus a Sancto Benedicto Roma accipit Habitum. Toribio Palentino recibe en Roma el Habito de mano de san Benito. Concuerdan todos los exemplares de Maximo; porque Fray Iuan Calderon impref-10, tiene las milmas palabras. El manulcrito que tengo bien corregido, que embiron de Zaragoça al señor Ioseph Gonçalez, el de Caro, y el de Vivar. Concuerda Hauberto. Turibius patria Palentinus Rome Sancti Benedictisit Discipulus. Toribio Palentino, en la patria (año 531, que es donde està la clausula) se haze discipulo de Santo Toribio. Assi esta en el manuscrito, de letra de Don Antonio Zapata, que es el original, que se halla de Hauberto.

El Padre Fray Francil co de Vivar, comentando ella claufu la, dize. Pareciòle increible a Penora, libro primero de su tripartita, cap. 53.el que este año 531 recibierle Toribio Palentino en Roma el Habito de Religion, de mano de > san Benito; porque san Benito nunca habitò en Roma, despues, de ser Monge, ni sus Mongesen. , traron en Roma, antes del año 567. Pero a Penoto le tocaprincipalmente la obligacion de pro. bar lo que produce, sin traer testigo; y no puede probarlo, lino es ', con argumento negativo, que le, funda en el filencio de lan Gregorio: Y este argumento, adonde ay elafirmativo, es devil, y vano., Ayle, pues, por la autoridad deM. Maximo, que expressamente lo ; afirma, con quien maravillolamente concuerda Iuliano en el 1, Cronicon, num. 278. diziendo: Toribio Monge, a quien fan Benito ania dado el Habito, año 531. ,, (Iuliano no dize fino 536.) y viniendo a España funda Monasterios, despues hecho Obispo de Pa-, lencia, &c. y favorecen no leves congeturas. Porque san Benito, año 510. començo a edificar do- > ze Monasterios, en los quales enlenava a muchos enjambres de Monges la vida Monastica, Prueba esto eruditamente Yepes en la Centuria 1.y por lo menos era ', entonces Padre de muchos Monges, quando recibió en la Disciplina aquellos fantos ninos, Mauro, y Placido, entregando felos lus, padres, ano 523. como de muchosdemuestra Baronio este ano. 3 y San Gregorio, lib. 2, de los Dia-, logos, cap. 4. bastantemente indica, que no fueron ellos folos, , quando dize: Començaron tambien entonces a concurrir a el Varones nobles, y Religiososde?, la Ciudad de Roma, y darle sus hijos, para que los criafie para Dios todo Poderolo. Entonces , tambien Eutychio, y Tertulo l'a tricio, le entregaron sus hijos, Mauro, y Placido, que era de bue. nasesperanças: A donde la palabra tambien necessariamente in-

33

33

13

2

,1

,1

,,

12

,,

,,

33

33

33

,,

31

33

31

### De la Ciudad de Palencia.L.I.

dica, que le entregavan otros, por que auia crecido la fama del San-,, to Padre, y inundava a toda Europa, por no dezir a Roma, y " Italia : año 529. edificò el Mo-, nasterio de Casino, segun Leon Hostiense, el Cronicon Calinense, y las actas de san Placido, a quien subscriven Baronio, y Yepes; pues que ay que admirar , si por algu-, nos negocios algunas vezes iba a Roma, da venerar los fantos ,' Apostoles, à a consultar al sumo , Vicario de Christo en la tierra, ò aintroducir sus Monges en Ro-" ma de su consentimiento, y a en-, señarles, ò para publicar la regla Monastica, que ya plenamente auia escrito, dictandotela el Espi-, ritu Santo, ò llamado a Concilio. y realmente alguna caufa de ef-, tas, à acaso todas, son argumento, que entrò en Roma este año 530? y que entonces ( como se , cree) el Papa Bonifacio erigiò el Monalterio de fan Erafino, como " elerive Yepes, centuria 1. ano de , Christo 531.cap.1. y Baronio tel tifica, que elte ano celebro Boni-" facio Concilio, aisi en el tomo 7. ,, Estando en Roma, vi en poder de el 81. Constantino Cayetano, vn s' codice manuscrito, en que se con tenian las Actas de vn Concilio Romano, que se celebro en este 3º tiempo, y alfin, entre las subscrip , ciones de los Padres estava esta. Benedictus servus Dei, que sin duda so cra del B. Protoparente de los Monges, como lo convencen, el cognomento de siervo de Dios, 3) que era proprio de los Monges, la autoridad de la persona, la cir-" cunstancia del tiempo, y la fama s, de fan Benito. A esto se llegan los cuidados de nuestro Toribio, que " le obligavana ir a Roma; convie-, ne a saber, la extirpacion de la idolatria, y del Pri scilianismo, dos " colas, que bolvian anacer en el ,, territorio Palentino; por lo qual era necessario consultar la Sede so de san Pedro. En los mismos cuidados estava enronces nueltro Padre san Benito (como en el caoi pitulo diez tellifica el gran Gre-

gorio.) En el Castro de Casino, huvo vn antiquilsimo Templo, enelqual, a viança de los Gen. tiles antiguos, el pueblo necio de los rufficos; facrificava a Apolo, 3 por todas partes auian crecido ,, los Lucos en culto de los Demonios, en los quales, aun en "> aquel tiempo muchedumbre loca de inficies le exercitava en facrificios facrilegos: Llegando 35 alliel Varonde Dios fan Benito, quebranto el idolo, derribò el Ara, corrò los Lucos, y en el », mismo Templo de Apolo pu-10 el Oraculo de fan Martin ; y a donde estava el Ara de el mil- >2 mo Apolo, el Oraculo de fan Iuan Bautista; y predicando con- "? finuamente, llamana a la Fèla, multitud, que por todas partes auia. Las ocupaciones iguales, engendraron la amiliad de ,, ian Benito, y lanco Toribio, y tueron caula de que fanto Toribio se entregasse en la disciplina de san Benito; pero apretava la necessidad de la predicación >> de Paleneia; y por esto santo Toribio no pudo permanecer con el fanto Padre, antes por su mandato, recibiendo por eferito lu regla ; y conbendicion de el Sumo Pontifice, se bolviò a ,, su patria, assi es razon se crea: adonde atendiendo en su oficio, 39 en breve tiempo, con el favor,, de Dios, y amparando a fanto Toribiolan Benito con sus ora- "" ciones, configuio felizmente,, entrambas cosas; esto, es el delvanecer la idolatria, y el venenode Prisciliano, y sujetar los,, animos de algunos Palentinos nobles al suave yugo de la Re- >> ligion Monastica. Miento, si entrambas cofas no las confelsò el Obispo Montano en la car- >> taquele escrivio. Son las palabras, con que le da las gracias a santo Toribio de tan grandes » aprovechamientos: No pienfas quan gran premio, para con? Dios te espera, pues con tu in- ,; dustria, y instancia se aparto el errot de la idolatria y se deshizo "

la secta detestable, y vergonçosa de los Priscilianistas. (Esto haor blando del fruto de la predicacion, a ora de auer introducido el

Monachato, y la Regla) porque ,, de la fee de los lenores terrenos, qhablare? A la qual, de tal suerte

aplicaste tu trabajo, que los tero-, zesanimos de los que habitauan contigo los reduxiste a saludable

norma de la regular disciplina. Todo lo qual se ha de entender de la Regla de San Benito, que

> Toribio en seño, y introduxo primitiuamente en España, y solo lo " negarà, el que no diere fee à Maxi

" mo,y Iuliano. Hasta aqui F. Fran-

s. citcode Vivar.

Quien oyere al Padre Vivar, con la facilidad, que ha imaginado todas estas cosas, y coordenadolas, juzgara queno ha de auer de lu milma Religion quien se las contradiga ; g omitiendo a Sandoval, y Yepes, que dixeron, que santo Toribio recibiò en España el habito, y regla de San Benito de los Discipulos, que embio della; porque dirà el Padre Vivar, que no vieron enteras las claufulas de Maximo, y en especial esta ; vamos. aquien dà fee a Maximo, y Iuliano, que es el Padre Argaiz, vitimo defensor de el Monaçato Benedictino de Santo Toribio.

Puesel Padre Argaiz, en el " comentario a Maximo, ano 531.

Lo primero, enmendò el texto de Maximo, y en lugar de la pa-

" labra accipit de prefente; lee accepit de preterito. Y en el comentario de Hauberto al mismo año

enmienda en lugar del verbo fit, fuit. Elto sin mas autoridad de codice manuscrito que su volun-

tad;yproligue: Y o pongo accepit como de cosa pastada, lo meimo

hizo el Maestro Vivar, sin comunicarnos vno con otro, aunque

, no diò en el pensamiento, y ra-

zon que ay para ello.

Si cl Padre Argaiz auia imaginado leer accepit en lugar de accipit, antes que leyesse al Padre Vivar, que saco los comentarios a Maximo ano 1651.le queda alu deposicion; pero aunque Vivar leyò accepit, lo entiede del año 531. Y en la realidad

lease accipit , à accipit , fi se pone el año 531 la claufula; y leafe en Hau. bertofit, è fuit sescriviendo Maximo, de spues de los años de 600. y Hauberto despues de los años de 900. (dado que fueran verdaderos fusefcritos) como puede entenderse de otro ano que el de 531? Porque fue. ravn modo barbaro de escrivir, sise huviera de entender de otro año; porque si el accepit, recibio el Habito, le saca de este año de 531 lo mis. mo se verificarà en el año presente; pues por què pusieron esta clausula el año quinientos y treinta y vno? Y siedoMaximo, como quiere, Discipu lo de lan Benito, criado con el eofa notable es, que ignorafie el año que fanto Toribio tomò el habito, y escriviesse clausula tan despropositada, poniendo el año 531, que auja tomado Toribio el habito, fin dezir que año le recibio, ni en que lugar? Pien se verifica el accepie, preterito, aunque fuelle el año 531. pues ya auia algunos años que auia tomado el habito, quando elcriviò Maximo, y muchos mas quando escrivia Hau berto. Y assi la enmienda de Vivar, y Argaiz firven poco: Pues Vivarcoprueba a su parecer bien, que san Benito estuvo en Roma el año de 531. y que pudo dar el habito, y regla a santo Toribio; y Argaiz no probara que recibio santo Toribio el habito de santo Benito otro año, como iremos ajustando; perovna, y otra enmienda, en Maximo, y Hauberto, no tienen fundamento alguno, pues no traen manuscrito conque comprobarla, ni razon que conven-

Profigue el P. Argaiz, que el ,, P. Vivar no diò en el pensamien. to, y razon que ay para la enmie- "> da del lugar de Maximo. Y luego; la que yo tengo es fundada en vnas palabras de Luitprando, n. 11 237.en los fragmentos; porque este Autor dize:que el Arçobis." po Montano escriviò vna cartaa,, este santo el año vitimo de Theo dorico Amalo, quando se estava '\* en España, antes de bolvera Ita-,, lia, dode murio: S. Montanus scrip. Sit ad Turibiam, anno vitimo This. 11 dorioi cum adbus effit in Hyspaniji; ,, pues

2)

2)

22 22

22 3) 37

2)

pol

do

haz op an pai 211 ve

> G ſu " 9.9

fal

33 33 CC P

Ci ai

> 3) 31

33 33

Y

pues este año vltimo de Theodorico fue el de 5 26. de sentencia de 2) fan Isidoro, Procopio, Anastasio Bibliotecario, y Baronio, Luego " ya tenia el habito de Monge ans, res del de 531? Pruebasse con la milma carta ; porque en ella le 12 trata fan Montano, como ya Mon ge,y Religioso, segun se puede ver en ella, que la traen Don Gar-,, cia de Loayfa, y Padilla. Afirmalotambien san Ildefonso en sus claros Varones, hablando de san , Montano. De donde se convence. que pues el año de 526, era ya Monge, que en el de 531. presen-, te,hablo Marco Maximo depreterito; y dan a entender, que lo ania recibido dos años antes. Has » ta aqui el Padre Argaiz.

Ya arriba puse lo poco que importava esta clausula de Luitprando;pero porque tratamos con quien hazemucho caso de ella, y para su opinacion, antes se olgarà de que el añovltimo de Theodorico en Efpaña, fuesse el año 522. como dexo ajustado, y por los que ponen esta venida a España, que yo tengo por falfa, y trato en la Historia de los Godos, pues conduce mas a fu affumpto; profigamos en el examen ", de su argumento. El año 526, di-,, ze, escriviò a Toribio Monge, " Montano, concedo esto. Luego ", era Monge Benedictino? Niego la consequencia; porque en sentir del Padre Argaiz tiene manificita instan cia; pues de san Vicente de Leon, al ano 317 lobre Margo Maximo, defiende: Que fue Monge de otra Religion, porque hasta el año " 523.no entro la Regla de san Benitoen España, y que aueriguen de que habito era, que le basta 3) saber, que san Vicente era Monge de aquellos, que auia en Espana, antes que san Benito naciera, " que fueron muchos. Pues como aora, solo por llamar Monge a Tofibio el Arçobispo Montano, quiere que sea Monge de san Benito? Esta instancia es clara , y si la carta de Montano fue el año vltimo de Theo dorico, que fue el año 522. fegun dixe,este ano de 522.no auia entrado, segun el P. Argaiz, en España la

es

13

22

13

22

Regla delan Benito, y ania muchos Monges antesen España; y segun Higuera, el ano 522. ya Toribio era Monge como arriba vimos, que para el Padre Argaiz no es pequeña autoridad : Y aunque la carta de Montano se escriviera el año 526. como Argaiz quiere, que no puede ser, si fue el año vltimo de Theodo+ rico, como dize el compositor de Luitprando; auiendo Monges en Efpaña, q no eran de san Benito, le faltaal Padre Argaiz probar, que todos los Monges auian admitido la Regla el año 523. quando dize, que vino a España; y esto no lo prueba, ni ay testimonio con que probarlo, y alsi su argumento se queda enel ayre, y no le sirven las palabras de Luitprando, para gloriarle de que diò en el pentamiento, y razon, conque no diò el Padre Vivar ; y es gloria vana la de que se jacta; pero saldrà, conque no fue en España el recibir el Monachato ; oygamof

Profigue el Padre Argaiz: Lo mismo siente Iuliano año 578 num. 278. enel Cronicon. mas adviertase, q en la impression 🤧 que se hizo en Paris de este Autor estauan los numeros viciados; poniendo el año 588. Turibius 39 Monachus, cui anno Domini \$36. dederat habitum Sanctus Benedictus, & veniens ad Hispa- , , nias fundat Monasteria, post factus Episcopus Palentinus hoc "? anno maledicit hæreticis Palentinis. El Padre Vivar corrigiò estas palabras, y alegandolas en el 34 comentario desta claufala, pusoel ano de 531, enmendandola por Marco Maximo; pero 32 tambien se engaño. El vicio de los numeros en Iuliano està bien conocido con evidencia; porque >; san Montano murio el ano de 534. en que se cumplieron los nueve, que le da de Arcobilpado ,, san Ildefonso, pues autendo dos que era muerto, no le podia efcrivir a fanto Toribio hecho Mo ge, li es que recibio el habito de mano de san Benito, el ano 536. 38 De modo, que bien claro està el engaño en dezir 36, por 26.El ciron 13 112

error de Vivar, tambien està muy claro, para conocer, que Iuliano

porque como tenia probado con
la authoridad de Luitprando, mas

5, temprano, doze, ò treze años, auia ido el fanto Patriarca a Roma, y

mas Sato Toribio, pues auia buel-

en el la carta gratulatoria de Mon

muchas buenas acciones hechas

en seruicio de la Religion Christiana, y del estado de los Moges;

pues como escriuiria Iuliano?què año diria?Tengo por sin duda(co-

o, modixe)que escrivio Iuliano, año

los copiadores; y assi està verda-

, derifsima la claufula, diziendo: Turibius Monachus, qui anno

Domini 526. dederat Habitum S. Benedicus: Toribio el Monge

a quienel año 526. le tenia ya da-

o do el Habito San Benito; y vi-

rios, nombrado por Obispo de Palencia, maldijo a los hereges,

, q̃ alli auia; no dixo, aquien el año de 526. diò el Habito, dedit: fino,

aquien aquel año ya se lo tenia dado, dederat, hablò detiempo

mas que passado: Y con esta inte-

» ligencia, que es legitima, hablò ,, muy bien Iuliano, Hasta aqui el

Padre Argaiz,

Muy culpable fue en el P. Vivar citar el texto de Iuliano, poniendo el año 531, en lugar de 536, sin dezir que le corregia, y sin dar razon de la correcion; pero de aqui se insiere, quan poco aprecio se deve hazer de este Autor; pues los que le apadrinan, se enmiendan, sin mas razon, que su arbitrio; pues no ay mas impression que la de Paris, para corregir sus clausulas; y no tiene a que acudir Argaiz sino a su fantasia, como acudiò Vivar.

Aora vamos à la correccion de el Padre Argaiz, que dize se ha de leer en Iuliano, a quien el año 526, auia dado el Habito San Benito. El fundamento es, porque el año 534, que se cumplieron los nueue, que le da a Montano de Argobispado San

Ildefonso, auiedo dos, que era muerto, no podía escrinir asanto Toribio, si recibió el Habito de mano de San Benito el año 536.

y 1

to

M

ua

nic

101

fe |

y D

fol

da

ZC:

Pa

tie

ya

de

qu

qu

ric

de

cl !

di

fir

to

uic

di

de

dc

[u]

lia

a

de

q

bi

G

n

 $\mathbf{B}$ 

b

2

Y

d

a

A

i

C

ŀ

1

I

Lo primero, no se fabe, quando entro en el Arçobispado Montano, fi acud mos a retlimonio autentico; porque annque Maximo dize, que (ucediò a Cello, año 525. Iuliano lo pone año 545. pues en el num. 164. pone el nacimiento de Santa Floren. tina, y en el n. 265. la succision de Motano a Cello, y ni de vno, ni otro ay que hazer cafo. Lo fegundo, San Ildefonso, dize, que Montano fue Arçobispo nucue años, y que escivio en tiempo de Amalarico, y no pone el sucessor de esteRey: Yauiendo entrado Theudix a fer Rey por muerte de Amalarico, como dize san Isidoro en la Era 569, que es el año de 531. le infiere que Montano entro a ser Arçobispo en el año 5 22 que es el año, que legun mi computo pudo eltar, fi fuera verdad, vltimamente Thodorico en España: pero siendo Theudix Rey el año 527.la Era 565. pues el de 522.en. tro a fer Rey Amalarico, y clde 527 y Era 365. Theudix, contando que floreció Montano en tiempo de Amalarico, y no en tiempo de Theu dix, entro Montano a ler Arcobifpo de Toledo año 518 todo esto haze mas en favor del Padre Argaiza Pero con todo esso no subliste su argumento, porque aunque le elcuvielle Montano a Toribio el ano que quifiere, antes del año quinieros y treinta y vno, y despues del ano 5 26. que Maximo pone que sucedio Montano a Cello, no ajusta, por ler Monge como vimos; que fuelle Benedictino. Luego de aqui no puede fundar la correccion de Iuliano; era menester que el mismo luliano huviessedicho, que Montano auia escrito a Toribio, siendo Monge Benedictino, para corregirle por su milmo contexto; pero Juliano nole acordò de esta carta de Montano. I no tenemos otro codice de Iuliado para corregirle, como dixe dize el Padre Argaiz, que mas temprano auia ido el Santo Patriarca aRoma q el año 531.12.0.13.2nos

#### Dela Cludad de Palencia.L.I.

y mas Santo Toribio, pues auia buelto el año 526. quando le escrive Montano, con que contradice a Vi-

Pero de esto le pedimos testimo= nio, y sapone lo que deue probar; que ion propoficiones afirmatiuas, y no se pueden assegurar sin fundamento, y mas siendo el que auia de poder refoluer esta disputa; y assi para enmen dar a Iuliano, de el año 536. que dize, que le auia dado el Habito el Gran Padre San Benito, y poner año 526. tiene el milmo fundamento, que Vivar,para poner año 531. pues estan destituidos de manuscrito, conque confirmarlo, y dè razones con que convencerlo, y todo es voluntario. Loque es muy digno de pon. deracion, es la fuerça, que haze el Padre Argaiz, en que Iuliano no dixo, que San Benito diò, dedit, fino dederat, auia dado el Habito, sea el año de 526, pues escriuiendo Iuliano por el año de 1135. como quieren; què haze al caso, que dixesse, a quien diò el Habito el año de 526. ò dixesse a quien auia dado el Habito, hablando la clauiula de el años 88 quando pone Iuliano, que Toribio echò la maldicion a los Palentinos? Y era rediculo modo de elcriuir, que señalasse el año que San Benito le auia dado el Habito, para que ingorase el año, pues. fino fuera a declarar el año determinado Iuliano, fino adezir, que fan Benito le auia dado el Habito, sin saber quando, sino que el año 526. ya avia al gunos anos que le tenia; era vna cola despropositada, y bastaua dezir, y deuia dezir, a quien S. Benito auia dado el Habito. Pero el Padre Argaiz no repara en que hablen con impropiedad los Autores, y indiciarles de poco prudentes, como nalle algun viso para sus imaginacio nes, corrigiendoles por su cabeça, como se ha visto en esta correccion de Iuliano, y en las de Maximo, y Hauberto, que sin codice que lo diga, ni Historia que lo testifique, le arroja a todo lo que quiere: fuera de que todo esfabuloso, por la carta de Montano; porque ya estavan los Palentinos reformados, y todo quanto auia lido necessario contra los Pris-

1

.0

0

19

25

1,

OS

10

iò

er

C-

ic

0;

00

112

fu

) [c

Y

12-

XC;

m-

TC2

105

cilianistas; pues como el año 3882 les maldice, y les inunda? Y si al año 526, le cierive Montano, ay hasta el de 588 cinquenta y dos años, con que era muy niño quando eta Governador de Palencia, y quando tomo el habito de Monge; pero Iuliano, para concordarlo, lo atrassa 362 años; y assi no cabe la correccion de Argaiz, que le quita mas años que Vivar en la professió del Monacato.

Profigue el Padre Argaiz: Pues veamos aora, ya que Marco Maximo, y el Arcipreste habla- > , ronde preterito; y no ha sido lo dicho mas de corregir las impres fiones, y descuido de los nume-,, ros, que ano fue el que este gloriolo fanto vino a Elpaña Mon- \*\* ge? Que ano el que le armo de su ,, Cogulla, y vestidas las armas negras, començò a verse la Religion >> de san Benito en Castilla ? Digo,,, que fue (legun lo dicho el año \$17.) desde el año 523. a 525. 32 tengo de esto vna razon concluyente en buena Cronologia, y es la carta de Montano a santo To- >= ribio, y pondrè adelante el año 534.y la que embio a los de Palencia el mismo año; porque en ,, la primera se muestra, que el Santo Mongeauia ya fundado Mo- " nasterios, reducido muchos no- ,, bles a tomar el Habito de san Benito, destruido la idolatria en Lie bana, y la heregia de los Prifcilianistas, que auia en ella. De la de Palencia se conoce, que se escri- 23 viò a aquellos Ciudadanos, por ,, el mes de Febrero, o Março, antes de Refurrección, porque les >5 dize: Provea vuestra caridad, que despues de esta nuestra prohibicion, entretanto que Dios sea 🕠 fervido de daros proprio Prelado, no se atreva alguno a bolver a hazer lo que està prohibi - , : bido, &c. Y si quando placiere a Dios, viniere la celebridad de la 39 Pascua, no tuviereis ay orden de tener crisma, haziendonos lo laber por vueitras cartas, os embiaremos de muy buena ganade, elte fagra lo licor. Elto el Arcobilpo; fiendo, pues, las cartas ,'a de Febrero a Marco, escritas ,, Li 3 El

elaño de \$26.como tiene el Cre moneníe; y autendo ya hecho , fanto Toribio tantas obras heroicas, en Liebana, y en tierra de Palencia; siguesse, que delde el año , de 23.a 25. sucedieron; y que en

el de 23. tenia ya el Habito, pues no podian caber tantas acciones

, en los dos meles, ò tres de Enero, Febrero, y Março de 526. Hasta

os aqui Argaiz.

Mas tiempo, fegun lo dicho arriba, le damos al Padre Argaiz, para poder obrar fanto Toribio todo lo que dize. Lo que negamos es el hecho; porque todo esto solo prueba la possibilidad, y su Cronologia prueba que no pudo ler el tal Habito recibido, ni el año de 331. ni el de 526.y esto se lo admitimos; y al año 522 ya le puio Higuera Monge, de egregia piedad, y fantidad; y no auia entrado, fegun Argaiz, la Regla Benedictina en España. Lo que dize, que en Liebana auia idolarras, y Prif cilianistas; tambien es nuevo, y destituido de testimonio. El que auia fun dado Monasterios, y del Habito de san Benito, que infiere de la carta de Montano, como tambien dixo el Padre Vivar, se examinarà despues con todo rigor, porque el texto no dize tal cofa, antes se verà ; que es otro el sentido de aquellas palabras en que le fundan.

Profigue el Padre Argaiz: De

donde me afirmo en creer, que

fue el primero que metiò la Re-

gla de fan Benito en la Rioja, y

toda Castilla, y Leon, dando el

Habito a muches, y en particular

a san Vicente; digan lo que dixeren otros Autores, pues de la di,, cha Regla le haze mencion san

Montano en su carta, debaxo de cuyo magisterio tenian reducidos

la noble juventud de Liebana, y Palencia. Confirmalo Hauberto

en su Cronicon, pues dixo, que auian venido, el, y san Victoriano

de Roma (donde les auia dado el Habito fan Benito) vna vezhe dicho las palabras, pero por fer

hermosas las repito. Anno Christi 523. obijt in Celtiberia

Sanctus Victorianus Abbas, cui

Roma dedit Habitum fanctus Benedictus, anno Domini 523. (1) reddit ad Hyspanias in societare sancti Turibis Episcopi Palentini. Hasta aqui el Padre Argaiz.

At

H

pre

113

414

161

tul

TUI

Be

1936

qu

me

àh

po

pu

nai

ne

aqu

qu;

to,

ces

tre

ot

rig

qu lo

ro

CC

ci

H

CI

r

ci

L

tI

t

I

P

1

d

Ya dixe probaria, que Montano no haze mencion, por palabras expressas de la Regla de san Benito, en su carta, pero ni aun de regla Monastica; tenga el lector un poco de paciencia. Conque todo lo que dize de dar la Regla a san Vicente, yintroducirla en la Rioja, Caltilla, y Leon, es voluntario; y sino traiga el Padre Argaiz vn testimonio, aunque sea de estos Autores fantalticos, Maximo, y Hauberto, para probarlo.Y advierta el lector, que el que trae de que San Victoriano es iupuesto por el Padre Argaiz; porque como ya advertì en la carta escrita al Reverendissimo Padre Fray Hermenegildo de san Pablo, no le trae el original manuscrito, q està de letra de Don Antonio de Zapata, en Palencia; ponela Argaiz al año 551. y assi fue yerro de la estampa el poner obij anno Christi 523. pero que diremos, de que en el año 534. num. 5. pone otra claufula el Padre Argaiz, que dize Victorianus ...... y glofa, no fabemos que dezia en lo gastado, sino es que fuessen algunos milagros de San Victoriano: Pero en el codice manuscrito de Hauberto dize: Victorianus Abbas Benedictinus in Celtiberia moritur. Sin duda en Hauberto se mudava, y añadia lo que queria el Padre Argaiz. Y alsi de la claufula, que trae de san Victoriano, se infiere la falsedad de este codice, y que es cosa de movera rifa probar materias tan gravesen la Historia, con sus clausulas.

Dize el Padre Argaiz, glosando la clausula de Hauberto: Que la acreditan las palabras de las adiciones de Maximo al año 520. ", donde claramente dize: que oyen do la fama de la vida, y milagros de san Benito, passò a Italia, y vilitió su Habito, començando a vivir conforme la Regla del santo Patriarca, &c. Son las palabras ", Anno",

21111 79

Anno Domini DXX. venit in Hyspaniam desecesibus Italia progrediens SanctuVictorianus, H in Monasterio Assanij in Celtibe-114 Hyspania constitut. Vitam ibidem heremiticam primum inftituit . W post crebrescente fama wirtutum, ac mir aculorum, Santi Benedicti cucullum iam Senior induir, T/c. Eto basta, porque lo que falta, puede verse cumplidamente explicado en los comentarios à Marco Maximo. Solo advierto, que pongo en los años de 520, aquellos puntos, por los tres años que falta. nan para el ajuste de los 5 23 .que pone Hauberto; y porque entiendo, que aquel Autor, me parece hablò de quando tomò el habito de San Benito,y la fanta regla, que seria entonces, guardandola con Santo Toribio tresaños en Sublago, el vno, y seis el otro,&cc.

Yaseve, que sin fundamento corrige el Padre Argaiz el año de 520. que pone Marco Maximo; pero sea lo que quifiere , folo con poner en romance la clausala de Maximo, se conoce, que està el Padre Argaiz ciego, pues trae por concordante de Hauberto yn texto, que sin duda le contradize; y digo, que la pongo en romance, para los que procura alucinar, porque no saben latin, que el Latino ya havisto la expressa contradicion. El año quinientos y veinte San Victoriano (aliendo de los retiros de Italia, vino à España, y parò en el Monasterio de Assanio en la Celtiberia: Instituyò alli primero la vida eremitica, y despues creciendolafama de las virtudes, y milagros de San Benito, ya Senior vistiò la Cogulla, &c. que ano quiere el Padre Argaiz que vinielle San Victoriano? El de 523. con Hauberto; pues este año no venia con la Cogulla, ni avia tratado con San Benito, porque si fue: ra assi, avia apostatado, dexandola, pues ya mas anciano, con la fama de las virtudes, y milagros vistio la Cogulla. No se que aya aqui que respoder. El Padre Yepes, no se assegura,

que vistiesse San Victoriano la Cogulla de San Benito: Y Viuar año de 5 20.num. 30. es de parecer, que ni aun los discipulos de San Benito le instruyeron con los preceptos de su Maestro, sino que con la fama, que oyo de la vida de San Benito, emprendiò erigir en Elpaña Conventos, y criar infantes, como San Benito à Mauro, y Placido ; y alsi profigue la adiccion de Maximo: Plus rima per Hyspanias Monasteria fundat : More Benedictinorum; nobilium filios, et inijs S. Gaudio-Sum, moribus, et) doctr na luculenter imbuit. Funda por España muchos Monasterios, y al estilo de los Benedictinos, enseña à los hijos de los nobles, y entre ellos à San Gaudioso le instituyò abundantemente, en costumbres, y doctrinas, pone su muerte el año septimo de el Rey Atanagildo. Queda, pues, concluido con su mismo fundamento de Maximo el Padre Argaiz, que es falsa la clausula de Hauberto, y de la venida con habito de Benedictino de San Vitoriano; y assi claudicandoen la verdad la claufula de Hauberto, aunque como probe, es añadida por el Padre Argaiz, mal fundamento es para que sublista el Monacato Benedictino de Santo Toribio, \*parece que responde Argaiz sobre Maximo. pag. 139. que luego que oyo la fa- ,, ma de San Benito, se vistio su Co- ,, gulla, fiendo ya viejo, entendieste, ,, yendo a Italia, para ver, y comuni-,, car alsanto. Pero esto es perder la doble, pues quiere, que el Cuculum induit, no hable de tomar el habito, fino que se vistiò la Cogulla, para caminar, como fi vittiera vn albornoz; elto es ridiculo pero para que confe mas claramente de la ficcion de la claufula de Maximo, y falta de memoria del Padre Higuera; en el manuscrito referido, la misma clausula la atribuye a Valderedo en las observaciones à la vida de San Vitoriano, litera C. por estas palabras; Quod Victorianus alias Monachus solitarius amplexus sit ordina Sancti Benedictiodocet Valde-

redus Episcopus Casar Augustanus in additionibus ad Marcum Maximum einsdem sedis Episcopum his werbis: anno Demini 522. wenit in Hyspaniam desecesibus Italia progrediens Sanctus Victorianus > & in Monasterio Affanijin Caltiberia consistit.Vizam heremiticam ibidem primum instituit. Post crebrescente fama wirtutum, () miraculorum San-Eti Benedicti, iam Senior cuculum eius induit. Plurima per Hyspaniam fundamenta fundat. More Benedictinorum filios nobilium, Win his Santtum Gaudio fum moribus, (t) doctrinis luculenter imbuit . Plenus dierum , et maritorum 12. Ianuarij moritur. Viuus, 6) mortuus pluribus miraculis claret, obijt autem anno 7. Atanagildi Regis Gotorumscui à prime charus fuit , et) eius ordini profuse fauet, hac ille. Cotejele esta claufula con la de Maximo, y se verà como se formauan por el Padre Higuera, pues aqui es de Valderedo, y en las impressas de Maximo. Lo segundo, al año veinte y dos vino à Efpaña; luego al año veinte no paíso à Italia? Lo tercero, despues de aver estado algun tiempo en España, oyò la fama de San Benito, y el Padre Higuera, dize, fue por el año de 542. y que levendo la regla, la abraçó, y viítiò su Cogulla; luego estando en los terminos de Marco Maximo, todo quanto dize el Padre Higuera es opuesto, y consta claramente para conel Padre Argaiz, que esfalía la clausula de Hauberto, que dize, que Santo Toribio vino de Roma, en compañia de San Vitoriano co el habito Benedictino; pues Maximo no saca a San Victoriano de España, desde que vino à ella; y quando vino año de 5 22. ya el Padre Higuera refiere, estaua con el habito de Mon-

ge, y florecla en santidad en Espana Santo Toribio.

Profigne el Padre Fray Gregorio Argaiz : Los que tan temprano vieren, que amaneció esta luzal " Occidente, aviendola juzgado » por mas tarde, en los que hasta aora escrivieron, abranlo tenido à " mucho, y a novedad fingular; pe- ,, ro aun añado orra cosa, para que elmiedo se les quite; y es,que aun 33 el año de 522, ay probabilidad ,; grande, que ya tenia el habito Santo Toribio; y esto lo coligode 32 el mismo Hauberto, porque en el 3 Catalogo que haze de los Obifpos de la Santa Iglesia de Palencia " lellama à Santo Toribio , no solo ,, Monge de San Benito, fino Monge de Sublago : Longo tempore " Sanctus Turibius Monachus Sublagensis, anno Domini 530. De esta circunstancia, dexando la >> Cronologia, se conoce, que si le ,, diò el habito San Benito en Roma con San Victoriano, y le llama >, Monge de Sublago, que sin duda estuvo con el Santo Patriarca por " discipulo suyo en aquel Convento >> algun tiempo ; y que esto sucedio ,, aun antes del año de 322. Hafta,, aqui Argaiz.

Todo esto es voluntario, porque quando suera cierta la clausula de Hauberto, es salso lo que assento Argaiz de San Victoriano; y el llamarle Monge Sublagente, pues dize el misemo Hauberto, que San Benito le diò el habito en Roma, antes de passa a Casino, bastaua para llamarle Monge Sublagente, sin aver estado en Sublago, pues era el sitio Matriz de esta Religion; pero en Hauberto no te funda nada con verdad, y nose quita el miedo, antes seconsirma, el que dirà muchas salsedades, que son sus

novedades ridiculas.

Profigue el Padre Argaiz, confirmando lo dicho, con las palabras de las adiciones de Marco Maximo, que estan ponderados ya, y convencida su mala inteligencia, y añade De, la dicha Cronologia, y computo, saco yo, que la ida de Santo Toribio à Roma, supuesto que sue en, habito, y estado secular, no sue tanto con intentos de procurar la

extirpacion de la heregia Prisciliana, y la idolatria, como le parecio a Viuar, quanto, por dar cuenta en Italia de las cosas de Palencia al Rey Teodorico, pues avia
fido governador de la Ciudad, ò
en Liebana, y ministro suyo, segun significa san Montano, en la
forma que lo hazen los ministros
a sus Provincias, quando acaban
los oficios que reciben de su
mano.

Esta es una gentil ilacion del Padre Argaiz (de Viuar diremos despues, respondiendo à sus fundamentos) y de su grande erudicion, que prorum. pe en lo que se le ofrece à la fantasia, sin reparar en inconvenientes : El Rey Teodorico, en lu opinion; » porque en la realidad no estuvo en España, saliò el año de 5 26.de ?' España, y estuvo quinze años en ,, este Reyno, que es lo que dize San Isidoro; pues si Teodorico estana " en España desde el año de 509. à ,, que leiba a bufcar à Italia? Si quiere, que en los quinze años hiziesse 23 ausencia Teodorico, va contra , San Isidoro; y que es necestario, , que nos traiga texto, y no le ha detraer, ni aun de Hauberto, ni Maximo, ni Iuliano, alsi fon todas ) sus ilaciones, y computos. Mire de que le sirvio poner en Sublago à Santo Toribio ano de veinte y dos, si huviera leido al Padre Higuera, dixera, que iba, y venia; pero no ay texto de que conste; y assi terà eval tion voluntaria.

Profigue: Despues creo yo que iria à Roma a vèr, y visitar los cuerpos de los Apostoles, San Peso dro, y San Pablo, y comunicando dos con San Benito, se hazia su discipulo, y se lo llevaria à Sublago, donde estaria con èl algun tiempo, y alli le daria la regla, disponiendole para España, siendo, sus hojas de hazero, para cortar el cuello de Medusa, en la heregia de Prisciliano, y escudo para los dardos de la idolatria.

Muy contento avrà quedado el Padre Argaiz con la metafora mal aplicada à la regla de el gran Padre San Benito; contiene toda enfenança para la perfeccion; pero con-

tra la heregia de Prilciliano, y contra la idolatria inmediatamente que contiene? No elcrivio para ello. Bien fortalecido estaua Santo Toribio con loque auian escrito, Santo Toribio Asturicense, y San Pastor, y San Leon; pero al caso, yo creere todo lo que fuere mas en crecito de Santo Toribio, como aya con que probarlo, que en la Historia se dize. fue, y no seria quando no ay para su conjetura fundamento; pues todos los que hasta aora ha traido el Padre Argaiz, estàn del vanecidos, digo, que no feria lo que dize el Padre Argaiz, y luego se vera que notue, y que to do es hablar de cabeça, y al ayre.

Y la primera dificultad, aunque el Padre Argaiz dize, que vna dificultad ania en lo dicho, que es el que San Benito huviesse estado en Romas pusola Gabriel Penoto en su tripartita, lib. 1. cap. 53. ya lo referimos de l Padre Viuar, y responde, como Via uar: Que es argumento negativo; y añade de afirmatiua, que halla memoria en los Autores, que el- :4 tuvo dos vezes en Roma; vna el ano de 508, teniendo el Santo '3 yeinte y ocho años de edad para 34 ordenarse de Euangelio, siendo Pontifice Simaco, escrivelo Hauberto año 308. Sanctus Benedi- 22 ctus Romæ fit Diaconus.

De esta estancia de San Benito en Roma, no ay que hazer examen por aora; porque no viene para la estancia de Santo Toribio en Roma.

Profigue el Padre Argaiz: Otra fiendo Papa Hormisda, con ocafion de assistir à la ereccion de la s'a
escuelas Vaticana, y Lateranense, que aviendo sido el Pontificado de
Hormisda, desde el año de 514.
hasta el de 23. puede sacarse el padre Argaiz, pudieron suceder estas acciones, como sucedieron.

Pero esta segunda estancia de San Benito en Roma, no la prueba el Padre Argaiz, y assi se queda sin fundamento todo lo que dize: Pudo sucider, y que con esecto sucedió. ... Aqui que eran menester las pruebas de Autores, y Archivos, no ay testimonio, ni aun de Hauberto; pues

POE?

porque hemos de dar credito al Padre Argaiz, ni que motivo era para
que viniesse San Benito de Sublago,
la erección de las escuelas, Vaticana, y Lateranense? Y quando lo suera, lo que pedimos es testimonio con
que se pruebe? Mejor arguye Penoto con el silencio de San Gregorio,
pues insiere, negativa de negativa,
que Argaiz, pues pone asirmativa, sin
aver quien lo asirme, ni hallò esta
erección en tiempo de Hormisda.
Vease Anastasio Bibliotecario, y
Alonso Chacon.

Otra vez, dize Argaiz, estuvo San Benito en Roma, siendo Pontifice Bonifacio el Segundo, con oca in fionde vn Concilio, y assistir à el, como lo hazian los Archimandria ras, ò Abades de la Iglesia Orien-, tal. Celebroie el año de 531. y firmò en el diziendo: Benedictus feruus Dei. De esta estancia, y la o, precedente haze mencion el lenor Obispo de Orente en lu Sol de el Occidente, tom. 1. preludio 1: 5, c.12.5.2.y \$13.y de aqui començò la aprobacion primera de la regia de San Benito, lleuandola el Santo Patriarca al Concilio, y con fu auto idad, y de el Pontifice, quedo calificada. Ella noticia la elcrive Hauberto el año de 530, por estas palabras: Bonifacius Papa qui Ecclesiam vniuerialem regit, regu-39 lam Sancti Benedicti laudar : Que la alabò, dizc el año de 530, que

yiuiò mas de vn año, y dos dias desde i 5. de Octubre de 531, no tenemos, ni parece por escrito, esta aprobacion, como tan poco el Concilio; pudo tambien aprobarla, viux voces oraculo, alabandola publicamente, como lo significa la palabra laudat; y assi nos valemos en la Religion de la que diò

3) siendo entonces, quando se cele-

brana el Concilio ; cuya conclu-

>> esta calificacion, y alabança fue en

el Concilio ; pues el Pontifice no

sion seria el de 531. se conoce, que

por escrito San Gregorio el año de 392 en el Concilio Lateranende Hasta aqui el Padre Maestro Fray Gregorio Argaiz.

De esta estancia de San Beniro en Roma el año de 531, segun el senir

de el Padre Argaiz, que pone ya la buelta de Santo Toribio a España el año 526, no necessitamos de hazer examen, y menos fivno con San Victoriano el año de 5 22. pero es preciso tocarlo, para responder al P. Viuar, que dize, fue ette ano de quinientos y treinta y vno, quando Santo Toribio estuvo en Roma, y recibio el Habito Monacal de mano de el Patriarca San Benito; y lo primero el Padre Argaiz, pues leyò al Padre Viuar , podia acordarie , deque dize , que viò las actas de el tal Concilio en vn Codice manuscrito, en poder de el Abad Constantino Cayetano; con que es faifo el que no fubsite el Concilio, y nula la razon, de que no parece por escrito ella aprobacion, fi le ha de dar fee al Padre Viuar. De lo q yo no asleguro, es de la fidelidad de el Codice de Constantino Cayetano, porque no la mercee, como convenciò claramente Leon Hallacio, probandole la ficcion de la tabla, y pintura de San Benito, enlibro especial, que contra èl sacò, y deeste fentir son muchos defensores de la verdad. Losegundo, siesta calificació, y alabança de la regla fue en el Concilio, como el P. Viuar, que le reconociò, no la refiere, que no era mate ria para omitirla, quando ay sus controuerfias, sobre la aprobacion de la regla, sobre quien fue el primero, que la aprobo, y en que tiempo, y. en el tiempo que se escrivio, noto el Padre Viuar las subscripciones, para publicar la de Benedictus seruus Dei , que quiere sea de San Benito, y no notava la aprobacion de la regla? No es facil de creerlo, y dezir, que fue viux vocis oraculo, interpretando assi el Pseudo Hauberto, es imaginario: porque por donde vino a noticia de Hauberto el ano 900, sino ay testimonio, de que pueda inferirle, que llegasse desde elaño de 530. hasta el año de 900. lo que ie puede juzgar, es, que Don Antonio Zapata, pulo esta clausula en Hauberto, por lo que hallò elerito en el señor Obispo de Orense en el Sol de el Occidente ; y este señor Obispo lo tomo de la relacion del manuscrito de el Abad Constantino; y fino denme otro Autorque erai con Coi mas por All que

> , E , E , ; ( , ; ( , ; ) t

gai

COL

puc and bre bre cita ria Co Vn( tali en Al Po CO no po qu bo

lie

TC

qu

di

of n Crid plic p

Parcio

### De la Ciudad de Palencia. L.I.

eraiga la subscripcion del Concilio, conque todo para en la sidelidad de Constantino Cayetano, que es poco mas, o menos, que la de Hauberto, por el testimonio esicaz de Leon Allacio, que convencio suponia lo que se le antojava.

Lotercero, dize el Padre Ar
s'gaiz, que Hauberto pone la alabança de la regla de San Benito el año de treinta, que siendo
concilio, cuya conclusion seria
el de 531. se conoce que esta alabança fue en el Concilio.

Algole pica aqui al Padre Argaiz, que quiere fanar, con el feria la conclusion del Concilio el año 531, pues no vivio Bonifacio mas de vn año, y dos dias, delde 15. de Octubre de 530. (lee delde 15. de Octubre de 540. que este serà yerro de la estampa.) Pero para que anda con seria, si ay cerreza de quando fue el Concilio de Bonifacio, y que no fue vno, lino dos, como consta de Anastalio Bibliothecario, y Luitprando, enlas vidas de los Pontifices, y Fray Alonso Chacon, en la vida de este Pontifice, en la que trae Binnio en la coleccion de los Concilios, y en sus notas? En Baronio ano 530. y 531. y por no leer Argaiz, pareciendole, que novenia bien lo que dize Hauberto del año de 530, con el Concilio de 531, se vale de su continua respuesta. Seria , sucederia , pudoser, que es respuesta atientas, quando pedimos teltimonios feguros, como ha ofrecido, y como es razon se den en materia de Historia.

Pero el contenido de estos Concilios, legun los Autores referidos, fue, que en el primero trato de eligir sucessor en el Pontificado, porque no huviesse schisma en la Iglesia, como la huvo en el suyo; y elte Synodo fue el año 531, como prueba Baronio, y se reconoce, de que el año 530 en Octubre, a dos de los Idus murid Dioscoro ; luego congregò el Clero, para reconciliarle por la schisma de Dioscoro, y otras cosas que refiere Anastasio Bibliothecario, que hasta el fin de Diziembre tuvo harto que hazer. Y aisi el Concilio se congregò el ano

531. y consta tambien de que dize Anastasio, que en el milmo tiepo juntò otro Concilio, en que con alsistencia de los Obispos se saco la eleccion que auja hecho de fucesfor luyo a Vigilio. Vno, y otro Concilio, dizen estos Autores, que fue de Obispos, y assi no huvo Abades, como en el Oriente dize Argaiz, ò Ar. chimandritas, para introducir en estos Concilios, à alguno de ellos, a fan Benito. Y aujendo alto filencio de la aprobacion de la regla de san Benito, y ser cosa de tanta importancia, es argumento claro, que no la huvo; porque no era para passarlo en silencio. Fuera de que ay duda si estava cicrita, de que me remito a Angelo Anuce en el Comentario al Cronicon de Casino, num. 1373. que doc tamente trata esta question. Y assi hazenbien los Padres Benedictinos de no valerse de esta aprobacion de Bonitacio para lus precedencias, como dize Argaiz, sobre las clausulas de Hauberto, ano 530, porque tiene las fallencias referidas; como la eftancia de San Benito este año en Ro ma,y la assistencia al Concilio, aune que traiga sa firma el señor Don Fray Alonso de Sanvictores, Obispo de Almeria, que no la viò, y ievaliò de la relacion de Constantino Cayetano, Autor de poca fideli~ dad. Yo me olgara que el Padre Vivar, que dize viò estas Actas, refirie ra el contenido de ellas, con esto se reconociera, si venian con las de los dos Concilios referidos, porque si quieren introducir otro tercero, en tanta turvacion de cosas de tanta im portancia, y en tan poco tiepo (pues murio Bonifacio a 17. de Octubre de 531. como convence Baronio, y no tuvo en el Pontificado mas de vn año, y pocos dias, corrigiendo a Anastasio, y Luitprando, que le dan dos años, y veinte y dos dias, como tambienles corrigiò Binnio, y dize lo mismo el Padre Argaiz) no ay lugar para tercer Concilio. Y menos lo admitira el Padre Argaiz, que dize, que el Concilio començò el año de 530, y la conclusion seria el de 53 I . siendo dos en la forma referi-

Lo quarto, es muy de notar, que

se escapasse esta alabança de la Regla de san Benito a tantos hombres, que con diligencia escrivieron sus alabanças, hasta que saliò Constantino Cayetano, con la Concilio manuferito, y Hauberto con su cuento. Yepes, en el tom. 1. haze vn copiolo Cathalogo, en alabança de la regla, como es razon; y niel, nilos Autores antiguos que cita; traenla alabança del Papa Bonifacio. Ni Godefrido, Abad Vindocinense, que habla ranto de san Benito, y su regla, en elSermon 11, que està en el tom. 15. de la Bibliotheca de los Padres de la impression de Paris, ano 1644. sino es que el Padre Argaiz nos lo quiera entrar por la barra, como la cita que trae en la vida de lan Benito, cap. 22.fol. 157, a donde cita a Godefrido Abad Vindocinente, y Cardenal, en el Sermon 2. y dize, que le ha vifto, para probar, que quando dixo fan Benito, Hue elt Corpus meum, le respondiò Christo, Imo, & tuum; porque el Sermon 2.es de la Natividad del Señor, y el de san Benito es el 11. devia de estar 11. y creyò no er a cueta de guarifmo, y dixo Serm. 2.pero yo le he leido muchas vezes, y tal cosa no refiere delto, enesta, hi otra ocalion. Efte argumento, auna que es negativo, tiene entre todos los doctos mucho lugar; porque faber los modernos, en materia de hecho, lo que ignoraron los antiguos, quando la Historia depende de narra cion de los antiguos es dificultoso, y aun increible, y mas quando fueron los Autores de la Religion de fan Benito, tantos, y tan cuidadosos en escrivir las glorias de su Pa-

Lo quinto, el año 529. fue san Benito a Calino, el año 530. Tertulo, y Equicio, Senadores Romanos, fueron a visitar a san Benito a Casino como prueba Y epes este año, y hizo la donacion de Calino, y fucedieron otras colas, que galtaron bie todo el año, cuya relacion le puede ver en la vida de san Placido, que trae Surio a cinco de Octubre, en el año 531 ofreció la cala en que san Placido auia nacido en Roma.

No ay duda, que si huviera partido san Benito a Roma lo refiriera

el Historiador; y assi mas cuerdo Yepes dize: Embio nuestro Padre,, fan Benito alla Monges, o loque, es muy verisimil, de esta vez estos señores, que visitaron a san Benito, los llevaron configo, &c. Ya '' sè lo que sienten algunos de estas Actas de san Placido , y Angelo Anuce, en las notas al cap. 11. de la vida de san Benito, num. 164. dize; cicta illa non sunt Germana Gordiani distatarsed Petri Diaconisqui Gordiani Graca Latine retulit, (1) multa confarcinauit, recto quidem animo, sed obstipo indicio , fidem enim ittorum fufpectam reddidita dum , Gordiano tribuere videtur, qua Gordiano, autignota; aut multo posteriora erant, et/c. Pero como quiera que sean, tienen alto filencio de la jornada de san Benito a Roma, que no era razon omitir, si huviera ido a fundar Monasterios, oa confirmar la regla, o llamado al Concilio, Y. si, se fundo el año 531. en Roma el Monasterio de fan Eralmo, como dize Yepes ( que aora no me toca fu aueriguación) fue por Monges de Calino, pero no por san Benito? Luego por ningun fundamento puede inblistir, el que el año de 531. estuviesse san Beniro en Roma. Y configuientemente, no subliste el que diesse el habito a fanto Toribio, como dizen Maximo, y Hauber to, y con Maximo el Padre Vivar, que no viò a Hauberto. Y assi todo loque dize, de que fanto Toribio tenia en Roma los mismos negocios que san Benito, es voluntario, y imaginado para colorear la claujula de Maximo, que como vimos es falla; configuientemente Maximo, y Hauberto.

1

C

1

¢

Ŀ

t

1

i

C

Ya que se ha probado, que san Benito no estuvo en Roma, desde que saliò a Sublago, que es el comun sentir de los Benedictinos, hasta que salieron estos Cronicones phantaimas, y concuerda con lo que se halla en lu vida; porque siendo Casino de Tertullo Patricio, huviera estado

#### De la Ciudad de Palencia.L.I.

con el san Benito, y no aguardara, teniendo en su obediencia a Placido su hijo, sin pedirle licencia para fundar en su territorio, a que sue sue se año de 5 30. Terrulo a ofrecersele à Casino, si el Espiritusanto no le huviera impedido, y obrado con el mismo impulso sin licencia de Tertulo; y camos si ay algun sundamento, para dezir, que Santo Toribio estuvo en Roma alguno de estos años, que es otro requisito para verificar, que San Benito le diesse el habito?

EIP. Argaiz dixo, que el dar cuenta à Teodorico de su gouierno, y esta santassa queda reprobada; porque Teodorico, no saliò de España los 15. años hasta el 526, que dexò elgovierno a Amalarico, como probède San Isidoro, y es el comun sentir de los Historiadores, que ponen la venida de Teodorico à Espa-

ña.

El Padre Viuar, dixo, que le llevò a Santo Toribio à Roma, el desechar la idolatria; y el Priscilianismo connada lo prueba mas que con ima ginarlo: Y la necessidad no eravrgente, porque por los escritos de San Leon, de Santo Toribio Afturicense,y S. Pastor, se sabia lo que se auia de predicar, y para la idolatria, que las naciones barbaras podian auer introducido, no era necessaria con. sulta de el Papa, pues estaua en la flo ridissima Iglesia de España, muchos años auia, desterrada; y no auiendo necessidad, era ociosa la consulta, y perjudicial la ausencia de Santo Toribio; luego sin causa se introduce esta jornada à Roma destituydade toda narració historica, tolo por venhear vna clanfula de Maximo, que es lupuelta, y la de Hauberto, que le arrimò à ella, como èl milmo conficffa.

Toda la maquina de este edificio se fraguò de la carta de Montano, y assi dize el Padre Vivar: Que miento, te, si Montano expressamente no lo dize, que haze mencion de so auer introducido santo Toribio el Monachato, y la regla. Nam de terrenorum dominorum side, quid loquar, cui ita tuum impendisti laborem, vt seroces cohabi-

" tantium tibi animos ad salubrem

regulam, & normam regularis disciplina reduceres; porque de la Fè de los señores terrenos, què hablarè? Ala qual, de suerte aplicaste tu trabajo, que reduxiste los animos feroces de los que cohabitavan contigo, a regla saludable, y norma de la regular disciplina. Lo qual dize Vivar, nadie negarà, que se deve entender de la regla de san Benito, que primero introduxo Santo Toribio, y enseño en España, sino quien negare la Fè a Maximo, y Iuliano.

Y reconoce, que sin la ayuda de Maximo, y Iuliano, no son bastantes estas palabras, para que se entiendan de la regla de san Benito. Y assi, yo que niego la Fe, y se credibilidad de estos Autores supuestos bien puedo negar, que se entiendan de la regla de san Benito.

Pero miremoslas con perfecto examen, y se verà (sea lo que fuere de la suposicion de Maximo, y Iuliano)que no es el sentido de ellas, el que quiere el Padre Vivar; porque el fentido del santo Arcobispo Montano es, alabar en aquella carta a To. ibio, de que diò a Dios lo que era de Dios, y al Cefar lo que era del Celar; alsi lo dize al principio. Diò a Dios el reducir los idolatras, el sepultar la secta de Prisciliano, y le encarga profiga, en que no le dèn el primer honor. Diò al Cesar el que cumpliò con la Fe, y lealtad de los ienores terrenos, que eran dueños de el territorio Palentino, y lo auian udo, Teodorico, y Amalarico, y si auia alcançado otro; a esta Fe, y fide lidad aplicò fanto su cuidado Toribio, que siendo feroces los que cohabitavancon el , pues eran reliquias de los Vandalos, y demás Barbaros, y algunos naturales, que no podian estar benevolos a los Godos, nueuos possessores, segun lo que se ha dicho en los capitulos precedentes, les reduxo a faludable regla, y a norma de regular disciplina. Esto no es hazerles Monges, sino obedientesa sus lenoces, no auian de ser todos Monges, ni esto es lo que intentaua Toribio, sino que fuessen obedientes a lus Principes, que fue dar al Cefar KK

loque era del Cesar; y assi prosigue, Montano: Concedio la Diuma, clemencia, que lo que intentaste, con sumo trabajo, lo perficionas, ses con ruegos, y con la razon. Lo que intentò, segun Montano, es dar a Dios lo que era de Dios; esto ya lo hizo en la reduccion de idolatras, y extincion de la secta Prisciliana, como hemos explicado; y dar al Cesar lo que era del Cesar; que era lo que devia, por la fidelidad, a los señores temporales; hizoles obedientes con regla saludable, y nor ma de regular disciplina; no les hizo

Monges. En oyendo regla, y norma de regular disciplina, luego quieren estos escritores Benedictinos que sea Regla de san Benito; acaso no estava escrita; como referi ; de Angelo Anuce; pero aunque lo estuviera, las palabras prefentes; y la palabra regla, aun en tiempo de san Benito, y aun en su regla se aplica; segun la materia. Notolo Angelo Anuce en el lugar; supra número 1383. y quando huviera de ser regla Monastica; quien dudarà; que auiendo ya desde la primitiva Iglesia Monges en España, auia regla? Ten ala Theodato, y militava en ella Romano; el que atsistio a lan Benito; por que no la auria en España? Casiano, libro segundo de las instituciones, capitulo fegundo, dize: que auia tantas reglas como Monasterios, Y Gofrido Vindoniense; en el Sermon once de san Benito, dize, que suavizo los estatutos, y sanciones de los Padres antiguos. Luego aunque entendiefamos, que auja santo Toribio introducido en aquellos hombres fieros la disciplina Monachal (que no và a esso Montano) no le entiende de la regla de san Benito precisamente. Y mas sifuera cierto lo que dize el Padre Argaiz sobre Hauberto, año 534.que segun Hauberto auia en Palencia Monasterio del Ordende san Bafilio, fundado por Eliodoro, desde el año 388. que sospecha que tomò despues la regla de san Benito; pues por què no seria esta la disciplina regular a que reduxo Montano a los Palentinos?

Fuera de que no es mucho lla-

me Montano faludable regla, y norma de regular disciplina, la que auian
abraçado los que auia convertido
fanto Toribio, que eran Gentiles, y
ferozes; fi el Concilio Toledano tercero llama Religiosos a los Catolicos, señalando la forma conque
auian de lleuarles a los sepulcros, y
toma en vna acepcion Religosos, y
Christianos.

fuera de que la palabra Religiofi, en el Concilio Toletano quarto, es comun, y generica a Clerigos, y Monges; veate el Canon 53. R. ligiosi propria regionis, qui nec inter Clericos, nec inter Monachos habentur, dec.

Tambien se llamauava habito Religioso la profession publica de los penitentes, y no eran Monges, por ser penitentes; vease el Concilio Toledano seis, canon siere. En aquellas palabras, Sub Religioso babita, pænitentia professio, & e. Luego las palabras de Montano no prueban, que santo Toribio introduxo la regla de san Benito?

Queda, pues, probado, que no fue fanto Toribio Monge Benito, por razon de auerle dado el habito fan Benito en Roma, ni en el riempo que dixo el Padre Vivar con Marco Maximo, ni en el que dixo el Padre Argaiz con fus correcciones quimericas, y fantafticas exposiciones de Marco Maximo, y Hauberto, y con todo lo que coazerno para defender este Monachato.

Resta para concluir este punto del Monachato Benedictino de sunto Toribio, examinar lo que dixe-, ron Sandoval, y Yepes: Que can-, sado Toribio de la vida, y cuida-, dos populares, començando en , en este tiempo a slorecer la re-

", gla de fan Benito, y muchos Mô-", ges fantos, que el gloriofo Padre ", embio a España, determino to-

", mar el habito,&c.

Esto es mas facil de convencer de voluntario; porque quando Montano escriviò a Toribio, ya eta Monge. Este es el comun entender de todos. Lo dize el titulo de la carta, lo dize san Ildefonso, pues entonces no auia embiado san Benito los Monges a España; ya lo advirsió el P. Higuera en su Historia de Toledo, como

gefe ralo (upu pier ano 2110 COLL pren 537 Sin la tam vaac luga toy 2151 mua mod chia non Hill cior quie mo) delp fin o dad. mili aora refi lap to.

haff Mo Mo Cor rar Eff

diff clla con om fice

poi Pal de

co añ ot

gu col

fa.

### De la Ciudad depalencia. L.I.

referi. Y consta mas claramente, paralos que admiten los Cronicopes supuestos; pues segun Maximo vinieron el año 54+. legun Iuliano el año 545 aunque Rodrigo Caro leyo año 525 fin traer fundamento de la correccion, sino fue yerro de la imprenta : Y epes lo refiere al año de 537.por Maximo, pero trae el lugar Inlas palabras ( quæ 544. ) como tambien Prudencio de Sandoual. Y yaaduirtiò el Padre Vivar, que era jugar mutilo, y errado ; pero yo eftoy en que se le embiò a Sandoval assi el Padre Higuera, y despues le mudò, porque ay muchos del milino modo,como advertì en la Gerarchia Eclefiastica, y la claufula en que nombra estos Monges ( que en la Historia de Toledo, haziendo relacion de esta jornada, dize no sabe quien fueron, aunque cita a Maximo)en las que añadio a Maximo, despues que puso en su Historia el fin del, couque se convence su talledad. Yo no quiero disputar de esta mission de los Monges a España, por aora; pero aunque Buzelino, como refiere Angelo Anuce, con Yepes, la pone ano 537. y lo mismo Laureto. Vivar prueba, que no pudo ser hasta el año de 544. conque ya era Monge Toribio quando le escriviò Montano. Y assi Baronio le llama Monge solitario, ò quando fuesse con regla especial no puedo assegurar la que entonces se observava en España. Ay en estos tiempos muchas disputas, y no me toca ser juez de ellas. Lo que he referido parece se convence con certeza. Y lo huviera omitido, sino fuera por deshazer las ficciones de Hauberto, y la satisfacion conque el Padre Argaiz vicia, por su autoridad, nuestra Historia de Palencia. No necessita la Religion de san Benito de honras fingidas. Y como dixo el Cardenal Baronio, ano 541. num. 29. reconociendo otras ficciones : Sed milla isthec qua dolemus ab aliquo otiofo coficta, cut pote non cut cuane putautrillustrante res Patris san-Ai Benedicti, sed observante po-

el

cil

e.

j-

re

de

3.

n-

0-

lo

no

no

tius istius modi mendatijs, densarum instar nobium globis fulgentis obique radijs solis oppositis: Miramur wero potius magis ea. dem ab ein [dem facri Ordinis Monachis wiris doctis non fuisse reiect a, et oblinione omnino sepulta. Non indiget, qui cos primus genuit sedmeque abeo descendens sanctas t) generosa posteritas, per cun-Eta seculain Ecclesia Dei feliciter propagata, & Sanctis ramis mirifice dilatata, bifce mentitis gloria titulis, %/c. No era pequeña gloria de la santa Iglesia de Palen cia el que se la deviesse la introducion de la regla de san Benito en Espana, y la propagacion de su Religion: Pues fi fanto Toribio fuera el primero que la auia introducido, no huviera obrado, sin la autoridad del Obispo de Palencia, que vivia en tiempo de Montano, como dexo probado; que biense sabe, que los Monges, en aquellos tiempos, estavan injetos a los Obilpos, como es notorio; y entre otros textos confa tadel Concilio Cefar-Augustano del Toletano primero, y de la carta de Syricio a Hicmerio Tarraconenle, y de otros muchos. Conforme al Canon 4. del Concilio Calcedonenle, que dize: Monachos vero per vnamquamque Civitatem, aut regionem subjectos esse Episcopo» Hc. Y la primera exempcions como advirtiò Christiano Lupo, tom.1.pag.530.la concediò Bonifacio, Arçobispo de Cartago, a ruego de san Fulgencio Otros quieren, que el Pontifice Deus Dedit, otros que san Gregorio; pero no la hallamos tan presto en España, y nos la demoltraran los que la afirmaren. Obrando, pues, fanto Toribio, con la autoridad de el Obispo de Palencia, y admitiendo la regia, que no conita estuviesse aprobada, como hemos visto, pues

lo regular es acudir al prinilegio de San Gregorio, que està en Sublago; la aprobacion para España, y la concession de el vso de esta Santa Regla al Obispo de Palencia se devia: No querenios glorias, que no le ajultan con todo rigor historico: Pero podemos reconuenir a los que se acomodan a tener a Santo Toribio por Monge Benedictino, y en especial al P. Argaiz, para q le teple en lus escri tos, reconociendo lo que deue, segun se infiere de su sentir a esta Sata Iglefra, que deviera auer aduertido, para auer escusado lo q ha escrito, tocate al Patronato de San Antolin; pero en elle punto sele darà bastante satisfacion en las vindicias de el Santo Francès, que ocuparan todo el libro quarto desta obra , y assi lo omito aora.

Profigamos con el examen de las demas claufulas de Hauberto: En las series de los Obispos, puso a santo Toribio , Obilpo Palentino,

, año 530.co fus puntillos, y en el

Cronicon el ano 534.

Dize el Padre Argaiz, en el Teatro de Palencia: En la cuenta faltan algunos numeros, que fenao lo con aquellos puntos; porque si en opinion de el mismo Hauberto, en el Cronicon, aun el año " de 30. no auia llegado a ser dis-, cipulo de San Benito; como podia el ano mesmo ascender a ser Obiso pode Palencia? Assi es cierto, que alli faltan algunos numeros, y que en el original está gastados, à si la claufula mal copiada. Defuerte, que el ano fixo de el Obifpado Palentino, fue el de 534. que " dizen Marco Maximo, y Hauberto, cada vno en su Croni-

Aqui el Padre Argaiz, no auia peníado la correccion de Hauberto, quando al año 5 3 1 .que dize, fit Monachus: Pareciendole, que diziendo fuit, podia pallar el Monacato a otro ano. De que tambien se infiere claramete, que fingio la parte de la clausulade san Victoriano, en que dize, como ya aduerti, en el manuscrto: Cum Kome obije in Celtiberia, (anctus Victorianus: Y anadio:

Cui Koma dedit habitum fanctus Benedictus , anno Domini 523. W redart ad Hispanias in Societare fan Fi Turibij Episcopi Palentini. Y esta ficcion fue para poner el Monachato de fanto Toribio el milmo año, o antes, contra lo que primero auia escrito en el Teatro de Palencia, aunque le imprimio despues. Aora vease lo que dize sos bre Maximo, continuando con el Monachato de fanto Toribio, con fan Victoriano el año 522.0 antes. Esto lo colijo del mismo Hauberto; porque en el Catalogoque" haze de los Obilpos de la fanta, Iglesia de Palencia, le llama a santo Toribio, no solamente" Monge de san Benito, sino Mon-,, ge de Sublago. Longo tempore fanctus Turibius Monachus Sub. >> lagensis anno Domini 530. Desta circunstancia (dexando la Cronologia) se conoce que le diò el ,, habito (an Benito en Roma, con fan Vitoriano, y le llama Monge" de Sublago, que fin duda estuvo ;; con el fanto Patriarca; por Dif-,, cipulo suyo en aquel Convento. ,, Esto el Padre Argaiz, muy satisfecho de su correccion. Vease como aora acorta el tiempo de la eleccion del Obispado al ano 530, sin puntillos; porque si pusiera el año 334, cabia bien el auer tomado el habito año 531.como primero ania dicho con Hauberto. Desuette, que en elle Cro nicon se muda lo que el Padre Argaiz quiere, quando haze a fa propolito, à se olvidade la que en otra parte tiene escrito; y haze bien, por que como cooperò en parte de la fabrica de èl, tiene privilegio paraenmendarle, como le tuvo para componerle. Desuerte, que Hauberto haze Monge a fanto Toribio en Roma el año de 531. Hauberto le haze Monge en Roma el año quinientos y veinte y dos, en compañía de san Victoriano, del Padre Argaiz, le viste, y le desnuda el habito quando quiere; ridiculas transformacio-En quanto al Obispado de Santo

Toribio, ya dixe lo q setia, q no ania

texte lo,yl de al fa,y tra, ( advic haze: clT Max

> gopc Obil Delu tor,i bien berti lianc

fuced

" cl 3) all di ") de

en la

550.

a, au CI or til

» di

gaiz caa de c cea

daci ,, g J. V

>> 1

,, 2 35 [

321

37 [ ,, C

texto autentico, conque assegurarlo,y la probavilidad, con que se puede aslegurar, como lo afirman Loayfa,y Baronio; no le quitemos la Mitra, que probablemente possee; pero advierreie, que no le pudo Montano hazer Obispo, como dize Argaiz en el Teatro, pag. 318. num. 7. porque Maximo dize, que el año 5 3 4. ya auía sucedido Iuliano a Montano, y luego pone la eleccion de Toribio en Obilpo de Palencia, sin ienalar año. Desuerte, que lo fue, segun este Autor, siedo Arcobispo Iuliano; y tambien lo pone en la misma forma Hau berto, despues de el Obispado de Iuliano, y Don Antonio de Zapata sup. en la prolufion, le pone Obifpo ano

Profigue Hauberto: Traslado

" el cuerpo de San Antonino, que

", alli aura padecido ( esto es como
dize Argaiz, en la misma Ciudad

" de Palencia) al Monasterio, que

", aura edificadoen la misma Ciudad,
en honor de San Antonino Mar
" tir, y Ciudadano de la misma Ciu-

13

cl

14

In

0

ra

or

11-

n-

to

0-

2.

de

12,

n.

0-

100

11,1

X.

" dad. Glosa esta clausula el Padre Argaiz lobre Hauberto, y por loque to ca à San Antolin, me remito al lib. 4. de esta historia, y por lo que pertenece al Obispado de santo Toribio, y fun dacion del Monacterio, dize : Lo ingular de nuestro Coronista es, auer hecho la Catedral, que oy perfe-» vera deMonges de nuestroOrden, y Monasterio, de que doy cueta en el Teatro de los Obispos de aque-» lla Iglesia: En el Teatro dize, començo a governar la Iglesia con " el zelo de amor de Dios, q siepre », auia tenido, procurando hazer en elOoispado el fruto, que en Lieba. "na esperava coger may abun-,, dante, porque lo conocian, y les conocia; pero impedian mucho " los deseos las heregias de Priscilia ,, no, que en mal punto le conociero en España, y assi diò en vn arbi-" trio, que siguieron las Catedrales, ,, que fue poner por Ministros, Mon ges de San Benito, que afsisticsien "al Coro, convirtiendo la Catedral en Conuento de Sacerdotes

"Catolicos; porque de vn Clero in-

a' ficionado salen siempre las rela-

xaciones de las Republicas, y los vapores, que la contaminan. Corrupunt bonos mores confabulationes pesimæ: dezia San Geronimo a Eustochio: de suerte que de aqui adelate, começo a guardar el Cabildo la regla de San Benito, y este sue el primer Conuento de el San Cabildo.

No passemos adelante con la glo sa, ni le pidamos comprobaciones al Padre Argaiz de lo que dize, porque es cosa tan descaminada, que ni a vn es para fingida, ni aun en el milmo imaginar del P. Argaiz tiene confequencia. Auiendo referido en elfinde el §. 5. que la comission 12 se la diò Montano, siendo Santo Toribio Monge, y Abad en fan Martin de Liebana; y antes de ser Obispo, como lo fignifica en el ,, sobrescrito, llamandole hijo, y no hermano; luego en el §. 8. dize, 32 executò el fanto, y cumpliò la comission que le embio el Arçobispo de Toledo, no se sabe el 23 efecto que hizo en los culpados, pero el premio si, pues le nombrò por Obispo de Palencia: Segunel >> Padre Argaiz, la comission se la embio Montano año 526, y el de 534.estavaen Liebana Abad: y pregunto, ò configuio el efecto de la comissionToribio, ò no le configuio? Si le configuio, ya no quedaron Prifcilianistas, sino le consiguiò. Como cumpliò con la comission pues se fie a ser Abada Liebana? Por què le davan el premio de lo que no avia trabajado, y auia delamparado, auiendo tanta necessidad? Y como era bueno para Obilpo, quien dexò vn Clero tan perdido, como juzga Argaiz, y se retirò al delierto, o a su Convento? No cabe en la santidad de santo Toriblo pensar cola semejante, quando consta de la carra de Mon tano; lo que auta obrado en lo elpiritual, y temporal, por lo qual le cometiò su jurisdicion, para todo loque era necessario remediar en Palencia, que era el honrar el nombre de Prisciliano, confagrar los Obilpos de otra Dioceli, las Balilicas, y los Presbyteros el crifma, como todo consta de la carta de Montago, que queda podera-

to out allo

obtolido

da; y es cierto que no auia Priscilianistas en Palencia; vease lo dicho sobre este punto, que no es necessario repetirlo. Esto auia que remediar, y no otra cola. the a Eultochiot de

Capildo la regra de San Benno,

No paffemos adelante con la gio

aqui edeláte, comêço a guardar el

fa, ni lepitemos comprobaciones al Prosiquese el examen de lo que dixo el Padre Argaiz: Vindicase el Cabildo Palentino de la injuria que le impone; y excluyese el Monachaso que introduce en las a la de Iglesias de Espahermand ; lucy, safel f. 8. dize, sa executo el tanto, y cumplio la

TEmos dado la verdadera inte= ligencia de la carta del Arçobilpo Montanoy la comission que diò a santo Toribio Palenti-

comilsion que le empio el Ar

De aqui se infiere, que es falso el motivo que introduceel Padre Argaiz, para que diesse santo Toribio en el arbitrio de poner Monges Benedictinos que assistiessen al Coro, convirtiendo la Catedral en Couento de Sacerdotes Catolicos, &c. Y haze agranio conocido a los Sacerdotes, y Canonigos, que en aquel riépo tenia Palencia. Que dixera el Padre Argaiz, si hizieramos vn Convento de lu Religion de Monges hereges? Aqui fuera exclamar al Cielo, y prorrumpir en vn diluvio de injurias, contra quiental huuiera eserito; y yo le disculpara, porque es vn delito gravilsimo imputar a vna Co munidad tan grave delito, fin tener euidente fundamento. Cuida mucho del credito de los muertos, y aora haze hereges a los muertos, que no ay razon para imputarles esse crimen; podia acordarle, que hizo al Clero de Palencia de Monges Carmelitanos, desde san Nestor ; y despues pone Bafilios; y no dixera, que

de vn Clero inficionado falen fiempre las relaxaciones de las Repubicas; porque deviera dezir, que de Monges inficionados falen fiempre las relaxaciones de las Republicas; por que si fueron Monges desde lan Nestor, yà Carmelitas, yà Basilios; quien hizo esta mudança? Y como se le escapo a Hauberro esta noticia? Aqui fin querer confiesta Arguiz la verdad, de que en Palencia no huvo Monges, aunque trata al Clero de los Ganonigos indignamente. Yo fiempre voy, en que los comentarios de Argaiz son de Zapata, y entremezclo lo q le parecio cedia en eredito de la Religion Benedictina; y como Zapata no pulo estos Monacharos en las Iglesias Catedrales, culpa a los Clerigos. Pero introduciendo Argaiz til Monachato, que dize desapareciò, pallandose de Basiliano a Benedictino; culpe a los Monges, y dexe a los Clerigos: para fus quinicras de Hauberto fuerou Monges Carmelitanos, del pues Monges Bafilios, y aora es Clero inficionado, quando en su quimera son Priscilianiltas; què cabeça es elta, que admite Temejantes del proporciones? Mucho Eleboro ha menester para lanar. No quiero disculpar al Clero de Palencia, pues le culpò Montano; pero lo s delitos eran tres. El primero, que honravan el nombre de Prilciliano, como dize Montano, aunque no le reguian en las obras; que no le labe li era de los Seculares, u de los Cano nigos, y mas parecera de los Seculares, que con la especiosidad de las quimeras de Prilciliano recibian las libros, y le alabayan. Este no era muy dificil de remediar, pues la milmi razon qua Montano, y concluia con euidencia el yerro. Estoponderaria santo Toribio con su eficacia, y vittud jy quien tuvo gracia para reducir los ferozes animos de fus cohabitadoresa regular normade vida, y debida obediencia a sus señores tem porales; mejor reduciria a los Seculares Sacerdotes, a que vituperassen el nombre de Prisciliano, a quien no seguian en las obras, no es delpropor cionada estacongerura. El segundo delito era, los Presbyteros, que con-Sagravan el crisma. Este no fue delito

fol que de To cla 20 TO lat cul

chi gui 701 9776 7114

chi de te de cre Co

> 201 to qu qu bil Ili bi

> > no

D

E gi qu PI (e

10

P q 9 ti

#### De la Ciudad de Palencia.L.I.

solo de los Presbyteros de Palencia, que era de gran parte de el Clero de España, consta de el Concilio 1. Toledano, que trae Loaysa, que sue el año de 400.a donde en el Canon zo se prohibe a los Presbyteros, que no confagren el crisma, por estas palabras : Quamous pæne robique custodiatur sut absque Episcopo chrisma nemo conficiat , tamen quiain aliquibus Locis vel Provincijs, Præsbyteri dicuntur chrifmaconficere, placuit ex hac die, nullum alium, nisi Episcopum chrisma facere, et per Diecesim destinares (t)c. Muy contingente fue, que con las turbaciones de los tiempos, no llegasse este decreto a los Palentinos, o por no ser Concilio Nacional, o por otra razon, no se aquierassen a este decreto los Palentinos, y que viaffen de lo que otras Provincias; y assi trata de que se remedie este abuso el Arçobispo Montano, que no dudo cestaria con la comission de santo Toribio. El tercero delito de los Palentinos, era convocar Obispos de otra Dioceli, para confagrar las Iglelias. Ette no era en aquel tiempo muy grave delito, porque auia poco que el Obispo de Palencia se auia sujetado a la Diocesi de Toledo; pues el milmo Montano dize, que le concediò a su antecessor Cel-10; y parece que se auia arrepentido, pues no hallamos otra causa, para que le privale del Obispado como queda ponderado. En esto persistio el Clero, pues por ausencia del Obispo que auja embiado Montano, a que tunielle folo a Coca, Buytrago, y Segovia, llamavan Obispos de otra Dio cen, que de la Carpetania, y Celtiberia. Y no era gran delito querer viar de la facultad, que juzgauan les competia, sucediendo por la sede vacante en el derecho del Obifpo, que estava privado de su Obispado. Pero Montano, zeloso de la nueva jurisdicion que se auia concedido a fu antecessor Celso, vso del derecho de Metropolitano, y diò comission a

de

C

S;

ni

S;

10

12

0

JS -- C- 8 -- 1-

n-

Ze

10

Y

C-

cs

1-

te

10

10

1-

) 5

le

) =

us

dy

11

11

114

1.

,, y

em

11-

ien

no

por

ndo

on-

100

010

a Toribio, para que embarazasse esta convocacion de Obispos de otra Diocesi, y amenazó al Clero Palentino, que se valdria del braço Secular; y no dudo que obedecieron a Toribio; pues además de su zelo instava la amenaza del secular auxilio.

Este era el estado, que racionablemente se infiere de la carta de Montano, y enidentemente, que no era el Clero infecto del error de Pris ciliano. Luego cesa el motivo, que imaginò el Padre Argaiz, para dezir, fin auer testimonio que levemente lo persuada: Que por las heregias de Prisciliano dio sant Toribio en el arbitrio, de poner Ministros ,, Monges de San Benito que assistiessen al Coro; y que de aqui adelante començó el Cabildo a guardar la regla de san Benito; y estefue el primer Convento del Obilpado.

Y reparese, que tropieza en lo mismo que dize; porque si ya auia fundado en Liebana, a que Diocesi pertenecia entonces? No a Leon. porque no se auia erigido su Obispado, segun la verdad : Luego a Palencia: Pero no se aquietarà Argaiz a esto; passe: Peroque dirà a la clauiula de Iuliano del numero 278; del Cronicon? Veniens ad Hilpanias fundat Monasteria, post factus Episcopus Palentinus, boc anno miledicie Palencinus, Ho. Si ania fundado Monasterios, y luego le hazen Obispo de Palencia; luego no fue el primer Mo nasterio la Iglesia de Palencia? Yo no hago caso de Iuliano; pero convenço al Padre Argaiz con el, porque admite fus ficciones; y le reconoce fu poco reparo en lo que escrive.

Hauberto; porque en la claufu la, que examinamos dize; que traslado el cuerpo de san Antolin al Monsserio que auía fundado, no dize a la Iglesia Catedral, no dize al Monasterio que sunda sino que auía edisterio que funda sino que auía edisterio perecedido tiempo? Y acuerdele el Padre Argaiz de los verbos de preterito, fair, accepit, dederat, que pu-

10

lo por su cabeça, al año 531. de Hau berto, y Maximo, para passar el Monacato de fanto Toriolo del año 531. al de 522. y aun al de 517.4 acuerdese del dederat de Iuliano, que del año 536, enmendo al 26, para vettir la Cogulla a lanto Toribio en los años de 522.0 517. y vea aora el ed ficauerat, a que ano le ha de poiteriorar. Luego no fue el año de 534. quando se edifico, o initituyo el Monasterio de Benedictinos primero?sino que quiera, que el ediricar, se entienda de lo material, y la rudeza indigesta de su entender, la passe a la rudeza de los edificios. Acuerdese tambien, que para probar el Monachato Benedictino de santo Toribio, se valen de la carta de Montano; y por fer eferita en futentir el ano 5 26 le haze Monge el ano de 517. y que viene de Roma con San Victoriano el ano de 522. O quando el quiliere, que vino tan Vic toriano su companero, pues entonces dize Montano: Nam de terrenorum dominorum fide quid loquar ? Cui ita tuum impendisti laborem , we feroces cohabitantium cibi animos ad falubrem regulam, of normam regularis difciplina Duceres. Que Vivar entiende de la regla de san Benito; y finotiene Argaizesto por cierto, denos otro testimonio conque colotearlo, que yo de aqui inferi la obediencia de los Palentinos a los señores temporales, porque niego a fanto Toribidel Monacato Benedictino; y fi Argaiz viene en mi sentir và bolado el tal Monachato; pues siendo esto el año 526, como quiere que el año 534. sea la Iglesia de Palencia el printer Convento del Obifpado. No ay que buscar concordancia en lo que el Padre Argaiz elerive, que elcrive como imagina, y imagina con el l'entido comun desconcertado, por los fuenos de Hauberto, a quien ha creido, y otros que ha adelantado. Ogo Mala terrenanta a cobio

Oyga, pues, aora al Padre Higuera, para componerlo en la vida manuescrita de san Victoria-

no, en las observaciones, littera C. Ex eodem Inliano Toletano, Marcoque Cafar-Augustanensis constat , post annum 5 40. opera Sanctine formine nobilisima Sanctissimaque Monasterium S. Petri Karadinensis a Monachis Benedictinis susceptum efferindeque propagatam esse familiam huius Patriarche per Hispanias, the. De aqui compuso Higuera el que el año 544. auia embiado Monges fan Benito al Convento que auía Sanctina edificado, hablando de Sanctina al año 550, en que dize murio: Qua 5 44. adificaverit ad S. Petrum Karadignense celebre Monaster ium , quo Monachos transmifferat S.P. Benedictus, ex Italia ad Hispanias : Y Iuliano ano 545. Mittit S. Pater Binedictus 12. Monachos cum Abbate Suo Toletum, que tunc sedesrergta Gothorum erat. Y la clausula de Luitprando, Karadigna primum in Hispania Benedictinorum Canobium. Situe el primero Cardeña, no fue en Palencia el primero Monasterio. Y assi Vivar, Sobre Maximo, pag. 411. dize, que algunos de estos Monges, agregandose a Toribio Palentino, fundaron el Monasterio de Liebana; Hauberto pone al año 537. esta venida de losMonges: al año 545, la maldicion a los Palentinos, no dize fundo Monasterio en Palencia, sino en Fromista al ano 548 .conque se reconoce, que adelanto los sueños de Hauberto el Padre Argaiz; pero de esto trataremos en el apendice a este capitulo, donde se examinarà el año de la muerte de san Benito, de que depende la verdad de citas fundacio-, zelolo de la

No se contenta el Padre Argaiz con hazer Monges a los Canonigos de Palencia; pero quiere que las Igle

fia:

pci

CI

ro

de

Sa

211

co

tal

M

las

P

y I

be

lic

lei

ex

ric

C

bi fit

CX

CO

pa

10

C

21

m

C

7

sias Caredrales la signiessen. No era pequeña gloria de esta Santa Iglesia er fer principio deste Monacato; perocomo no admito la gloria de que deviesse à Palencia la Religion de San Benito el entrar en Espana, y fus aumentos, y progressos, tampoco admito esta ; porque es mas fantastica, que la primera; porque tal Monacato, ni orro, no le huyo en las Iglesias de España: Tocauale al Padre Argaiz probar la afirmatiua, y no nos salgacon pruebas de Hauberto; denos algun Autor, Concilio,o Archivo, que para esto avia de servir su trabajo de tantos años en expecularlos. Lo mas que han querido otros, es, que fuellen Iglesias de Canonigos Regulares, aun que tambien le enganan; porque no fueron, fino del Clericato Apoltolico, que explicamos en el Capitulo segundo. con Fray Geronimo Roman , que parece hizo evidencia en elta materia; pero que fuellen Monacales, no lo probarà el Padre Argaiz. En el Concilio Toledand; que trae Loay la, pag: 60; pero no le sabeel año, aunque lo agrega al Concilio primerode el año de 400.ay vn Canon calificado con Burchardo, lib. 8.cap. 7. ibon, part. 7. cap. 31. en que pone total distincion de Canonigos, y Monges: Vt Clerici, qui le finyunt habitu s et) nomine Monachos, omnimodis corrigantur, atque emendentur, vt vel veri Monachi sint, velveri Canonici. En el Concilio de Tarragona, año fexto del Rey Teodorico, el Canon onze que le trae en el decreto 16, quæst. 1.le prohibe al Monge, que no exerça el ministerio de Clerigo, saliendo del Monalterio: Monachi a Monasterio foras egredientes ne aliquod ministerium Ecclesiasticum presumat agere, prohibemus, nisi forte cum Abbatis Imperio. Si fueran Monges los Canonigos, el principal oficio el de el Clericato, y la licencia avia de ser de el Obispo, y no de el Abad ; y porque pueden responder, que habla de los Mon-

IZ

e

ges, que no eran Canonigos, digo, que avia de poner esta distincion el Concilio: Los Monges Canonigos puedan exercer el oficio de Clerigos, pues lo fon, los que no fon Canonigos, no exerçan, fino es con licencia de el Abad. De los Canones Barcinodenses, que fueron por el año de 340. que es ya en el tiempo de que vamos hablando, dize el dezimo: De Monachis ia observari pracipimus , que Synodus Chalcedonensis constituit. Que observen los Monges, lo que estatuyo el Concilio Calcedonense. Este en el Canon quar o sexpredimente les prohibe, que se intronieran en cosas Eclelialticas, y pone este titulo: De honore Monachis competentes To venullus eorum tentet Ecclesiastica, aut secularia inquietare negotiasnec alienum foruum prater conscientiam Domini eius suscipere! Ay este Canon en la edicion de el año de 1606, de tres versiones, pondrè la de Genciano Heructo: Qui vere , et fincere Monasticam witam aggrediuntur, digni convenienti honore habeantur. Quoniam autem nonnulli Monachio pratextu vtentes, & Ecclesias; et) negotia ciuilia perturbants temeres (t) citra vllam difcriminis rationem in rurbibus circum cur santess quin etiam Monasteria sibi constituere (tudentes) of um oft nullum of quam adificare nec construere posse Monasterium, vel oratoriam domum, prater sententiam ipsius Ciuitatis Episcopi: Monachos autem, qui Sunt in Una quaque regione, & Civitates Episcopo subiectos esses ouietem amplection foli ieiunio, t) orationi vacare, in quibus ordinati sunt locis fortiter perse-

nerantes, nec Ecclesiasticis, nec sæcularibus negotijs, se ingerere, wel communicare propria relinquentes Monasteria, nisi quando à ciuitatis Episcopo eis permisum fuerit. Nullum autem in Monasterijs feruum recipi adboc . Tt sit Monachus, prater voluntatem fui Domini, eum autem, qui hanc nostram deffinitionem transgreditur, definimus effe ex omunicatum,nê nomen Det blasphemetur. Cinicatis autem Episcopum, oporreat eam , quam par est Monasteriorum curam gerere. Otros Canones ay que hablan de los Monges; pero este haze à nuestro intento. Vea elcurioso à Christiano Lupo, sobre este Canon, que le explica con gran credito deel Monacato, y en el punto de no intrometerse los Monges en negocios Eclefialticos, ni Seculares, trae la explicacion de San Leon en la Carta sesenta y dos à Marco Maximo, Patriarca de Antioquia, cap.4. que dize: Illud quoque dilectionem tuam convenit pracawere, ot pratereos, qui sunt Domini Sacerdotes nullus sibi ius dorendisaut pradicandi audeat vindicare, sine ille sit Monachus, et/c. Y trae otras prohibiciones, todo esto renovò el Concilio deBarcelona, año de 540.como se havisto, y no podia ignorar Santo Toribio, que era docto, las obligaciones antiguas de el Monacato; pues como avia de sacar à fus Monges, de el ayuno, y de la oracion, donde avian de estar perseverando, para traerlos à la Iglesia Catedral, donde avian de predicar, confellar, y tener negocios Eclelialticos, y Seculares, como era fuerça que tuviellen los Canonigos, aunque fuellen Regulares, que entonces no lo eran, fino de el Clericato Apostolico, instituido para predicar, y confessar coadivuando al Obispo? Y como se avia de hazer esto en todas las Iglesias Catedrales; quando se renovo el año de 540. todo lo citatuido en el Concilio Calcedonense? Pero el Padre Argaiz , por introducir fus Monges en todas las Iglefias, no repara en Canones de Concilios, o lo mas cierto es, que no les ha leido, ocupado en regultrar Archivos.

Christiano Lupo, dize alli, que los Conci lios de España prohibieron, que los Monges predicassen, ni los Legos, por detener la impiedad de los Priscilianistas, que no sucronsolos los Clerigos infectusde effectror, como consta de el Canon quinze del Concilio primero Pracarente, en Loayfa, pag. 118. el Canon primero del Concilio de Zaragoça, Era 390. prohibe, que nadie tome el oficio de Doctor, sino à quien le es concedido, fegun lo que esta escrito. Cita Loay. sa el lugar de san Pablo, en la Carta à los Hebreos, cap. s.à esto aludeel Canon onze de el Concilio Tarraconense ya citado, quando prohibe à los Monges el oficio, y ministerio de el Clericato, y no he hallado otros Canones que hablen de esta prohibicion; pues siendo Santo Toribio tan contrario à los Priscilianistas. que acabò con sus obras, y libros, y por comission de Montano devia extinguir qualquier honor que diefsenà Prisciliano; como avia de introducir los Monges à que predical. ien, quando estaua à los Monges por esta razon prohibido? Y de aqui infiero, que Toribio no predicò contra los Priscilianistas en su Monacato, sino que acabò, como dixe, consus obras, confumiendo sus libros. No tenian sospecha de Priscilianistas los Monges, de el tiempo de Toribio, il los huvo; pero no les entraria a delobedecer à los Concilios, que eraindiciarles de lo quo les tocaua, Yaen el Concilio de Lerida en la Era 584. que es año de 546. hallo vn Canon en que se permite, que los Monges los pueda ordenar el Obispo con licencia de el Abad. Es el quarto, que dize: De Monaches vero id objernari placuit. Qued Synodus Agathensis ruel Aurelianensis noscitur de creui Je, hoc tantum modo adijc1691cl te ( T C

b

n

n d 1 d a I h

CI n qu ( pı

ft, 66 an pl ti

> t P ti

a 4 t

ciendum out pro Ecclesia villitate, quos Episcopus probauerit in Clericatus officio cum Abbatis voluntate debeant ordinari. Pero esto no pertenecia à Santo Toribio, que era de la Diocesi Toletana, ni llegò à su noticia tal Canon, que no era facil por las conturbaciones

de aquellos tiempos. Pero lo que mas convence, que en las Iglesias Catedrales, no se introduxeron Monges, esel ver, que no ay Canonque hable jamas de el Clero, vnido con el Monacato, antes les hallamos, reconociondolo siempre como distinto. El Concilio Toledano quarto tiene el Canon veinte y quatro de el modo de vida de los Clerigos: Vt fique in Clero impuberes, aut à dolescentes exifant, omnes in vno conclaut atrij commorentur , vt lubrica etatis annos, non in luxuria, sed in disciplinis Ecclesiasticis agant deputati probatissimo senniori ; quem magistrum doctrinast) testem vita habeant. Quod fi aliqui ex his pupilis existant, à Sacerdotalitutela foueantur of ut vita eorum à criminibus in eacta sit et rex ab injuria improborum. Qui autem his praceptis resultanerint, Monasterijs deputentur. vt vagantes animi, (t) superbi, seuerioriregula distringantur. Bien clara està la distincion de el Clero, y de el Monacato; y si el Clero fuera Monacato en casa, avia lo que avian de buscar en los Monasterios; y pues tenian en la regla de San Benito el modo de criar los Juniores, no era necessario, mas que dezir , que la guardassen. Fue este Concisso Era 670. y presidiò San Isidoro, que dizen algunos Benedictinos , fue fu Monge. En el Canon veinte y nueve pone, como han de estar los Presbyterosen el primer Coro, y los Diaconos en el fegundo, y nada de los

Monges. Y en el Canon cinquenta consta mas claramente la distincion, pues dize: Clerici, qui Monachorum propositum appetunt , quia meliorem witam fegus cupiunt, liberoseis ab Episcopo in Mona: sterijslaigiei oportet ingresus . nec interdici propositum eorum, qui ad contemplationis desiderium tranfire nituntur. Si los Clerigos de las Catedrales fueran Monges, ò no salieran de las Catedrales, ò se les diera permisso para entrar en ellas, porquesi eran Monges, avian de observar el Monacato; cuyo instituto principal es la contemplación, como dize el Concilio: Si el Padre Fray Gregorio Arguiz quifiera, que los Monges entraron en las Catedrales, sin la observancia de su instituto, poco nos detuvieramos en esta disputa, si quiere que entrassen à cantar las horas, fin fer Canonigos, como fe gloria el Padre Yepes, que se estilò en Italia, y España, deque diremos en el libro segundo de esta Historia, y diximos algo en este, tambien se lo concederemos ; pero lo que quiere, es, que observaron la regla de San Benito las Iglesias, cotra el instituto de la milma regla, pues dize: Ad Canobitatum fortissimum genus disponendum, ad invante Domino rveniamus.

Y el mismo San Isidoro, que se hallò en este Concilio, libro primero de los Diuinos Oficios, cap. 9. señala las obligaciones de los Clerigos, y tambien escriviò regla de los Monges; y en el libro segundo de Diuinis Officijs, cap 15. distingue tres generos de Monges, que son los Cenobitas, Anacoretas, y Heremitas, aunque Caramuel, disp. 28. num. 315. fobre la regla de San Benito, no quie re, que Anacoretas, y Heremitas le distingan, segun San Benito: y el mitmo San Isidoro, lib. 7. de las Etymologias, cap. 13. y silos Canonigos fueran Monges, avia de poner este grado, pues era vn complexo de el Clericato, y de el Monacato; pero no

reconociò este complexo, y dize de los Clerigos : Clericis iege Patrum cauetur, ve avulgari vita seclusi, à mundi voluptatibus se abstineant, non spectuculis, non pompis intersint , conuiuia publica fugiant , privata non autem pudicasfeds (t) fobria colant , v fura nequaquam incumbant, neque turpium occupationis lucrorum, fraudisue cuius quam studium appetant; amorem pecunia, quasi materiam cunctorum criminum fugiant , sacularia negotia , officiaque abijeiant pudorem , ac verecundiam mentis , simplici habitu, atque in ce su oftendant, tt viduarum , ac Virginum visitationes frequentissimas effugiant, contubernia extranearum fæminarum nullatenus appetant, castimoniam, quoque inviolati corporis perpetuo conservare studeant, aut certe vnius vinculo matrimonif fæderentur , senioribus quoque obedientiam debitam tribuant, neque collo iactantia fludio semetips os attollant, postremo in doctrina, in lectionibus , Pfalmis, Hymnis, Canticis, ex exertio iugi in cumbant, tales enim effe debent , qui Diumis cultibus sofe mancipandos student: Scilicet, vt dum scientiz operant dant, doctrina gratiam populis administrent.

Pone aqui San Isidoro vna descripcion de la perfeccion que deve observar el Clero, y com rehende todo el Clero, aun los de menores ordenes, por esfo dixo aquellas palabras: Aut certe vnius vinculo matrimonij fæderentur. Conforme al Canon veinte y quatro de el mismo Concilio, adonde notò Loayia de San ifi-

doro, lib. 2. de Ecclesiasticis Officijs: Omnes , qui in Ecclesiastici minz sterij gradibus ordinaci junt seeneraliter Clerici nominantur. Si en las Iglesias Catedrales huviera Monges, con dezirles, que observas. sen la regla de San Benito, ò la que èl avia escrito, que dizen los Padres Benedictinos, fue mitigacion de ella, escusaua darles tantos documentos, si fueran solo para los Clerigos, que no eran de las Catedrales, deviera distinguirlo; y assi, hablado tan generalmente, con todos los Clerigos habla, y especial con los Clerigos de las Catedrales, y con la observanciade tan santos documentos, no avia que desear mas , pues no podian tener la soledad, y retiro de la vida Menacal. Ha ella, dize el Concilio, no se inhibael Clerigo que la deseare ; luego no avia en el Clero esse instituto. pues no era necessario ir à buscaral Monasterio, lo que tenia por obligacion de su instituto en las Iglesias Catedrales; por lo qual, Fray Geronimo Roman, citado en el Capitulo legundo, dixo: QueSan Isidoro avia reducido el Clero al Clericato Apostolico, y este se observo en todas las Iglesias de España. Como se determino en el Concilio de Lugo, que despues pondremos; y no dize San Isidoro, no se le inhiba el iral Monasterio, sino, no se le inhibala vida Monacal, porque no nos falgan con dezir, que habla de el retiro à los Conventos, y no de el instituto Monastico; porque en este caso, las Iglesias Catedrales, tambien eran Monasterios fin relaxacion, pues avian de de observar lo mismo, que los Monasterios, y en nada se distinguian de ellos, pues en la forma de la habitacion era lo milmo, y en lo formal de la regla les ponen con ella los treatos Monasticos.

Y para que se vea mas clara la distincion de el Monacato, y el Clero en el Canon cinquenta se dize: Nunciatum est prajenti Concilios quod Monachi Episcopali imperio (erwili operi mancipentur; 4) iura Monasteriorum, contrainsticobungations tuto

tute

tion

Ca

ftri.

niar

Qui

cles

pra

Mo

tess

Mo

Etai

offic

guli

qui

tera

W/u

4951

[en

Sec

rin

ma

Igl

lid

Ca

ex

fa

di

3

el

pa

fe

11

660

177

di

di

n

V

tuta Canonum. illicita presump tione Vsurpentur, itave pæne,ex Canobio possessio fiet, aique illufiris portio Christi ad ignominiam , seruttutemque perueniat. Qua propter monemus eos, qui Ecclesis prasunto ve vltra talia non prasumant, sed hoc tantum sibi in Monasterijs vindicent Sacerdotessquod præet piunt Canonessidest Monachos ad conservationem san-Stam pramoneres Abbates sal aque officia instituere , atque extraregulam facta corrigere. Quod fi aliquid in Monachis Canonibus interdictum prasumpserint , aut vsurpare quid piam de Monasteristentauerentonon de erit ab illis sententia excommunicationis, qui se de inceps, nequaquam substul erint ab illicitis. No pueden estap mas separados los Monges de las Iglesias; y si huviera alguna especialidaden aver Monges en las Iglesias Catedrales, lo advirtiera el Concilio, exceptuandoles.

Si

10

n

le

ic

1-

ro

c:

ta

Y aunque en la edicion de Loay la ay el ti ulo de el Canon 49. que dize: De professione Clericorum, deuotione parentum evrum. Y el Canon dize : Monachum, aut paterna deuotio, aut propria professio facit, quidquid herum fuerit alligatum tenebit proinde his ad mundum reverti inter cludimus, et) omnem ad seculum interdicimus reare sum. Y de aqui podia tomarse argumento, de que era lo milmo Monge, que Clerigo, porque todo Clerigo era Monge. Esto ya se vè, que no lleva camino; porque no esdudable, que huvo Clerigos, que no eran Monges en el tiempo de este Concilio, y tiempre; tomando el Monacato, por lo que dize, especial

de la vida contemplativa, fuera de los tres votos effenciales, que ruvieron tambien los Sacerdotes , y Diaconos de la primitiua Iglesia en España; y assi està errado el Epigrafe, y titulo de aquel Canon quarenta y nueve, y en las impressiones de Binio no elta, ino : De professione Monachi, ve quidquid fuerit alligat tum teneat. En la edicion vulgad ta, y en la de Gircia Loayla : De professione Monachorum, et del notione parentum earum. Y pot esso se pone el Canon figuiente sol que hemos referido, que en las antiguas impressioneses 48. en que pone la dinstincion de Clerigos, y Monges: Glerici, qui Monacherune propositum appetunt, o.c.

Aun mas claro es el Canon 533 que dize: Religiofi proprie regio nis, qui nec inter Clericosmec inter Monachos habentur, siuè hi qui per diner sa loca vagi fuerint ab Epis copis, in quorum Conventu commanere noscuntur, licentia eorum coerceatur, vt aut in Clero, aut in Monasterijs deputentur, prater illos, qui ab Episcopo suo aut prop ter atatem, aut propter langue rem, fuerine ab soluti. Este Canon tiene alguna diferencia en l edicion de Loay sa, que lee : In Cler aut in Monasterio deputati. Y aunqu no es substancial; pero està mas clar el antiguo. Solo reparo, en que dize Propria Religionis. Y pulo vn Alterisco la edicionantigua, reparando acafo, en que era esculado, porque no avian de poner regla los Padres de el Concilio Toledano, a los que son de region agena, y quando la pufieran. no podia ter el ponerlos, dentre lo Clerigos, dentre los Monges, lino que se fuellen à su regio, pues era ir racionable ley, para los peregrine Si tuvieramos algunCodice à que arrimarnos, yo leyera propriæ Religio nis;elto es, de los, Religiosos que tenian los votos, y viuian en fus cafas

y adonde querian, sin regla especial, y sinvida comun, que al modo, que de los Therapeutas, y Monges de el tiempo de San Dionisso, que pussmos en el cap. 2. vnos viuian en comunidad; y otros en sus casas particulares; podian perservar algunos en

tiempo de este Concilio.

Pero estando en la lección comun, lo q quieredezir el Canon es, los Religiotos que viuen en fu Region ; pero no en comunidad , ni de Clerigos, ni de Monges y ni bien ion Clerigos, ni Monges; y otros Religiolos, que andan vagos por diverlos lugares; los Obilpos, cada qual en lu Convento, di territorio, les coarte la licencia, y los depute, ò al Clero, ò a los Monasterios, excepto los que el Obispo juzgare, que por su edad, ò enfermedad, pueden quedar libres. Aqui, con toda dinstincion se hallan distintos los Clerigos, ò el Clero, del Monacato, que en tiempo de este Concilio se professaua.

Y es de notar, que en este Concilio quarto Toledano, se hallo nuestro Obispo Tonancio, o Conancio, que sabia muy bien lo que passaua en su Iglesia; y si huviera regla de el Monacato del gran Patriarca San Benito, observada en ella, no pusiera division tan absoluta, de Clero, y Monacato, y lo mismo hizieran los demás Obispos, si passara lo mismo en las

demás Iglelias, and take matha and

Aun no avia acabado este punto, juando lei al doctissimo Obispo Caramuel, fobre la regla de el gran Padre San Benito, en la disp. 32. de Monachis circumcellionibus, y en el num. 336, explica este Canon de el Concilio Toledano, y lee como yo avia pensado: Religiosi propria Religionis; &c. Congratulome de aver venido en lu leccion, que juzgo, pues no pone duda en ella, que ellaua afsien los Codices, que tuvo, aunque no cita ta edicion de donde la faco. Explica este Canon de los Monges Gyrovagos, y circunceliones, de quien habla el Santo Patriarca eti lu fanta regla, que fueron condenados por los Concilios, el lexto general, y el Constantinopolitano 3. Can: 42. que mana da,que los vagos , y fallos Hermita" los, se reduzgan a Monasterio, y sino quisieren, se les expela de las Ciudades, y embien a las foledades, y Yer. mos, de quien ficticiamente tienen los nombres y trac en confirmacion el Canon s. del Concilio Toledano 8. En este Canon no se habla deMon. ges, ni en todo el Concilio y enqua. to a que aqui se hable de los Monges circunceliones, no me conformo; porque si el vicio de estos era, como el Santo Patriarca refirio en fu regla, que toda su vida andauan por diverlas Provincias, hospedandose, tres, ò quatro dias en cada celda, siempre vagos, y nunca estables, sirviendo a sus proprios deleites, y engaños de la gula, y en todo deteriores, que los Sarabairas, &c. como, ni por anciani. dad, ni enfermedad, ò achaque habi tual, les aviande dexar libres? No era solo el daño, que estos tenian, en lo que vageauan, fino en el modo de la vida que tenian, y de estonohabla el Concilio; y fi el Constantinopolitàno, fino quieren obedecer, dize, que les expelan de las Ciudades, porque no les podian obligar, a lo que no avian professado, como aqui el Concilio Toledano les obliga condominio despotico? Y essin duda, porque estos eran verdaderos Religiolos, lujetos à los Obispos, pero permanecian en lus cafas, sin vivir en comunidad; y por esto le llaman; proprie Religionis, porque eran verdaderamente Religiofos, lo qual no tenian, ni los Sarabairas, ni los circuncchones; y como tenian voto de obediencia à los Obispos, les podian obligar à viuir en comunidad, ò aplicados al Clero, ò al Monacato, dandoles libre eleccion de lo mas suave, ò lo mas estrecho, ò si por la ancianidad, o enfermedad, el Obispo juzgaua que no tenian peligro de viuir en lus cafas, dexarles en ellas, que como al principio de la Iglesia huvo este genero de Monacato, y Religion, con los votos estenciales, segun diximos en el Capitulo segundo de este Libro, no fue mucho fe huviesle admitido en los figlos figuientes, y no fuera extraordinario juyzio, dezir, que Santo Toribio Palentino, fue Monge en esta forma pues le llaman Baronio, y otro, Monge folitario, y como ajustamos, no avia recibido el

Mon lenci gene los C valu loge

temp deos de el cilio ligio tuvic

Con

coni

que vicio Pi dich mo; citò imf

Cal igna in defi

fis k.

ex.

Su tie

pa ti.

The The

m

A

#### Dela Ciudadde Palencia. L. I.

Monacato Benedictino. Viuia en Palencia, sin Convento, y exercia todo genero de virtudes, como se ha visto. Dize el Padre Caramuel, que

Dize el Padre Caramuel, que los Gyrovagos eran simoniacos, por ra lugar de Tertuliano en el Apologetico, cap. 13. Circuit caponas religio mendicans mercedem templi pro aditu sacri: Non licet deos gratis nosse sumales sunt. Y de estos Monges que llama el Concilio Toledano quarto, propria Religionis, no se lee talcosa, que si la tuvieran lo procurara remediar el Concilio, y por ningun motivo les consintieran estar en los casas, para que en ellas permanecies en consus

vicios.

:r.

ICD

on

10

n.

iã.

29

0;

la,

T-

ó

12.

45

12

05

ai:

1-

lo

el a-

10

10

On

05

ń.

C-

Parece que se halla todo lo que he dicho en el Concilio Toledano septimo; Canon 5 . que es el que Caramiuel citò por octavo, por yerro acalo de la impression, es el titulo: De reclufis honeftis ; sue vagis. Y dize el Canon : Quofdam , paternarum ignaros, vel oblitos traditionums in tantam conspicimus co ruisse desidiam ; vi eoium execrando rusu pæne abolita patescant, que extiter ant legitime costituta. Dum enimindoctidocere appetuntsquid aliud quam, quia ignor antiz errore vexentur oftendunt? Et quia gref-Su prapostero innitentes prasumptionem doctrina discendi studijs (alias docendi studio) anteponunt paters quod non summa humilitatis (alias summa humilitatis gratiam) petunt, sed actioni deprauation's inserviunt. Ex hoc igitut insta seucritatistalia de cernentes opportuno amputare indicio; iubemus eos, quos in cellulis proprijs reclusos lesto es, Religiosi propria Religionis, del Concilio 4.) Sancta wite ambitio tenet , quosque eiuf-

399 dem fancti propositist merita in mant , et probitas ernat, quietos; Det auxilio, et) nostro fauore tutos existere: illos verosquos intali pro posito ignauia impulit , non prudentia cognitio deputanit, quo sque nulla vitadionitas ornat sealquod est deterius) ( ignorantia fædats et) moru execratio turpat de emis mus ab is abijciceliulis , atque lecis, in quibus ; aut feruntur vagis aue tenentur incluse ; atque al Episcopis, sine Rectoribus Monay feriorum, x quorum con gregatio ne fuerunt , wel in quorum wicinitate consissant in Monasterijs omnimedo deputentur 3 ve illis fancti ordinis meditantes doctrinam, primum possint discere, qua funt a PP. instituta out post was leant docere, que sunt sancta meditatione percepta. A que sunc demumifidectrina et fanttioperis fructu extiterint facundati , ad Summa virtutis properent, excreta tio sancta intentionis imputi. De inceps autem, qui cumque adhoe Janctum propositum renire dis posmerint non aliter illis id dabitur ad sequime que hoc antea poterunt adipisci , nisi prius in Monasterijs constituti, & secundum Sanctas Monasteriorum regulas plenius eruditi ; & dignitatem honesta wita, et notitiam potnerunt saucta promereri doctrina? Illes autem, quos tantum extrema wesania occuparit, we in certis locis vagisatque morum depranas tionibus in honestistullam prorsus pec stabilitatem sedis nec hones

tatem mentis, nec honestatem mentis habere, extiterint cogniti, qui
cumque ex Sacerdotibus, vel ministris, vagantes repererit, alias,
aut si fieri potest Cænobioru patribus, corrigendos assignet, aut si dificile est pro sola honestate vita
vigore potestatis sua, et c. Aut si
fas est, in propriis locis Cænobio
suis Rectoribus eos reformet, aut
si difficile est, pro sola honestate, vigore potestatis erudiendos in
clinet.

No se puede dudar, que este Canon es explicacion de el Canon cinquenta y tres de el Concilio quarto Toledano reserido; y contiene vna noticia de la antiguedad digna de saberse, que confirma rodo lo dicho, y explica el modo de el estado Monacalde el tiempo de el Rey Cindasvinto, Era seiscientos y ochenta y quatro, y año de seiscientos y quarenta y seis, quando se celebro este

Concilio.

Consta la primero, que avia estado de Monacato, y Monasterios, y muchas reglas, en aquellas palabras: Nist prius Monasterijs institutis Elecundum fanctas Monasteriorum regulas plenius eruditi. Ya sè que arriba dize, que la palabra regula, segun advirtiò Angelo Anuce algunas vezes; no fignifica la regla general, como ion la de San Benito, SanPacomio, y otras, fino los inftitutos, estilos, &c. con esto no nos arguiran, que en diziendo regula, es la Benedictina, pues aora es precilo, que den otro fignificado, y queda refuelto el argumento, que de esta palabra se toma para introducir porla Epistola de Montano el Monacato Benedictino de Toribio Palentino; pero en el Canon presente, bien fe reconoce, que habla de las reglas que avia en cada Monasterio, al modo que dixo Cataneo, arriba citado, que en cada Monasterio avia vna regla, y fi estuviera introducida en Efpana la regla de San Benito, y fuera vniuersal, no dixera: Secundum sanctas Monasteriorum regulas, sino, secundum sanctam regulam Monachorum. Que assi quieren se llame por antonomasia. Esta es la propria significación, y que echan de si las palabras de el Canon, todo lo demás es violencia:

Lo legundo, se reconoce, que avia Religiolos que se llamauan reclu. fos, que es lo que el Canon del Concilio quarto, llama propria Religionis, segun que se contrapone a vida en comunidad; eftos habitan en sus proprias casas, ò celdas, por esso tambien le llamaron propria Religionis, y su instituto era enlenar, y predicar. Defuerte, que como dixo San Benito, cap. 1 . que los Anacoretas, ò Here. miras, no confervor novicio de fu conversion, sino con aprobacion diuturna del Monasterio aprendieron à pelear contra el diablo, enfeñados con la compania de muchos, y bi en instruidos desde el esquadron de los hermanos, tomauan à su cargo el pelear feguros ya, fin la confolacion de otros, con propria mano, y braco contra los vicios de la carne, y de los pensamientos, fiados del auxilio Divino ; alsi en tiempo deel Concilio septimo Toledano, y aun del quarto, los que eran ya instruidos, y erudiros en los Monasterios, salian a celdas , y casas particulares para ser Doctures, y Macitros, conita de aquellas palabras: Docere pra/umunt. Y que era especial institucion de Monges : Quos eius dem Jan Sti propositiot) meritaiunant, D probitas ornat. Y las otras: Religiosi proprie Religionis. Que eltos falian de los Conventos, consta de de aquellas palabras: Sine Rectoribus Monasteriorum ex quorum congregatione fuerunt: Que no les embaraçana la regla, consta de otras palabras: Sidoctrina, et Sanctiop peris fructu, ad summa virtutis properent exercita fancta intecione imb cio par que enfi tiva ze:

se:
eite
eita
aqu
tem
pro
non

nec si pi secu regi tate

er los los los ric

co vi po lo go ti to do

la qhhh A n qF

Ia

1

imbuti. Tambien parece, que a imitacionde los q salian de los Convetos, para este genero de vida Religiosa, que abraçana la contemplacion, y enseñança, y era mixta de la vida activa, y contemplatiua, y por esso dize: Aa Jumma virtutis properent exercitia sancta intentione imbuti. Se avia introducido que entrassen en este genero de vida algunos, q no aviã estado en los Conventos, consta de aquellas palabras: De inceps autem, qui camque adhoc (anctum propositum venire disposuerint, non aliter illis dabitur affequis nechoc antea poter unt adipisci.nisi prius in Monasteris institution (coundum fanctas Monasteriorum regulas, plenius eruditi, et) dignitatem honeste vite, et notitiam potuerint sancta promereri do-Arina. Y por esso en la pena de los que no obedeciere en entrarse en los Monasterios; a vnos manda, que les corrijan sus Rectores, que es à los que avian falido de los Monasterios; y a otros, que les hagan que corresponden à la honestidad de la vida, los Sacerdotes, y Ministros, porque si no avian professado en los Monasterios, no podian obligarles a lo que no avia sido de su instituto.

un-

78-

am

alsi

alia.

s y

e d

len.

avia

·lu.

ОП.

mis,

en

-01

len

y 14

De.

10,

re-

fu

IU-

nà

OS

en

OS

el

on

IÇO

los

11-

lio

ar-

11-

·Is

Cer

de

16-

11-

de

0-

m

25

0.

115

178

71-

De aqui se infiere clara, y eviden temente, que ninguna de las reglas de los Monasterios de España, era la regla de San Benito; porque yo la he leido toda muchas vezes, porque es digna que todos la lean, y he leide sus comentadores, y no se hallarà cosa, que diga, que de los Monges Benedictinos, paffallen à viuir en lus celdas para ser Maettros, que le ocupen en la enseñança de lo s Fieles. Estando, pues, en su observancia rigurosa en aquel tiempo, no pafece era razon introducir novedad tan grande, no lo prohibe; pero era omission, no lo aver prevenido; y mas siendo esilo de aquellos tiempos, que de Monacaro, passassen al

Clericato, ò a este genero de ocupacion de la enseñança, y doctrina de los Fieles, que esto es lo que dize San Geronimo, viue en el Monacato, de modo, que puedas ser Clerigo; porque el oficio proprio de el Monge, en aquel tiempo, legun San Geronimo, y le refiere en el C. Monachis 16 quæft.1. es de llorar, no de enfehar , aunque se les puede encomendar ; pero fino se les encomienda. quedan verdaderamente Monges, como advirtio Viuar, libro segundo de veteri Monachatu, capitulo octauo numero diez y siete, de que en otra parte se trata mas largamente; y assi San Benito, que descrivia en su reglavn Monge perfecto, no trato de que saliessen a sus celdas particulares,y separadas de los Conventos al exercicio de el Magilterio, que es lo que hazian estos Monges : Proprie Religionis.

Yeste modo de Monges, que estanan en lus proprias calas, y afpirauan al Sacerdocio, fue antiguo; porque San Geronimo en la Carra à Rustieo, le confiessa que es Monge, que habitaua en su casa, que aspiraua al Sacerdocio, y le combida al Yermo. Loprimero: Interpretare vocabulum Monacht boc est nomes tuum. Lo segundo: Quid facis inturbasqui solus es. Lo tercero: Sed de hoc gradu pulsus prouocabis ad Clericos. Pero el que se professana de esta forma en España, era para exercer el oficio de Maestros, y vnos salian de los Conventos, y otros en-gravan en este proposito, è instituto inmediatamente, como confta de los lugares referidos.

Lo rercero, entendiendo ya el sentido de el Canon, se vè el Clericato, distinto de el Monacato; y que los Clerigos no professauan en las Iglesias Catedrales el Monacato Benedicino, puesay alto silencio de essa regla, como se ha visto, y total distincion de los dos exercicios de vidas, conforme a los dos institutos diferentes, y sus exercicios.

Confirmemos este punto con va

Canon de el Concilio sexto Toledano, que no le he querido omitir, aunque me alarge, por averse halla-do en este Concisio Tonancio, o Conancio Palentino, dize asi: Hablando de todos los que profeilauan, vida Monaffica, que dexadan fu inttituto, y es el Canon fexto de aquel Conci-Ita: Proclius cursus est autoluptatem , to imitatrix natura vit tiorum, quam obrem quifquis vitorum , vel mulierum , babitum Semel induerit Spontanee Religio-Jum ; aut si vir deditos Ecclesia Chorosvel famina fuerits aut fuit deligata puellarum Monasterio: In veroque sexu pravaricator, ad propositum invitus reverticogaturs ot vir de tondeaturs et puella ad Monasterium regrediatur. Adonde distingue el habito Religioso, de los que se dedicauan al Coro, y parece, que en poner pena al varon general, y no dezir mas que de tondeatur, fuelle, ò Religiofo, ò dedicado al Coro, era obligarle à estar en Monasterio, y que reci iesse el Monacato, que si le tuviera, era el culado dezirlo, y baltana de-Zir: Ad propositum invitus reuerti cog so

Pero lo que totalmente concluye, que las Iglefias Catedrales no obiervauan la reglade San Benito es, que en el Concilio de Lugo, despues de la division de las Sedes, que trae el Ithacio en Loay fa, pag. 142. se dize: Staintum est prairrea in aicto Concilios out omnes Clerici vinerent secundum regulam Sanctisimi Patris Isidoris que continetur in tibro eiu dem de honestare Clericorum. Estatuvose, demas de esto en dicho Concilio, que todos los Clerigos viuiellen, legun la regla de el Santifsimo Padre Ifidoro , como se contiene en su libro de la honestidad de los Clerigos. No le puede dudar, que si huviera Monges en

las Iglefias Catedrales, que eralo efpecialissimo del Clericaro, les excep. tuarà ; y que para estos fe dio la regla , que los particulares Cle igos, con lo general de lu citado citadan baltantemente enleuados; y aunque San Isidoro escrivio regla de Mon. ges, que quieren los Benedictinos fuelle abreviscionde la reglade San Benito, bien claro es, que no habla de ella, sino de la regli de los Clerigos, que puso en el libro primero, cap. 9. de los Divinos Oficios, de que arriba hizimos mencion. El Itha. cio tiene gran autoridad entre los Autores, que impugnamos; y assies preciso queden convencidos. No sue elto revocar el Monacato, que quieren le aya introducido, sino reformar el Clero, que le avia relaxado, Quando tratavan de reforma, le palla de lo imperfecto à lo perfecto; y si avia agregacion de Monacato a Clericato, no avian de quitar el Monacato, ni avian de citatuir la observancia de el Clericato Ifidoriano, fino dezir, guarden el Clericato junto con la regla de San Benito, pues la hanadmitido Managa eo ay

Confirmate mas esta distincion, porque en el Concilio de Braga primero, año de 372, legun Baronio, se hallan liempre diffinguidos, cap. 15: Si qui Clericosum sivel Monachoruset c. En el 19. Place isomnibus communi conferfu sottenus atque Pfalendi ordo in maintinissvelves pertinis officijs teneaz tur . W non diverfa , ac privata Monasteriorum consuetudinescot tra Ecclefiasticas regulas smt permixte. Mucho dize este Ca. non, y declaran los Padres, que es lo que dimanana de la autoridad apoltolica. De este Clericaro Apostolico, trate Istamente en el Capitulo fegundo, y como avia introducidose en la primera ereccion de las Iglesias de España, al modo que estuvoen todas las Iglefias deel Orbe, bien distinto de el Monacato, pues este erade los Legos, y laporcion superior de ellos. Este Clericato fueel que cili no afsi Set cn 8:1 qui 101 No los de tin car y c vn los els 64

pri

ma

Le

16

fan

alc

n 9 ti Q d C F d

primero, segun Fr. Geronimo Roman, reparo fan Agustin, y este es el que delpues reparò fan Ifidoro; y por cilo dixeron algunos que eran Canonigos Regulares de fan Aguitin: Y assi Carlos Mansfel, Capellan de la Serenissima Infanta Clara Eugenia; en ellibro que elcrivio el año 1625; ai Or gine, & vita Canonicorum, C.15. que es de la vida comun, que los Canonigos observaron en España, dize: Noto Garcia de Loay sa la forma de los canonigos, que no puedes dexar de confessar, que es la de san Agustm,del Concisio Toledano quarto, can. 22 y Toletano segundo, can. 1. y el can. 23 del Toledano quarto; y vno, y otro Concilio fue proximo a lostiempos de lan Agultin, pues fue elvno el año 531, el otro el año de 643 y añado a estos el Concilio de Lerida, que fue el año 524. Canon 16.a los quales parece se conforma, fan Isldoro, que fue contemporaneo al Concilio quarto Toledano, en el libro legundo de los oficios " Eclefiafticos , cap. 3. que dize: Ay ,, dos generos de Clerigos; vno de Eclefiatticos, que viven en el re-,, gimen Episcopal ; otro de Aze-" phalos; elto es sin cabeça, que no faben a quien figuen. De los Eclefiafticos, esto de los Canonigos; porque como la Iglesia sea Congregacion, ferà lo milmo Eclefiafficos, que congregados, no como quiera, fino con cierta regla, y regimen, comodizelsidoro, Epitcopal; porque que otra cola quito dezir fan Ilido-10, llamando a los Clerigos Eclefiafo ticos, fino llamarlos Canonigos? Por que los Canonigos, como abaxo se dirà mas dilatadamente, no son otra collique Clerigos, congregados com regla fanta; por lo qual, a calo, aludiendo a este lugar de san lisdoro, dixo Albino Flacco Alcuino, en el libro de los Divinos Oficios, titulo de la tonsura de los Clerigos. Sino viven regularmente, como los Clerigos de Maximino esto es los Canonigos) que siguen todo el Habito Laycal, ciniendo armas, y haziendo todo lo que el orden Canonico prohibe, estos tales no lon Clerigos, pues que ion? Azephalos, esto es sin cabe-

η

1.

S

In

13

ic

1.

S

3

16

31

16

12

ſċ

15

2

3.5

n

el

çade Religion ; porque Canon en Griego, es lo milmo que Regla en Latin; porque con senda derecha guia al hombrea la Celestial Patria, y de ay se dize Canonigo Regular; porque deven vivir regularmente; ello es, rectamente en la fanta Iglefia; pero recitemos los Canones. En el de Lerida; dizen los Padres, can. 16. Esta censura de este dictamen,ò constitucion nos agradò se guarde entre nototros: Que muerto el Prelado, o estando al fin, ningun Clerigo, de qualquier grado, o oncio lea pretuma tomar alguna cola, de cafa, ò invadir cofa q le conozca q es de la virlidad de instrumento de cafa, esto es cosa Eclesiastica, movil, o inmovil; ni suprema cofa alguna) por hurto, ò dolo lino que el q tiene comission de la casa ¿ con Concilio del Clero, vno, o dos fidelissimos, deva confervar todas las cofas, halta el tiempo del Pontifice, que se ha de subilitairio aquellos Clerigos que le hallan en casa a administrar el alimento acostumbrado. Y mas adelante, porque es coladura, que aquellos, de quien consta, que sudaron en lervicio del Senor, con el Prelado de la primera Sede, en algun modo feam moleitados por los desprecios de aquellos, que atendieron folo a sus colas, ò a fus villidades firvieron, ò en ellas le ocuparon. El Concilio Toledano quarto, can. 22. para que fe excluya de aqui adelante la fospecha mala, ò la cuida ; y no de de mas lugar a los Seculares de mormurar; es necellario, que los Obispos tengan testimonio de personas probables en su conclave, para que agraden a Dios por la conciencia pura, y alla I glefia por la mejor torma. Y el Conc. Foledano fegundo, can. 1. de achellos que la voluntad de sus pa dres les mincipare al oficio del Clericato, delde los primeros anos, estaruimos se observe, que luego que fueren detonfos (esto es ordenados de primera tonfura ) ò fueren entres gados at mimiterio de los elcogidos, devan fer enflenados por el Preposito que les dieren, en la Casa de la Igleliajen la presencia Episcopal. Y el Cone. Toledano 4. can. 23. no de

modo que los Prelados; del mismo modo los Presbyteros, y los Levitas, que acaso la enfermedad, ò la gra vedad de la edad no les permite permaneceren el Conclave del Obispo, tengan en sus aposentos testigos de suvida, y tengan su vida en los meritos, como en el nombre. Hasta aqui Carlos Mansel.

Ponderense bien estos textos, y no se hallarà cosa que pertenezca a Monachato, y todo del Clericato Apostolico, Augustiniano, ò Isidoriano. No es necessaria mas ponderacion, que leerlos con gana de entenderlos. Todos hablan de Clerigos que vivian en comunidad con el Obispo, ninguno habla de Monges; y si en el Concisio de Lugo se dize claramente, con esto se quiera qualquiera interpretacion, que violenta, ò voluntaria, se quiera dar a estos Canones.

Ponderese tambien el tiempo en que se chatuyeron, especialmente el de el ano 531 que es el milmo, en cuyos terminos estamos de santo Toribio Palentino; pues como auia fanto Toribio de querer introducir Monges con la regla de san Benito, sin tener Concilio que derogasse lo que determinava el Concilio en el mismo tiempo? Què consulta hizo al Arcobilpo Montano su Me. tropolitano, que le escrivio la carta, que queda puella, y fue quien affittio al Concilio segundo ? Y quando introduxera Monges en la Iglefiade Palencia; elto era de material, pero no la Regla Benedictina, que. es may distinta de la Glerical Isidoriana, como le distinguen essencial, y especificamente el Monachato, y el Clericato. Y adonde auia tantos Monges, para que habitassen en los Conventos, y pudiessen salir para la Iglesia Catedral de Palencia, y para las demás Iglefias?

ler de la nota marginal de Loay sa, que dize, que en los Concilios impressos dezia. In Clericatus oficio, vel Monachatus, y quiera que la disjunctiva sea copulativa, como tal vez se halla; en leyendo todo el Ga-

non conocerà, que la palabra vel Monachatus, fue introducida en el Canon, y que no viene aproposito, porque todo lo que dispone el Canon, es en orden al Glericato, y nada del Monachato. Dize, pues, el Canon, que esta tambien en el ca. de his qui volunt 28. distinct.

De his quos voluntas parentum a primis infantia annis Clericatus officiolal. vel Monachali) manciparit, statuimus observandum sut mox cum detonfi svel ministerio eleStorum contradditi fuerint, in domo Ecclesia, sub Episcopali prasentia, a Praposito sibi , debeant erndiri. At abi octauum decimum atatis sus compleuerint annum, coram totius, Cleri Plebisque conspectu, voluntas eorum de expetendo coniugio ab Episcopo perscruteturi Quibus si gratia castitatis, Deo in (purante placuit (al. placuerit) et professione (al. promissione) castimonia sua, absque coningali necessitate se spoponderint al. responderint) servaturos, hi tamqua appetitores artissime via lenissimo Domini iugo subdantur: Ac primum sub Diaconatus ministeriu bubitu probationi, sue al. probatione habita professionis sua avicessimo anno suscipiant. Quod si inculpabiliter ac in offense wicef. simum, et quintum etatis [ue annum (al . wiginti quinque annes. Gratianus) peregerine ; ad Diaconatus of ficiu, fiscienter (al. scietes) implere posse ab Episcoposcomprobantus (al. oprobentur) promoueri debent. Cauendum tamen est his -sq f with rephalos, ello estin cape-

# De la Ciudad de Palencia L.I.

ne quando sua sponsionis in memores, aut ad terrenas nuptias, aut fur tinos (al. abortinos) concubizus oltra recurrant. Quod si forte fecerintsve facrilegifrei damnentur (lesunt ) & ub Ecclesia haheantur extranci. H's autem quibus voluntas propriasinterrogationis tempo es desiderium nubendipersuafferit; concessam (Apostolo)ab Apostulis (licentiam) finten. tiam auferrenon possumus; ita ot cum (pronecta) perfecta atatis in contugio possiti renuntiaturos separicofensu opperibus carnis spoponderint ad facratos gradus af pirent:

#### En Castellano

E aquellos, a quien la voluntad de los paures, delde los primeros años ue la infancia huviere mancipado al oficio del Clericato, estatuimos se observe, que lucg que fueren confurados ; o entregados con los demas at ministerio de los escogidos ; deuan ter entenados por su Preposito en la Cata de la Iglesia, y en la presencia Episcopal; pero en cumpliendo 18; anos de lu edad, explore el Obilpo lu voluntad, lobre fi quieren cafarle, en preiencia de todo el Clero, y de la Plebe (fi hablara de Monges, dixera en presencia del Clero, Monges, y Plebe; pero estos se recibian, como aora en los Seminarios) a los quales, fi inípirandoles Dios, prometieren, que guardaran la profession de su cartidad(ò compromella de fu castidad) fin la necessidad conjugat, estos como apetecedores del camino eltrechissimo, le sujeten al jugo blandisfimo del Senor. (Hafti aora no ay los tres votos de Rengion, ni aun promella de castidad, segun el vicodice, que esel correcto, sino profesfion con la observancia. Aoraveremos, si despues de esta probacien, has ta los 18, años profesían el Monacha to, pues hasta entonces no le tienen) Y lo primero reciban, desde el año vigelimo el ministerio del Subdiaconado con el habito de su probacion(ò como dize otra leccion teniendo probacion, ò prueba de fu profession, que es de auer guardado la castida i que profestaron; ò prome tieron guardar; deluerte que la probacion, halta los 18. años, espara que prometan cattidad, ò se afirmen en su observancia; luego otros dos para los Ordenes Menores ; y luego entren en el Subdiaconato, no en el Monachato) pero fi passaren inculpable, y inofeniamente el año 25. de su edad, si el Obispo comprobare, que con su sciencia pueden cumplir con el oficio del Diacona. do, deven ser promovidos a el. Con todo esfo le les ha de prevenir, que alguna vez olvidados de lu promela,no recurran de alli adelante, ò a terrenas nuptias , o afartivos concubitos : Pero fiacafo lo hizieren, lean condenados, como reos de facrilegio, y sean tenidos por estranos de la Iglelia. ( De aqui se sigue, que noeran Monges; ni tenian voto foiemne de Castidad ; porque diria, sepan que son nulos los matrimonios, por la profession solemne del Mon chato, pero no dize fino que ion facrilegos, y que les excomulguen como luego ponderare) pero aqueilos, a quien la voluntad propria al tiempo de la interrogacion. perfuadiere el defeo de cafarle , no podemos quitarle la fentencia concedida por los Apoltoles ( ò por el Apostol, I. Cor. 7.) de tal suerte, que quatido puettos en el matrimonio, de perfecta edad, prometieren con igual consentimiento, que renunciaran a las obras de la carne, afpiren a los fagrados grados. (Aqui no dize, que aspiren al Monachato, fino a los fagrados grados de que ha hablado el Canon, que son el Subdiaconado, y Diaconado ) Consta, pues, claramente, que fue intrution la palabra in Monachatus, pues deviera, en consequencia de la proposicion, ir refumiendo, y esplicando el Conciconcemplacion anedianon

401

Tam -

Tambien consta, que estos Canonigos, o clerigos, no eran Regulares, con los votos folemnes, que oy professan, fino con votos impies; porque la promesta, que hazian de caltidad, no anulava los mitrimonios. Y aisi dize el Cencilio, que alfi los matrimonios publicos, como turrivos, o abortivos, que fon los clandeltinos, eran lacrilegos, y para ello balta el voto fimple de la caltidad, como es liano. Detuerte, que era vna promella, como la que aerahazen los Clerigos de obediencia a los Obispos, y los canonigos al Obispo, Dean,y Cabildo, con juramento, que balta para fer facrilegio lu quebrantamiento; pero nadie dira, que es votololemne, pues no haze estabilidad perpetua, y pueden dexar de ler ca. ponigos, quando quillerens

De aqui se figue claramente, que aunque Carlos Manssei sue de opinion, que esta vida comun, que se observava en España, Augustiniana, ò Isidoriana, era de Canonigos Reagulares, entendiendolo con es rigor de los tres votos solemnes; a verdad es, que eran Ganonigos Reglares, en lata fignificación, domo dixo Asteuino, y como los dexamos delineados en el cap. 2. 3. 14. con Dionisio Cartuxano, y otros.

Pero aunque admitamos eran Ganonigos Regiures, en todo rigor; esto baita para excluir de sas Iglesias Catedrales el Monachato Benedictino, pues son ordenes expecificamente cittintos; comoqueda manificiamente probado en el cap. 2. y por esta razon excluimos de las Iglesias Catedrales el Monacato Carmesistano, a que remito al lector.

Y aqui añado, que aunque los Canonigos de las Igiefias Catedrales, fueran con todo rigor Reglares efio es, perfectos Religio fos con los tres votos folemnes; con rodo effo, por las doctrinas que alli dexo affentadas, y comunmente recibidas, ieran Orden expecificamente diffinta de los Canonigos Reglares, que oy fubliften; porque la diffincion expecifica se deduce de los fines diferentes de las Religiones. Y los Canonigos Reglares tienen por fin especial la contemplacion, mediante el

Canto de las Divinas alabanças en el Coro, y sus horas Canonicas; pero los Canonigos de las Igicias Catedrales, no tenian esto por fin principalisino acudir al cuidado de las almas, y coadjuvar a la Cura Pastoral del Obispo, como queda probado en el ca. 2. por esso tienen preheminencia, aun a los Canonigos Reglares, como alli probe.

Elija el Padre Argaiz lo que quisiere de los modos propueltos, ò que en el Concilio Toledano legundo, y los demás, se da testimo. nio de que los Canonigos Catedrales tenian votos solemnes, y eran Reglares; que no lo eran : Sino lo eran; como contra la disposicion de los Concilios, y especialmente de su Metropolitano, le entrometia fanto Toribio Palentino a mudar la vida Canonical, y a introducir votos folemnes?no devian de fer tan malos como haze a los Canonigos, pues no replicaua, y le defendian; ni excluir. los atodos los que en la Iglefia estavanjera tan facil: Y tenian baltante fundamento, y justicia para defenderie, con lo que le mandava en los Concilios, Si tenian votos lolemnes, y cran Regulares en todo rigor; para que se introducia la Regla Benedictina? No para los votos lolem nes, pues los tenian; no para las demas operaciones proprias de los Benedictinos, pues estas obitavan alas operaciones Canonicales, y a la cura de las almas. Luego inutilmente intentava santo Toribio introducir en la Iglesia de Palencia la Regla Benedictina? Recorrael lector los capitulos de la Regla del gran Padre im Benito, y vera, que teniendo los Canonigos los tres votos substanciales, y lo que es necessario que renga qualquiera Comunidad, lo especial Benedictino, no dize con lo Catedral

Canonico.

Que haze a los Canonigos el cap. 1. de los generos, y vida de los Monges? El z. de como ha de ierel Abad; porque no tenian mas Prelado que el Obispo; que haze el referero, de como ha de llamar a confejo los hermanos, pues el Obispo los congregaua, como a sus Constitucios? El cap. 4. de los instrumentos.

ros tode dien pue de la Ben non tros dife log labr

los

Ber

Seg Saci de l ato tav. los dek loq Eite CIOI los mas auia Ar CLA Igli que ras que ZC be m

au mo ge go cs

de

di A

I c

1 1

#### Dela Ciudad de Palencia. L.I.

ros de las buenas obras, es comun a todo Christiano. El quinto de la obe diencia, ya le tenian los Canonigos, pues tenian voto folemne. El fexto, de la taciturnidad, como la pone (an Benito, se opone al estado de los Canonigos, pues auian de Ier Maestros, y lo eran, y alli les pone como discipulos, que pregunten al Prior: y loque añade de la escurilidad, y palabras ociosas, por si esta excluido de los Sacerdotes, pues como dixo fan Bernardo; las burlas, en boca de los Seglares, fon burlas, y en las de los Sacerdores blasfemias. Los grados de la humildad del cap. 7. es comun a todos los que han de exercitar eftavirtud; vease a santo Tomas, que los pone methodicamente en la 22. deide el cap. 8. hafta el 19. todo es de lo que pertenece al Oficio Diuino. Edo ya se ve ; que si tenian obligacion a el, desde la primitiva Iglesia los Canonigos, no era necedario mas reglas que las que la Iglesia les auia prescrito; y acuerdese el Padre Argaiz, que no pulo por otracola el Monachato Carmelitano, en las Iglesias de Espana. Y lo que mas es que no es la dittribución de las horas, conforme al Oficio Ifidoriano, que le observo en las Iglesias de Elpana: Hagale colacion de lo quedize ian Benito al Breviario Mozarabe. El cap. 20 es de la reverencia de la oracion, y es comun a toda Comunidad, El 21 les de los Decanos del Monasterio. Este no ha lugar en las Iglesias Catedrales, donde no huvolas Decanias Benedictinas, que aurien cada Monasterio, El 22. del modo como han de dormir los Mon ges, que es veltidos, cenidos con cin. gulos, o logas, y lin cuchillos; esto es, los que suclen traer de dia, que haze para el modo Canonical? El cap.23.y 2+.de la excomunicación de las culpas, que ha de imponer el Abad, se opone a la jurisdicion Episcopal. Y del mismo modo son el ca. 25.26.27. 28. y 29. que tratan de las correcciones. El treinta, de las correcciones de los niños de menor edad, no ay Seminario que no lo tengan. El 31 .del Zillerizo, y el 32.de las colas del Monasterio, qualquiera Comunidad lo previene. Ek,3 3 .de

el proprio, es consequencia al voto de pooreza. Y el 34. de como le ha de dar a los Monges lo necellario, es vna julta economia, que ay en todas las Comunidades. El 35. de los femaneros de la cocina, no habla con los Canonigos, fino con fus cocineros. El de los enfermos, que es el 36. tendrian los Canonigos, legun disputiessen los Medicos. El 37 de los ancianos, y infantes. Por los infantes es para los Seminarios, no paralos Canonigos, para los ancianos en todas partes ay alivio. Del Hebdomadario Lector, que es el cap. 32 no ay duda le tenian los que vivian en qualquiera Comunidad. El cap.39.40.y 41 que es de la dispoheion de la comida, el Obispo arbitraria, legun fueile competente. El 42, de que no hablen despues de el Completorio, no viene conquien era necessario conferir, y hablar, segun los negocios ocurrentes del cuidado de las almas. El 43, de los que llegan earde a la mela. El 44. del modo que latistagan los que se excomulgan. El 45 de los que le engañan en el Oratorio. Y el 46 de los q delinquen en otras colas, fon tabien materias comunes, q en minguna Comunidad dexande advertire, como el alsignac la nora de la obra de Dios. El 48. que es de la obra cotidiana de las manos, no viene con la inflitucion de los Canonigos. El 40 de la oblervacion de la Quarelma, no tiene lingularidad. Ei 50. de los herminos que trabajan lejos del Monachato. Y el si de que los que van lejos del Monasterio, que no coman fuera de el, jamas cituvo a los Canonigos prohibidos, y fe dexò a la prudencia. El 52. del Oratorio del Monasterio, que no se haga otra cola en el, es mas elcufado; pues en las Iglelias Catedrales no auraestos Oratorios, fino fus Iglefias, que como los Monges no las tenian, puesibana las Parrochiales, o Catedrales, le les permitia yn Oratorio para fus devocio nes. El 33. de recibir los huespedes, fu hospicio, y cocina, no le halla mos, ni veltigio en las Iglefias Caredrales, en los Autores, que de ellas efcrivieron, aunque hallamos clauftro, dormitorio, y refectorio, El 54.

que

que no reciba el Monge cartas, ni de lus padres, ni de otra persona, ya se y que no convenia a los Canonigos que tratavan negocios, que podian poder recibirlas. El 55. de los yeltuarios, y calcados. Ya fe reconoce, que no podian ier, coforme vemos, exculpidas en Christoval Bovverio las cogullas, y que el habito Clerical ha sido distinto del Monachal, El cap. 56, de la mesa del Abad, con loshueipedes, y peregrinos, no lo hallamos en las Iglesias Catedrales, que esto pertenecia a los Obispos. El 57 de los Artifices del Monaflerio. seria en las Iglesias, como quisesse el Obispo. El 58. del modo de recibir los Monges, es menos necellario, pues està en los Concilios el modo de recibir los Canonigos. El 59 del modo de recibir los oblatos. le vimosen el Canon referido del Concilio 2. Toledano. El cap. 60. de los Presbyteros que quilieren habitar en el Monasterio; supone que los Mongeseran legos; y en las Iglesias Catedrales los mas eran Sacerdotes, y los otros Subdiaconos, y Diaconos, y todo èl repugna al estado Canonical. El 61 del modo de recibir los Monges peregrinos, no haze al estado de Canonigos, que el Obispo fabria hospedarlos. El 62 de los Sacerdotes del Monasterio, yase ve no toca fino a Comunidad de Legos. El 63 del orden de la Congregacion; ya se sabe el citilo de las Catedrales, que era el grado de los Ordenes, excepto lo que diximos de las Dignidades en el cap. 2. El 64. de ordenar al Abad, no viene apropofito, porque en las Iglesias Catedrales no auia Abades, como en el cap. 2, se dixo. Menos el cap. 65. que es del Prepolito del Monasterio. Ni el 66. que es del Portero del Monasterio, porque no eran Porteros los Canonigos. Niel 67 del modo de falir a jornadas, pues la claufula que alli dize, no es de Canonical initituro. Niel 68 que habla de mandatos del Prior. Ni el 69. de la defensa de vnos aotros, Niel 70:de excomulgar fia licencia, ò potestad del Abad. Ni el 71. de la obediencia de vnos aotros. Ni el 72, del zelo de los Monges elpecial. Ni civitimo, que habla de la

fuavidad de la regla. Veanse mas individualmente, y no se hallarà cosa, que, ò no sea comun, teniendo los tres votos solemnes los Canonigos, y aun siendo votos simples; ò ses particular, repugna al citado Canonical; pues como se auia de introducir esta regla en Palencia, ni en las demas Iglesias Catedrales ? Solo el Padre Argaiz imaginò este Monachato Benedictino en ellas, sin sundamento.

Parecerale al Padre Argaiz, ò a otro, que no es hazer estimacion del Monachato Benedictino, probar, que no se observo en las Iglesias Catedrales, por estos tiempos; y que siendo vida tan perfecta, hago mal en no admitirla en las Iglesias, quado nos la ofrecen tan a poca costa. Pero haziendo suma estimacion del Monachato Benedictino, y de otro qualquiera; y que para confeguic la perfeccion de la vida, dispusieron los Concilios de España, no lo embarazassen los Obispos a los Clerigos, como vimos. Y en ello supongo todo lo que tratan los DD. de que tra. tè parte en el cap. 2. deste libro; no le admito, porque juzgo es contra la verdad de la Historia de aquellos tiempos, y concluire con las palabras de San Geronimo, en la carta primera a Heliodoro: Alia Monachorum est causa, alia Ctericorum. Clesici pascunt oues, ego pascor. Illi de Altario viunt, mihi quasi in fructuose arbori securis ponitur adradicem, si munus ad Altare non defero : nec possum obtendere paupertatem, cum in Euangelio annum viduam, duo, qua sola sibi supererant, aramis-Sentem in Gacophilacium, laudawerit Dominus. Mihi ante prafbyterum sedere non licet : illisse peccauero, licet traddere me Satane in intexitum carnis, rut spiritus faluus sit in die Domini lesu. Etin veteri quidem lege, quipera pida cerc prat dien turs

quoq reta trun gani

de la

Cato

ria d Isido Ofici à Ru cianc Gerc Y ad de la:

pos, Y al to, r Mon

z.di

tiem

man en E Moi miti

Sace nige port y lo

Mo. Saci de e tico

cha con de

apa not feel

pro

200

#### Dela Ciudad de Palencia. L.I. 400

cumque Sacerdotibus non obtem= perasser, autextra castra situs lapidabatur à populo, aut gladio cervice subject as contempoumexprabat cruore. Nunc vero in obediens spirituali mucrone truncas tursaut eie Eus de Ecclesias rabido demumore discerpiturs quod si te quoque ad eundem ordinem ( %) ve dixi erat Monachus) pia Fratrum Blandimenta folicitants gaudebo de assensu timebo de lap-In. Y para las obligaciones de la perfeccion de vida del Clericato, no pierda el Clerigo la memoria de las palabras que cité de fan Isidoro; en el libro segundo de los Oficios Divinos; y lea toda la carta a Rustico, y la que escriviò a Nepociano de la vida de los Clerigos, san Geronimo, pues andan pramanibus. Y advierta tambien, que el instituto de las Iglesias Catedrales, en aquel tiempo, y de su proprio instituto, fue el ser coadjuvantes a los Obifpos, para la enseñança de las almas. Y alsi, siendo de grado mas perfecto, no auia porque introducir el Monachato, Remito allector alcap. 2. deste libro, y a santo Tomas a la 2.2.quæft. 188.art.6.cada qual permanezca en su vocacion, y se glorie en Diosde ella. Y repare que los Monges, legun el instituto de la primitiva Iglesia, eran Legos, y no se requiere, como cosa essencial, ser Sacerdores; y en el estado de Canomigos es preciso ser Eclesiasticos, porque son de su instituto Clerigos, y los maseran Presbyteros. Y encl Monachato permissivamente eran Sacerdotes algunos, y aunque eran de estado mas superior los Eclessas ticos, se les permitia passar al Monachato, por el exercicio de la vida contemplativa, como el Obispo pue de passar al Monachato, con licercia de el Sumo Pontifice, por aparturse de las ocasiones del siglo, no obstante, que està en estado perfecto. Esta distinción, con lo que es proprio de cada citado, determina-

ron los Concillos, como le ha vilto en el de Toledo, y Braga, y elte especialmente aun en el modo de cantar no quiere que se introduzca en el Clero el chilo del Monachato, 6 fea en la forma del Oficio, il del Carr to. Y dize, que en los Monasterios auia diversas, y privadas costumbres contra las Reglas Ecletiasticas, que no quiere le mezclen con ellas. Mire que traza de que se vniesse el Monachato; y que traza de ser todos Mona ges Benedictinos, pues en ran poco tiempo no le auia, para auerse introducido diversas, y privadas costumbres de los Monafterios ! Palabras que van con la verdad de la Historia; que auia ya Monges en Elpaña; y que en cada Monasterio ania diferente Regla, y costumbres, como en otras Regiones, de que ya se ha hablado. Y infueron los Canonigos Catedrales Religiosos, o Reglares, con los tres votos folemnes, y fu inffiruto de Cura de almas, eran mas perfectos que las Religiones Monacha les, pues tenian la vida Religiosa mixta de contemplativa, y activa, y quali perfeccion Episcopal.

Profigueel Padre Argaiz: Era menester para executarlo (esto es, para introducir la Regla de fan Benito)viar de prudencia, y cau- 19 tela, y para esto edifico vn Monafterio ( sino es que reedificasse ? otro que huuo antiguo en aquella Ciudad) puso en el Monges de san Benito, y como donde està el 28 Reyeffa la Corte, y donde el Obil , po la Catedral , començo a relidir en èl con los Monges que auix 38 puesto, conque la que ania sido Ca , fedraf, y dedicada a la Virgen, def de san Nestor, discipulo de Santia - \*\* go, como escriven Dextro, y Maximo, se fue desamparando, y lo començò a ser el nuevo Conven- 20

Yaseve, que esto rodo es sue so, porque no ay Ausor que tal di sa, y aun la vida de santo Toribio, que trae antigua, y quiere sea de este santo, y no del Asturicense, no dize, sino, que de alli salieron Monges, por mandado del Santo a la hora de su muerte, para fundar junto a Lisboa; no era para omitida esta nueva

Min

ting

fundacion, y esta translacion de Iglesia Catedral. Harto es, que no traiga el Padre Maeitro Fray Gregorio Argaiz la advocacion del Convento, y que los Canonigos le entraron Monges Benitos, como quiso, que el Convento antiguo de Basilios, que ania fundado Eliodoro, aceptale la Reglade san Benito, que no es muy facil de creer, ni lo dize Hauberto, y mas si eran de la condicion de los que aora professan la Reglade san Basilio, aunque sea por humildad, san Benito confiesla, en el capitulo letenta y tresde su Regla,que es mas perfecta la Regla de San Basilio, cuyo tituloes. De eo, quod non omnis observatio iustitie in hac sie regula constituta. Regulam autem hanc descripsimussut eam observantes in Monasterns, aliqua tenus, vel honestatem morum, aut mitiu couer fationis, nos demostremus habere. Cateru ad perfectione (al conersationis qui festinant) qui tédit s sunt dostrinaSanctoru Patru, quarum observatio per ducit hominem ad celsitudine perfectionis. Que enim paginas aut quis sermo diume authoritatiss veteris, ac noui testameti, no est rectissima norma vita humana? Aut quis liber Sanctorum Cacholicorum Patrum, boc non resonat, vi recto cursu perveniamus ad Creatorem nosti um? Nec non, ft collationes Patrum, et inflituta, Woita corum ; fed. rt) regula Sancti Patris nostri Basili, quid aliud sunt nisi bene runventiumst) obedieneium Monachorum exempla ; (t) instrumenta virtutum? Nobis autem desidiosis, # male vinentibus, atque negligentibus rubor confofsionis est: quisquis ergo ad patria

cælestem festinas, hanc nimiam inchoationis regulam descriptam ad iuuante Deo perfice, et) tunc demum ad maiora, que supra commemor ausmus, doctrina, virtutumque culmina, Deo protegente perueniens. Facientibus hac regna patebunt eterna. emen.

n

y

0

d

to

ta

M

CI

Gofrido Vindocinense, enel Sermon on, e, que es de san Benito, dize, que es mas perfecta, ò mejor que todas las Reglas antecedentes, porque es mas tuave. Su fanctorum omnium pracedentium Patrum omnis instituto est quiden bona, fed venerabilis Binedicti longo prestantior. Que ante illum Patres Sancti constituerunts velut lex Moyfi, dura, 4) aspera fuerunt. Sapientis vera Benedisti institutio (aneta, suavis,tt lenis eft,et mater virtutum. Antiquorum Savetio Patrum , quasi veteris legis cultores habuit: Pius autem, tt discretus Pater Benedictus illorum statuta, tanguam dura legis autoritatem temperans nos nowa gratia filios procreauit illa quasivetera, pæne svel pænitus omnia transierunt, El ecce a sancto Benedicto facta sunt nova. illa etiam tamquam combra, th figura futura Monastica wits fuisse videntur sed per laudabilem Patrem Benedictum cooper rante Spiritu Sanstonest overstas revelata.lpse tamen pro magna Sui bumilicate S. Basilij, & pracedentium , vitam , W opera Patrum, vel sua tacens, vel quasi modica dicens, landat, & miratur. Bonus optimum Discipulus Magistrum imitatus, qui taceri pracipiebat, cum ea, qua sine ipso nemo alius facere poterat, opperabatur, C.

El doctissimo Obispo Caramuel, sobre el capitulo citado de san Benito, alaba la suma modestia, y humildaddel santo Padre, y dize: Orientales Monachi, plus sciunt de ieiunis, et disciplinis 4. quam Occidentales, at de oratione mentalimulto minus. Hinc est regulam S. Basilis seucrissimam esse. Sea lo que quisieren, ya sè las disputasque ay sobre esto.

De todo loqual se saca, que los Monges Basilianos, si los huviera entonces en Palencia, con suavizar los ayunos, y disciplinas, con consejode su Abad, y alargar la oracion mental, no necessitavan de mudar regla. Los que las observan hagan paralelo de entrambas, que yo para miassumpto resiero lo que el santo Padre San Benito dixo, y glossò bien en alabança de la Regla el Cardenal Gosrido.

Concedamosle al Padre Argaiz, que santo Toribio vivia en el imaginario Convento con los Monges. Luego fue Iglesia Catedral? Mala consequencia. Es Iglesia Catedral, no donde vive el Obilpo, fino donde tiene lu Catedra? No quiero poner los exemplos del tiempo prefente, fino de lo mismo que el Padre Argaiz dize, le hago este argumento. Luego que santo Toribio fundo el Convento, d vivid en el Convento, y no estuvo alli la Catedral, porque poco apoco se fue desamparando, y lo començò a serel nuevo Convento, como dize el Padre Argaiz, Lucgo la consequencia, de donde cità el Reyestà la Corte, es inconsequencia que no corre. Y quissera que me diera razon, por donde yo pueda al ientir a que la Iglesia Catedral se fue desamparando, ò para què ? Y mas fi fuera edificada por ian Neftor, a honor de nuestra Señora, que yo ya probè que san Nestor no es-

tuvo en Palencia; y que san Fronton, discipulo de ian Pedro, fundo nucitra Iglesia; pero sea edificada por quien quisiere, por aora; no auia de tener santo Toribio respecto a obra de san Nestor, que fue su primer fundador, ò como quieren fun dada por Santiago? Tan ambicioso era fanto Toribio de dar gloria a fu edificio, que auia de permitir se defamparate vn Templo Apostolico? No lo quieren todo para tilos Santos Padres, como el Padre Argaiz quiere para si todas las Iglesias Catedrales, y todos los Monasterios. Mas cuidavan de adquirir virtudes. que arrojar titulos de fundaciones. y quitar las fundaciones a cuyas fue-

Fuera de que es mas verifimila que siendo santo Toribio Obispo, viesse, de modo que pudiesse das expediente facil a los negocios del Obitpado; y afsi, por cola fingular pondera fan Gregorio Nacianceno, en la oracion 21. el que san Atanasio, estando desterrado, y en los Monasterios de Egypto, exerciesse la vida Monastica, y cumpliesse con la Pattoral folicitud. Cum his consuetuainem habens magnus illes svir, vet omnium aliarum rerum sequester, & conciliator erat, nimirum illius exemplum sequens; qui per sanguinem suum ea , qua interse disidebant pacificanit: Ita solitariam quoque witam , cum Cenobiaca in gratiam reducit: illud nimirum oftendens of Epila copatum Phitosophia facri antistitis institutione opus habered Sic enim hac duoshoc est tranquillam actionem , & actuofam tranquillitatem confociavit, copulavit, vt persuasum omnibus redderet Monastica with professionem, morum potius gravitate , quam corporis seccessioneex primi , adque inssigniri, Mm2 John Siene

siendo, pues, cosa tan singular como alaba el Naciançeno en Atanafio,y fuera del citilo comun, no la auemos de afirmar en fanto Toribio, fino tenemos para ello algun restimonio: Puedese prefumir, y fe deve, que se observa lo mus acoftumbrado, fino ay cipecialfundamento para lo lingular. Y afsi vemos,que san Gregorio Naciançeno, no obstante que era Monge , y muy amante de la foledad , y de la vida Monastica, no vivia en el Monasterio, siendo Obispo, sino cerca de la Iglesia; por lo qual se dize en lu vida. Ip e aomo ea , in qua manebat deserta saliam ab Ecclesia procul disitam circunspectats ot tumultus, molesto (que, t) um portunos hominum congresus effis geret. Y aunque en la oracion dos ze parece, que habitava con los Monges, entonces no era Obispo, fino coadiuvante del Obispo su padre, que tambien se llamaya Greprilarios de Egypto , ex gorio. Profigue el Padre Argaiz:

"Siguiole luego otra no menos heroyca obra, que fue traer el cuerpo de san Antolin Martir, que

" fue natural de la Ciudad, a la , Iglesia del Convento que avia fundado, dandole desde enton-

fundado, dandole desde entonso ces la advocación de san Anto-

Jin, de esto es Autor Hanberto, que poniendo el Obispado de san-

mo. Eodem anno S. Turibius Monachus fit Episcopus Palentinus, transtulit corpus S. Antonini, ibidem passi, ad Monasterium, quod edisicaucrat in ipsu Ciuitate sub

honore S. Antonini Martyris, et/ eias dem wrbis Ciuis. No lo buel-,, vo en Castellano, por contener lo

,, que està dicho. Solo advierto, que ,, el dezir de san Antonino, que pa-

, deciò, ibidem, entiendese en la , misma Ciudad de Palencia.

Esta es la mayor ficcion de todas quantas tiene Hauberto, porque no ha auido tal san Antolin Martir en Palencia. Toquelo el año trecientos, remissivamente al libro quarro, y aora hago lo mismo. Pero advierto, que no bolviò en romance el Padre Argaiz esta clausula, para que los romancistas no conociessen la ficcion de lo que dize, Si el año quinientos y treinta y quatro traslada fanto Toribio el cuerpo de san Antolin al Monastel rio que avia fundado, no podia fer aquelaño la fundacion, que no se haze atsi vna Iglefia, y vn Monasterio, y mas quando el fundaueras enel Bocabulario del Padre Argaiz, significa auer passado algunos años, como arriba note de la clausula de Iuliano; Cui Benedictus babitum dederat, que lo interpreta de cinco años antes, despues de quitarla vn diez. Y si acaba de dezir, que deide entonces tuvo la advocación de fan Antolin;ò tuvo otra, ò no la tuvo, dirà que no la tuvo, y que desde entonces la contervo en adelante : Cola nueva es, que los Monges Benedicinos, por entonces no la diellen la advocacion del Salvador, y nueftra Señora, como quieren tuvielfen los Templos que edificavan, y por esto se atribuyen a si algunos antiguos, que aora no son de Mon-

Y finalmente ay està el Templo subterraneo, donde se hallaron las Reliquias de san Antolin, queni tiene traza de auer sido Iglesia Catedral, ni de Convento, hablen las piedras, para enmudecer aquien habla tan sin sundamento.

No le passemos al Padre Argaiz, que en la clausula ciento y veinte y tres del Illiberitano, dize, que esta translacion sue año 537-segun Hauberto; aora es año 534-aumque tenga el esugio de creore calcula, o falta de memoria, o cronologia.

Profigue el Padre Argaiz: Con "
que el año 5 3 5. fundo fanto Tori»
bio el Monasterio de las Monjas "
del Moral, con la clausula de Hau»,
berto, en las adiciones, que dize: "
Monasterium Ivionialium in hunorem sancti Salvatoris in Vacceis, prope fluuium Arlançonem,
constanxie sanctus Turibus

Pale yna Ant chas las ven que dad yeni boli do c

Hau de la toe

(

mo

» I C

32 }

52 j

33

25

3)

33

fal ca de Hi

qu ec

gt

#### De la Ciudad de Palencia. L.I.

Palentique , Spifcopus. Efta cs yna quimera, que levanto Don Antoniode Zapata, con otras muchas; porque yo supe antes que èl las vieile, como las Monjas eltavan, enque era fundacion Real, mucho mas posterior, y sabentodos, que se alego esto, quando quiso el teñor Don Francisco Manso de Zuniga, que se quedassen en Arcos, lugar de iu Camara, adonde las auia trasladado, por auerse quemado el Convento; y mandò el Uonfejo que las bolviesse a su Convento, desettimando este alegato, en que fundava, como Ordinario, su pretension.

Esto, y vn Martirio, que dize Hauberto de las Monjas, en tiempo de los Moros, es quimera, como tra-

toen otro lugar. Profigue el Padre Argaiz: Con cstas ocupaciones, que son " las primeras que yo hallo de este , fanto, despues que le hizieron Obispo, tratava de ilustrar su " Iglesia, y dar nueua hermolura ,, al citado de los Monges, para ir desterrando con ellos las here-" gias de Pritciliano; pero en esta ,, parte de Campos estavan tan crecidas las cipinas, y tan entreve-" rada la ciçaña, que no dexauan , logratie, ni lucirle las labores, nillegar a perfeccion lus deleos; of clfruto que cogia, eran delprecios de fu persona, descrimación de lu dignidad, con acciones in-" dignas de eserivirse, porque eran proprias de tan inmundos nereges. Esto era con mas exos cello, y descaramiento, dentro de la milma Ciudad de Palencia, donde el vando de los Prifcilia-3) niltas estava mas valido, viniendo el lanto a canfarle, y tratar de aufentarfe de la Ciudad, 3). &Cumpatham ab oba

I odo etto es manifieftamente fallo, como queda probado de la carta de Montano, que en tiempo de lanto Toribio Palentino no aufa Hereges Priscilianistas; ni el defecto que tenian, que era algun afecto que le demostravan, nombrandole con veneracion, ya que no le feghian, en las obras, dize Montano, que era en la misma Ciudad de Pa-

119

3

lencia, mis descaradamente, ni con mas excello;porque rodo lo que dizees en comun , del Convento , ò territorio Palentino. Y piadotamentele deve creer, y aun con rigor le deve discurrir, que en Palencia feria menos; pues la Igiefia Catedral, donde dize el Padre Argaiz, pagina trecientas y quince, que tiene por cierto se aplico funto Toribio alchudio de las letras divinas. adonde leria entonces el concurto de los estudios, por ser can ilustre en aquel tiempo, era preciso que tuvielle sujetos, que sabiendo eltaya detellada, y convencida la heregia de Prisciliano, tambien abominaisen el nombre, y mucho mas; pues desde el ano de quinientos y veinte y seis, santo Toribio estava encargado de Montano, y con fu jurifdicion, para acabar en todo el Conyento, y territorio Palentino, con este defecto que no se retiraria a Liebana fin cumplir con lu oficio,

como ya dexo ponderado.

Pero aunque es fallo todo lo que el Padre Argaiz refiere, y es fola imaginación ; con todo ello no le puede dexar de reparar en quai mil coordena sus fantasiis. No ay duda, que supone, que estavan crecidas las cipinas del Pril- 20 cilianiimo, y que era con mas descaramiento en la Ciudad de 25 l'alencia, quando vino fanto » Toribio. Porque su venida, y el ,, edificar el Convento; y transladar el cuerpo de san Antolin, y edificar el Convento del Moral, todo en va ano, no lo auia aumentado; pues como pudo hazer todo esto, riniendo los de Palencia tanto descaramiento? Ademas de effo, como uendo ran deicarados los Palentinos le ayudaron a ranto edificio? Y como fiendo tan defcarados le consentian hazer Iglesia Catedral el Conuento 1 Resistianle a la predicación, y no le refistian a quitarles su Catedrali. dad! Elto no se yo como tiene ca ra el Padre Maestro Fray Gregorio Argaiz para dezirlo? Ya que tuviefse fantalia para sonarlo : Dize, ,, que tratava de ilustrar santo To- 19 ribio fa Iglefia , y dar nueva , Mm 3

, hermofura a fus Monges, para ir desterrando con ellos las heregias " de Prisciliano : Que hermosura nueva feria esta que tratava darles. y conque les illustraria? Parece, que no puede fer otra, fino el hazerles Glerigos de Iglesia Catedral; porque fiendo el Clericato Apoltorico inmediato al grado Epilcopal, era la mayor hormolura de la Igiefia; luego no podia hermojcar la de Palencia, fino elevando los Monges a fer Canonigos, y al Clericato Apostolico? Pues ve ay cl Padre Argaiz porque defendemos,que la Iglesia Catedral le estuvo con sus Canonigos, în admirir la regla de fan Benito que se hizo para Monges, y no para Canonigos, que no estacil vnirlo todo. Y alsi, como vimos, deferivio lan Isidoro la vida de los Canonigos, y escrivio regla de Monges. Y como constade lo referido, la vida de los Canonigos era para falir a predicar, y entenar; los Monges falian de sus Monasterios a celdas particulares, y se conservavan en ellas, regun el canon quinto del Concilio Teptimo Toledano. Luego aviando dexar en parte el Monachato, para el Clericato de Catedral.

Dize mas: Que vinoel fanto a a cantarie y tratar de autentarie , de la Ciudad, Quie presumirà esto de santo Toribio Palentino, y aviendo leido lo que dize en lualabança Montano? Antes de edificar el Convento de Liebana de aya edificado, como el Padre Argaiz quifiere, que en fu fupoficion yamos ha blando, que en la verdad yahe dicho, lo que fue) tenia aliento para auerreducido anorma de regular disciplina, los animos feroces de los que habitavan con èl; auia delvanecido. o contravencido, y embotado la fuerça de la heregia de Prisciliano; y ocho años de Monge en Liebana le auian quitado el valor? No lo puedo percibir, y es indigno peníarlo: que la caridad quita el temor, dezia ian Pablo, y esta crece con la contemplacion, Loque podiaantes folo, le cansava estando de los Monges acompañado, y tratava de aufentarse? No lo crea el P. Argaiz: El buen Pattor da su alma por sus ovejas,

= 1.74

el mercenario, y conductio huye, porque es mercenario, y conductio. Obrava fanto Toribio, quando era obra de su prerogacion, con valor, y aliento: Y se cantava, y tratava de autentarse, quando era obtigacion de poner la vida por sus ovejas, por ser Paster, y Obsipo: Ya que lo ha imaginado el Padre Argaiz, no lo crea el prudente, pues no ay quien lo restinique, que es glossimaginada desconcertada, como todo lo demás, que se ha reserido, y impugnado, y solo con serio queda desvanecido.

Y no repara aqui el Padre Argaiz, que ya no son los Clerigos los malos, fino los Monges; y despues de hermeseada la Iglesia con les Monges, que ya fegun Argaiz los Clerigos aujan defamparado la Catedral; mas fanto Toribio ania obrado antes que le diera la potessadsacerdoral, de suerte que auia desterra. do la idolatria, y la lecta de Priiciliano, avia perdido tu let, &c. como dize Montano. Luego quando fue Obilpo, ya no auja nada de elto? pues como dize que dava nucvahermolura a lus Monges, para ir dellerrando con ellos las heregias de Prisciliano? Todo es contrariedades, y desproporciones en la Historia. alekanl noissettes saugu

Profigue el Padre Argaiz Pero la Iusticia Divina, zelando las injurias de lu fiervo, no quiso de- " xar fin castigo aquella gente; porque faliendo el fanto de la Ciudad , les echò la maldicion, " por lo fordo que anian estado, ,, como torcida serpientea su predicacion; a cuyas palabras, que " tueron tempestad, y torbellino, crecio el rio Carrion (agui le viene bien el nombre antiguo de " Nubis) y faliendo de madre inun. dò con tanta violencia de aguas la Ciudad, que la dexò destruida ca - 1" fi toda, con muerte de inocentes, ,, y culpados, trae a Marco Maximo,que lo pone el año de qui- » nientos y quarenta, Hauberto el año de 545, a Iuliano en el Cronicon, num. 278, calla el año... el P. Argaiz, pero poneto el año de 588. 8 profigue: Vean aqui"

33

50

»» (

;;i

gol effe no ge, los

ne Ro

fin fin re au qu

fo br de da d

ai ti

n

Ind

dyg

14 44

los lectores tres Autores, bien antiguos, y graves, que cuentan, este caso de Santo Toribio es Monge, discipulo de San Benito, y el primero, de los contemporaneos, de el Santo; con todo esto, no se si lo acabará de creer el vulgo, porque lo tiene creido, y aplicado a la de Astorga, diziendo, que el Papa San Leon le avia dado, sobre el Obispado de Astorga, en Palencia vn benesicio, è Canongia, y

"ido à Palencia con sus discipus, "los. Cuentalo el libro alegado, &c. Es el de Santo Toribio de Liebana. Hasta aqui el Padre Fray Gre-

que saliendose de Astorga, ie avia

gorio Argaiz. 10 015q alenon

No es el vulgo el que tiene creido esto de Santo Toribio de Astorga, y no de Santo Toribio Palentino Mon ge, sino todas las Historias antiguas, y los Breviarios de las Iglefias Afturicense, y Palentina, y aora nuevamente los Rezos aprobados por el Romano Pontifice. Conferva efte sentir la Santa Iglessa de Palencia: Si elto es vulgo, quien ferà el Senado? Los tres Autores, discrepan en el tiempo, y fon, ni bien antiguos, ni graves. Los dos, Maximo, y Iuliano fingiò el Padre Higuera, a Hauberto fingio Zapata. Son nuevamente aparecides los Codices, sintestimonio autentico de donde salieron, que los que traen, estàn comprobados de falios, como pruebo en el fegundo Librode la Gerarquia Eclefiattica spues que mucho que no lo acabe de creer; elte que llama vulgo Argaiz, liendo de tanta autoridad? Ni aun comiençe a creerlo, sino à despreciarlo, con el desprecio que merece, lo que se opone à vna cola comunmente recibida, autorizada con Historias, y Breviarios antiguos, ycon la aprobación de la Iglefia Romana? Que fon estos tres Autores contra tres Breviarios, el Alturicense, y el Palentino, y lo que mas es, los Rezos Romanos, aprobados para la Santa Igiesia de Palencia, y para fu Religion Penedictina? Mas quiero (siassi es licito dezirlo) errar con estos testimonios, que acertar con Maximo, Iuliano, y Hauberto, o por mejor dezir, con el Padre Hi guera, y con Zapata, que les fraguaron. Mas quiero ir con loque llama vulgo, pues es sentir de la Iglesia Romana, que sentir con Argaiz, que se sunda en Maximo, Iuliano, y Hauberto, cuya see es la autoridad de Higuera, y de Zapata, que los publicaron, y no dieron testimonio cierto, de donde salieron.

Dize el Padre Fray Gregorio Ar gaiz: Que creciò el Rio Carrion, y saliendo de madre, inundo con tanta violencia de aguas la Ciu-, dad, que la dexò destruida casi toda, con muerte de innocentes, y "? culpados. Aun las criaturas inten- >> fibles, quando milagrofamente, y por especial Divina Providencia exerci tan,y executan castigos, acaban con los malos, y perdonan à los buenos. Elagua q era sangre para los Egyp. cios, en tiepo de Farao, era agua para los Hebreos las tinieblas, para los Egypcios, eran luz para los liracliras El fuego de Babylonia, qquemò los vinculos de los tres mancebos, no les tocò à cilos, y abrasò a fus injultos, y failos acutadores: q quien obra el milagro; que es la Diuina Omnipoteno cia, le demueltra mayor con esta cira cunitancia. No avia de faltar en esta ocalion elta gran providencia, para que recibiellen ju pena los malos, y recibiessen premio, ò no experimen a taffen castigo los buenos. Mirana Santo Toribio à la conversion ( ya se hadicho, que era el de Aftorga ; que en tiempo de el Palentino, no avia Priscilianistas) no al castigo, obrada con caridad, no con rigor. Oygamos las palabras de el tal libro de Liebana, que con mas eleccion, que el Padre Fray Gregorio Argaiz, dize: E faliole de la Ciudad (Santo Toribio)e fuelle para vua Iglelia, que se llama santa Maria del Otero, è is echofe en oracional Senor , diziendo aísi: O Señor, Dios de el 33 Cielo, è Criador de la tierra, ple- ,, ga a latu fanta piedad, que quieras demoftrar algun milagro, porque esta falsa gente sea convertida a la Santa Fe Catolica, è el tu nombre sea glorificado en el Cie- 32 lo, è en la tierra; è quando la oracion fue acabada, luego en este punto a deshora, creciò el Rio, 3, tanto, que entrò per medio de la

Ciudad, a tanto, que afogo todos los malos, è malas, è aquerlos, que os de alli elcaparon, fueron para aquella Iglesia, donde Santo To-" ribio estaua, è echaronse à sus », pies con grandes lagrimas, è rogandoles que los perdonalle, por " amor de Dios, e que rogalle a , Diospor ellos, eluego los perdono, e dixo : Bendito sea el Senor o' Dios verdadero, porque vos dio tribulacion, que le conociessedes, è fizoles la lenal de la Cruz sobre or las cabeças, e confirmolos en la ", Fè Catolica, è embiòles para sus ,, tierras. Esto la Historia, que esta racionablemente escrita, porque lo que dize el Padre Argaiz, que murieron innocentes, y culpados, es irracionable en los efectos de la providencia especial de Dios. (100,000)

Pero dize el Padre Argaiz, que efta Historia tiene dos impropriedades, la vna, que Santo Toribio el de Astorga tenia Beneficio, y Canongiaen Palencia, pues eran incompatibles el ser Obispo de vna " Iglelia entonces, y tener Canonsogia en otra. Yo no se que Bula reservativa de Chancileria, huviesse despachada entonces para ello. No avia refervacion, de que fuellen Monges, y Canonigos, y avia referva de que no fuellen Canonigos , y Obila pos? Antes de el Concilio Tridentino hallamos, que muchos Obifpos tenian Dignidades, y Canonicatos de otras Iglefias, y aun en las milmas, y esta retervacion es nueva, denos el Padre Argaiz la antigua. No digo elto, porque fuelle cierto, que Santo Toribio Afturicense fuelle Canonigo, ni Beneficiado de Palencia. fino por el fundamento, con que Argaiz loniega, que es tidiculo. Santo Toribio predicò en Palencia, por comission de San Leon, como en su vida dize el Padre Vega, de que tratamos en lu lugar, y con ella Legacia, no avia menelter beneficio, ò Calongia, or cal true alles alle our

La segunda impropriedad, que ;, halla es dezir, que se hospedò en casa de vna viuda con sus discipu- los, aviendo escrito, que eran do- e ze. Esto le parece grande incon- veniente; pero que sabe, si la casa

de la viuda era bien capaz? Notodas, las viudas ion pobres, y de corto domicilio. Y quando fuera estrecho, no buscan lus Santos comodidades, fino disposicion para sa ministerio, y se hospedan en vnpo. bre tugurio, profigue : Y que le pulo a predicar fin hazer memo-" ria de el Obispo de Palencia, que, si lo avia, y si lo supo, le nota de descortès, en dexarle de aquel" modo en casa particular, y de lo, melmo al Sinto, que le pulo à predicar fin su licencia, si es que" lo tenia, por los años de 450. Lo, ciertoes, que por aquel tiempo en Palencia no avia Obispo, de que se tenga noticia; pero quando le havie. ra, si tenia comitsion de San Leon, no necessitaua de dicencia de el Obispo, ni de intimar su comission, y es argumento negativo, la falta de relacion, que siempre se valende el, y aora nos valemos. Fuerade que en las Historias se suele omitir aquello, de que no se puede dudar, como era, el que el Obispo le sacaria de el do. micilio de la viuda, en labiendo que estana , alli Santo Toribio, y Toribio pediria licencia al Obispo. Y fia nalmente, en calo, que el Obispo permitia el Priscilianismo, lo principal era viar de la comission de San Leon, aunque se faltaile a las demas circunstancias, porque todo cabia en ella, predicar contra Obispo, si le avia, y contra lus lubditos.

Tambien tiene por impropriedid, el que el Historiador acabe, con ,, que a los que le pidieron perdon, ,, los embio a fus tierras, fiendo al- ,, li, que de Palencia eran ellos. Elta " umpropriedad es leve, y tiene falida, con que cerca de Palencia, ay aora poblaciones cercanas, que acuden a Palencia, en muchas festividades, pudo fer entonces lo mismo, ya vna novedad tan grande, como venir va Legado de el Papa , Obispo de Altorga a predicar, no es mucho que se juzge se pudiessen conmover à venir à Palencia. De estos se puede entender, que les embid a sis tierras. Perdoneleel Padre Argaizal Eferitor este yerro, ò admirale esta falida, pues à todo quanto halla dificultolo para salvar los errores de Hauberto

27 fe

9) R

3, C

en la mas ficio dori dixi pulo

37 V

en l'
nide de l
Ob
nos

no,

tel res er:

da fu tr

fu

di sò

P a

te

1

berto, sale con seria, è iria, y haria, y

Concluye el Padre Argaizel numero septimo, diziendo: Lo que
se se ha de tener, es, que esta innundacion la obrò Dios, por meritos
de Santo Toribio, Obispo legitimo de Palencia, que sobre no aver
tenido Obispo de muchos años,
por averla destruido Teodorico,
Rey Godo, y ser nuestro Santo, à
quien puso el Obispo Montano,
para restaurarla, y reintegrarla en
cisa honra, que avia tenido de
Caredral, estaua llena de hetegias
Priscilianistas, y otras sectas, y
con esta innundacion lo pagaron

o, vnos, y despertaron otros. Con lo que dize el Padre Argaiz en las palabras referidas, le confirma mas lo desquadernado de sus propoficiones. De la destruicion por Teodorico, y de los Obispos que tuvo, diximos en fu lugar, que Montano pulo por Osispo à Toribio Palentino, para restaurarla, y reintegrarla en la honra de Catedral, que avia tenido, no consta; porque en la Carta de Montano, no està claro, si se haze Obilpo, y legun Argaiz mucho menos, pues fue escrita año de 526. y el de 534. es Obispo, en premio de lo que avia trabajado, y de elto no ay testimonio, mas de dezirlo los Auto res iupueltos; pero como probe, ya era muerto Montano, quando ponen, quefue hecho Toribio Obispo, fuera de que era Obispo de Palencia el innominado, que privo Montano, dandole, porque note vilipendiasse in autoridad, a Coca, Segovia, y Buitrago, y finalmente, porque si quando Toribio vino, y edificò en su sentirel Convento, poco a poco le fue delamparando la Catedral, y se passò al Monatterio; luego avia Caredral vacante, por la depoticion que avia hecho Montano? Y en aquellas palabras, hasta que Dios os dè el acostumbrado Obispo, que dize Motano, indica, que era frequente cola el tenerle; que sino dixera, hasta que se restituya vuestra Iglesia Catedral, como lo era en tiempos antiguos, q es el estilo que se halla en las Bulas Pontificias, quando le restauran las Iglefias que estuvieron desibladas. Y assi concluyamos, con que lo que se ha de tener, es conservar lo que se ha tenido, que Santo Toribio Obispo de Astorga innundo a Palencia, y no Santo Toribio Palentino, no solo por la autoridad Pontificia, que so testifica, sino porque es ridiculo todo lo que se dize, para fundar, que su es santo Toribio Palentino, que no es necessario repetirlo.

Profigue el Padre Fray Gregorio Argaiz: Es creible, que innundada Palencia, o se retiro el Santo à la Villa de Santoyo, pues avia sido pues la Villa de Santoyo, pues avia sido pues a mejor acuerdo los Palentinos, que avian quedado, y reconociendo su culpa, se bolviessen à residir en su Catedral, y Monasterio de San Antolin, &c.

Esto es muy bueno, por estar destruida Santoyo, que quiere fuesse Tela, se passò el Obispado à Palencia, legun los Cronicones fingidos el ano de 480 (aunque probamos, que esto es falso) y aora ya esta reedificada Santoyo. Con la innundacion el Rio Carrion, dexò cali toda Palencia destruida, con muerte de innocentes, y culpados. Aora buelvena mejor a cuerdo los Palentinos, que avian quedado; que Palentinos eran estos, fuera de el numero de culpados, è innocentes ? Estos se escaparon en el. celebrode el Padre Argaiz, que por la mucha sequedad, con que està la imaginativa descompuesta, no la tocaron las humedades de el Rio Carrion, y necessita para sossegarla de vnos baños, concilo le templara, y no peniarà cosas tan desenquadernadas; y notense aquellas palabras, sino es que bueltos a mejor a cuerdo los Palentinos que avian quedado, y reconociendo su culpa, se bolviessen à residir en su Catedral, y Monasterio de San Antolin; luego los culpados se escaparon, y los innocentes perecieron?Bueno es esto, y passo a otra ponderacion? Bolvieronte a lu Iglesia, luego eran los que antes la tenian? Estos eran los Monges que avia puelto Santo Toribio; luego eltos eran Priscilianistas, pues de harto firviò quitar los Canonigos, e introducir Monges? No và bien dirigido esto, ni reparò Argaiz en lo q dezia.

Pro-

Profigue: Quese aplicò a fundar mas Conventos, de los quales conocen el de Santa Maria de Fromista, que no se avia tenido noticia de su fundacion, porque dize Hauberto, año de 548. Toristo bio Obispo Palentino edificò cerca de Fromista vn Monasterio Benedictino, en honor de la Viragen Santa Maria, y que tambien le parcee obra de este Santo San Martin de Dueñas, que oy se lla-

ma San Ifidro. En estos dos puntos no hallo con que convencer al Padre Argaiz, ni me importa. Solo digo, que porque el Padre Yepes dize, que le tiene por tradicion, que San Isidro fue fundacion de el tiempo de los Godos, ya se alega, a que fue de la aduocación de San Martin; y es de admirar, que Hauberto ignorasse la fundacion de este Convento, no se le escapando el de Fromista; y que aviendo en el Archivo de San Isidro privilegio de el Rey Don Garcia de el año de nouecientos y diez, ignorale lo que pertenezca à este Convento; pero si fundò estos dos Conventos, seria debaxo de el instituto que professaua, sobre que se vea lo referido en este Capitulo.

Protigue el Padre Fray Gregorio Argaiz: No tenemos certidumbre de si este Santo dexò el cuida-

do de el Obispado, por bolverse à la quierud de su Monasterio de

san Martia, y que año sucedió su retirada, lo que sabemos es, que se recogió à Liebana, y en el bolvió

o' a hazer vna vida de Angel, dandose a la contemplación de las

cosas de el Cielo, y que muriò el

2) año de quinientos y noventa y tres, fegun Iuliano; y que fegun Maximo, escelebre fu memoria à

onze de Noviembre en Liebana; pule arriba las claufulas, y con-

puse arriba las clausulas, y concluye Iuliano la vitima: Memoria

,, celebris est in monte Libanienfi vbi corpora, & sanctissimi

Monachi Episcopi , & Episcopi

on Monachi iacent,

De esto no tengo masque adverrir, que lo que arriba dixe contra estas clausulas.

Pero porque acabemos con vna

buena noticia de el Padre Fray Gregorio Argaiz, en que se corrige de el modo, con que explicò estas vitimas palabras, prosigue: Donde yazen, y descansan los cuerpos de santissimos Obispos Monges, y de poblispos no Monges. Esta me parece mas legitima explicacion de Marco Maximo, que la que diò y Viuar, y yo segui en la poblacion Eclesiastica, el año de 612. num. 13.&c.

fica e.

en m

tan C

Arga

cont

cia di

tiend

de I

roci

Mon

Aut

qual

verti

12, y

liger

mon

Tor

tura

vifte

prot

Tor

dexa

10 9

do A

fiht

reti!

lav

los

fu I

OCI

las

ph

ICI

far

VI

Pa

qu

bi

Vi

f

ti

to

n

C

g

I

E

Grande habilidad ha descubierto aqui el Padre Argaiz, pues haze, como buen Gramatico, los Genitivos de Singular, de numero Plural, o Nominativos, quitando el nombre corpora, que los rige, fino quiere hazer folecismo, Maximo, y los que han tratado de este punto, a Santo Toribio el de Astorga, no le hazen Monge, y por effo dizen: Epifcopi non Monachi. A Santo Toribio Palentino le hazen Monge, y Obilpo, y per esto dize : Sanctifsimi Monachi Bpijcopi. Y aun como vimos, Yepes, y sandoval, no quieren que Toribio fuesse Obispo; y aora sale el Padre Argaiz convna version tan tidicula, como la referida: y quien son estos santissimos Monges Obispos, y estos Obispos no Monges? Que faltade ponerlos, y ni los traen Sandoval, ni Yepes, antes Sandoval, dize: Que no " se sabe de su santo Cuerpo, sino es ,, que este junto con el Obispo de " Altorga, y con los demás Santos, companeros, y le sigue Yepes; y el Padre Argaiz, que la vida de Santo Toribio Atturicense la aplica al Pa-Ientino, dize, pag. 335. Que el san " to Obispo de Attorga esta en Tui, ,; adondefue promovido, y muno.,, Contra toda la antiguedad, y laverdad. Despues de no saber Latin, porque en lo que corrige demuestra, que te le ha olvidado, aun para verificat los Obisposen plural, quitavno, con que en la realidad, de el singular haze plural, y en las vozes ; porque lea igual el yerro, pero aunque passemospor el, avia de referir estos Obispos Monges, y no Monges, que no han hallado los que escrivieron la Historia de aquel Convento de Licbana, y en especial Sandoval, que viuiò mucho tiempo en el, como testifica el Padre Yepes; por lo qualestà en materia de registrar los papeles, tan calificado, como lo està el Padre Argaiz, que frequentò aquella casa, y consu solicitud, aun no nos dà noticia de estos Obispos. Dira que se entiende de Santo Toribio Palentino; y de Tolobeo, Obispo Bracarense; pero esso viene bien; para los Obispos Monges, segun las clausulas de estos Autores; pero Obispos no Monges; quales son? No ay noticia; y assi su version de el Padre Argaiz, es violenta, y ridicula, sobre se re mala inte-

cl

12

3

0

25

0 0

IÇ

ligencia de la Gramatica. En materia tan dudola, y sin testimonio cierto, del Obispado de Santo Toribio, aunque algunos lo conjeturaron, y tienen por tal, como se ha visto; tambien es preciso conjeturar problematicamente, que si Santo Toribio fue Obispo de Palencia, no dexaria su Obispado, por conservar lo que en el avia trabajado ; fiendo Monge, y promovido à la Sede; ni fihuviera Prifcilianittas, fe canfara, y retirara, y como buen Pastor pusiera lavida por sus ovejas; pero como no los avia, descansaria en paz, y estarà su nombre en el libro de la vida, y ocultas sus cenizas, hasta que Dios las manifieste; sino fue Obispo, cumplida la comission de Montano, se retiraria à Liebana, y alli acabaria fantamente colmando su alma de virtudes, encomendemonos à el, para que por su intercession, aunque no le podemos dar publico culto, consigan los Palentinos, los bienes eternos , que les deleo en vida. En tiempo de Sandoval no se labia de su venerable Cuerpo, ni hasta aora se ha desembierto veridico testimonio (porque el de Maximo es manifiestamente supuesto, pues es, como dixe de los que el Padre Higuera publicò, despues de aver dicho, aqui acaba Maximo iu Cronicon) conque confte, donde ettà. Elperemos de la Divina Providencia, le manifestarà en el tiempo oportuno, para que con la veneración de fus reliquias, se dè a Diosgloria, al fanto Culto, y los Palentinos tengan mayor patronicio, correspondiendo agradecidos a los beneficios, que los antiguos recibieron; que como ofrecen con voto perpetito a Santo Toribio Afturicenfe, veneracion annua,
con gran folemnidad, por lo que
obrò con ellos, no menos tributarà n
obfequio à las aras de Santo Toribio
Palentino, quando diere permisso la
Santa Igiesia Romana, que tienerefervado a si, el dar principio al culto
de los Santos, que no estàn en los
Martyrologios, y Breviarios antiguos; pero siemp e viuirà en nuestro s
coraçones su memoria; conservando
la que consta por autoridad autentica.

# APENDICE A ESTE Capitulo.

comprobate tweetanes

EXAMIENASSE el ano de la muerte de Sans Benito , pruebase , conforme al Breuiario Romano, fue el ano de quiniena tos y veinte y cinco con que todala fabrica de los Cronicones modernos, le defhaze, yel Monacato Benedictino de Santo Toribio, y la mission de el año de quinientos y treinta y cinco, o quinientos y quarenta, o quinientos y quarenta y quatro, queda desmanecida.

ODO Lo que se ha dicho en los Parrasos precedentes, ha sido, procediendo, segun el computo comun, ò mas recibido de la muerte de San Benito, por los años 542. ò 543. pero si San Benito murio el año de 525. ya es otra la cuenta, y queda deivanecida la fabrica de los Cronicones, de cuyas memorias se han valido para el Monacato de Santo Toribio en Pa-

len.

Fintoria Secular, y Eclenaltica

l'encia, y la mission de los doze Monges de el año de 540, especialmente conduce à excluir el Monacato Benedictino de Santo Toribio Palentino, aunque tambien deshaze la mitsion Benedictina, que le funda en Hauberto, y Marco Maximo.

Como han fido tantos los que han tratado de el transito de el Giorio. filsimo Padre San Benito, tambien han fido muchas las opiniones de el ano, en que fue ; referirelas todas , y constara, que legun el computo de el Breviario Romano, que procuro comprobar, fue el año de 525.porque el de 565, murio San Mauro, discipulo de San Benito, y ajultando lo que fue Abad, que es el espacio de quarenta años, como San Benito le predixo, precitamente vino à fer su jornada à Francia el anode 525. y el mismo año la muerte de San Benito, pues murio antes que san Mauro llegalle a hazer fu fundacion;porque SanMauro saliò por la Epifania, y San Benito a 25 de Março murio, el

milmo año de la milsion.

La primera opinion es de Sigisberto Gemblacente, que dize al año de 509. Faulto, a quien este año el Santo embio con Mauro a las Galias, efcrive en la vida de Mauro, que San Benito fue esclarecido en los tiem pos de Iustino el Senior, y de Hilderico, Rey de los Vandalos: añadiendo, que en aquel tiempo el Rey Teodorico mato al Patricio Simacho, y al Papa Inan; escrive tambien, que el mismo San Benito muriò el año que Mauro iba a las Galias a doze de las Kalendas de Abril. casi a la hora de tercia; lo qual sucediendo aquel año en el Sabado de la Pascua, demuestra, que fue la Pascua primera; tambien dize que vino a las Galias, en tiempo de el Rey Teodoberto, nieto de el Rey Ludovico (es Clodouco) y pues èl escriviò lo que viò, como esto convenga a las consequencias de las Historias, el que puede lo advierta, y el que lo adviertelo exponga. an . say and a sol non

Parece que Sigisberto, puso al ano quinientos y nueue esta cianfula , porque este ano , segun el Ciclo Dioniliano, fue la Paleua onze Kal. Aprilis, y viendo que repugnauan las Historias, mas adelante dia xo, al ano de quinientos y veinte, dos , como eferive Fausto , enetta edad, conviene a faber en tiempo de Iustino el Senior , y de Hilderico, Rey de los Vandalos, en realidad de verdad, floreció San Benito; pero ni de su vida, ni de su muerte, procede la cuenta, segun el Ciclo de Dionifiano, esfuerça esta opinion; Don Ioseph Pellicer en el Maximo, distinguido de Marco, y seinclina mucho al año de quinientos y

El Reuerendissimo Padre Fray Hermenegildo de San Pablo, en la defensa de la Religion de San Gero. nimo, titulo nono, cap. 11, ponela muerte al año de 5 25. porque el Breviario Romano, en la festividad de San Mauro, dize, fue in transitoel año de quinientos y fefenta y cineo, y siendo revelacion de el mismo Padre San Benito, que avia de viuit quarenta años despues de su muerte, que sue el mismo año que passo à Francia, le sigue, fue el año de quinientos y veinte y cinco : concuerda el sucesso de Totilas al mismotiempo, con el fasciculus temporum, que por este tiempo refiere fus tyranias, adonde parece ; que las pone en el año de quinientos y veinte y

Rafael Volaterano, chi la Antropologia; pone la muerte de el Glorioso Padre San Benito al año de 528.

Beda s dize , que fue enelaño de quinientos y veinte y nueve, y dize, es parecer de Victor Capuano, y fubscrive Paulo Diacono, en la Historia de los Godos; aísi lo refiere el Padre Vinar, en la vida de Marco Maximo. Si bien Paulo Diacono habla de San Benito, en la Historia de los Longobardos, libro primero, capitulo diez y leis, sin designar ano de lu muerte, y en la continuacion a Eutropio, dize lo mismo, devio de leer el Padre Vinar otra obra, que yo no he vifto.

En Sigisberto ay otra claufula al ano de quinientos y treinta y feis, que dize : Muerto Erario ( es Ararica) Totila, que tambien se llamo Badiulla, Reyna en los Offrogodos

once Itali 1e lo mail cho: iniq elm nara ras.

mui

1ces

var,

feile

Cro

198 Scali libro fund Mau Kale de la icoti lose dize, en e Rote trein

dael

la V

lend

cion

tay

tal cen mil Mu Do dict das mit quii Api Pet Hu and

aur ter de ne, doz no err

Ka

fe | cic AF

#### De la Ciudad de Palencia.L.I.

once años: El qual despues invade a Italia, y oye de san Benito Casinense lo que se ha de suceder; muchos males, dize, hazes, muchos has hecho, reparte ya algun tiempo de tu
iniquidad, y realmente has de passar el mar, has de entrar en Roma, Reynaràs nueve años, al dezimo moriràs. Algunos dizen, que este año
murió san Benito. Hugo Floriacenses de este sentir, segun refiere Vivar, y consta de la impression de mil
seiscientos y treinta y ocho de su
Cronicon.

di

Cita

ICH

20,

lad

100

0.

de

mi

XI.

n.

y

29

13

Và con esta opinion Iosepho Scaligero, en los Protogomenos al librode enmendatione temporum, fundado, en que en la vida de fan Mauro, dize Faulto, que murio once Kalendas Aprilis, fiendo la Vigilia de la Pascua, y que no puede hallarfeotro ano esta Kalenda ; pero en los exempiares que yo he viito, no dize, fino doze Kalendas Aprilis, y en el mas moderno de cernardo Rotendorfio, and mil fedicientos y treinta y ocho, dize paíso detta vidael Giorioto Padre fan Benito, en la Vigilia de la Paicua, veinte Kalendas Aprilis , ano de la Encarnacion del Senor de quinientos y trein tay leis, que esta errado, pues no ay tal Kalenda.

Las palabras de Hugo Floria cenfe, en la impression del ano de milleifeientos y treinta y ocho, en Munster, (on: Migravit autem ad Dominum Gloriotum Parer Benedictus Vigilia Paichæ, 20. Kalento das Aprilis, anno Incarnationis Dominæ 536 (eita a la margen ) alias i quinientos y quarenta y dos , doze Aprilis: Quacommunior oppinio: Pero fin duda ninguna, la opinion de Hugo Floriacente, fue, que murio el ano quinientos y treinta y leis, yo aunque Don Ioseph Petlizer, en 141 tercera parte de Marco, diltinguido de Maximo, citando este lugar, pone, que la Vigilia de la Paicua fue, doze Kalendas Aprilis, en el texto no dizefino veinte, y le conoce etta errado el texto, pues no ay veinte Kalendas en el Kalendario: Conque se hade corregir por las otras ediciones, que ponen doze Kalendas Aprilis, que es quando la Iglefia celebra la muerte del Giorioso Pa-

421

Francia i, dize i, muriò elaño de 538 ; i vos ol pone supplementatione

Egidio Bucherio, segun refiere Hauberto Mireo en el Cronicon Belgico, dize murio san Benito en el año quinientos y veinte y nueve.

Leon Offiense, dize, que fue el Gloriofo transito de san Benito el ano quinientos y quarenta y dos , y parece lo tomo de Fausto, el deziro fue Sabado Santo doze Kaiendas Aprilis in dictione 2.y el que fue efclarecido en tiempo de Iustino el Senior, y de Iustiniano Emperadores, y de los Pontifices, luan Prime -1 ro, y Felix Quarto, Reynando en Italia Teodorico Arriano, fe halla en la vida de san Placido, escrita por Gordiano, fegun dizen : Pero quien mas esfuerça esta opinion es, Chrispano Maleo, que al ano de quihientos y quarenta y dos dize: Effe ano, ya cali acabado, començo a Reynar Tobilas ; el qual, auiendo oido la fama de fan Benito, fe llego a el, y de su boca, entre otras cotas, oyo eito: Muchas cosas malas hazes; muchas has de hazer; Reynaras nneve anos, al dezimo moriras. Efto lan Gregorio, libro fegundo de las Dialogos, capitulo quince; pero el año que murio san Benito, muchos le han pueffo mal ag in ob

Consta de autoridad de Fausto. su Discipulo, en la vida de san Mauro, que floreció san Benito en tiem . po de Iustino Griego, de Hilderico Vandalo, de Teodorico Godo, de Clodoveo Franco, de Theudeberto, Burgundo, y que muriò en el mis mo tiempo, quando el dia de Paícua cata en veinte y dos de Março. Algunos escrivieron, que murio el año. I de quinientos y nueve , porque esten ano fue assi la Pascua; pero entonces, ni Iustino, ni Hilderico, ni Teu deberto, ni Tobilas, auian comença do a Reynar. Otros ponen la ral muerte el año de 536, pero en tal añono ponen la Pafcua aquel dia; otros passan al año 604. pero este fue el vitimo de san Gregorio, que ya ania escrito la vida del difunto.

D

ma

implicado con estas dificultades Sigisberto, reconociendo que no podia defararlos, dize: Como convenvenga esto a la consequencia de las Historias; el que puede, lo advierta; y el que lo advirtiere, lo explique, Harè lo que avisò, explicare lo que adverti. San Benito naciò el año de quatrocientos y ochenta de la Encarnacion de Christo, como esta bien anotado en el Oratorio de Monte Casino; tomò el habito de Religion el año treze de lu edad, y quatrocientos y noventa y quatro de nuestra salvacion. Viuiò Monge casi cinquenta anos, y no mas, como algunos falfamente penfaron, fiendo de quarenta y dos años, diò el habito a Mauro, que era de doze años, veinte año, despues le embio a las Galias en el mes de Enero a los diez dias, fegun dize Fausto, compañero de su camino, que fue el septimo dia de la Epifania en Sabado; al legundo dia de lu jornada le embiovna caxa de marfil, llena de Reliquias de Santos, y vna carta que dezta: Recibe amantissimo los yltimos dones de tu Maestro, que son telligos de nuestro largo amor, y ician perpetua defensa ati, y a tus companeros, contra todos losimpedimentos de los malos; despues de sesenta anos, que aspiraste a la profession Monastica entraràs en el gozo de tu Senor, como ayer, defpues de tu partida se me fue revelado. Con dificultad le edificarà el Monasterio; pero el Senor ayudarà. Al mes tercero, Feria quinta in Cena Domini, vinieron a Antisiodoro, ò Augerre, adonde el dia figuiente dixo Mauro a su huesped Romano; mañana morirà el Padre San Benito; en el Sabado Santo, dixo: Oy a la hora de tercia vi la gloria de el que subia; dirà alguno facilmente se conoce, que el Sa + bado fue a veinte y vno de Mayo; pero que fue vigilia de Pascua , no es tan claro; pero deves conocer, que en aquellos tiempos, muchas vezes le dudò, en que dia le avia de celebrar la Pascua, porque el nuevo Ciclo de Dionifio aun no le avian recibido todos, y el Ciclo de Victorio, que entonces le vlaua, mos-

trana, que el dia de Paleua cala a diez y nueve de Abril, y quisseron mas celebraria a veinte y dos de Março, y observar el año comun por embolismo. De aqui se movid B. Victor , Obispo de Capua , vaton clarissimo en doctrina, y santidad, aplicar vn egregio volumen contra Victorio, diziendo en el: Aora pide el orden, que manifiche loser. rores de los Ciclos, que Victorio publicò, para que no fabiendo definir el dia legitimo de la Paicua, co. mo se mostrò, que errò en lopalido, carezca de autoridad en lo prefente, y futuro, y pierda la ocasion de la mala persuassion. En la misma indiction sexta, en que murio san Benito, huvo horrendo terremoto por el mundo en muchos lugares, Esto es lo que ay por opinion de el año de quinientos y quarenta y

El Maestro Yepes es deopinion, que San Benito muriò al año de quinientos y quarenta y tres, y haze su conjetura, de que sue y erro el dezir, que el Sabado Santo sue la vigilia de Pascua 12. Kalendas Aprilis, y sevale de las letras Dominicales, y que fue este año la D. letra Dominical.

El Padre Vivar, dize, fue el año de 548. por la misma letra Dominical, y por el Epitafio de Marco Maximo, que dizen, que es de San Braulio.

A Baronio atribuyen, que la pulo el año de quinientos y quarenta y quatro; pero en las notas al Marty - rologio Romano, dize: Vnos ponen la transito año de 542. Leon Hostiense año de quinientos y quarenta y tres, y se remite a los Anales, adonde no resuelve, que año murió, porque en todos halla discultades, como alli se puede ver.

Mariano Scoto passa al año de 603 al año de 526 dize, sue esclarecido en virtudes, al de 555. pone la entrada de Totila en Italia, y dize, va por compañia, y por el Convento de San Benito, al año de quinientos y sesenta y cinco, Narles mato a Totilas, al año de quinientos y noveta y seis, los Longobardos acometen de noche al Convento de Casino,

v los N de leil te, po Kalend cua, y feisan de po concu ño, a nucve Ot to, pal tro,y cia . I oient( zedel comp fucrç Ilicer

dapar Maxi -abE bien e para : de lu torio de qu pues por c ligna ciert es Ci tres rian rèm Tot que otro ga, grai ian lasi que

> onz en ay

acta

mu

pu pu ua ta

V

#### DelaCludad de Palencia.L.I.

ylos Monges se vana Roma, al año de leiscientos y tres pone la muer te, porque elle año fue adoze de la s Kalendas de Abril el Sabado de Pafcua, y que muriendo de noventa y scisaños, antes de este año no le puede poner su muerte, pues quando concurrio esta Kalenda era muy nino, alude al ano de quinientos y

nueve. Otros, por este mismo argumento, passan al año de seiscientos y quatro,y es mas corriente la consequencia, pues solo en el, y en el de qui. nientos y nucue, fue la Paicua a onzedelas Kalendas de Abril, legun el compute Dionisiano. Tambien esfuerça esta opinion Don Ioleph Pellicer de Olau y Tobar en la legundaparte de la distincion de Marco, y

1 2

On de

lun

Vid

On

1d,

m.

012

Cr.

rio

:fi-

000

ld.

re.

ion

na

ban

OJC

cs.

de

1 4

n,

111-

iu

Ir,

de

12-

140

ni-

no

11-

12-

111-

110

y

14 -

nen

01-

nta

)n-

CO-

de

re-

e la

120,

CR-

cn-

210

no-

me-

Bustini Maximo. En tanta variedad de opiniones, bien es menester buscar norte fixo para acertar ; y si acudimos al año de su nacimiento, que està en el Oratorio de Casino, no ay testimonio de quando se fixo , y pudo ser despues que se escrivio su Cronicon, y por èl midiessen el computo, y affignassen el año; y aunque fuesse cierto el año de su nacimiento, no es cierto, que anos viuio; setenta y tres le dà Christiano Masico. Matiano Scoto noventa y feis , si queremos valernos de la profecia de Totilas, tampocoes punto fixo; porque vnos la ponen en vn ano, y otros en otro , y no falta quien diga, que no fue el congreño con e l gran Padre San Benito, fino con ian Benito el Iunior, a quien Totilas echo en yn horno ardiendo, aunque salio illeso. Si atendemos a las actas de san Mauro, y san Placido, muchos dizen, que estan viciadas, y en especial en aver puesto la Pascua el año, que murio san Benito onze Kalendas Aprilis ; y quando en esto no aya vicio, ni error, no ay certeza, pues no sesabe el computo que se seguia en Francia, y no puede hazerle argumento de el com puto de Dionisio, que alli no estaua recibido, y el de Victor Aquitanico, que estaua errado, y el de Victor Capuano, hasta el Conci-

lio quarto de Orliens, no estuvo recibido, como despues di-

Siendo, pues, todos estosfundamentos dudolos, y controvertidos. nadie podrà tener por mal arrimo el de el Breviario Romano, y vil timamente reconocido, este año de mil seiscientos y setenta y siece. Dize, pues, hablando de San Mauro a quinze de Enero, que san Benito le embio a las Galias, que alli edifico yncelebre Convento, al qual presidio por espacio de quarenta anos , y propago milagrofamente la Monattica disciplina; y que finalmente, claro en milagros, y en lantidad, paísò al Cielo, Mayor de letenta años, el de quinientos y scienta y cinco de nuestra salud, y no pondria esto el Breviario Romano sin testimonios autenticos. Y aunque Baronio prolongò veinte anos mas la muerte de san Mauro,no trae Autor para probarlo, y fue por ajultar el computo de el año de quinientos y quarenta y quatro a la profecia de san Fenito. De la relacion que està al fin de el Cronicon de Cafino; de la impression de mil sciscientos y vno diremos delpues.

Y aisi, pues, Baronio no funda lo que dize, subsiste el computo de el Breviario Romano, segun reparte los años de san Mauro, Fausto, el Autor de su vida, y co los quarenta anos de presidencia a este Convento, que se han de entender, desde su principio, y fundacion, necessariamente vino a caer la muerre de san Benito el año de quinientos y veinte y cinco, que es quando la pone el Reuerendissimo Padre Fray Hermenegildo de san Pablo, ya citado, Porque dize Fausto: Los dias de Mauro se computanassi, de doze años se entrego a san Benito, habito con el gloriolo Padre veinte anos, habito en el Monalterio que edifico quarenta anos, y catorze dias , que hazen todos fetenta y dos años, y catorze dias. Lo milmo Hugo Floriacense en el Cronicon referido; de doze años, dize le entrego lu Padre a lan Benito; veinte

Nn2

no, y

años estuvo con el, y al 41. que eltuvo en Galicia, muriò, que hazen ietenta y tres años. Ve aqui verificado lo que dize el Breviario Romano, que murio Mayor de fetenta años , y que governo el Convento quarenta anos : el año de la muerte de San Mauro, no dudo, lo pufo el Breviario Romano con examen,quando omite otros, por no fer claros. Siendo, pues, admitido de todos, que al legundo dia que se despidiò San Mauro, San Benito le anunciò fu mucrte, y que fan Mauro profecizò a fan Roman la de fu Padre fan Benito, y que fue el mismo año, quitando de quinientos y lesenta y cinco quarenta, que presidio al Convento que fundo lan Mauro, restan quinientos y veinte y cinco años, y en est e año murio san Benito, segun cl Brebiario Romano, del ma opaqu

Aora pongamos la historia de là vida de san vauro, que por las concurrencies, que en ella se refieren, aunque parecerà, le hade inferir lo contrario, hallare mos la verdad de ele computo, y constarà de su comprobacion, que no estan viciadas las actas de san Fausto, que trae Surio; y los Bolandos las corrigieron por muchos manuscritos antiguos. Lo primero, dize, que resplandeció san Benito en tiempo de lustino el Senior; de Ilderico, Rey de los Vandalos; de cl. Papa Iuan, a quien matò Teodorico Arriano; y de Simaco, a quien hizo lo milmo. Ellas palabras indican, acabò gloriolamente lan Eenito; porque si huviera viuido mas, y en tiempo de otros Reyes, y Pontifices, mashuviera reiplandecido por el aumento de sus virtudes; lo milmo dize Mariano Scoto, que lo romò de estas actas sin duda: pues Iustino imperò, hasta el año de quinientos y veinte y fiete a primero de Agosto. Ilderico Vandalo entrò en el Reyno, año de quinientos y veinte y tres, y acabo el año de quinientos y treinta y vno. El fanto Papa Iuan muriò año de quinientos y veinte y liete a veinte y liete de Mayo, y Simaco el mismo ano luego el computo de el Breviario, que infiere la muerte de san Benito el ano de qui-

nientos y veinte y cinco, viene con lo que cizen las actas de san Mau, ro, de el tiempo en que resplande, ciò; esto es , hasta quando resplande decio.

De doze años entregaronà Mau. ro , Eutichio , y Iulia , ius paures a fan Benito, para que le institures. le en la disciplina Monastica, creciò en ella en breve tiempo, demo, do , que era de admiracion a fu Maestro , y le fue coadjutor en los mil gros. Berigramo, Obilpo Ze. nomamente, il ue Lemans, moui. do de la fama de fantidad de fan Benico, embio al Arcediano Flode. gario, y a Arderado vize Domino ; para que sus discipulos fundis. sen un Monasterio en un fundo de lu Iglesia, san Benito les oyò, yaunque fabia, que instaua su mucre, embio a fan Mauto, Simplicio, Antonino, Constintino, y Fautto, Partiò Mauro ; y al legundo dia tuvo carta de san Benito, en que le avifaua de e año, en que mo iria Mau. ro , que feria a los lefenta años , defde que aspiro a la vida Monattica, de la detencion de el camino, y la dificultad de fundar el Monasterio. Delpues de cinquenta dias llegò fan Mauro a Vercellas, alii curò milagrofamente a Hederardo, que avia caido en la escalera de vna torre, passaron los Aipes deipues de treze dia , hizo otros milagros. Ineves Santo llego al Pago Antifiodorense; o Augerre, allihallo a san Roman, el que avia assistido a fan Benito en Sublago. El Viernes de Parasceves le recibio san Roman, y fan Maurole dixo: Manana serà el transito de nuestro Padre San Benito. Y el Sabado, que eradoze Kılendas Aprilis, y vigiliadela Pascua, vio san Mauro con otros companeros subir el alma de lan Benito al Cielo; passaron a Orliens, y los Legados de Bertigramo est uan triftes , por aver tenido nuevas ciertas de lu muerte , consololes san Mauro. Llegaron a Lemans, deron cuenta al Obispo, que se Ilamana Domolo, y este no dio lugar competen. te para la fundacion. Haderardo

100 ge po VI all gic fu Eu qu qu CO do M Ro jo CO el 10 10 po 10.

dat

que

ell

qu

201

las

de

110

R

ye yi M

6. FC FII

nek

I

o d

## De la Ciudad de Palencia. L.I.

ve despues San Domnolo al año de

425

ledixo à Mauro, que passasse à Angers, y caminaron à csta Region, por espacio de diez dias; llegaron a vn lugar llamado Restis, hablaron al Rey Teodoberto, concediò eligiessen el lugar mas aproposito, que fue cerca de vn monte. El Obispo Eutropio confagrò (al año octavo que se acabo el Monasterio, desde que alli llegò San Mauro) la Iglesia conotros Obispos; el Rey concediò dones, y recibio la bendicion de San Mauro. Teodoberto muriò aviendo Reynado catorze años, dexo a fu hijo Teobaldo el Reyno, muriò moco, y obtuvo Clotario la Monarquia, elqual favoreciò à S. Mauro, Efto es lo historial de la vida de San Mauro,concurren en estas actas el Obifpo Bertigramo, su sucessor Domnolo. El Rey Teodoberto, su hijo Teodato, y Clotario, y San Roman, el que assistio à San Benito en Sublago, y el Obispo Eutropio; y es necessario, quede estas personas fuessen por los anos de quinientos y veinte y cinco las tres primeras, y Entropio el año dequinientos y treinta y tres; y fino, no se ajuita el computo, ni los tres Reyes, deide el año de quinientos y veinte y cinco, hasta el de quinientos y lesenta y cinco, en que murio San Mauro. Examinemos primero la

C COP

May.

Dde.

plan.

Jau.

CS a

Tycl.

cre.

mo.

2 14

1 105

Ze.

Oui.

Be.

ode.

mi.

dif.

) (0

un-

sie.

In-

ar .

110

11/1-

111 -

of-

Ca,

12

10.

30

011

ue

na

ics

S.

ti-

03

) 2

ICS

0-

na

re

12

05

20

3-

11 -

al

0

muerre de Bertriganino Obispo. 193111 En los Obispos de Lemans, Iuan

Chenu, guarda efte orden.

Num, 5. San Victor 25. anos 7. m.d. 13. alsilliò al Concilio primero de Orliens, anode 512. y subscrivio naze Chenn, que pone à Domiclons

Num.o.San Victurio 40.anos ma 6.d. 13. alsistio a los Concilios Tutonenie primero, y Venetenie, 3 00

Num. 7. San Principio 29, años 1. m. 21, d. alsistio al Concilio Auriclaniense primero.

Num. 8. San Inocencio 45, anos Yo,m. 25. dias, baglio O al a oun aci

Num. 9. San Domnolo 46. 2nos 11.m. 2.d. assistio al Concilio Turonente fegundo, cerca del año de 570. como noto Paronio en el Martyrologio a 16.de Mayo, soruemos sons

Esta cuenta lo primero, està errada, porque desde el año de 312, hasta San Domnolo exclusive, se cumplen 625, años, pues como lubieri-

Lo fegundo, falta el Obispo Berticramo, que ponen las actas de San Mauro, que devia ponerie intermedio a San Inocencio, porque hazerle a San Inocencio Bertieramo, ò que le crraron, y pulicron vn nombre por otro, como dizen los Bolandos en Feb. tomo fegundo, pagina ochocientos y quarenta, en la vida de San Fausto, y que se errò el Autor de la vida de San Mauro, y que no fue Berticrano, el que le embio a llamar, fino San Inocencio, y quien le delechò, fue intermedio a San Domnolo, aunque citan, y alaban à Iuan Bondoneto, in actis Epileoporum Cenomanensium, a quien no he vifto; es efugio voluntario, y assi San Victor, que se pone año de 512. ha de dezit 412. y viene la cuenta ajuitada, con que entra San Domnolo al año de 526, que sucede a Berticramo, fuceflor de San Innocencio, que es el que refieren las actas de San San Domnolo, que alsifito aorueM

Claudio Roberto pone assi el Catalogo de eltos Obifpos. 8 alba 1702

San Victor, à Victorio 24. anos 7. meses 13. días. Assistió al Concilio de Anxou, y Venerico al año de 453;

San Victurio 40, años 6 m. 13.d. hallose en el Concilio de Tohurs, Francia Oriental, fegus 8 Mobons

San Principio 29 .años 1.m. 21.d. hallose en el Concilio primero de Orliens, anodel 507, sqlidO 1202 011

- San Innocente, ò Inocencio, de quie trata el Martyrologio Romano a 19 de lunio 45 años 10 m. 25 d. San Domnolo 46, años 11 m. 19. d.assistiò al Concillo segundo de Tohurs, año 370. y se haze mencion de èl en lavida de San Mauro, Baldegia filo siaños, hallòfe en el Concilio de Mazcon año de 688. murio el de 590. Bethgrano, o Bertigrano Conde 37. años, està su teltamento en Bernabe Brifonio, lib. 7. formularum, y fue entiempo de Clotario, hijo de Chiperico pelle dize que fue el quellamo a San Mauro, soucharo

Por elta cuenta venia à ser la entrada de San Mauro en Francia, delpues de los años de 590, y correlponde à la opinion de losque dizen

NA3

que murio San Benito el año de 603. 0 604.

Pero aqui ay manifiesta contradicion, porque si San Domnolo, como dize efte Autor, se halla en la vida de San Mauro, y murio antes de Valdegililo , por los años de 580. como pudo concurrir el ano de 600, en que esta Bertigranno, que llama a San Mauro? Fuera, de que Domnolo Incedio à Berticramo, como se dize en la milmavida de San Mauro, y aqui a Domnolo sucede Baldegisilo, y a effe Betigranno.

Los Samarranos ponen afsi estos Obilpos de Lemans, San Victor, 610

San Victorio, que assiste al Concilio Andegavente el año de 453. y el ano de quatrocientos y felenta y dos à la ordinacion de Talasso, Obispo Andegavenies soog

San Principio, que subscrivió al primer Concilio Aurielanienie, ano due filicede a Berringab

San Innocencio, que assiste al Concilio Auticianierie 4.ano de 541.

San Domnolo, que assistió al Concilio Turonenie fegundo, ano de 567 dale San Gregorio Turonenie 22 años de Obispado. 10 SIV nas

Badegifilo, claño de 581, hallaffe en el Concilio Marisconense segundo saño de 585; y muriò el año de 586 y onze del Rey Childeberto en la Francia Oriental, segun San Gregorio Turonenfe as oiquani I nac

Por esta cuenta, San Domnolo en trò en el Obispado el año de sou. y no ay tampoco el Obilpo Berticramo, con que fiendo ciertas lasacras de San Mauro, murio San Benito clanode soi y falca todo el com puto de el Breviario Romano; y afsi es precilo que tambien aya yerro en ella Serie. Oran Mauro. Siros allo

Y alsi conjeturo que despues de Ian Principio se siguio Berticramo. y actic Domnolo, luego fan Innorecneio luego Domnolo fegundo ja cite Badegifile, y luego Bertramno icgundo, y que de dos Domnoloshi zieron vno y lo milmo dos Bertis cramnos, o Bertramnos, fuera de que el primero es Berticramno, y el legundo Bertramo, con esto fale -bien la cuenta , y concuerdan las ponde à la opinion de log saizofith

ERM

Constarà esto mas claramete de la concurrencia del Obispo Eutropio, que ocho años despues que llego tan Mauro a Francia , confagro la lgiesia que avia edificado. Este Obispo fue fucessor de san Albino, que entro en el Obispado Andegauctie, ò An. gers (aviendo fido Monge de fan Be. nito)el año de quinientos y doze;30. vernò la Igiefia veinte años, murio el año de 532, assi Chonu pone por fucestor à Eutropio, cerca de el año de quinientos y treinta y cinco; pero si murio san Albino et año de 532, este año sucedio Entropio, y elaño de 533. confagrò la Iglesia, que avia edificado san Mauro a los ocho años de su entrada en Francia, teniendo ya vn año de Obispo; luego san Aibino fue ocho años antes, y el de 525. murio, con que se ajusta mi computo , y fer Coctaneo Bergi. que dishio asan Benito en Subonnarg

de

fu

àl

ta

r

n

la

di

IC

n

0

fc

d

X

n

P

C

EC

E

C

n

ni

10

tc

PH

qad

b

3

t

I

¢

Ç

1

b

ſ

Los Samartanos ponen à fan Albino, Abad Tintilacenfeen Bretania, Subscrive en el Concilio Aurelianenfe tercero, ano de 5.38. y por su delegado el Abad Sapando en el Aurelianense quinto, ano de 549. murio al año de 20 de su Obispado año de 550. y dizen, le alucinaron el Vellovacente, y Tritemio, que ponen lu muerre al ano de 760; ponen por lucessor de lan Albino à Eutropio.

Pero tambien refieren, que el Codice de san Albino; le pone antes de san Albino a Eutropio, y Mireo en los Anales Belgicos haze inceffor de Albino, à Domiciano, Lo milmo haze Chenu; que pone à Domiciano alano de 544 inflit nez. o movi

Claudio Roberto pone a fan Albino en el Concilio tercero de Orliens alano 540 que fue Obilpo 21 anos, y que es distinto de el que se habit en el Concilio Venetico ano de sas y luego pone a fan Eutropio in lenalar anos a su Obispado, co que podemosdezir, que fue antes de . Aluno. Con que rambien nos hallamos precilados a coner otro Albino anteceffor de Entropio, par a concordat eltos computos, y aunq los Samartanos , quieren dar logar a Eutropio desde el año de 551 hasta el de 559. enque halla a Domiciano, no viene bien el tiempo de la confagracion

Sup

#### Dela Ciudad de Palencia. L.I.

de la Iglesia de san Mauro, aunque fuelle la muerte de san Benito el ano 542. Defnerte, que en eltos Catalagos le reconoce, que no le facaron de las dipticas de las Iglefias, finodespues, de lo que hablaron en las Hiltorias. Y assi no estàn ajustados, porque las dipticias se perdieron, y quemaron en tiempo de Domiciano, y entrada de los Arabes, y orras Naciones: conque se han de re formar por las Historias. och co ob

la

0,

211

C+

Po

10

U.

C.

0.

10

OF

20

ta

2.

00

13

36

10

.

.

Despues de eterito esto, lei la segui da parte de la distincion de M. y Maximo de D. Joseph Pellizer. Y en el n.30.pone el Catalogo de los Obifposde Lemans, para ajustar por las concurrecias al año 509 de la muer te de fan Benito; segun el computo Eclesiastico. Dize està deducido de Claudio Roberto, y los Samartanos, que hemos citado, y de Antonio Corbafur, Juan Bodoner, y Carlos Leceinte fon lus palabras;

Començaremos delde lan Victor, confagrado Obispo de Lemans, por san Martin, Obispo de Tours Hallose en el Concilio de Anxou , 2 quatro de las Nonas de Octubre del ano 453. y Confulado de Opilion, despues en el de Tours, por Setiem bredel 491 fiendo Severino Conful y vitimamente en el Venetico (que es Vvanes ) que le celebro en el de c 465 fegun elerive el infigne Taco bo Sirmondo. Murio a treze de las Kalendas de Seriembre del de 466 en cuyo dia le celebra fu fiesta. Sucediole fu hijo fan Victurio, avido enfu legitima muger, antes de pafe far al Estado de la Iglesia, y a quien bautizò san Martin. Falleciò el año 483.a primero de Setiembre, en que fu natal es celebrado. Fue electo en fulugar fan Principio, y viviò hasta el ano 311, que subterivio en el Concilio de Orleans, a feis de las Kalendas de Octubre, en que tam bien se celebra su fiesta. No se sabe clano de fu elección sy desde el de 483 en que murio fan Victurio, haf tacis 11, en que subscrivio san Principio, huvo intervalo de veinte y ocho años, al qual hemos de bolver, porque del ella pendiente la folucion deste argumento. En el año 513. ya era Obispo de Lemans san

Etor Teretro, como le comprueba de las Acias de lan Melanio, Obitgo Redoncale, por las quales le reflictive a chasede Carlos Lecoinre aurendole olvidado, o confundi do los demas. Vivian fun Victor Terecto el ano 330, en que junto con lan Melanio, Obitpo de Reddez. San Launo, Oostpo de Conflancia, y Yan Marto, Obifoo Planneten(c, vifrarona lan Albino, Opilpo de Angers, como confla de las Aldas de Jan Michaio, que traslada a la letra el doctisimo luan Bollando, en lu Mar rytologio, y dia feis de Enero. Y cu cife autimo ano higo el funeral de aquel lanto, y murio el liguiente de 3 st. Fue face for fuyo fan Inocencio que el ano 532 ampiro a fan Carillio, y otros lintus Monges. Hallore en los Concinos, frgundo, y quarco de Oricans, y murio el de 543. fucediole con violencia Hermeniredo, y era mucero el de 545. enque ya afeis de los lous de lunio era Opifpo de Lemans, San Domno lo, que se halio en el seguado Concilio de Tours, ano 500. Y en el de 570 eferivio con otros Opripos a la Reyna fanta Redegunda, Monfa de Li Regla de lan Celario, Obilpo Me-

San Victor shasta el ana de 465. San Victurioshafta . 0 0483. San Principioshafta 8 37 511. San Victor mod server 530. San Inocencio 400 14 4 1 583. Hermenfredo sallibush 3 1 545. San Domnotosdefde 566.h. 581. Badegisto, hasta in ino 3 86. San Bertramo, haftaol bon 623 tan Agailin, contra la verdad, v lo que confra de lanGregorio de l'ours, que tambien bablo de elle fanto Obil po Domnolo, en el fibro lexeo, y ca piculo nono. Alsifio at Concilio Namerente (6 Nantes) en Bretania el ano 368 legun confia de lan Venancio rortunato, en lus Metros, libro refecto, y capitulo quatro. Muriò a printero de Diziembre del ano

481, in vida, y Ackas trac Surjo ctt cl

romo rerectores el dia dica y leis de

Mayo, reduction for organisa

Vis-

Victor Tercero, como se comprueba de las Actas de lan Melanio, Obifpo Redonense, por las quales le restituye a esta Sede Carlos Lecoinre, auiendole olvidado, o confundi do los demas. Vivian fan Victor Tercero el año 530. en que junto con san Melanio, Obispo de Reddez. San Launo, Obispo de Constancia, y fan Marso, Obispo Namnetense, visicarona ian Albino, Obispo de Angers, como conita de las Actas de fan Melanio, que traslada a la letra el doctisimo Iuan Bollando, en su Mar tyrologio, y dia seis de Enero. Y en este mismo año hizo el funeral de aquel santo, y muriò el siguiente de 531. Fue fuceffor fuyo fan Inocencio, que el año 532 amparò a fan Carilefo, y otros fantos Monges. Hallose en los Concilios, segundo, y quarto de Orleans, y muriò el de 543. sucediòle con violencia Hermenfredo, y era muerto el de 545. en que ya a leis de los Idus de Iunio era Obispo de Lemans, San Domnolo, que se haliò en el segundo Concilio de Tours, año 566. Y en el de 570. escriviò con otros Obispos a la Reyna fanta Redegunda, Monja de la Regla de san Celario, Obispo Metropolitano de Arles, como elcrive ian Gregorio Turonenfe en el lib.9. y capitulo 39. y alabando aquella lanta Regla , dize : Secundum beata memoria Domini Cafarif Arel atefis Episcopi: Nullifit wlterius discedendi licentia. Si bien Fray Felipe Elfio de Bruselas, en su Encomiastico Augustiniano, no solo a san Cesario, sino a santa Redegunda, los haze de la Regla de fan Agustin, contra la verdad, y lo que consta de sanGregorio de Tours, que tambien hablò de este santo Obis po Domnolo, en el libro lexto, y capitulo nono. Alsistiò al Concilio Nanetenie(ò Nantes) en Bretania el año 568 . segun consta de san Venancio Fortunato, en lus Metros, libro tercero, y capitulo quarto. Muriò a primero de Diziembre del año 481, su vida, y Actas trae Surio en el tomo tercero, en el dia dicz y feis de Mayo.

San Gregorio Turonenie eferive, que fan Domnolo, viendole agravado de lu enfermedad, auia nombrado por fucesfor al Abad Teodulfo,y que a cita eleccion dio consentimiento el Rey Childeberto Segun. do s pero que mudando despues de parecer, nombro a Badegifilo, fu Mayordomo mayor , que con permission de Magnatruda su muger, se ordeno de Sacerdore, y fue confagra do Obispo de Lemans. Subscriuio en el fegundo Concilio Matisconense, ò (Maicon) el año 586, como escrive san Gregorio ( en el mes de Diziemore) y que por su muerte fue electo en fu lugar fan Berchiramo, Arcediano de Paris, en edad de trein ta y tres años ; y auiendo governado la Sede treinta y liete, murio a los fetenta de su edad, el de 623.Estelanto pretenden aya fido el que embio la Embaxada a fan Benito; pero las acciones de fu vida, ni las Actas de fan Mauro, que eferiuio fan Faustomi el tiem po en que vivio, y murio, concuerdan con el de la mif fion, ni con las repetidas memorias que haze del san Gregorio Turonen ie, a cuya iancidad, y a cuya pluma, no le le huyera la fama de la de fan Benito, si concurriera en la edad con fan Berchiramo , el qual fue ano 587.a la Bretana Arinorica, depar te del Rey Guntramo, fobre las invaliones que hazian en los Confines de Nantes, los Principes Varoch, y Videmacho. El de 589, trabajo en loflegar las turbaciones, que feaulan levantado en el Monasterio de Potiers, contra Leuboncia fu Abadela. Todo lo qual consta de san Gregorio de Tours, por varios capitulos de los libros, nono , y dezimo de fu Historia. De su testamento, y del de lan Adoindo sucessor suyo, consta, que san Berethramo fundo el Monatterio de san Pedro, y San Pablo, con la vocacion de Cistura Dei, que oy llaman la Couleure: La Iglesia en honor de san Victurio su antecessor: Vn Monasterio de la vocacion de san German de Paris, y dos Hospitales; vno del titulo de Santa Cruz,y otro de san Martin de Pontilegua, que es Pont liere, y otros de que haze memoria el proprio fan Ber-

## De la Ciudad de Palencia. L.I.

Berahamo en su testamento, otor-Bado el año 613. Vna claufula fuya imprimiò Bernabè Brissono, en el libro leptimo de formulis , & folem nibus; pero a la letra le pone entero Antonio Corbasier , en su vida , y empieza alsi: In nomine Domini nostri lesu Christi, et Spiritus Sancti : Sub die fexto Kalendas Aprilissanno vigessimo secundo gloriosissimi Domini Clocarij Regis, Berethramus , etfi indignus peccator, Episcopus Sancta Ecclesia Cenomanica, sanus Deo propitiomente, ( corpore , Sanoque Consilio metuens cas us humana fragilitatis, testamentum meu condidi , idemque filium meum Ebbonem Notarium, feribere ros gani, t) dictavi: Instituye heredera a fu Iglefia, y a las que auia fundado;muriò a rreinta de Iunio de 623, y lufestivid d se celebra en el dia de su translación, que fue a seis de Mayo; fucediole en la Sede san Hadoino, que la governo treinta y vn anos.

De todo lo qual consta la impossibilidadde fer san Berchramo el Obispo de Lemans, que embio la embaxada a fan Benito: Ni que el ano 586, en que entrò a ser Obispo, niel de 623, en que paísò a mejor vida, pueden convenir con las Actas de lan Faulto, que precifamente lenalan el año 569, ni con otro alguno delos tiempos, que suponen los demas Escritores; porque las Actas originales, trasladadas por Adrevaldo, y por Gisleberto, expressamente afirman, y contestan, que san Mauro auiendo tenido la revelacion de la muerre de san Benico, Sabado Santo a 21 de Março, se aparto de san Roman Lunes, tegundodia de Pafcua a 23. y llevando su camino a Orleans, supo la muerte de san Ber tigranno, y la elección de Domnolo, succisor suyo, en aquella Sede: Conque para falvar este encuentro figuen los Escritores diversos rum -

bos, todos muy doctos; pero al fin de cada vno aparecen may ores dificultades. Carlos Lecointe, que es el vltimo, corto el nudo, diziendo, que fue san Inocencio el Obispo de Lemans, el que pidio los Monges a fan Benito, porque tuvo por succisor a san Dominolo, y subscriviò en el Concilio quarto de Orleans, elaño 541 en que suponen las vistas de san Benito, con Totila, Rey de los Oftrogodos; pero en tomandole licencia de trocar los nombres a los perionages, le harà dezir quanto se quifiere a las Historias : La vez que fe permite, y se admite, ha de ser c n vn hecho tan notorio, que lo diga la milma fuerça del Dilema, y no dexe fenal de duda; mas aquella enmienda le verà ler voluntaria, y efta ica exemplar para l's demas; porque escierto, que los Embaxadores del Obispo de Lemans sea el que fue re) llegaron al Calino por fines de Diziemore, San Benito embio con ellos a fan Mauro, en Enero del año figuiente: Quata Epiphaniorum, que es a diez de aquel mes. Llegarona Fontogo Iueves Santo. Sabado a 21. de Março, tuvieron la revelación de la muerte de san Benito. Salieron Lunes, fegundo dia de Palcua, al tercero, para Orleans, y tuvieron el auiso de la muerte del Obispo, que los auia llam do aunque no del dia en que murio, pues ya tenia fucelfor. Fue en aquel intermedio de los tres meles de lu viaje, san Inocencio, que Carlos Lecointe escrive fue el que los llamo tiene lufestividad a diez y nueve de Iunio; tiempo diftante del 23 de Março, en que tuvo lanueva de lu muerte, y en que se vè quan violenta es la mutacion del nombre de san Berethramo, en el de san Inocencio, y la de Domnolo, en el de Hermenfredo. Menos licencia leadjudican los neutrales, que procuran conciliar la verdad con el texto de san Fausto, pero dexando lefas las Actas, conque no ay que admirar que los de fuera pongan mala fee en ellas, quando los proprios las dan por viciadas, fiendo las piedras fundamentales de la architectura de la Historiade su sagrada Religion. Sea exemplo por muchos Hugo

Me-

Menardo, en las observaciones al Martyrologio Benedictino, donde dize. Suspicor banc errorem, natum esse ex opinione corum, qui obitum sanctiBenedicti ad annum sexcentissimum secundum ( disquartum) resecerune.

Con mayor atencion, y perfpicacia Iuan Bollando, cuya primer importancia, fue la verdad, por no dexar desacreditadas las Actas, escritas por san Fausto, discurriò en que huvo dos Obilpos de Lemans, del nombre de Bertingrano, y que el primero fue el que pidiò los Monges as. Benito, y viviò poco despues; y que si havo mudança en el nombre la haria el Abad Oddon, y no fan Fausto. Defensa digna de Varon tan docto, y tan piadolo, buscar el delcargo a la escritura, que se sabe con certeza fer de vn fanto, y cuyo argumento es otro fanto. Abrazola (y con justa razon) el Abad Don Angel de Nuce, en el numero 404. de las notas al cap. 37. de san Gregorio Magno, diziendo : Quis enim credat Faustum appulsum, in Canomano eo ipso anno, quo illius Diacesis Episcopus defunctus est: (t) cuius rogatu, Maurus, (t) cum Mouro Faustussin Gallias trans misi fuerant signorare potuisse illius antistis nomem? Cum prafertim vixerit ibidem annis plus quadraginta? Ergo wel duo fuerant Bertingranni: Quorum prior omnino exiguo tempore sederit et b.c |cripferit ad Benedictum, wel memorial apfus hic estmon Faustus, sed eius interpolator Oddo.

Conesta guia, puedo sentir con razon, que ni sue falta, ni descuido de san Fausto, ni del Abad Oddon, porque Adrevaldo, y Gisleberto, que copiaron el texto de san Fausto, constantemente le nombran Bertiagranno; convengo que huvo dos: Y aun reparo alguna discrencia en los

nombres; porque fan Fauito, Adres valdo, Gisleberto, y Oddon, leen Betigranno, y fan Gregorio Turo. nente siempre Berchramo, como el proprio en la tellamento. Y no lo quiero dexar en congetura, fino en evidencia, ser dos; y con aquel genero de probança, que cabe en hecho tan antiguo, y controvertido; para lo qual buelvo a coger el cabo, que dexè pendiente en el numero 30, conviene a laber, que deide el año de 483 en que murio fan Victurio, halta el de 511, en que subscriviò san Principio, huvo vn intervalo de 28, nom años, al qual ofreci bolver, como 30-aqui buelvo. En su intermedio seña. la Carlos Lecointe vna vacante de veinte años, en que no hallo Obilpo. Vacabat ignun (dize) Epi/copatus Canomanensis cum Franci Conomanem subegerunt. En esta vacante, o mutacion de Principes, fueron Obilpos san Bertigranno el Primero, y el primer Domnolo, que nombran por lucessor luyo, qua do murio san Benito, porque no pudo equivocarse san Fausto, que lo vio, y lo supo; ni Adrualdo, que le trasladò diziendo en el capitulo fexto de los milagros de san Benito, alsi: Moxque ac reluti, è restigio Bertigrannus venerabilis vitavir ac Pontifex Canomanica wrbis fama percitus probatisimi Patris legatos ad eum direxit Flodegarium Archidiaconum. Et Ardoradum vice Dominum |uum. Desuerte, que no solo señalan el nombre del Obispo, sino los de sus embiados. Lo mismo Gisliberto en el primer libro de la vida de fan Roman Abad, puesen el cap. 5. dize: Non muito post tempore, sanctus Bertigramus Canomanica Ciuitatis Epis copus, legatos ad Dei ferum Patrem Benedictum direxit: Cui etiam Xenia transmisit decentissimasex poscensorut ei perfectisimos, quosque, of in Mo-

pul.
do.
fecu

antitavi y B

dov

mai

Sar

rio don dad nor To tul

quo min tati

Sup

paí los riò

pri bia tuv qui

ent gu tie

me gr: mi

pu qu añ

an ne far

V. All tic

de