







8-3-1648

LES

# Œ U V R E S T H E R E S E

DIVISE'ES EN TROIS PARTIES.

DE LA TRADUCTION DE

MR. ARNAULD D'ANDILLY.

Nouvelle Edition revenë & corrigée.

SECONDE PARTIE.



A ANVERS,

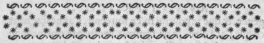
Chez Henry van Dunwalt, au Marché aux Oeufs, aux trois Moines. 1688.

### PROTESTATION.

Teme soumets dans tout ce que j'écrirai à tout ce que tient la Sainte Eglise Romaine: & s'il s'y rencontrott quelque chose de contraire je declare que je le desavoüe. Fe conjure au nom de nôtre Seigneur les personnes doctes qui le verront de l'examiner tres-particulierement, & de corriger toutes les fautes qu'ils y trouveront, comme aussi le grand nombre d'autres qui se pourront rencontrer dans mes autres écrits. Que s'il y a quelque chose de bon je souhaite qu'il serve à l'honneur & à la gloire de Dieu, & au service de sa tressainte Mere nôtre Patrone & nôtre Maîtresse dont je porte l'habit quoi que j'en sois fort indigne.

AANVERS

THERESE DE JESUS



## LE CHEMIN

## PERFECTION.

Avant propos de la Sainte.



Es Sœurs de ce monastere de Saint Joseph d'Avila scachant que le Pere Presenté Dominique Bagnez Religieux de l'Ordre du glorieux Saint Dominique, qui est à preient

mon Confesseur, m'a permis d'écrire de l'oraison, elles ont crû que je le pourrois faire utilement, à cause que j'ai traité sur ce sujet avec plusieurs personnes fort spirituelles & fort Saintes, & m'ont tant pressee de leur en dire quelque chose que je me suis resoluë de leur obeir, parce que le grand amour qu'elles me portent leur fera mieux recevoir ce qui leur viendra de moi, quelque imparfait & mal écrit qu'il puisse être, que des livres dont le stile est excellent , & qui ont été faits par des hommes fort scavans en cette matiere. Je mets ma confiance en leurs prieres, qui pourront peut-être obtenir de Dieu que me donnant dequoi leur donner, je dirai quelque chose d'utile par rapport à la maniere de vivre qui se pratique en cette maison. Que si je rencontre mal, le Pere Bagnez qui sera le premier qui le verra le corrigera ou le brûlera. Ainsi je ne perdrai rien pour avoir obei à ces servantes de Dieu: & elles connostront ce que je puis de moi-même lors que sa grace ne m'assifle pas.

Mon dessein est d'enseigner des remedes pour de legeres tentations excitées par le demon dont les personnes Religieuses ne tiennent compte à cause qu'elles ne les croient pas considerables, & de traiter aussi d'autres points selon que nôtre Seigneur m'en donnera l'intelli-

A 2

gence,

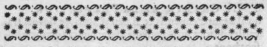
#### AVANT-PROPOS.

gence, & que je pourrai m'en fouvenir. Car ne fçachant ce que j'ai à dire, je ne fçaurois le dire par ordre: & je croi que c'est le meilleur de n'en point garder, puis que c'est deja un si grand renversement de l'ordre que j'entreprenne d'écrire sur un tel sujet.

j'implore l'affiftance de Dieu, afin que je me conforme entierement à fa fainte volonté. C'est à quoi tendent tous mes delirs, encore que mes actions n'y répondent pas. Mais au moins je ne manque pas d'affection & d'ardeur pour aider de tout mon pouvoir mes cheres sœurs à s'avancer de plus en plus dans le service de Dieu.

Cet amour que j'ai pour elles étant joint à mon âge & à mon experience de ce qui se passe dans quelques maisons Religieuses, fera peut-être qu'en de petites choses je rencontrerai mieux que les sçavans, à cause qu'aiant d'autres occupations plus importantes, & étant des personnes fortes ils ne tiennent pas grand compte de ces impersections qui paroissent n'être rien en ellesmêmes, & ne considerent pas que les semmes étant soibles tout est capable de leur nuire. Joint aussi que les artifices dont le demon se sert contre des Religieuses si étroitement rensermées sont en grand nombre, parce qu'il sçait qu'il a besoin de nouvelles armes pour les combattre. Et comme je m'en suis si mal désendue, étant aussi mauvaise que je suis, je souhaiterois que mes Sœurs prositassent de mes fautes.

Je ne dirai rien que je n'aie reconnu par experience, ou dans moi, ou dans les autres. Et quoi que m'aiant été ordonné depuis peu de jours d'écrire une Relation de ma vie, j'y aie aussi mis quelques avistouchant l'oraifon; neanmoins parce que mon Confesseur ne voudra peut-être pas que vous la voyiez mainténant, j'en redirai ici quelque chose, & y en ajoûterai d'autres qui me paroîtront necessaires. Nôtre Seigneur veiiille s'il lui plaît m'assister, comme je l'en ai deja prié, & faire



### LECHEMIN

DELA

## PERFECTION.

#### CHAPITRE PREMIER.

Des raisons qui ont portéla Sainte à établir un observance si étroite dans le monastere de Saint Foseph d'Avila



O R s que l'on commença de fonder ce monastere pour les raisons que j'ai écrites dans la Relation de ma vie, & enfuite de quelques merveilles par lesquelles nôtre Seigneur fit

connoître qu'il devoit être beaucoup servi en cette maifon, mon dessein n'étoit pasque l'on y pratiquât tant d'austeritez exterieures, ni qu'elle fût sans revenu. Je desirois au contraire que s'il eût été possible rien n'y manquât de toutes les choses necessaires, agissant en cela comme une personne lâche & imparfaite, quoi que j'y fusse plûtôt portée par une bonne intention que par le desir d'une vie plus molle & plus relâchée.

Aiant appris en ce même temps les troubles de France, le ravage qu'y faisoient les heretiques, & combien cette malheureuse secte s'y fortifioit de jour en jour : j'en fus si vivement touchée que comme si j'eusse pû quelque chose, ou cusse moi même étéquelque chose. je pleurois en la presence de Dieu, & le priois de remedier à un si grand mal. Il me sembloit que j'aurois donné mille vies pour fauver une seule de ce grand nombre d'ames qui se perdoient dans ce Roiaume. Mais voiant que je n'étois qu'une femme, & encore si mauvaise & tres-incapable de rendre à mon Dieu le service que je defirois, je crus, comme je le croi encore, que puis

A 3 qu'il 6 LE CHEMIN DE LA PERFECTION. qu'il a tant d'ennemis & fi peu d'amis, je devois travailler de tout mon pouvoir à faire que ces derniers fusfent bons.

Ainsi je me resolus de faire ce qui dépendoit de moi pour pratiquer les conseils Evangeliques avec la plus grande perfection que je pourrois, & tâcher de porter ce petit nombre de Religieuses qui sont ici à faire la même chose. Dans ce dessein je me confiai en la grande bonté de Dieu qui ne manque jamais d'affister ceux qui renoncent à tout pour l'amour de lui, j'esperai que ces bonnes filles étant telles que mon desir se les figuroit, mes defauts seroient couverts par leurs vertus & je crûs que nous pourrions contenter Dieu en quelque chose en nous occupant toutes à prier pour les Predicateurs, pour les défenseurs de l'Eglise, & pour les hommes sçavans qui foûtiennent sa querelle, puis qu'ainsi nous ferions ce qui seroit en nôtre puissance pour secourir nôtre Maître, que ces traîtres qui lui sont redevables de tant de bienfaits traitent avec une telle indignité, qu'il femble qu'ils le voudroient crucifier encore, & ne lui laisser aucun lieu où il puisse reposer sa tête.

O mon Redempteur , comment puis-je entrer dans ce discours sans me sentir déchirer le cœur? Quels sont maintenant les Chrétiens ? Faut-il que vous n'aiez point de plus grands ennemis que ceux que vous choififfez pour vos amis, que vous comblez de plus de faveurs, parmi le fquels vous vivez, & àqui vous vous communiquez par les Sacremens : Et ne se contentent-ils pas de tant de tourmens que vous avez soufferts pour l'amour d'eux ? Certes mon Dieu , celui qui quitte aujourd'hui le monde ne quitte rien. Car que pouvonsnous attendre des hommes, puis qu'ils ont si peu de fidelité pour vous-même ? Meritons-nous qu'ils en aient davantage pour nous que pour vous? Et leur avonsnous fait plus de bien que vous ne leur en avez fait, pour esperer qu'ils nous aiment plus qu'ils ne vous aiment?

Que pouvons-nous donc attendre du monde, nous

qui par la misericorde de Dieu avons été tirées du milieu de cet air si contagieux & si mortel? Car qui peut douter que ces personnes ne soient deja sous la puissance du demon? Elles sont dignes de ce châtiment, puis que leurs œuvres l'ont merité; & il est bien raisonnable que leurs delices & leurs faux plaisirs aient pour recompense un feu eternel. Qu'ils jouissent donc, puis qu'ils le veulent, de ce fruit malheureux de leurs actions. J'avouë toutefois que je ne puis voir tant d'ames se perdre sans en être outrée de douleur. Je sçai que pour celles qui sont déja perduës il n'y a plus de remede. Mais je souhaiterois qu'au moins il ne s'en perdît pas davan-

tage.

O mes Filles en JESUS-CHRIST, aidez-moi à prier nôtre Seigneur de vouloir remedier à un figrand mal. C'est pour ce sujet que nous sommes ici assemblées : c'est l'objet de nôtre vocation : c'est le juste sujet de nos larmes : c'est à quoi nous devons nous occuper : c'est où doivent tendre tous nos desirs : c'est ce que nous devons sans cesse demander à Dieu, & non pas nous emploier à ce qui regarde les affaires seculieres. Car je confesse que je me ris, ou plûtôt que je m'afflige de voir ce que quelques personnes viennent recommander avec tant d'instance à nos prieres, jusques à desirer même que nous demandions pour eux à Dieu de l'argent & des revenus : au lieu que je voudrois au contraire le prier de leur faire la grace de fouler aux pieds toutes ces choses. Je veux croire que leur intention n'est pas mauvaise, & on se laisse aller à ce qu'ils souhaitent : mais je tiens pour certain que Dieu ne m'exauce jamais en de semblables occasions. Toute la Chrétienté est en feu: ces malheureux Heretiques veulent, pour le dire ainfi, condamner une seconde fois JESUS-CHRIST, puis qu'ils suscitent contre lui mille faux témoins, & travaillent à renverser son Eglise : & nous perdrons le temps en des demandes qui, si Dieu nous les accordoit, ne serviroient peut-être qu'à fermer à une ame la porte du Ciel ? Non certes, mes Sœurs, ce n'est pas ici le temps de

A 4.

& LE CHEMIN DE LA PERFECTION.

de traiter avec Dieu pour des affaires si peu importantes: & s'il ne faloit avoir quelque égard à la foiblesse des hommes qui cherchent en tout de la consolation qu'il seroit bon de leur donner si nous le pouvions, je serois sort aise que chacun sceut que ce n'est pas pour de semblables interêts que l'on doit prier Dieu avec tant d'ardeur dans le monassere de S. Joseph d'Avila.

#### CHAPITRE II.

Que les Religieuses ne doivent point se mettre en peine de leurs besoins temporels. Des avantages qui se rencontrent dans la pauvreté. Contre les grands bâtimens.

N E vous imaginez pas, mes Sœurs, que pour manquer à contenter les gens de monde, il vous manque dequoi vivre. Ne prétendez jamais de faire subsifter votre maison par des inventions & desadresses humaines: autrement vous mourrez de faim; & avec raifon. Jettez seulement les yeux sur vôtre divin Epoux, puis que c'est lui qui vous doit nourrir. Pourveu que vous le contentiez, ceux même qui vous sont les moins affectionné vous donneront dequoi vivre, encore qu'ils ne le voulussent pas, ainsi que vous l'avez reconnu par experience. Mais quand vous mourriez de faim en vous conduisant de la sorte: ô que bienheureuses seroient les Religieuses de Saint Joseph! Je vous conjure au nom de Dieu de graver ces paroles dans vôtre memoire : & puis que vous avez renoncé à avoir du revenu, renoncez aussi au soin de ce qui regarde vôtre nourriture. Si vous ne le faites, vous étes perduës.

Que ceux à qui nôtre Seigneur permet d'avoir du revenu prennent ces sortes de soins, à la bonne heure, puis qu'ils le peuvent sans contrevenir à leur vocation. Quant à nous, mes Filles, il y auroit de la solie. Car ne seroit-ce pas porter ses pensées sur ce qui appartient aux autres, que de penser à ces revenus? & vos soins inspireroient-ils aux personnes une volonté qu'ils n'ont

point

CHAPITRE IL

point pour les engager à vous faire des charitez? Remettez-vous de ce soin à celui qui domine sur le cœur, & qui n'est pas moins le maître des richesses que des riches. C'est par son ordre que nous sommes venues ici. Ses paroles sont veritables, sont infaillibles, & le Ciel & la terre passeront plûtôt qu'elles manquent de s'accomplir.

Prenons garde seulement de ne pas manquer à ce que nous lui devons, & ne craignez point qu'il manque à ce qu'il nous a promis. Mais quand cela arriveroit, ce seroit sans doute pour nôtre avantage; de même que la gloire des Saints s'est augmentée par le Martire. O que ce seroit un heureux échange de mourir bien-tôt faute d'avoir dequoi vivre, pour jouir d'autant plûtôt d'une

vie & d'un bonheur qui ne finiront jamais!

Pesez bien, je vous prie, mes Sœurs, l'importance de cetavis que je vous laisse par écrit, afin que vous vous en souveniez aprés ma mort : car tandis que je serai au monde je ne manquerai pas de vous en renouveller fouvent la memoire, à cause que je sçai par experience l'avantage qu'il y a de le pratiquer. Moins nous avons, moins j'ai de foin : & nôtre Seigneur scait qu'il est tresvrai que la necessité ne me donne pas tant de peine que l'abondance, si je puis dire avoir éprouvé de la necessité, veu la promtitude avec laquelle il a toûjours plûà Dieu de nous secourir.

Que si nous en usions autrement, ne seroit-ce pas tromper le monde ; puis que voulant passer pour pauvres, il se trouveroit que nous ne le serions pas d'affection; maisseulement en apparence ? J'avouë que j'en aurois du scrupule, parce qu'il me semble que nous serions comme des riches qui demanderoient l'aumône: & Dieu nous garde que cela foit. Aprés s'être laissé aller une & deux fois à ces soins excessifs de recevoir des charitez, ils se tourneroient enfin en coûtume: & il pourroit arriver que nous demanderions ce qui ne nous feroit pas necessaire à des personnes qui en auroient plus de besoin que nous. Il est vrai qu'elles pourroient gag-

A 5

to LE CHEMIN DE LA PERFECTION.
ner en nous les donnant; mais nous y perdrions fans
doute beaucoup.

Loun't it pramome | of 300 des richeffes que desti-

Des a- Dieu ne permette pas, s'il lui plaît; mes Filles, que vanta vous tombiez dans cette faute: & si cela devoit être, ges de j'aimerois encore mieux que vous eussiez du revenu. Je vous demande en aumône & pour l'amour de nôtre Wreté. Seigneur, qu'une pensée si dangereuse n'entre jamais dans vôtre esprit. Mais si ce malheur arrivoit en cette maison, celle-là même qui seroit la moindre de toutes les Sœurs devroit pousser des cris vers le Ciel, & reprefenter avec humilité à sa Superieure, que cette faute est fi importante qu'elle ruineroit peu à peu la veritable pauvreté. l'espere avec la grace de Dieu que cela ne fera point; qu'il n'abandonnera pas ses servantes; & que quand ce que j'écris pour fatisfaire à vôtre defir ne feroit utile à autre chose, il servira au moins à vous réveiller fi vous tombiez en ceci dans la negligence. Croiez, je vous prie, mes Filles, que Dieu a permis pour vôtre bien que j'eusse quelque intelligence des avantages qui se rencontrent dans la sainte pauvreté. Ceux qui la pratiqueront les comprendront; mais non pas peut-être autant que moi, parce qu'au lieu d'être pauvre d'esprit, comme j'avois fait vœu de l'être, j'ai été long-temps folle d'esprit : & ainsi plus j'ai été privée d'un si grand bien, plus j'ai reconnu par experience que c'est un extréme bonheur à une ame de le posseder.

Cette heureuse pauvreté est un si grand bien qu'il enferme tous les biens du monde. Oui, je le redis encore, il enferme tous les biens du monde, puis que mépriser le monde c'est être le maître du monde. Car que me souciai-je d'avoir la faveur des Grands & des Princes si je ne voudrois ni avoir leurs biens, ni jouir de leurs délices, & que je sérois tres-fâchée de rien faire pour leur plaire qui pûr déplaire à Dieu en la moindre chose? Comment pourrois je desirer aussi leurs vains honneurs, scachant que le plus grand honneur d'un pauvre consiste à être pauvre veritablement? Je tiens que les

honneurs & les richesses vont presque toujours de compagnie: Celui qui aime l'honneur ne sçauroit hair les richesses: Et celui qui méprise les richesses ne se soucie

guere de l'honneur.

Comprenez bien ceci, je vous prie. Pour moi il me semble que l'honneur est toûjours suivi de quelque interêt de bien. Car il arrive tres-rarement qu'une personne pauvre soit honorée dans le monde, quoi que sa vertu la rende digne de l'être, & l'on en tient au contraire fort peu de compte. Mais quant à la veritable pauvreté, elle est accompagnée d'un certain honneur, qui fait qu'elle n'est à charge à personne. J'entens par cette pauvreté celle que l'on souffre seulement pour l'amour de Dieu, laquelle ne se met en peine de contenter que lui seul; & l'on ne manque jamais d'avoir beaucoup d'amis lors que l'on n'a besoin de personne. Je le sçai par experience. Mais comme l'on a déja écrit de cette vertu tant de choses excellentes que je n'ai garde de pouvoir expri ner par mes paroles puis que je n'ai pas affez de lumiere pour les bien comprendre, outre que je craindrois d'en diminuer le prix en entreprenant de la louer, je me contenterai de ce que j'ai dit en avoir éprouvé: & j'avouë que jusques ici je me suis trouvé de telle forte comme hors de moi que je ne me suis pas entendué moi-même. Mais que ce que j'ai dit demeure dit pour l'amour de nôtre Seigneur.

Puis donc, mes Filles, que nos armes font la fainte pauvreté, & que ceux qui le doivent bien sçavoir m'ont appris que les Saints Peres, qui ont été les Fondateurs de nôtre Ordre, l'ont dés le commencement tant estimée & si exactement pratiquée qu'ils ne gardoient rien d'un jour à l'autre : si nous ne les pouvons imiter dans l'exterieur en la pratiquant avec la même perfection, tâchons au moins de les imiter en l'interieur. Nous n'avons que deux heures à vivre : la recompense qui nous attend est tres-grande : & quand il n'y en auroit point d'autre que de faire ce que nôtre Seigneur nous conseille, ne serions-nous pas affez bien recompensées

A 6

12 LE CHEMIN DE LA PERFECTION. par le bonheur d'avoir imité en quelque chose nôtre divin Maître?

Je le disencore : ce sont là les armes qui doivent paroître dans nos enseignes; & il n'y a rien en quoi nous ne devions témoigner nôtre amour pour la pauvreté, dans nos logemens, dans nos habits, dans nos paroles, & par dessus tout, dans nos pensées. Tandis que vous tiendrez cette conduite, ne craignez point qu'avec la grace de Dieu l'observance soit bannie de cette maison. Car comme disoit Sainte Claire, la pauvreté est un grand mur : & elle ajoûtoit , qu'elle vouloit s'en servir, & de celui de l'humilité, pour enfermer les monasteres. Il est certain que si on pratique veritablement cette sainte pauvreté, la continence & toutes les autres vertus se trouveront beaucoup mieux soûtenuës & plus fortifiées par elle que par de somptueux édifices. -0690

Contre les bàaques.

Je conjure au nom de Jesus-Christ & de son précieux sang celles qui viendront aprés nous de se bien magni- garder de faire de ces bâtimens superbes, & si c'est une priere que je puisse faire en conscience, je prie Dieu que si elles le laissent emporter à un tel excés, ces bâtimens tombent sur leur tête, & qu'ils les écrasent toutes. Car, mes Filles, quelle apparence, y auroit-il de bâtir de grandes maisons du bien des pauvres ? Mais Dieu ne permette pas s'il lui plait, que nous aions rien que de vil & de pauvre. Imitons en quelque chose nôtre Roi, il n'a eu pour maison que la grotte de Bethléem où il est né, & la Croix où il est mort. Etoient-ce là des demeures fortagreables? Quant à ceux qui font de grands bâtimens ils en sçavent les raisons, & ils peuvent avoir des intentions saintes que je ne sçai pas : mais le moindre petit coin peut suffire à treize pauvres Religieuses.

Que fi à cause de l'étroite clôture on a besoin de quelque enclos pour y faire des hermitages afin d'y prier séparément, cela pouvant sans doute aider à l'oraison & à la devotion, j'y consens à la bonne heure. Mais quant à de grands bâtimens, & à avoir rien de cu-

rieux,

rieux, Dieu nous en garde par sa grace. Aiez continuel. lement devant les yeux que tous les édifices du monde tomberont au jour du jugement, & que nous ignorons si ce jour est proche. Or quelle apparence y auroit-il que la maison de treize pauvres filles ne pût tomber fans faire un grand bruit? Les vrais pauvres doivent-ils en faire? Et auroit-on compassion d'eux s'ils en faifoient?

-0690

Quelle joie vous seroit-ce, mes Sœurs, fi vous voyiez quelqu'un être délivré de l'enfer par l'aumône qu'il yous auroit faite, car cela n'est pas impossible? Vous êtes donc obligées de beaucoup prier pour ceux qui vous donnent dequoi vivre; puis qu'encore que l'aumone vous vienne de la part de Dieu, il veut que vous en sçachiez gréà ceux par qui il vous la donne : & vous ne devez jamais y manquer.

Je ne sçai ce que j'avois commencé de dire, parce que j'ai fait une grande digression. Mais je croi que nôtre Seigneur l'a permis, puis que je n'avois jamais pensé à écrire ce que je viens de vous dire. Je prie sa divine Majesté de nous tenir toûjours par la main, afin que nous

ne l'abandonnions jamais.

#### CHAPITRE III.

La Sainte exhorte ses Religieuses à prier continuellement Dieu pour ceux qui travaillent pour l'Eglise. Combien ils doivent être parfaits. Priere de la Sainte à Dieu pour eux.

OUR retourner au principal sujet qui nous a af-Prier semblées en cette maison, & pour lequel je sou-pour haiterois que nous pússions faire quelque chose qui fut qui traagreable à Dieu, je dis, que voiant que l'herefie qui s'est vaillent élevée en ce siecle est comme un feu devorant qui fait pour toûjours de nouveaux progrés, & que le pouvoir des se, hommes n'est pas capable de l'arrêter, il me semble que nous devons agir comme feroit un Prince, qui voiant

14 LE CHEMIN DE LA PERFECTION.

voiant que ses ennemis ravageroient tout son païs, & qu'il ne seroit pas assez fort pour leur resister en campagne, se retireroit avec quelques troupes choisses dans une place qu'il feroit extrémement fortisser, d'où il seroit avec ce petit nombre, des sorties sur eux, qui les incommoderoient beaucoup plus que ne pourroient faire de grandes troupes mal aguerries. Car il arrive souvent que par ce moien on demeure victorieux. & au pis aller on ne sçauroit perir que par la famine, puis qu'il n'y a point de traîtres parmi ces gens-là. Or ici, mes Sœurs, la famine peut bien nous presser; mais non pas nous contraindre de nous rendre. Elle peut bien nous faire mourir, mais non pas nous vaincre.

Or pourquoi vous dis-je ceci? C'est pour vous faire connoître que ce que nous devons demander à Dieu est qu'il ne permette pas que dans cette place où les bons Chrêtiens se sont retirez, il s'en trouve qui s'allent jetter du côté des ennemis; mais qu'il fortise la vertu & le courage des Predicateurs & des Theologiens qui sont comme les ches & les troupes, & fasse que les Religieux qui composent le plus grand nombre de ces soldats, s'avancent de jour en jour dans la perfection que demande une vocation si fainte. Car cela importe de tout, parce que c'est des forces Ecclesiastiques & non pas des seculieres que nous devons attendre nôtre secours.

Puis que nous sommes incapables de rendre dans cette occasion du service à nôtre Roi, efforçons-nous au moins d'être telles que nos prieres puissent aider ceux de ses serviteurs, qui n'aiant pas moins de doctrine que de vertu, travaillent avec tant de courage pour son service. Que si vous me demandez pourquoi j'insiste tant sur ce sujet, & vous exhorte d'assister ceux qui sont beaucoup meilleurs que nous: Je réponds que c'est parce que je croi que vous ne comprenez pas encore assez quelle est l'obligation que vous avez à Dieu de vous avoir conduites en un lieu où vous étes affranchis des affaires, des engagemens, & des conversations du mon-

de. Cette faveur est plus grande que vous ne le sçauriez croire; & ceux dont je vous parle font bien éloignez d'en jouir. Il ne seroit pas même à propos qu'ils en jouissent, principalement en ce temps, puis que c'est à eux de fortifier les foibles, & d'encourager les timides. Car à quoi seroient bons des soldats qui manqueroient des Capitaines?Il faut donc qu'ils vivent parmi les hommes ; qu'ils conversent avec les hommes, & qu'entrant dans les palais des Grands & des Rois, ils y paroissent quelquefois pour ce qui est de l'exterieur semblables aux autres hommes.

Or pensez-vous, mes Filles, qu'il faille peu de vertu Qu'il pour vivre dans le monde, pour traiter avec le monde; n'ap-& pour s'engager dans les affaires du monde ? Penfezvous qu'il faille peu de vertu pour converser avec le qu'aux monde, & pour être en même temps dans son cœur parfaits non seulement éloigné du monde, mais aussi ennemi de serdu monde: pour vivre sur la terre comme dans un lieu glife, de bannissement; & enfin pour être des Anges & non pas des hommes? Car s'ils ne sont tels ils ne meritent pas de porter le nom de Capitaines; & je prie nôtre Seigneur de ne pas permettre qu'ils fortent de leurs cellules. Ils feroient beaucoup plus de mal que de bien, puis que ce n'est pas maintenant le temps de voir des defauts en ceux qui doivent enleigner les autres; & que s'ils ne sont bien affermis dans la pieté, & fortement persuadez combien il importe de fouler aux pieds tous les interêts de la terre, & de se détacher de toutes les choses perissables pour s'attacher seulement aux eternelles, ils ne sçauroient empêcher que l'on ne découvre leurs defauts, quelque soin qu'ils prennent de les cacher. Comme c'est avec le monde qu'ils traitent ils peuvent s'affurer qu'il ne leur pardonnera pas; mais qu'il remarquera jusques à leurs moindres imperfections, sans s'arrêter à ce qu'ils auront de bon ; ni peutêtre même fans le croire.

J'admire qui peut apprendre à ces personnes du monde

16 LE CHEMIN DE LA PERFECTION.

de ce que c'est que la perfection. Car ils la connoissent, non pour la suivre, puis qu'ils ne s'y croient point obligez, & s'imaginent que c'est assez d'observer les simples commandemens, mais pour emploier cette connoissance à examiner, & condamner jusques aux moindres defauts des autres. Quelques ois même ils rafinent de telle sorte qu'ils prennent pour une imperfection, & pour un relâchement ce qui est en estet une vertu. Vous imaginez-vous donc que les serviteurs de Dieu n'aient pas besoin qu'il les savorise d'une assistance toute extraordinaire pour s'engager dans un si grand & si perilleux combat?

Tâchez, je vous prie, mes Sœurs, de vous rendre telles que vous meritiez d'obtenir ces deux choses de sa divine Majesté: La premiere, que parmi tant de personnes sçavantes & tant de Religieux il s'en trouve plufieurs qui aient les conditions que j'ai dit être necessairespour travailler à ce grand ouvrage, & qu'il lui plaise d'en rendre capables ceux qui ne le sont pas encore affez, puis qu'un feul homme parfait rendra plus de fervice qu'un grand nombre d'imparfaits : La seconde, que lors qu'ils feront engagez dans une guerre si importante, nôtre Seigneur les soûtienne par sa main toute-puissante, afin qu'ils ne succombent pas dans les perils continuels où l'on est expose dans le monde; mais qu'ils bouchent leurs oreilles aux chants des Sirenes, qui se rencontrent sur une mer si dangereuse. Que si dans l'étroite clôture où nous fommes nous pouvons par nos prieres contribuer quelque chose à ce grand dessein, nous aurons aussi combattu pour Dieu, & je m'estimerai avoir tres-bien emploié les travaux que j'ai foufferts pour établir cette petite maison, où je prétens que l'on garde la regle de la sainte Vierge nôtre Reine avec la même perfection qu'elle se pratiquoit au commencement.

Ne croiez pas, mes Filles, qu'il foit inutile de faire fans cesse cette priere, quoi que plusieurs pensent que c'est une chose bien rude de ne prier pas beaucoup pour

foi-

foi-même. Croiez-moi nulle priere n'est meilleure & plus utile. Que si vous craignez qu'elle ne serve pas à diminuer les peines que vous devez sousfrir dans le purgatoire; je vous répons qu'elle est trop saint pour n'y pas fervir. Mais quand vous y perdriez quelque chose en vôtre particulier : à la bonne heure. Et que m'importe quand je demeurerois jusqu'au jour du jugement en purgatoire si je pouvois par mes oraisons être cause du falut d'une ame : & à plus forte raison si je pouvois servir à plusieurs & à la gloire de nôtre Seigneur? Méprisez, mes Sœurs, des peines qui ne sont que passageres lors qu'il s'agit de rendre un service beaucoup plus confiderable à celui qui a tant fouffert pour l'amour de nous.

Tâchez à vous instruire sans cesse de ce qui est le plus parfait, puis que pour les raisons que je vous dirai enfuite j'ai à vous prier instamment de traiter toûjours de ce qui regarde vôtre salut avec des personnes doctes & capables. Je vous conjure au nom de Dieu de lui demander qu'il nous accorde cette grace, ainsi que je lui demande toute miserable que je suis , parce qu'il y va de sa gloire & du bien de son Eglise, qui sont le but de tous mes defirs.

-0690-

J'avouë que ce seroit une grande témerité à moi de Priere croire que je puffe contribuer quelque chose pour obte à Dieu! nir une telle grace. Mais je me confie, mon Dieu, aux prieres de vos servantes avec qui je suis, parce que je sçai qu'elles n'ont autre dessein ni autre prétention que de vous plaire. Elles ont quitté pour l'amour de vous le peu qu'elles possedoient, & auroient voulu quitter davantage pour vous servir. Comment pourrois-je donc croire, o mon Createur, qu'étant aussi reconnoissant que vous étes, vous rejettaffiez leurs demandes? Fe sçai que lors que vous estiez sur la terre non seulement vous n'avez point eu de mépris pour nôtre sexe, mais vous avez même répandu vos faveurs sur plusieurs femmes avec une bonte admirable. Quand nous vous deman-

#### 18 LE CHEMIN DE LA PERFECTION.

demanderons de l'honneur, ou de l'argent, ou du revenu, ou quelqu'une de ces autres choses que l'on recherche dans le monde : alors ne nous écoutez point. Mais pourquoin'écouteriez-vous pas , ô Pere Eternel, celles qui ne vous demandent que ce qui regarde la gloire de vôtreFils, qui mettent toute la leur à vous servir, en qui donneroient pour vous mille vies? Fe ne prétens pas neanmoins, Seigneur, que vous accordiez cette grace pour l'amour de nous : je scai que nous ne la meritons pas. Mais j'espere de l'obtenir en consideration du sang o des merites de vôtre Fils. Pourriez-vous bien, ô Dieutout-puissant, oublier tant d'injures, tant d'outrages ; en tant de tourmens qu'il a soufferts ? én vos entrailles paternelles toutes brûlantes d'amour, pourroient-elles bien permettre que ce que son amour a fait pour vous plaire en nous aimant comme vous le lui aviez ordonné, soit austi méprifé qu'il l'est aujourd'hui dans le tres-faint Sacrement de l'Eucharistie par ces malheureux heretiques qui le chassent de chez-lui en abattant les Eglises où l'on l'adore ? Que s'il avoit manqué à quelque chose de ce qui éroit le plus capable de vous contenter. Mais n'a-t-il pas accompli parfaitement tout ce qui pouvoit vous être agreable ? Ne suffit il pas, mon Dieu, que durant qu'il a été dans le monde il n'ait pas eu où pouvoir reposer sa tête, en qu'il ait été accablé par tant de souffrances, sans qu'on lui ravisse maintenant les maifons où il reçoit ses amis, és où connoissant leur foiblesse il les nourrit & les fortifie par cette viande toute divine pour les rendre capables de foûtenir les travaux où ils se trouvent engagez pour vôtre service ? N'a-t-il pas suffisamment satisfait par sa mort au peché d' Adam ? Et faut-il donc que toutes les fois que nous pechons, ce tres-doux en tres-charitable Agneau satisfasse encore pour nos offenses ? Ne le permettez pas, ô souverain Monarque de l'univers : appaifez vostre colere : détournez vos yeux de nos crimes: considerez le sang que vostre divin Fils a répandu pour nous racheter : aiez feulement égard à fes merites, & à

ceux de la glorieuse Vierge sa Mere , des Martirs, en de tous les Saints qui ont donné leur vie pour vostre service. Mais helas! mon Seigneur, qui suis-je pour ofer au nom de tous vous presenter cette requeste? Ha, mes Filles, quelle mauvaise mediatrice pour faire une telle demande pour vous, & pour l'obtenir! Ma temerité ne fervira-t-elle pas plutost d'un sujet tres-juste pour augmenter l'indignation de ce redoutable de souverain fuge dont j'implore la clemence ? Mais Seigneur puis que vous étes un Dieu de misericorde aiez pitié de cette pauvre pecheresse, de ce ver de terre; & pardonnez à ma hardiesse. Ne considerez pasmes pechez : considerez plutost mes desirs & les larmes que je répans en vous faisant cette priere. Je vous en conjure par vous-même. Aiez pitié de tant d'ames qui se perdent : Secourez, Seigneur, vostre Eglise : arrêtez le cours de tant de maux qui affligent la Chrétienté, & faites luire vo-Gre lumiere parmi ces tenebres.

-0690

Je vous demande, mes Sœurs, pour l'amour de JE s U s-C H R I S T & comme une chose à quoi vous étes obligées, de prier sa divine Majesté pour cette pauvre & trop hardie pecheresse qui vous parle, afin qu'il lui plaise de me donner l'humilité qui m'est necessaire. Quantau Roi & aux Prelats de l'Eglise, & particulierement nôtre Evêque, je ne vous les recommande point, parce que je vous voi si soigneuse de prier pour eux, que je ne croi pas qu'il en soit besoin. Mais puis qu'on peut dire que celles qui viendront aprés nous seront saintes si elles ont un Saint Evêque : comme cette grace est si importante, demandez-la sans cesseà nôtre Seigneur-Que si vos desirs, vos oraisons, vos disciplines, & vos jeûnes ne s'emploient pour de tels sujets, & les autres dont je vous ai parlé, sçachez que vous netendez point à la fin pour laquelle Dieu nous a ici assemblées.

#### CHAPITRE IV.

La Sainte exhorte sos Religienses à l'observation de leurregle. Que les Religienses doivent extrémement s'entr'aimer. Eviter avec grand soin toutes singularitez & particularitez. De quelle sorte on se doit aimer. Des Confesseurs. Et qu'il en faut changer lors

qu'on remarque en eux de la vanité.

De l'observation de la regle.

Ou s venez de voir, mes filles, combien grande est l'entreprise que nous pretendons d'executer. Car quelles devons-nous être pour ne point passer pour temeraires au jugement de Dieu & des hommes? Il est évident qu'il faut pour cela beaucoup travailler, & qu'il est besoin pour y réussir d'élever fort haut nos pensées, afin de faire de si grands efforts que nos œuvres y répondent. Car il y a sujet d'esperer que nôtre Seigneur exaucera nos prieres, pourvû que nous n'oubliyons rien de ce qui peut dépendre de nous pour observer exactement nos constitutions & nôtre regle. Je ne vous impose rien de nouveau, mes Filles. Je vous demande seulement d'observer les choses à quoi vôtre vocation & vôtre Profession vous obligent, quoi qu'il y ait grande difference entre les diverses manieres dont on s'en acquitte.

La premiere regle nous ordonne de prier sans cesse: & comme ce precepte enferme le plus important de nos devoirs, si nous l'observons exactement nous ne manquerons ni aux jeûnes, ni aux disciplines, ni au silence, ausquels nôtre institut nous oblige, puis que vous sçavez que toutes ces choses contribuent à la perfection de l'oraison, & que les delicatesses & la priere ne s'ac-

cordent point ensemble.

Vous avez desiré que je vous parle de l'oraison: & moi je vous demande pour recompense de ce que je vai vous en dire, non seulement de le lire fort souvent avec beaucoup d'attention, mais aussi de pratiquer ce que je vous ai déia dit.

Avant que d'en venir à l'interieur qui est l'oraison, je

vous dirai certaines choses si necessaires à ceux qui pretendent de marcher dans ce chemin, que pourvû qu'ils les pratiquent ils pourront s'avancer beaucoup dans le fervice de Dieu, quoi qu'ils ne soient pas fort contemplatifs:au lieu que sans cela, non seulement il est imposfible qu'ils le deviennent, mais ils se trouveront trompez s'ils croient l'être. Je prie nôtre Seigneur de me donner l'affiftance dont j'ai befoin, & de m'enfeigner ce que j'ai à dire afin qu'il réuffisse à sa gloire.

Ne croiez pas, mes cheres Sœurs, que les choses aufquelles je pretens de vous engager soient en grand nombre. Nous ferons trop heureuses si nous accomplissons celles que nos Saints Peres ont ordonnées & pratiquées, puis qu'en marchant par ce chemin ils ont merité le nom de Saints, & que ce seroit s'égarer de tenir une autre route, ou de chercher d'autres guides pour nous conduire. Je m'étendrai seulement sur trois choses portées par nos constitutions, parce qu'il nous importe extrémement de comprendre combien il nous est avantageux de les garder pour jouir de cette paix exterieure & interieure que Jesus-Christ nous a tant recommandée. La premiere est un amour sincere des unes envers les autres. La seconde un entier détachement de toutes les choses creées. Et la troisséme une veritable humilité, qui bien que je la nomme la derniere est la principale de toutes & embrasse le deux autres.

OC our

Quant à la premiere qui est de nous entr'aimer beau- De coup, elle est d'une grande consequence, parce qu'il n'y quelle a rien de si difficile à supporter qui ne paroisse facile à les Re-ceux qui s'aiment, & qu'il faudroit qu'une chose fut ligieumerveilleusement rude pour leur pouvoir donner de la ses se peine. Que si ce commandement s'observoit avec doigrand soin dans le monde; je croi qu'il serviroit beau-aimer. coup pour faire garder les autres : Mais comme nous y manquons toûjours en aimant trop ce qui doit être moins aimé, ou trop peu ce qui doit l'être davantage. nous nel'accomplissons jamais parfaitement. profess

#### 22 LE CHEMIN DE LA PERFECTION.

Il y en a qui s'imaginent que parmi nous l'excés ne peut en cela être dangereux. Il est neanmoins si préjudiciable & tire tant d'imperfections aprés foi, que j'estime qu'il n'y a que ceux qui l'ont remarqué de leurs propres yeux qui le puissent croire. Car le demon s'en fert comme d'un piege si imperceptible à ceux qui se contentent de servir Dieu imparfaitement, que cette affection démesurée passe dans leur esprit pour une vertu. Mais ceux qui aspirent à la perfection en connoissent bien le danger, & sçavent que cette affection mal reglée affoiblit peu à peu la volonté, & l'empêche de s'emploier entierement à aimer Dieu. Ce defaut se rencontre encore plûtôt à mon avis entre les femmes qu'entre les hommes, & apporte un dommage visible à toute la communauté, parce qu'il arrive de là que l'on n'aime pas également toutes les Sœurs: que l'on sent le déplaisir qui est fait à son amie : que l'on desire d'avoir quelque chose pour lui donner : que l'on cherche l'occasion de lui parler, sans avoir le plus souvent rien à lui dire, finon qu'on l'aime, & autres choses impertinentes, plûtôt que de lui parler de l'amour que l'on doit avoir pour Dieu. Il arrive même si peu souvent que ces grandes amitiez aient pour fin de s'entr'aider à l'aimer, que je croi que le demon les fait naître pour former des ligues & des factions dans les monasteres. Car quand on ne s'aime que pour servir sa divine Majesté. les effets le font bien-tôt connoître, en ce qu'au lieu que les autres s'entr'aiment pour fatisfaire leur passion, celles-ci cherchent au contraire dans l'affection qu'elles se portent un remede pour vaincre leurs passions.

Quant à cette derniere forte d'amitié, je souhaiterois que dans les grands monasteres il s'y en trouvât beaucoup. Car pour celui-ci où nous ne sommes & ne pouvons être que treize, toutes les Sœurs doivent être amies: toutes se doivent cherir: toutes se doivent aimer: toutes se doivent assister; & quelque saintes qu'elles soient je les conjure pour l'amour de nôtre Seigneur de se bien garder de ces singularitez où je voi si peu de

profit,

profit, puis qu'encore les freres même c'est un poison d'autant plus dangereux pour eux qu'ils sont plus proches.

Croiez-moi, mes Sœurs, quoi que ce que je vous dis vous semble un peu rude il conduit à une grande perfection : il produit dans l'ame une grande paix ; & fait éviter plusieurs occasions d'offenser Dieu à celles qui ne sont pastout-à-fait fortes. Que si nôtre inclination nous porte à aimer plûtôt une Sœur que non pas une autre, ce qui ne sçauroit pas ne point arriver, puis que c'est un mouvement naturel qui souvent même nous fait aimer davantage les personnes les plus imparfaites quand il se rencontre que la nature les a favorisées de plus de graces, nous devons alors nous tenir extrémement sur nos gardes, afin de ne nous laisser point dominer par cette affection naissante. Aimons les vertus, mes Filles, & les biens interieurs, ne negligeons aucun soin pour nous desaccoûtumer de faire cas de ces biens exterieurs; & ne souffrons point que nôtre volonté soit esclave, si ce n'est de celui qui l'a rachetée de son propre fang.

Que celles qui ne profiteront pas de cet avis prennent garde de se trouver sans y penser dans des liens dont elles ne pourront se dégager. Helas! mon Dieu mon Sauveur, qui pourroit nombrer combien de sottises & de niaiseries tirent leur origine de cette source? Mais comme il n'est pas besoin de parler ici de ces foiblesses qui se trouvent parmi les femmes, ni de les faire connoitre aux personnes qui les ignorent, je ne veux pas les rapporter par le menu. J'avouë que j'ai quelquefois été épouventée de les voir : je dis de les voir : car par la misericorde de Dieu je n'y suis jamais gueres tombée. Je les ai remarquées souvent, & je crains bien qu'elles ne se rencontrent dans la pluspart des monasteres, ainfi que je l'ai vû en plusieurs, parce que je sçai que rien n'est plus capable d'empêcher les Religieuses d'arriver à une grande perfection, & que dans le Supe-

rieures, comme je l'ai déja dit, c'est une peste.

LE CHEMIN DE LA PERPECTION.

Il faut apporter un extréme foin à couper la racine de ces partialitez & de ces amitiez dangereuses aussi-tôt qu'elles commencent à naître. Mais il le faut faire avec adresse & avec plus d'amour que de rigueur. C'est un excellent remede pour cela de n'être ensemble qu'aux heures ordonnées, & de ne se point parler, ainsi que nous le pratiquons maintenant; mais de demeurer féparées comme la regle le commande, & nous retirer chacune dans nôtre cellule. Ainfi quoi que ce foit une coûtume louable d'avoir une chambre commune où l'on travaille, je vous exhorte à n'en point avoir dans ce monastere, parce qu'il est beaucoupplus facile de garder le filence lors que l'on est seule; outre qu'il importe extrémement de s'accoûtumer à la solitude pour pouvoir bien faire l'oraison, qui devant être le fondement de la conduite de cette maison puis que c'est principalement pour ce sujet que nous sommes ici assemblées, nous ne sçaurions trop nous affectionner à ce qui peut le plus contribuer à nous l'acquerir.

Pour revenir, mes Filles, à ce que je disois de nous entr'aimer, il me semble qu'il seroit ridicule de vous le recommander, puis qu'il n'y a point de personnes si brutales qui demeurant & communiquant toûjours ensemble, n'aiant ni ne devant point avoir de conversations, d'entretiens & de divertissemens avec les personnes de dehors, & aiant sujet de croire que Dicu aime les sœurs & qu'elles l'aiment puis qu'elles ont tout quitté pour l'amour de lui, puissent manquer de s'aimer les unes les autres : outre que c'est le propre de la vertu de se faire aimer, & que j'espere avec la grace de Dieu qu'elle

n'abandonnera jamais ce monastere.

Je n'estime donc pas qu'il soit besoin de vous recommander beaucoup de vous entr'aimer en la maniere que je viens de dire. Mais je veux vous representer quel est cet amour si louable que je desire qui soit parmi nous, & par quelles marques nous pourrons connoître que nous aurons acquis cette vertu, qui doit être bien grande puis que nôtre Seigneur l'a recommandée si ex-

presié-

CHAPITRE IV. 25.
pressement à ses Apôtres. C'est dequoi je vai maintenant vous entretenir un peu selon mon peu de capacité. Que si vous le trouvez mieux expliqué en d'autres livres ne vous arrêtez pas à ce que j'en écrirai. Car peutêtre ne sçai-je ce que je dis.

- DE 9400

Il y a deux fortes d'amour dont je vai parler. L'un De l'afest purement spirituel, ne paroissant rien en lui qui ter-fection nisse sa pureté, parce qu'il n'a rien qui tienne de la sen-pour fualité & de la tendresse de nôtre nature. L'autre est auffi spirituel : mais nôtre sensualité & nôtre foiblesse s'y fesmeslent. C'est toutefois un bon amour, & qui semble seurs. legitime : tel est celui qui se voit entre les parens & les amis. l'ai déja dit quelque chose de ce dernier, & je veux maintenant parler de l'autre qui est purement spirituel & fans aucun mélange de paision. Car s'il s'y en rencontroit, toute la spiritualité qui y paroîtroit s'évanouiroit & deviendroit sensuelle : au lieu que si nous nous conduisons dans cet autre amour, quoi que moins parfait, avec moderation & avec prudence, tout y fera meritoire, & ce qui paroissoit sensualité se changera en vertu. Mais cette sensualité s'y mesle quelquesois si subtilement qu'il est difficile de le discerner, principalement s'il se rencontre que ce soit avec un Confesseur, parce que les personnes qui s'adonnent à l'oraison s'affectionnent extrémement à celui qui gouverne leur conscience quand elles reconnoissent en lui beaucoup de vertu & de capacité pour les conduire. C'est ici que le demon les affiege d'un grand nombre de scrupules dans le dessein de les inquieter & de les troubler : & sur touts'il voit que le Confesseurs les porte à une plus grande perfection : car alors il les presse d'une telle sorte qu'il les fait resoudre à quitter leur Confesseur, & ne les laisse point en repos aprés même qu'elles en ont choisi

Ce que ces personnes peuvent saire en cet état est de ne s'appliquer point à discerner si elles aiment ou n'aiment pas. Que si elles aiment, qu'elles aiment. Car si Tome II.

nous

26 LE CHEMIN DE LA PERFECTION.

nous aimons ceux de qui nous recevons des biens qui ne regardent que le corps, pourquoi n'aimerous-nous pas ceux qui travaillent fans cesse à nous procurer les biens de l'ame? Pestime au contraire que c'est une marque que l'on commence à faire un progrés notable lors que l'on aime son Confesseur quand il est saint & spirituel, & que l'on voit qu'il travaille pour nous faire avancer dans la vertu; nôtre soiblesse étant telle que nous ne pourrions souvent sans son aide entreprendre de gran-

des choses pour le service de Dieu.

Que si le Confesseur n'est pas tel que je viens de dire, c'est alors qu'il y a beaucoup de peril, & qu'il peut arriver un tres-grand mal de ce qu'il voit qu'on l'affectionne, principalement dans les maisons où la clôture est la plus étroite. Or dautant qu'il est difficile de connoître si le Confesseura toutes les bonnes qualitez qu'il doit avoir, on doit lui parler avec une grande retenue & une grande circonspection. Le meilleur seroit sans doute de faire qu'il ne s'apperçut point qu'on l'aime beaucoup, & de ne lui en jamais parler. Mais le demon use d'un si grand artifice pour l'empêcher que l'on ne sçait comment s'en défendre. Car il fait croire à ces personnes que c'est à quoi toute leur Confession se reduit principalement; & qu'ainfi elles sont obligées de s'en accuser. C'est pourquoi je voudrois qu'elles crussent que cela n'est rien, & n'en tinffent aucun compte. C'est un avis qu'elles doivent suivre si elles connoissent que tous les discours de leur Confesseur ne tendent qu'à leur salut : qu'il craint beaucoup Dieu, & n'a point de vanité : ce qui est tres-facile à remarquer, à moins de se vouloir aveugler soi-même. Car en ce cas, quelques tentations que leur donne la crainte de le trop aimer au lieu de s'en inquieter il faut qu'elles les méprisent & en détournent leur vûë, puis que c'est le vrai moien de faire que le demon se lasse de les persecuter, & se retire.

Mais si elles remarquent que le Confesseur les conduise d'une maniere qui leur puisse donner quelque vanité, tout le reste doit alors leur être suspect & quoi

No.

qu'il n'y ait rien que de bon dans ses entretiens il faut qu'elles se gardent bien d'entrer en discours avec lui ! mais qu'elles se retirent aprés s'être confessées en peu de paroles. Le plus seur dans ces rencontres sera de dice à la Prieure que l'on ne se trouve pas bien de lui, & de le changer comme étant le remede le plus certain fi l'on

en peut user sans blesser sa reputation.

Dans ces occasions & autres semblables qui sont comme autant de pieges qui nous sont tendus par le demon & où l'on ne sçait quel conseil prendre, le meilleur sera d'en parler à quelque homme sçavant & habile (ce que l'on ne refuse point en cas de necessité), de se confesser à lui & de suivre ses avis; puis que si on ne cherchoit point de remede à un si grand mal on pourroit tomber dans de grandes fautes. Car combien en commet-on dans le monde que l'on ne commettroit pas si l'on agissoit avec conseil, principalement en ce qui regarde la maniere de se conduire envers le prochain pour ne lui point faire de tort ? Il faut donc neceffairement dans ces rencontres travailler à trouver quelque remede, puis que quand le demon commence à nous attaquer de ce côté-là il fait en peu de temps de grands progrés si on ne se hâte de lui fermer le passage. Ainsi cet avis de parler à un autre Confesseur est sans doute le meilleur, en cas qu'il se trouve quelque commoditépour le faire, & si, comme je l'espere de la miféricorde de nôtre Seigneur, ces ames font disposées à ne rien negliger de tout ce qui est en leur pouvoir, pour ne plus traiter avec le premier, quand elles devroient pour ce sujet s'exposer à perdre la vie.

Confiderez, mes Filles, de quelle importance vous est cet avis, puis que ce n'est pas seulement une chose perilleuse, mais une peste pour toute la communauté, mais un enfer. N'attendez donc pas que le mal soit grand, & travaillez de bonne heure à le déraciner par tous les moiens dont vous pourrez user en conscience. J'espere que nôtre Seigneur ne permettra pas que des personnes qui font profession d'oraison puissent affec28 LE CHEMIN DE LA PERFECTION.

tionner que de grands serviteurs de Dieu. Car autrement elles ne seroient ni des ames d'oraison, ni des ames qui tendissent à une perfection telle que je pretens que soit la vôtre ; puis que si elles voioient qu'un Confesseur n'entendît pas leur langage, & qu'il ne se portât pas avec affection à parler de Dieu, il leur seroit imposfible de l'aimer, parce qu'il leur seroit entierement difsemblable. Que s'il êtoit comme elles dans la pieté, il taudroit qu'il fût bien simple & peu éclairé pour croire qu'un si grand mal pût entrer facilement dans une maison si resserrée, & si peu exposée aux occasions qui l'auroient pû faire naître, & pour vouloir enfuite s'inquieter soi-même, & inquieter des servantes de Dieu.

C'est donc là comme je l'ai dit, tout le mal, ou au moins le plus grand mal que le demon puisse faire glisfer dans les maisons les plus resserrées. C'est celui qui s'y decouvre le plustard, & qui est capable d'en ruiner la perfection sans que l'on en sçache la cause, parce que fi le Confesseur lui-même étant vain, donne quelque entrée à la vanité dans le monastere : comme il se trouve engagé dans ce defaut, il ne se met guere en peine de le corriger dans les autres. Je prie Dieu par son infinie bonté de nous délivrer d'un tel malheur. Il est si grand qu'il n'en faut pas davantage pour troubler toutes les Religieuses lors qu'elles sentent que leur conscience leur dicte le contraire de ce que leur dit leur Confesseur : & que si on leur tient tant de rigueur que de leur refuser d'aller à un autre, elles ne sçavent que faire pour calmer le trouble de leur esprit, parce que celui qui devroit y remedier est celui-la même qui le cause. Il se rencontre sans doute en quelques maisons tant de peines de cette sorte, que vous ne devez pas vous étonner que la compassion que j'en ai m'ait fait prendre un si grand foin de vous avertir de ce peril.

2 1

tionage

#### CHAPITRE V.

Suite du même sujet. Combien il importe que les Confesseurs soient sçavans. En quels cas on peut changer. Et de l'autorité des Superieurs.

E prie Dieu de tout mon cœur de ne permettre Du bequ'aucune de vous éprouve dans un monastere d'u- soin ne si étroite clôture ces troubles d'esprit & ces inquie- d'avoir tudes dont je viens de vous parler. Que si la Prieure & le des Confesseur sont bien ensemble, & qu'ainsi on n'ose rien fetdire ni à elle de ce qui le touche, ni à lui de ce qui la re- seurs garde: ce sera alors que l'on se trouvera tenté de taire scadans la confession des pechez fort importans, par la crainte de ce trouble & de cette inquietude où l'on s'engageroit en les difant. O mon Dieu mon Sauveur, quel ravage le demon ne peut-il point faire par ce moien : & que cette dangereuse retenuë & ce malheureux point d'honneur coûte cher ! Car par la fausse creance qu'il y va de la reputation du monastere de n'avoir qu'un Confesseur cet esprit infernal met ces pauvres filles dans une gesne d'esprit où il ne pourroit par d'autres voies les faire tomber. Ainsi si elles demandent d'aller à un autre Confesieur, on croit que c'est renverser toute la discipline de la maison : & quand celui qu'elles desirent seroit un faint, s'il se rencontre qu'il ne soit pas du même Ordre, on s'imagine ne pouvoir le leur donner sans faire un affront à tout l'Ordre.

Lotiez extrémement Dieu, mes Filles de la liberté que vous avez maintenant d'en user d'une autre sorte : puis qu'encore qu'elle ne se doive pas étendre à avoir beaucoup de Confesseurs, vous pouvez outre les ordinaires en avoir quelques-uns qui vous éclaircissent de vos doutes. Je demande au nom de nôtre Seigneur à celle qui sera Superieure de tâcher toûjours d'obtenir de l'Evêque ou du Provincial pour elle & ses Religieus cette sainte liberté de communiquer de son interieur avec des personnes doctes, principalement si seurs Con-

B 3

feffeurs

to LE CHEMIN DE LA PERFECTION.

fesseurs ne le sont pas, quelque vertueux qu'ils puissent être. Car Dieu les garde de se laisser conduire en tout par un Confesseur ignorant, quoi qu'il leur paroisse spirituel, & qu'il le soit en effet. La science sert extrémement pour donner lumiere en toutes, & il n'est pas impossible de rencontrer des personnes qui soient tout enfemble & fçavantes & spirituelles. Souvenez-vous austi, mes Sœurs, que plus nôtre Seigneur vous fera de graces dans l'oraison; & plus vous aurez besoin d'établir sur un fondement folide toutes vos actions & vos prieres.

Vos sçavez déja que la premiere pierre de cet édifice spirituel est d'avoir une bonne conscience, de faire tous les efforts pour éviter même de tomber dans les pechez veniels, & d'embraffer ce qui est le plus parfait. Vous vous imaginerez peut-être que tous les Confesseurs le scavent : mais c'est une erreur. Car il m'est arrivé de traiter des choses de conscience avec un qui avoit fait tout fon cours de Theologie, lequel me fit beaucoup de tort en me disant que certaines choses n'étoient point considerables. Il n'avoit point toutefois intention de me tromper, ni sujet de le vouloir, & il n'y auroit rien gagné; mais il n'en sçavoit pas davantage : & la même chose m'est arrivée avec deux ou trois autres.

Fu quels cas on peut changer de Confeffeur.

Cette veritable connoissance de ce qu'il faut faire pour observer avec perfection la loi de Dieu nous importe de tout. C'est le fondement solide de l'oraison : & quand il manque on peut dire que tout l'édifice porte à faux. Vous devez donc prendre conseil de ceux en qui l'esprit se trouve joint avec la doctrine : & si vôtre Confesseur n'a ces qualitez, tâchez de temps en temps d'aller à un autre. Que si l'on fait difficulté de vous le permettre, communiquez au moins hors de la confession, de l'état de vôtre conscience avec des personnes telles que je viens de dire.

-0000

J'ose même passer plus avant, en vous conseillant de pratiquer quelquefois cet avis quand bien vôtre Confeffeur auroit de l'esprit & seroit sçavant , parce qu'il se

pour-

CHAPITRE V. 31' fâcheux que vous fussiez toutes trompées par lui. Tâchez toûjours neanmons à ne rien faire qui contrevienne à l'obeissance : car à toutes choses il y a remede. Et puis qu'une ame est de si grand prix qu'il n'y a rien qu'on ne doive faire pour son avancement dans la vertu: que ne doit-on point faire lors qu'il s'agit de l'a-

vancement de plusieurs ames ? Tout ce que je viens de dire regarde principalement la Superieure. Je la conjure encore une fois, que puis qu'on ne cherche autre consolation en cette maison que celle qui regarde l'ame, elle tâche de la lui procurer dans un point si important. Car comme il y a disferens chemins par lesquels Dieu conduit les personnes pour les attirer à lui, il n'y a pas sujet de s'étonner que le Confesseur en ignore quelques-uns. Et pourvû, mes Filles, que vous soiez telles que vous devez être, quelque pauvres que vous soiez vous ne manquerez pas de personnes qui veuillent par charité vous assister de leur conseil. Ce même Pere celeste qui vous donne la nourriture necessaire pour le corps, inspirera sans doute à quelqu'un la volonté d'éclairer vôtre ame pour remedier à ce mal, qui est celui de tous que je crains le plus. Et quand il arriveroit que le demon tenteroit le Confesseur pour le faire tomber dans quelque erreur, lors que ce Confesseur verroit que d'autres vous parleroient, il prendroit garde de plus prés à lui, & seroit plus circonspect dans toutes ses actions.

J'espere en la misericorde de Dieu, que si l'on ferme cette porte au diable il n'en trouvera point d'autre pour entrer dans ce monastere : & ainsi je demande au nom de nôtre Seigneur à l'Evêque ou au Superieur fous la conduite duquel vous serez, qu'il laisse aux Sœurs cette liberté; & que s'il se rencontre dans cette ville des personnes sçavantes & vertueuses, ce qui est facile à sçavoir dans un lieu auffi petit qu'est celui-ci, il ne leur refuse pas la permission de se confesser quelquesois à eux, quoi qu'elles ne manquent pas d'un Confesseur ordinaire. Je

B 4

22 LE CHEMIN DE LA PERFECTION. sçai que cela est à propos pour plusieurs raisons, & que le mal qui en peut arriver ne doit pas entrer en comparaison avec un mal aussi grand & aussi irremediable que seroit celui d'être cause en leur refusant cette grace, qu'elles retinffent sur leur conscience des pechez qu'elles ne pourroient se resoudre de découvrir. Car les maifons Religieuses ont cela de propre que bien s'y perd promtement fi on ne le conserve avec grand soin : au lieu que quand le mal s'y glisse une fois il est tres-difficile d'y remedier ; la coûtume dans tout ce qui va au relâchement se tournant bien-tôt en habitude. Je ne vous disrien en ceci que je ne n'aie vû, que je n'aie remarqué & dont je n'aje conferé avec des personnes doctes & saintes qui ont fort consideré ce qui étoit le plus propre pour l'avancement de la perfection de cette maison. -06'90- HOLE OF

De rite des Supericurs.

Entre les inconveniens qui peuvent arriver, comme l'auto- il s'en rencontre toûjours par tout durant cette vie, il me semble que le moindre est qu'il n'y ait point de Vicaire ni de Confesseur qui ait le pouvoir d'entrer, de commander, & de fortir, mais seulement de veiller & de prendre garde à ce que la maison soit dans le recueillement, que toutes choses s'y fassent avec bien-seance, & que l'on y avance interieurement & exterieurement dans la pratique de la vertu; afin que s'il trouve que l'on y manque il en informe l'Evêque; mais qu'il ne soit pas Superieur. C'est ce qui s'observe maintenant ici non par mon seul avis, mais par celui de Monseigneur Dom Alvarez de Mendoce, maintenant nôtre Evêque & sous la conduite duquel nous sommes, personne de tres-grande naissance, grand serviteur de Dieu, tres-affectionné à tout ce qui est de la Religion, & à toutes les choses de pieté, & qui se porte avec une inclination tres-particuliere à favoriser cette maison, qui pour plusieurs raisons n'est point encore soumise à l'Ordre. Aiant fait assembler sur ce sujet des hommes sçavans, spirituels & de grande experience; ils resolurent ce que j'ai dit ensuite de beaucoup de prieres de plusieurs personnes, ausqueligil les

les toute miserable que je suis je joignis les miennes. Ainsi il est juste qu'à l'avenir les Superieures se conforment à cet avis, puis que c'est celui auquel tant de gens de bien se sont portez aprés avoir demandé à Dieu de leur donner la lumiere necessaire pour connoître ce qui seroit le meilleur, comme il l'est sans doute selon ce qui a paru jusques ici: & je le prie de faire que cela continue toûjours, pour vû que ce soit pour sa gloire. Ainsi soit-il.

### CHAPITRE VI

De l'amour spirituel que l'on doit avoir pour Dieu, 🔗 pour ceux qui peuvent coutribuer à nôtre salut.

U o 1 que j'aie fait une grande digression : ce que j'ai dit est si important que ceux qui en comprendront bien la consequence ne m'en blâmeront pas je m'assure.

Je reviens maintenant à cet amour qu'il ne nous est De l'apas seulement permis d'avoir, mais qu'il est utile que mour nous aions. Je dis qu'il est purement spirituel ; & en le de Dieu nommant ainsi je ne sçai si je sçai bien ce que je dis : Il tout me semble qu'il n'est pas necessaire d'en parler beau-spiricoup, dans la crainte que j'ai que peu d'entre vous le tuel. possedent, & s'il y en a quelqu'une que nôtre Seigneur favorise d'une telle grace, elle l'en doit beaucoup louer, parce qu'un fi grand don fera sans doute accompagné d'une tres-grande perfection. Je veux neanmoins vous en dire quelque chose qui pourra peut-être servir; à cause que ceux qui desirent d'acquerir la vertu s'y affectionnent lors qu'on l'expose devant leurs yeux. J'avouë que je ne sçai comment je m'engage à parler de ce fujet dans la creance que j'ai de ne discerner pas bien ni ce qui est spirituel, ni quand la sensualité s'y mesle. Dieu veuille s'il lui plaît me le faire connoître, & me rendre capable de l'expliquer. Je ressemble à ces personnes qui entendent parler de loin sans sçavoir ce que l'on dit : car quelquefois je n'entens pas moi-même ce que je dis ; & Dieufait pourtant qu'il est bien dit. D'autres fois ce que

B 5

34 LE CHEMIN DE LA PERFECTION. je disest impertinent: & c'est ce qui m'est le plus ordinaire.

Il me semble que lors que Dieu sait connoître clairement à une personne ce que c'est que ce monde : qu'il y a un autre monde : la disserence qui se trouve entre eux : que l'un passe comme un songe , & que l'autre est eternel : ce que c'est que le Createur , ce que c'est d'aimer l'un , & quel malheur c'est que d'aimer l'autre. Il me semble, dis-je, que lors que cette personne connost toutes ces veritez & plusieurs autres que Dieu enseigne avec certitude à ceux qui se laissent conduire par lui dans l'oraison , & qu'elle le connoît par experience & par un vrai sentiment du cœur , ce qui est bien disserent de le croire seulement & de le penser , cette personne l'aime sans doute d'une maniere toute autre que nous qui ne

sommes pas encore arrivées à cet êtat.

Il vous paroîtra peut-être, mes Sœurs, que c'est inutilement que je vous parle de la forte, & que je ne dis rien que vous ne sçachiez. Je prie Dieu de tout mon cœur que cela se trouve veritable, & que le scachant aussi-bien que je le souhaite vous le graviez profondément dans vôtre cœur. Que si vous le sçavez en esset, vous sçavez donc que je ne ments pas lors que je dis que ceux à qui Dieu fait cette grace, & à qui il donne cet amour font des ames genereuses & toutes Roiales. Ainfi quelque belles que soient les creatures: de quelques graces qu'elles soient ornées : quoi qu'elles plaisent à nos yeux: & nous donnent sujet de louer celui qui en les creant les a renduës si agreables, ces personnes favorifées de Dieune s'y arrêtent pas de telle forte que cela passe jusques à y attacher leur affection; parce qu'il leur femble que ce seroit aimer une chose de neant & comme embrasser une ombre : ce qui leur donneroit une fi grande confusion, qu'elles ne pourroient sans rougir de honte dire aprés cela à Dieu qu'elles l'aiment.

-0690

Vous me direz peut-être que ces personnes ne sçavent ce que c'est que d'aimer & de répondre à l'amitié qu'on

M'aimer que

qu'on leur porte. Je répons qu'au moins se soucient-el-ceux les peu d'être aimées : & quoi que d'abord la nature les qui fafasse quelquesois se réjouir de voir qu'on les aime, elles vent ne rentrent pas plûtôt en elles-mêmes qu'elles connois-buer à sent que ce n'est qu'une folie, excepté au regard de nôtre ceux qui peuvent contribuer à leur falut par leurs prie-falut, res ou par leur doctrine. Toutes les autres affections les lassent & les ennuient, parce qu'elles sçavent qu'elles ne leur penvent profiter de rien, & qu'elles seroient capables de leur nuire. Elles ne laissent pas d'en scavoir gré, & de paier cet amour en recommandant à Dieu ceux qui les aiment. Car elles considerent l'affection de ces personnes comme une dette dont nôtre Seigneur est chargé: parce que ne voiant rien en elles-mêmes qui merite d'être aimé, elles croient qu'on ne les aime qu'à cause que Dieu les aime. Ainsi elles lui laissent le soin de paier cer'amour qu'on a pour elles, & en l'en priant de tout leur cœur elles s'en croient déchargées, & demeurent auffi tranquilles que si cette affection ne les tou-

choit point.

Ces considerations me font penser quelquefois qu'il y a beaucoup d'aveuglement dans ce desir d'être aimé, fice n'est comme je l'ai dit, deceux qui nous peuvent aider à acquerir les biens eternels. Sur quoi il faut remarquer qu'au lieu que dans l'amour du monde nous n'aimons jamais sans qu'il y entre quelque interêt d'utilité ou de plaisir : au contraire ces personnes si parfaites foulent aux pieds tout le bien qu'on leur pourroit faire & toute la satisfaction qu'on leur pourroit donner dans le monde, leur ame étant disposée de telle sorte, que quand pour parler ainsi, elles le voudroient, elles n'en scauroient trouver qu'en Dieu & dans les entretiens dont lui seul est tout le sujet. Comme elles ne comprennent point quel avantage elles pourroient tirer d'être aimées, elles se soucient peu de l'être; & sont si persuadées de cette verité, qu'elles se rient en elles-mêmes de la peine où elles êtoient autrefois de içavoir si l'on re-

compensoit leur affection par une égale affection. Ce

n'est pas qu'il ne soit fort naturel, même dans l'amour honnête & permis, de vouloir quand nous aimons qu'on nous aime. Maislors qu'on nous a paiées en cette monnoie qui nous paroissoit si precieuse, nous découvrons qu'on ne nous a donné que des pailles que le vent emporte. Car quoi que l'on nous aime beaucoup, qu'est ce qu'à la fin il nous en reste? C'est ce qui me fait dire que ces grandes ames ne se soucient non plus de n'être pas aimées que de l'être, si cen'est de ceux qui peuvent contribuer à leur salut; dont encore elles ne sont bienaises d'être aimées qu'à cause qu'elles sçavent que le naturel de l'homme est de se lasser bien-tôt de tout s'il n'est soûtenu par l'amour.

Que s'il vous semble que ces personnes n'aiment donc rien sinon Dieu, je vous répons qu'elles aiment aussi leur prochain, & d'un amour plus veritable, plus utile, & même plus grand que ne sont les autres, parce qu'elles aiment toûjours beaucoup mieux, même à l'égard de Dieu, donner que de recevoir. C'est à cet amour qu'il est juste de donner le nom d'amour; & non pas à ces basses affections de la terre qui l'usurpent si injuste-

ment.

Que fi vous me demandez : A quoi ces personnes peuvent-elles donc s'affectionner si elles n'aiment pas ce qu'elles voient ? Je répons qu'elles aiment ce qu'elles voient, & s'affectionnent à ce qu'elles entendent. Mais les choses qu'elles voient & qu'elles entendent sont permanentes & non paffageres. Ainfi fanss'arrêter au corps elles attachent leurs yeux fur les ames pour connoître s'il y a quelque chose en elles qui merite d'être aimé. Et quand elles n'y remarqueroient que quelque disposition au bien, qui leur donne sujet de croire que pourvû qu'elles approfondissent cette mine elles y trouveront de l'or, elles s'y affectionnent, & il n'y a ni peines, ni difficultez qui les empêchent de travailler de tout leur pouvoir à procurer leur bonheur, parce qu'elles desirent de continuer à les aimer ce qui leur seroit impossible fi elles n'avoient de la vertu & n'aimoient beaucoup Dieu.

Dieu. Je dis impossible; car encore que ces personnes aient un ardent amour pour elles; qu'elles les comblent de bienfaits; qu'elles leur rendent tous les offices imaginables, & que même elles soient ornées de toutes les graces de la nature; ces ames saintes ne sçauroient se refoudre par ces seules considerations à les aimer d'un amour ferme & durable. Elles connoissent trop le peu de valeur de toutes les choses d'ici-bas pour pouvoir être trompées. Elles sçavent que ces personnes ont des sentimens differens des leurs, & qu'ainsi cette amitié ne sçauroit durer, parce que n'étant pas également fondée sur l'amour de Dieu & de ses commandemens, il faut de necessité qu'elle se termine avec la vie; & qu'en se separant par la mort l'un aille d'un côté & l'autre de l'autre.

Ainsi l'ame à qui Dieu a donné une veritable sagesse, au lieu de trop estimer cette amitié qui finit avec la vie, l'estime moins qu'elle ne merite. Elle ne peut être desitée que par ceux qui étant enchantez des plaisirs, des honneurs & des richesses passageres, sont bien aises de trouver des personnes riches qui les satisfassent dans leurs malheureux divertissemens. Si donc ces ames parfaites ont quelque amitié pour une personne, ce n'est que pour la porter à aimer Dieu, afin de pouvoir ensuite l'aimer ; scachant , comme je l'ai dit , que si elles les aimoient d'une autre forte cette amitiene dureroit pas & leur feroit préjudiciable. C'est pourquoi elles n'oublient rien pour tâcherà leur être utiles; & elles donneroient mille vies pour leur procurer un peu de vertu. O amour fans prix que vous imitez heureusement l'amour de Jesus, qui est tout ensemble nôtre bien & l'exemple du parfait amour!



son on and thempered from long.

### CHAPITRE VII.

Des qualitez admirables de l'amour spirituel que les personnes saintes ont pour les ames à qui Dieu les lie. Quel bonheur c'est que d'avoir part à leur amitié. De la compassion que même les ames les plus parfaites doivent avoir pour les foiblesses d'autrui. Divers avis touchant la maniere dont les Religieuses se doivent conduire. Et avec quelle promptitude & severitéil faut reprimer les desirs d'honneur & de preference.

mour fpirituel qu'on a pour les ames.

De l'a- C'Es T une chose incroiable que la vehemence de cet amour qu'on a pour une ame. Que de larmes il fait répandre ! que de penitences il produit ! que d'oraifons il fait adresser à Dieu! que de soins il fait prendre de la recommander aux prieres des gens de bien! Quel desir n'a-t-on point de la voir avancer dans la vertu? quelle douleur ne reffent-on point lors qu'elle n'avance pas? Que si aprés s'être avancée elle recule, il semble qu'on ne puisse plus goûter aucun plaisir dans la vie : on perd l'appetit & le sommeil : on est dans une peine continuelle, & on tremble par l'apprehension que cette ame ne se perde & ne se separe de nous pour jamais. Car quant à la mort du corps ces personnes embrasées de charité ne la confiderent point tant elles font éloignées de s'attacher à une chose qui échape des mains comme une feüille que le moindre vent emporte. C'est-là ce qu'on peut nommer, comme je l'ai dit, un amour entierement desinteressé puis qu'il ne pretend & ne desire que de voir cette ame devenir riche des biens du Ciel.

C'est là ce qui merite de porter le nom d'amour : & non pas ces infortunez amours du monde, par lesquels je n'entens point ces amours criminels & impudiques dont le seul nom nous doit faire horreur. Car pourquoi me tourmenterois-je à déclamer contre une chose qui peut passer pour un enfer, & dont le moindre mal est si grand que l'on ne sçauroit trop l'exagerer ? Nous ne devons jamais, mes Sœurs, proferer seulement le nom de ce malheureux amour, ni penser qu'il y en ait dans le monde, ni en entendre parler, soit serieusement ou en riant; ni soussiri que l'on s'entretienne de semblables solies en nôtre presence, cela ne pouvant jamais nous servir, & nous pouvant beaucoup nuire. Mais j'entens parler de cet autre amour qui est permis, de l'amour que nous nous portons les unes aux autres, & de celui que nous avons pour nos parens & pour nos amis.

Ce dernier amour nous met dans une apprehenfion continuelle de perdre la personne que nous aimons. Elle ne peut avoir seulement mal à la tête que nôtre ame n'en soit touchée de douleur : Elle ne peut souffrir la moindre peine sans que nous ne perdions presque patience; & ainfi de tout le reste. Mais il n'en va pas de même de cet autre amour qui est tout de charité. Car encore que notre infirmité nous rende sensibles aux maux de la personne que nous aimons; nôtre raison vient auffi-tôt à nôtre secours & nous fait con siderer s'ils sont utiles pour son salut, s'ils la fortifient dans la vertu, & de quelle maniere elle les supporte. On prie Dieu ensuite de lui donner la patience dont elle a besoin, afin que ses souffrances la fassent meriter & lui profitent. Que si on voit qu'il la lui donne, la peine que l'on avoit se change en consolation & en joie, quoi que l'affection qu'on lui porte fasse que l'on aimeroit mieux souffrir que de la voir fouffrir, fi on pouvoit en fouffrant pour elle lui acquerir le merite qui se rencontre dans la souffrance. Mais cela se passe sans en ressentir ni trouble ni inquietude.

Je redis encore, qu'il semble que l'amour de ces saintes ames imite celui que Je s u s le parfait modelle du parsait amour nous a porté, puis qu'elles voudroient pouvoir prendre pour elle toutes ces peines & que ces personnes en profitassent sans les soussir. Ce qui rend leur amitié si avantageuse que ceux qui ont le bonheur d'y avoir part ont sujet de croire, ou qu'elles cesseront de les aimer de la sorte, ou qu'elles obtiendront de nô-

tre Seigneur qu'ils les suivent dans le chemin qui les meine au Ciel, ainsi que Sainte Monique obtint de lui

cette grace pour Saint Augustin son fils.

Cesames parfaites ne peuvent user d'auçun artifice avec les personnes qu'elles aiment, ni dissimuler leurs fautes si elles jugent qu'il soit utile de les en reprendre, Ainsi elles n'y manquent jamais; tant elles desirent de les voir devenir riches en vertus. Combien de tours & de retours sont-elles pour ce sujet, quoi qu'elles soient si des-occupées du soin de toutes les choses du monde? Et elles ne squroient faire autrement. Elles ne squent ni déguiser ni slater; il faut ou que ces personnes se corrigent, ou qu'elles se séparent de leur amitié, parce qu'elles ne peuvent ni ne doivent soussirir la continuation de leurs defauts.

Ainfi cette affection produit entre eux une guerre continuelle. Car bien que cesames vraiment charitables & détachées de toutes les choses de la terre ne prennent pas garde si les autres servent Dieu, mais veillent seulement sur elles-mêmes, elles ne peuvent vivre dans cette indifference pour ces personnes à qui Dieu les a liées. Elles voient en elles jusques aux moindres atomes; elles ne laissent rien passer sans le leur dire; & portent ainsi pour l'amour d'elles une croix merveilleusement pesante. Qu'heureux sont ceux qui sont aimez de ces ames saintes, & qu'ils ont sujet de benir le jour que Dieu leur a donné leur connoissance!

O mon Seigneur & mon Dieu, voudriez-vous bien me faire tant de faveur que plusieurs m'aimassent de la sorte? Je prefererois ce bonheur à l'amitié de tous les Rois & de tous les Monarques de la terre, & certes avec raison, puis que ces amis incomparables n'oublient aucun de tous les moiens qu'on se peut imaginer pour nous rendre les maîtres du monde, en nous assujettissant tout ce qui est dans le monde.

Lors que vous rencontrerez, mes Sœurs, quelquesunes de cesames, il n'y a point de foin que la Superieure ne doive apporter pour faire qu'elles traitent avec vous: & ne craignez point de les trop aimer si elles sont telles que je dis. Mais il y en a peu de la forte : & quand il s'en trouve quelques-unes, la bonté de Dieu est si grande

qu'il permet qu'on les connoisse.

Je prévoi que l'on vous dira que cela n'est point neceffaire, & que Dieu nous doit suffire. Je vous affure au contraire que c'est un excellent moien de posseder Dieu que de traiter avec ses amis. Je sçai par experience l'avantage que l'on en reçoit : & je dois aprés Dieu à de femblables personnes la grace qu'il m'a faite de ne tomber pas dans l'enfer. Car je n'ai jamais été sans une extrème desir qu'ils me recommandassent à nôtre Seigneur, & je les en priois toûjours avec instance.

- DE 340

Mais il faut revenirà mon sujet. Cette maniere d'ai-Commer est celle que je souhaite que nous pratiquions. Et passion que quoi que d'abord elle ne soit pas si parfaite, nôtre Seig- l'on neur fera qu'elle le deviendra de plus en plus. Com-doit se mençons par ce qui est proportionné à nos forces. Bien voir qu'ils'y rencontre un peu de itendresse elle ne sçauroit bles. faire de mauvais effet , pourveu qu'elle ne soit qu'en general. Il est même quelquefois necessaire d'en témoigner & d'en avoir, en compatissant aux peines & aux infirmitez des Sœurs quoi que petites, parce qu'il arrive affez fouvent qu'une occasion fort legere donne autant de peine à une personne qu'une fort considerable en donne à une autre. Peu de chose est capable de tourmenter ceux qui sont foibles : & si vous vous rencontrez être plus fortes vous ne devez pas laisser d'avoir pitié de leurs peines, ni même vous en étonner, puis que le diable à peut-être fait de plus grands efforts contre elles que ceux dont il s'est servi pour vous faire souffrir des peines plus grandes. Que sçavez-vous aussi si nôtre Seigneur ne vous en reserve point de semblables en d'autres rencontres, & fielles qui vous semblent fort rudes, & qui le sont en effet, ne paroissent pas legeres à d'autres?

Ainfi nous ne devons point juger des autres par l'êtat où nous nous trouvons; ni nous confiderer selon le

temps

temps present auquel Dieu par sa grace, & peut-être sans que nous y aions travaillé, nous aura renduës plus sortes; mais selon le temps où nous avons étéles plus saches & les plus soibles. Cet avis est fort utile pour apprendre à compatir aux travaux de nôtre prochain quelque petits & legers qu'ils soient: & il est encore plus necessaire pour ces ames sortes dont j'ai parlé, parce que le desir qu'elles ont de soussir leur fait estimer les sousfrances peu considerables: au lieu qu'elles doivent se souvenir du temps qu'elles êtoient encore soibles, & reconnoître que leur force vient de Dieu seul, & non d'elles-mêmes; puis qu'autrement le demon pourroit restroidir en elles la charité envers le prochain, & leur saire prendre pour persection ce qui en esset seroit une saute.

Vous voiez par là, mes Filles, qu'il faut continuellement veiller & se tenir sur ses gardes, puis que cet ennemi de nôtre salut ne s'endort jamais. Et celles qui aspirent à une plus grande persection y sont encore plus obligées que les autres, parce que n'osant pas les tenter grossierement il emploie contre elles tant d'artifices, qu'à moins d'être dans un soin continuel de s'en garentir elles ne découvrent le peril qu'aprés y être tombées. Je leur dis donc encore une sois qu'il faut toûjours veiller & prier, puis que l'oraison est le meilleur de tous les moiens pour découvrir les embûches de cet esprit de tenebres, & le mettre en fuite.

Lors que dans le besoin de faire la recreation les Sœurs sont assemblées pour ce sujet, demeurez-y gaiement durant tout le temps qu'elle doit durer, quoi que vous n'y preniez pas grand plaisir, vous souvenant que pourveu que vous vous conduisez sagement & avec une bonne intention, tout deviendra un amour parfait. Je voulois traiter de celui qui ne l'est pas; mais il n'est pas à propos que nous l'aions dans cette maison, puis que si c'est pour en faire un bon usage il faut comme je l'ai dit le ramener à son principe qui est cet amour parfait. Ainsi quoi que j'eusse dessein d'en beaucoup parler

il me semble aprés y avoir bien pensé, que vû la maniere dont nous vivons il doit être banni d'entre nous. Je n'en dirai donc pas davantage; & j'espere avec la grace de nôtre Seigneur que nous ne nous porterons dans ce monastere à ne nous aimer qu'en cette maniere, puis que c'est sans doute la plus pure, quoi que nous ne le fassions pas peut-être avec toute la perfection que l'on pourroit defirer.

l'approuve fort que vous aiez compassion des infirmitez les unes des autres. Mais prenez garde que ce soit avec la discretion necessaire, & fans manquer à l'obeiffance.

-0690

Quoi que ce que la Superieure vous commandera de Divers faire vous semble rude, n'en témoignez rien, si ce n'est excelà elle-même,& avec humilité; puis que si vous en usiez lens a-autrement vous nuiriez beaucoup à toutes vos Sœurs.

Il importe de sçavoir quelles sont les choses que l'on doit sentir, & en quoi l'on doit avoir compassion de ses Sœurs. Il faut toûjours être fort touché des moindres fautes qu'on leur voit faire si elles sont manifestes; & l'on ne sçauroit mieux leur témoigner l'amour qu'on leur porte qu'en les souffrant & ne s'en étonnant pas : ce qui fera qu'elles supporteront aussi les vôtres, qui bien que vous ne vous en apperceviez point, sont sans doute en plus grand nombre. Vous devez aussi fort recommander ces personnes à Dieu, & tâcher de pratiquer avec grande perfection les vertus contraires aux defauts que vous remarquez en elles, parce que vous devez beaucoup plûtôt vous efforcer de les instruire par vos actions que par vos paroles. Elles ne les comprendroient peut-être pas bien, ou elles ne leur profiteroient pas, non plus que d'autres châtimens dont on pourroit se servir pour les corriger : au lieu que cette imitation des vertus que l'on voit reluire dans les autres fait une fi forte impression dans l'esprit qu'il est difficile qu'elle s'en efface. Cet avis est si utile que l'on ne scauroit trop s'en fouvenir.

O que l'amitié d'une Religieuse qui profite à toutes ses Sœurs en préferant leurs interêts aux siens propres, en s'avançant sans cesse dans la vertu, & en observant sa regle avec une grande perfection est une amitié veritable & avantageuse! Elle vaut mille fois mieux que celle que l'on témoigne par ces paroles de tendresse dont on use & dont on ne doit jamais user en cette maison: ma vie: mon ame: mon bien; & autres semblables. Il faut les reserver pour vôtre divin Epoux. Vous avez tant de temps à passer seules avec lui seul qu'elles vous seront necessaires, & il ne les aura pas desagreables, au lieu que si vous vous en serviez entre vous, elles ne vous attendriroient pas tant le cœur quand vous vous en servirez avec lui; & qu'ainfi c'est le seul usage que vous en devez faire. Je sçai que c'est un langage fort ordinaire entre les femmes: mais je ne puis souffrir que vous passiez pour des femmes en quoi que ce soit. Je vous souhaite aussi fortes que les hommes le plus forts : & si vous faites ce qui est en vous, je vous assure que nôtre Seigneur vous rendra si fortes que les hommes s'en étonneront. Car cela n'est-il pas facile à celui qui nous a tous tirez du neant?

C'est aussi une excellente marque d'une veritable amitié de s'efforcer de décharger les autres de leur travail dans les offices du monastere, en s'en chargeant au lieu d'elles, & de louer beaucoup Dieu de leur avance-

ment dans la vertu.

-06.9c

Quela divifio pefte monafteres.

Ces pratiques outre le grand bien qu'elles produisent, contribuent beaucoup à la paix & à la conformité qui est une doit être entre les Sœurs; ainsi que par la misericorde de Dieu nous le connoissons par experience. Je prie sa divine Majesté que cela aille toûjours croissant. Ce seroit une chose bien terrible si le contraire arrivoit. Car qu'y auroit-il de plus déplorable qu'étant en si petit nombre nous ne fussions pas tres-unies? Ne le permettezpas, mon Dieu : & comment un si grand malheur pourroit-il nous arrriver sans aneantir tout le bien que yous avez fait dans cette maifon?

S'il échapoit quelque petite parole qui fût contraire à la charité, ou qu'on vît quelque parti se former, ou quelque desir de préserence, ou quelque pointille d'honneur, il faut y remedier à l'heure-même, & faire beaucoup de prieres. J'avouë que je ne sçaurois écrire ceci sans que la pensee que cela pourroit arriver un jour me touche si sensiblement que je sens ce me semble mon sang se glacer, parce que c'est l'un des plus grands maux qui puisse se glisser dans les monasteres.

Que si voustombez jamais dans un tel malheur, tenez-vous, mes Sœurs, pour perduës. Croiez que vous
avez chasse vôtre divin Epoux de sa maison, & qu'ainsi
vous le contraignez en quelque sorte d'en aller chercher une autre: Implorez son secours par vos cris & par
vos gemissemens: Travaillez de tout vôtre pouvoir
pour trouver quelque remede à un sigrand mal: & si
vos consessions & vos communions frequentes n'y en
peuvent apporter, craignez qu'il n'y ait parmi vous
quelque Judas. Je conjure au nom de Dieu la Prieure de
prendre extrémement garde à n'y point donner de lieu,
& de travailler avec grand soin à arrêter dés le commencement ce desordre: car si on n'y remedie d'abord
il deviendra sans remede.

Quant à celle qui sera cause de ce trouble il faut la renvoier en un autre monastere, & Dieu sans doute vous donnera le moien de la doter. Il faut chasser bien loin cette peste; il faut couper les rameaux de cette plante venimeuse: & si cela ne sussit pas; il faut en arracher la racine. Que si tout ce que je viens de dire est inville, il faut l'enfermer dans une prison d'où elle ne sorte jamais, puis qu'il vaut beaucoup mieux la traiter avec cete juste séverité, que de souffrir qu'elle empoisonne toutes les autres. O que ce mal est estroiable! Dieu nous garde s'il lui plast d'être jamais dans un monastere où il ait pû se glisser. J'aimerois beaucoup mieux voir le seu reduire en cendres celui-ci, & nous y consumer toutes.

Mais parce que je fais état de parler de cela plus au long ailleurs, je n'en dirai pas davantage maintenant, &

46 LE CHEMIN DE LA PERFECTION. me contenterai d'ajoûter, qu'encore que cette amitié accompagnée de tendresse ne soit pas si parfaite que l'amour dont j'ai parlé, j'aime mieux que vous l'aiez pourveu que ce ne soit qu'en commun, que d'y avoir entre vous la moindre division. Je prie nôtre Seigneur par son extréme bonté de ne le permettre jamais: & vous lui devez extrémement demander, mes Sœurs, qu'il nous délivre d'une telle peine, puis que lui seul nous peut faire cette grace.

### CHAPITRE VIII.

Ou'il importe de tout de se détacher de tout pour ne s'attacher qu'à Dieu. De l'extréme bonheur de la vocation Religieuse. Humilité de la Sainte sur ce sujet. Qu'une Religieuse ne doit point être attachée à ses parens.

Du befoin de ne s'attacher qu'à Dieu,

E viens maintenant au détachement dans lequel nous devons être, & qui importe de tout s'il est parfait. Oui je le redis encore, il importe de tout s'il est parfait. Car lors que nous ne nousattachons qu'à nôtre seul Createur, & ne considerons que comme un neant toutes les choses creées, sa souveraine Majesté remplit nôtre ame de tant de vertus, que pourveu qu'en travaillant de tout nôtre pouvoir nous nous avancions peu à peu, nous n'aurons pas ensuite beaucoup à combattre, parce que nôtre Seigneur s'armera pour nôtre désense contre les demons & contre le monde.

Croiez-vous, mes Filles, que ce soit un bien peu confiderable que de nous en procurer un aussi grand qu'est celui de nous donner entierement à Dieu sans division & sans partage; puis que tous les biens sont en lui comme dans leur source? Rendons-lui mille graces, mes Sœurs, de ce qu'il lui a plû nous rassembler & nous unir en un lieu où l'on ne s'entretient d'autre chose. Mais pourquoi vous dire ceci, puis qu'il n'y a pas une de vous qui ne soit capable de m'instruire, & qu'étant si important d'être détachées de tout, je me voi si éloignée de

l'être

l'être autant que je le souhaiterois, & que je comprens qu'on le doit être? Je pourrois dire le même de toutes les vertus dont je parle dans ces discours, puis qu'il est plus difficile de les pratiquer que d'en écrire; & que mê-me je m'acquitte mal de ce dernier, parce qu'il n'y a quelquefois que l'experience qui puille en faire bien parler. Ainfi s'il arrive que je ne rencontre pas mal en quelque chose, c'est que les contraires se reconnoissant par leurs contraires, j'ai appris à connoître ces vertus en tombant dans les vices qui leur font contraires.

Quant à ce qui est de l'exterieur, on voit assez com- Du bien nous sommes séparées de toutes choses dans cette bonretraite: & il semble que nôtre Seigneur en nous y ame- heur de nant nous ait voulu séparer de tout en cette maniere cation pour lever les obstacles qui pourroient nous empêcher Relide nous approcher de lui. O mon Seigneur & mon mai- Bieule, tre, comment ai-je pû en mon particulier, & comment avons-nous putoutes meriter une aussi grande faveur que celle que vous nous avez faite de daigner nous chercher & nous choisir parmitant d'autres pour vous communiquer si particulierement à nous? Plaise à vôtre divine bonté que nous ne nous rendions pas indignes par nôtre faute d'une telle grace. Je vous conjure, mes Filles, au nom du Dieu tout-puissant de songer à l'extréme obligation que nous lui avons de nous avoir amenées en cette maison. Que chacune de vous rentre en elle-même pour la bien considerer, & se mette devant les yeux que de douze seulement qu'il a plû à sa haute Majesté d'afsembler ici, elle a le bonheur d'en être l'une. Helas! combien y en a-t-il de meilleures que moi qui auroient reçû avec une incroiable joie la place qu'il lui à plû de m'y donner quoi que j'en fusse si indigne? Beni soiez-vous, mon Sauveur, & que les Anges & toutes les creatures vous louent de cette faveur que je ne puis aflez re-connoître, non plus que tant d'autres que vous m'avez faites, entre lesquelles celle de m'avour appellée à la religion est si grande. Mais comme j'ai tres-mal répondu à

une vocation fi fainte, vous n'avez pas voulu, Seigneur, me laisser plus long-temps fur ma foi dans un monastere où entre ce grand nombre de Religieuses qu'il y avoit il s'en trouvoit tant de vertueuses parmi lesquelles on n'auroit pû connoitre le déreglement de ma vie, que j'aurois cachée moi-même comme j'ai fait durant tant d'années. Ainsi vous m'avez amenée, mon Dieu, dans cette maison, où n'y aiant qu'un si petit nombre de perfonnes il est comme impossible que mes defauts ne foient pas connus; & pour m'engager à veiller davantage sur moi-même vous m'ôtez toutes les occasions qui seroient capables de m'en empêcher. Je confesse donc, ô mon Createur, qu'il ne me reste maintenant aucune excuse, & que j'ai plus besoin que jamais de vô-

tre misericorde pour obtenir le pardon de mes offenses.

Du détachement des pagens,

Je conjure celles qui jugeront ne pouvoir observer ce qui se pratique parmi nous de le déclarer avant que de faire profession. Il y a d'autres monasteres où Dieu est servi, & où elles peuvent aller sans troubler ce petit nombre qu'il lui a plû de rassembler en cette maison. On permet ailleurs aux Religieuses de se consoler avec leurs parens: mais ici on ne parle point à ses parens si ce n'est pour les consoler eux-mêmes. Toute Religieuse qui desire de voir ses proches pour sa propre consolation, & qui la seconde fois qu'elle leur parle ne se lasse pas de les voir, à moins qu'ils soient dans la pieté, doit se reputer imparfaite, & croire qu'elle n'est point détachée. Son ame est malade : elle ne jouira point de la liberté de l'esprit : elle n'aura point de paix veritable; & elle a besoin d'un medecin. Que si elle ne renonce à cette attache & ne se guerit de cette impersection, je lui déclare qu'elle n'est pas propre pour demeurer dans ce monastere. Le meilleur remede à ce mal est à mon avis de ne point voir ses parens jusques à ce qu'elle se sente délivrée de l'affection de les voir, & qu'elle ait obtenu de Dieu cette grace aprés l'en avoir beaucoup prié. Que si ce lui est une peine, & comme une croix que de les

les voir, qu'elle les voie quelquefois à la bonne heure pour leur profiter en quelque chose, ainsi qu'elle leur profitera sans doute sans se nuire à elle-même. Mais si elle les aime : fi elle s'afflige beaucoup de leurs peines; & fielle écoute volontiers ce qui se passe sur leur sujet dans le monde, elle doit croire qu'elle leur sera inutile, & se fe fera beaucoup de tort à elle-même.

## CHAPITREIX

Combien il est utile de se détacher de la trop grande affection de ses proches. Et que l'on reçoit plus d'affistance des amis que Dieu donne que l'on n'en reçoit de ses parens.

S I nous qui fommes Religieuses sçavions quel est le Du dé-préjudice que nous recevons de converser beaucoup tacheavec nos proches, de quelle forte ne les fuirions-nous ment pas? l'avouë que je ne comprens point, laissant même des paà part ce qui est de Dieu, quel avantage nous pouvons d'eux pour nôtre consolation & nôtre repos, puis que ne pouvant ni ne nous étant pas permis de prendre part à leurs plaisirs, nous ne sçaurions que sentir leurs déplaifirs & répandre des larmes dans leurs peines plus quelquefois qu'ils n'en répandent eux-mêmes. Ainsi je puis dire hardiment à ces Religieuses, que si elles en reçoivent quelque satisfaction dans leurs sens, cette satisfaction coûtera cher à leur esprit.

Vous étes, mes Sœurs, bien délivrées de cette crainte dans ce monastere, puis que vous n'avez rien qu'en commun; & qu'ainsi ne pouvant recevoir d'aumône qui ne soit pour toute la communauté, nulle de vous n'est obligée pour ce sujet d'avoir de la complaisance pour ses parens, & ne peut douter que Dieu ne vous affiste toutes en general, & ne pourvoie à tous vos besoins.

Je ne sçaurois penser sans étonnement au dommage que l'on reçoit de converser avec ses proches. Il est tel que je doute qu'on le puisse croire si on ne l'a experimenté. Et je ne suis pas moins étonnée de ce que la per-

Tome II.

fection de nôtre état qui nous oblige de nous en separer, paroît aujourd'hui si esfacée dans la pluspart des maiions Religieuses qu'il n'y en reste presque plus aucune trace. Je ne sçai pas ce que nous quittons en quittant le monde, nous qui disons que nous quittons tout pour Dieu, si nous ne quittons le principal, qui est nos parens. Cela est venu jusques à un tel point, que l'on pretend faire passer pour un defaut de vertu en des personnes Religieuses de ne pas aimer beaucoup leurs proches; & Pon veut même prouver par des raisons que c'est un de-faut de ne converser pas souvent avec eux. Mais, mes Filles, ce que nous devons faire en cette maison aprés nous être acquittees des devoirs dont je vous ai parlé & qui regardent l'Eglise, c'est de recommander beaucoup nos parens à Dieu, & d'effacer ensuite le plus que nous pourrons de nôtre memoire ce qui les regarde, parce que c'est une chose naturelle que d'y attacher nôtre affection plûtôt qu'aux autres personnes. Mes parens m'ont extrémement aimée à ce qu'ils disoient & je les aimois d'une maniere qui ne leur permettoit pas de m'oublier. Mais j'ai éprouvé en moi-même & en d'autres, qu'excepté les Peres & les Meres que l'on voit rarement abandonner leurs enfans, & dont ainsi que de nos freres & de nos fœurs il n'est pas juste de nous éloigner lors qu'ils ont besoin de consolation, & que nous pouvons la leur donner en demeurant toûjours dans un parfait détachement : j'ai éprouvé dis-je lors que je me fuis veue dans de grands besoins, que tous mes autres proches ont été ceux dont j'ai receu le moins d'affiftance, & n'ai eu du secours que des personnes qui faisoient profession d'être à Dieu. Croiez, mes Sœurs, que si vous le servez fidellement vous ne trouverez point de meilleurs parens. Je le içai par experience: & pourvû que vous demeuriez fermes dans cette refolution, dont vous ne pourriez vous départir sans manquer à vôtre celeste Epoux qui est vôtre ami le plus veritable, vous vous trouverez bien-tôt delivrées de cette attache à vos parens.

Affurez-

Affurez-vous auffi que vous pouvez beaucoup plus vous confier en ceux qui ne vous aimeront que pour l'amour de nôtre Seigneur, que non pasen tous vos parens. Ils ne vous manqueront jamais; & lors que vous y penserez le moins vous trouverez en eux & des Peres & des Freres. Comme ils esperent d'en recevoir de Dieu la recompense, ils nous affistent de tout leur pouvoir pour l'amour de lui : au lieu que ceux qui pretendent tirer de nous leur récompense, nous voiant incapables par nôtre pauvreté de la leur donner & que nous leur sommes entierement inutiles , se lassent bien -tôt de nous affister. Je sçai que cela n'est pas general; mais qu'il arrive d'ordinaire, parce que le monde est toûjours le monde.

Si on vous dit le contraire & qu'on veüille le faire passer pour une vertu, ne le croiez pas. Il vous en arriveroit tant de maux qu'il faudroit m'engager dans un grand discours pour vous les representer. Mais puis que de plus habiles que moi en ont écrit je me contenterai de ce que je vous en ai dit. Que si toute imparsaite que je suis j'ai vû si clairement le préjudice que cela apporte, jugez ce que pourront faire ceux qui sont beaucoup plus intelligens & plus vertueux que moi-

Les Saints nous conseillent de fuir le monde: & qui doute que tout ce qu'ils nous disent sur ce sujet ne nous foit tres-utile? Croiez-moi, comme je vous l'ai déja dit, rien ne nous y attache tant que nos parens, & rien

n'est si difficile que de nous en détacher.

J'estime pour cette raison que celles qui abandonnent leur pais, font bien pourvû que cet éloignement les détache de l'affection de leurs proches. Car le veritable détachement ne consiste pas à s'éloigner d'eux d'une presence corporelle, mais à s'unir de tout son cœur & de toute fon ame à JESUS-CHRIST, parce que trouvant tout en lui, on n'a pas peine à tout oublier pour l'amour de lui; quoi que la separation de nos proches soit toûjours fort avantageuse jusques à ce que nous connoissons cette verité. Mais alors nôtre Seig-

C 2

LE CHEMIN DE LA PERFECTION. neur pour nous faire trouver de la peine à ce qui nous donnoit auparavant du plaifir, permettra peut-être que nous ferons obligées de converfer avec nos parens.

# CHAPITRE X

Du'il ne suffit pas de se détacher de ses proches si on ne se détache de soi-même par la mortification. Que cette vertuest jointe à celle de l'humilité. Qu'il ne faut pas preferer les penitences que l'on choisis à cel-les qui sont d'obligation, ni se flaster dans celles que l'on doit faire.

tachement de foi. même.

Du dé- I OR s que nous serons ainsi détachées du monde & de nos parens, & que nous vivrons renfermées dans un monastere en la maniere que nous avons dit, il semblera peut-être que tout sera fait & qu'il ne nous restera plus d'ennemis à combattre. O mes Sœurs, n'aiez pas cette opinion, & gardez-vous bien de vous endormir. Vous feriez comme celui qui fe va coucher fans crainte aprés avoir bien fermé la porte de peur des voleurs, & qui les auroit dans sa maison. Il n'y en a point de plus dangereux que les domestiques : & comme nous fommes nous-mêmes ces voleurs interieurs & fecrets, & que nous demeurons toûjours avec nous-mêmes, fi nous ne prenons un foin tout particulier de combattre fans ceffe nôtre volonté, plufieurs choses seront capables de nous faire perdre cette fainte liberté d'esprit, qui nous dégageant du poids de toutes les chofes terrestres peut nous faire prendre nôtre vol vers nôtre celeste Createur 18 495 and fivmou maid anothering that man

Il sera utile pour ce sujet d'avoir toûjours dans l'esprit que tout n'est que vanité & finit en un moment afin de détacher nôtre affection de ces choses passageres, pour l'attacher à ce qui subsistera eternellement. Car bien que ce moien semble foible il ne laisse pas de fortifier beaucoup nôtre ame, en faisant dans les moindres choses, que lors que nous nous appercevons que nôtre inclinations nous y porte, nous prenions un extreme foin neur

CHE CHE X HER TAT AND TION.

foin d'en retirer nôtre pensée pour la tourner toute vers Dieu; en quoi sa Majesté nous affiste. Que nous lui sommes obligées en cette maison, de ce qu'en renonçant à nos propres affections nous avons fait le plus difficile, puis qu'il est certain que ce grand & intime amour que nous nous portons fait que rien ne nous paroît si rude que cette separation de nous même, & cette guerre que nous nous faisons par une mortification eternelle.

C'est ici que la veritable humilité peut trouver sa De Phumiplace: car il me semble que cette vertu, & celle du relite noncement à nous-mêmes se tiennent toûjours com-jointe à pagnie. Ce sont deux sœurs que nous ne devons jamais la morseparer: & au lieu que je vous conseille de vous éloig : tiscation, & ner de vos autres parens, je vous exhorte d'embrasse au deceux-ci, de les aimer, & de ne les perdre jamais de vûë; tache-

Ceux-ci, de les aimer, & de ne les perdre jamais de vue, tache
O fouveraines vertus, Reines du monde, & cheres ment
amies de nôtre Seigneur; vous qui dominez fur toutes même,
les choses creées & nous délivrez de toutes les embûches du demon : celui qui vous possède peut combattre
hardiment contre tout l'enser uni ensemble, contre le
mondé tout entier & tous ses attraits, sans avoir peur de

monde tout entier & tous fes attraits, fans avoir peur de quoi que ce soit, parce que le Roiaume du Ciel lui appartient. Que pourroit-il craindre, puis qu'il compte pour rien de tout perdre, & ne compte pas même certe perte pour une perte? Son unique apprehension est de déplaire à son Dieu : & il le prie sans cesse de le fortisser dans ces deux vertus, afin qu'il ne les perde point par sa faute. Elles ont cela de propre de se cacher de telle sorte à celui qu'elles entichissent, qu'il ne les apperçoit point; ni ne peut croire de les avoir, quoi qu'on lui dife pour le lui persuader. Et il les estime tant qu'il ne se lasse jamais de travailler pour les acquerir, & s'y perfectionne ainsi de plus en plus. Or quoi que ceux qui possedent ces vertus ne veulent pas être estimez tels qu'ils font en effet, ils se font connoître, contre leur intention, & l'on ne sçauroit traiter avec eux sans s'en appercevoir aussiquement de discretion, que plus à Dieu que nous flot

Mais

Mais quelle folie me fait entreprendre de louer l'humilité & la mortification, aprés qu'elles ont receu de
fi hautes louanges de celui-même qui est le Roi de la
gloire: & qu'il a fait voir par ses souffrances jusques à
quel point il les estime? C'est donc ici, mes Filles, qu'il
faut faire tous vos essorts pour sortir hors de l'Egipte,
puis qu'en possedant ces deux vertus elles seront comme une manne celeste qui vous sera trouver de la douceur & des delices dans les choses qui sont les plus as-

pres & les plus ameres au goût du monde.

Ce que nous devons premierement faire pour ce sujet est de renoncer à l'amour de nôtre corps : en quoi il n'y a pas peu à travailler, parce que quelques-unes de nous aiment tant leurs aifes & leur fanté, qu'il n'est pas croiable combien ces deux choses font une rude guerre aussi bien aux Religieuses qu'aux personnes du monde. Il semble que quelques-unes n'aient embrassé la religion que pour travailler à ne point mourir, tant elles prennent soin de vivre. Je demeure d'accord qu'en cette maison cela ne se remarque gueres dans les actions; mais je voudrois que l'on n'en eût pas même le defir. Faites êtat, mes Sœurs, que vous venez ici à deffein d'y mourirpour les us-Christ; & non pas d'y vivre a votre aife pour pouvoir fervir Jesus-Christ, comme le diable s'efforce de le persuader, en insinuant que cela est necessaire pour bien observer la regle. Ainsi l'on a tant de foin de conserver sa santé pour garder la regle, qu'on ne la garde jamais en effet, & qu'on meurt sans l'avoir accomplie entierement durant un seul mois, ni même peut-être durant un feul jour.

J'avouë ne comprendre pas pourquoi nous sommes donc venuës ici. Et en verité il n'y a pas sujet d'apprehender que la discretion nous manque en ce point. Ce seroit une grande merveille si cela arrivoit. Car nos Confesseurs craignent aussi-tôt que nous ne nous fas-sions mourir par des penitences excessives; & nous avons par nous-mêmes une telle repugnance à ce manquement de discretion, que plût à Dieu que nous sus-

fions

fions auffi exactes en tout le reste. Je sçai que celles qui pratiquent fidellement ces penitences austeres n'en demeureront pas d'accord, & répondront peut-être que je juge des autres par moi-même. Je confesse qu'il est vrai: mais il y en a plus si je ne me trompe qui me resfemblent dans ma foiblesse, qu'il n'y en aura qui se trouveront offensées de ce que je croi les autres austi foibles que je la fuis. C'est pour cette raison à mon avis que notre Seigneur permet que nous soions si mal-saines; & je considere comme une grande misericorde qu'il ma faite, de l'être. Comme il voit que je prendrois tant de foin de me conserver, il a voulu qu'il y en eût au moins quelque sujet.

-0690-

C'est une chose plaisante de voir les tourmens que Des pe quelques-unes se donnent sans que personne les y obli-niten-ge. Il leur vient quelquesois un caprice de faire des pe-discrenitences déreglées & indiscretes, qui durent environ tes. deux jours; & le diable leur met ensuite dans l'esprit qu'elles font tort à leur santé, & qu'aprés avoir éprouvé combien elles leur sont préjudiciables, elles ne doivent jamais plus en faire, non pas même celles qui sont d'obligation dans nôtre Ordre. Nous n'observons pas seulement les moindres choses de la regle comme le silence, quoi qu'il ne puisse nuire à nôtre santé. Nous ne nous imaginons pas plûtôt d'avoir mal à la tête, que nous cessons d'aller au cœur, quoi qu'en y allant nous n'en fussions pasplus malades. Ainsi nous manquons un jour d'y aller, parce que nous avons mal à la tête : un autre jour parce que nous y avons eu mal; & deux ou trois autresjours, de crainte d'y avoir mal. Et nous voulons aprés cela inventer selon nôtre fantaisse, des penitences qui ne servent le plus souvent qu'à nous rendre incapables de nous acquitter de celles qui sont d'obligation. Quelquefois même l'incommodité qu'elles nous causent étant fort petite, nous croions devoir être déchargées de tout, & satisfaire à nôtre devoir pourvû que nous demandions permission.

Vous me demanderez fans doute pourquoi la Prieure vous donne donc cette permission. Je réponds, que si elle pouvoit voir le fond de vôtre cœur, elle ne vous la donneroit peut-être pas. Mais comme vous lui reprefentez qu'il y a de la neceffité, & ne manquez ni d'un medecin qui confirme ce que vous dites, ni d'une amie ou d'une parente qui vient pleurer auprés d'elle : quoi que la pauvre Mere juge qu'il y a de l'abus : que peutelle faire? La crainte de manquer à la charité la met en scrupule, Elle aime mieux que la faute tombe sur vous que non pas fur elle; & elle apprehende de faire un mauvais jugement de vous. O mon Dieu pardonnez-moi fi je dis que je crains fort que ces fortes de plaintes ne soient déja passées en coûtume parmi les Religieuses. Comme elles sont du nombre des choses qui peuvent arriver quelquefois, j'ai crû, mes Filles, en devoir parler ici, afin que vous y preniez garde. Car si le demon commence à nous effraier par l'apprehension de la ruine de nôtre santé, nous ne ferons jamais rien de bon. Dieu veiille nous donner par fa grace la lumiere dont nous avons besoin pour nous bien conduire en toutes chofes.

## CHAPITRE XI.

Ne se plaindre pour de legeres indispositions. Soussir les grands maux avec patience. Ne point apprehender la mort : & quel bonheur c'est que d'assujettir le corps à l'esprit.

Ne se plaindre des legeres indispositions. Lme semble, mes Sœurs, que c'est une tres-grande impersection que de se plaindre sans cesse pour de petits maux. Si vous les pouvez soussir sous les pouvez soussir sous serve de painter d'eux-mêmes par une autre maniere de plainte, & ne pourront pas long-temps être cachez. Considerez qu'étant ici en petit nombre, si vous avez de la charité, & que l'une de vous prenne cette mauvaise coûtume, elle donnera beaucoup de peine à toutes les autres. Quant à celles qui

LE CHANKER TAT RENKED TION. leront veritablement malades elles doivent le dire & fouffrir qu'on les aflifte de ce qui leur fera neceffaire. Que si vous etes une fois délivrées de l'amour propre; vous ressentirez de telle sorte jusqu'au moindre des bons traitemens qu'on vous fera, qu'il ne faudra pas craindre que vous en preniez aucun sans necessité, ni que vous vous plaigniez fans sujet. Mais quand vous en aurez un legitime, il fera auffi à propos de le dire, qu'il feroit mal de prendre du foulagement sans besoin. On auroit même grand tort si l'on manquoit alors de soin à vous affeter. Et vous ne scauriez douter qu'on ne le fasse dans une maison d'oraison & de charité, comme celle-ci où le nombre des personnes qui y demourent est si petit, qu'il est facile d'y remarquer les besoins les unes des autres. Desaccoûtumez-vous donc de vous plaindres de certaines foiblesses se indispositions de femmes qui ne sont pas de longue durée, & dont le diable remplit quelquefois l'imagination. Contentez-vous d'en parler seulement à Dieu. Autrement vous courez fortune de n'en être jamais délivrées.

l'infiste beaucoup sur ce point parce que je l'estime fort important, & croi que c'est l'une des choses qui caufent le plus de relâchement dans les monasteres. Car plus on flate le corps, plus il s'affoiblit & demande qu'on le careffe, C'est une chose étrange que les pretextes que cette inclination lui fait trouver pour se soulager dans ses maux quelque legers qu'ils puissent être, il trompe ainfil'ame & l'empêche de s'avancer dans la vertu. Songez je vous prie combien il y a de pauvres malades qui n'ont pas seulement à qui se plaindre, puis que ces deux choses ne s'accordent point ensemble, d'être pauvre, & bien traité. Representez-vous aussi combien il y a de femmes mariées (car je scai qu'il y en a beaucoup & de bonne condition) qui bien qu'elles souffrent de grandes peinesn'oient s'en plaindre, de peur de fâcher leurs maris. Helas! pechereffe que je fuis; fommes-neus done venuësen religion pour être plus à nôtre aise qu'elles n'y font? Puis que vous étes exemtes de tant de travaux

que l'on soussire dans le monde, apprenez au moins à fouffrir quelque choie pour l'amour de Dieu fans que tout le monde le sçache. Une femme mal mariée n'ouvre pas la bouche pour se plaindre; mais souffre son affliction sanss'en consoler avec personne de crainte que son mari ne scache qu'elle se plaint : & nous ne soustrirons pas entre Dieu & nous quelques-unes despeines que meritent nos pechez, principalement lors que nos plaintes feroient inutiles pour les foulager?

le ne pretens point en ceci parler des grands maux, tels que font une fievre violente, quoi que je desire qu'on les supporte toûjours avec moderation & patience : mais j'entens parler de ces legeres indispositions que l'on peut fouffrir sans se mettre au lit, & sans donner de la peine à tout le monde. Que si ce que j'écris êtoit vû hors de cette maiton, que diroient de moi toutes les Religieuses? Mais que de bon cœur je le souffrirois si cela pouvoit servir à quelqu'une. Car lors qu'il s'en trouve une seulement dans un monastere qui se plaint ainsi sans sujet des moindres maux, il arrive que le plus souvent on ne veut plus croire les autres, quelque grands que soient les maux dont elles se plaignent.

-0690

Souftrir patiemment ies maux.

Remettons-nous devant les yeux les Saints Hermites des fiecles passez que nous considerons comme nos Peres, & dont nous pretendons imiter la vie. Combien de travaux & de douleurs souffroient-ils dans leur solitude grands par l'extrême rigueur du froid, par l'excessive ardeur du soleil, par la faim & par tant d'autres incommoditez fans avoir à qui s'en plaindre finon à Dieu feul ? Croiezvous donc qu'ils fussent de fer, & non pas de chair & d'os comme nous? Tenez pour certain, mes Filles, que lors que nous commençons à vaincre & à nous affujettir nos corps, ils ne nous tourmentent plus tant. Affez d'autres prendront soin de ce qui vous est necessaire : & ne craignez point de vous oublier vous-mêmes, à moins qu'une évidente necessité ne vous oblige de vous en souvenir.

Si nous ne nous resoluons de fouler aux pieds l'apprehension de la mort & de la perte de nôtre santé, nous ne ferons jamais rien de bon. Efforcez-vous donc pour en venir la, de vous abandonner entierement à Dieu, quoi qu'il puisse vous en arriver. Car que nous importe de mourir? Ce miserable corps s'étant tant de fois mocqué de nous, n'aurons-nous pas le courage de nous mocquer au moins une fois de lui ? Croiez-moi, mes Sœurs cette resolution est d'une plus grande consequence que nous ne sçaurions nous l'imaginer, puis que si nous nous accoûtumons à traiter nôtre corps avec cette fermeté, nous nous l'affujettirons peu à peu & en deviendrons enfin les maîtresses. Or c'est un grand point pour demeurer victorieux dans les combats de cette vie, que d'avoir vaincu un tel ennemi. Je prie Dieu qui seul en a le pouvoir de nousen faire la grace. Je croi qu'il n'y a que ceux qui jouissent déja du plaisir de cette victoire qui soient capables de comprendre l'avantage qu'elle nous apporte. Il est si grand que je me persuade que si quelqu'un le pouvoit connoître avant que de le posseder, il souffriroit tout sans peine pour jouir de ce repos & de cet empire sur soi-même.

### CHAPITRE XII.

De la necessité de la mortification interieure. Qu'il faut mépriser la vie ; & assujettir nôtre volonté. Quelle imperfection c'est que d'affecter les preéminences, én remede pour n'y pas tomber.

L faut paffer à d'autres choses, qui bien qu'elles sem- De la I blent peu importantes le sont beaucoup. Tout paroît morti-penible dans la vie que nous menons, & avec raison, vû que c'est une guerre continuelle que nous nous faisons à nous-mêmes. Mais lors que nous commençons à combattre, Dieu agit dans nos ames, & nous favorife de tant de graces, que tout ce que nous pouvons faire & souffrir nous paroît leger. Or puis qu'en nous rendant Religieuses nous avons fait le plus difficile, qui est d'engager

C 6 pour

pour l'amour de Dieu nôtre liberté en l'assujettissant au pouvoir d'autrui, & de nous obliger à jeuner, à garder le filence, à demeurer en clôture, à affifter au cœur & à l'office, & à tant d'autres trauvaux, sans que quelque desir que nous eussions de nous soulager nous le puisfions que tres-rarement, aiant peut-être été la seule à qui cela soit arrivé dans tant de monasteres où j'ai été: pourquoi ne travaillerons-nous pas à mortifier aussi nôtre interieur : puis qu'étant bien reglé, l'exterieur le fera aussi, & qu'il n'y aurarien que nous ne fassions non seulementavec plus de perfection & de merite, mais avec

beaucoup de douceur & de repos?

Celas'acquiert peu à peu comme je l'ai dit, en resistant même dans les moindres choses ànôtre propre volonté, jusques à ce que nôtre corps soit entierement asfujetti à nôtre esprit. Je le redis encore. Tout, ou presque tout confifte à renoncer au foin de nous-mêmes & à ce qui regarde nôtre fatisfaction. Et le moins que puisfe faire celui qui commence à servir Dieu veritablement, c'est de lui offrir sa vie aprés lui avoir donné sa volonté. Que peut-on craindre en la lui offrant, puis que toutes les personnes veritablement Religieuses ou unies à Dieu par la priere, & qui pretendent recevoir de lui des faveurs, ne sçauroient ne vouloir point mourir pour lui & porter leur croix pour le suivre sans tourner jamais la tête en arriere? Ne sçavez-vous pas, mes Sœurs, que la vied'un bon Religieux & de celui qui aspire à être du nombre des plus chersamis de Dieu, est un long martire? Je dis long en comparaison de ceux à qui l'on tranche la tête, quoi qu'on le puisse nommer court eu égard à la breveté de cette vie, qui ne pouvant jamais étre longue se trouve quelquefois être tres-courte. Et que sçavons-nous fi la nôtre ne finira point un heure, ou même un moment aprés que nous aurons pris la refolution de servir Dieu? Car cela ne pourroit-il pas arriver, puis qu'on ne sçauroit faire de fondement certain sur une chose qui doit finir, & moins encore sur cette vie qui n'a pas seulement un jour d'assuré? Ainsi en pensant THOU qu'il

bu'il n'y apoint d'heure qui ne puisse être nôtre derniere heure, qui fera celui qui ne voudra pas le bien em-

ploier?

Croiez-moi, mes Sœurs, le plus sur est d'avoir toûjours ces pensées devant les yeux. Apprenons donc à contre lire en toutes choses nôtre volonté. Car encore que vous n'en veniez pas si-tôt à boat ; neanmoins si vous y travaillez avec foin & par le moien de l'oraifon , vous arriverez insensiblement & sans y penser au comble de cette vertu. Il est vrai qu'il paroît bien rude de dire que nous ne devons faire nôtre volonté en rien : mais c'est lors qu'on ne dit pas en même temps combien de plaifirs & de confolations accompagnent cette mortification, &cles avantages qu'on en tire même durant cette vie. Ainfi comme vous la pratiquez toutes. n'ai-je pas raison de dire que le plus difficile est déja fait? Vous vous entr'excitez: vous vous entr'aidez, & chacune de vous s'efforce en cela de surpasser sa compagne.

03000

Il faut apporter un extreme soin à reprimer nos mou-Contre vemens interieurs, principalement en ce qui concerne les dela preference. Dieu nous garde par sa Sainte Passion d'a-sirs des voir jamais volontairement ces pensees dans nôtre ef-minenprit, ou ces paroles dans nôtre bouche. Il y a plus long-ces, & temps que je suis dans l'Ordre que non pas cette autre : la vaje suis plus âgée que celle-ci; j'ai plustravaillé que cellelà: on traite une telle mieux que moi. Il faut rejetter ces pensées à l'instant qu'elles se presentent. Car si vous vous y arrêtiez ou vous en entreteniez avec d'autres, elles deviendroient comme un poison & comme une peste qui produiroit de grands maux dans le monastere. Que s'il arrive que vôtre Superieure y consente & le fouffre pour peu que ce soit, croiez que Dieu apermis pour vos pechez qu'elle ait été établie dans cette charge, afin d'être le commencement de vôtre perte. Implorez de tout vôtre cœur le secours du Ciel, & que toutes vos oraisons tendent à obtenir le remede qui vous est necesfaire dans un tel besoin, puis que vous étes sans doute en peril.

Il y en aura peut-être qui demanderont pourquoi l'insiste tant sur ce point, & croiront que ce que je dis est trop severe, puis que Dieu ne laisse pas de répandre ses faveurs sur ceux qui ne sont pas dans un si partait détachement. Jecroi que lors que cela arrive, c'est parce qu'il connoît par sa sagesse infinie que ces ames en ont besoin pour se pouvoir resoudre d'abandonner toutes choses pour l'amour de lui. Mais je n'appelle pas abandonner toutes choses d'entrer en religion, puis qu'on peut trouver encore des attaches & des liens dans la religion même, & qu'au contraire il n'y a point de lieu où une ame parfaite ne puisse être dans le détachement & l'humilité. Il est vrai neanmoins qu'il faut plus travailter pour cela en certains lieux que non pas en d'autres. & que l'on trouve un grand secours dans la retraite. Mais croiez-moi, pour peu qu'il reste d'affection pour l'honneur ou pour le bien, ce qui peut arriver comme ailleurs dans les monasteres encore qu'il y en ait moins d'occafions & que la faute seroit bien plus considerable, celleslà même qui auroient passe beaucoup d'années dans l'exercice de l'oraison, ou pour mieux dire de la speculation, car la parfaite oraison corrige enfin ces mauvaises inclinations, ne s'avanceront jamais gueres, & ne goûteront point le veritable fruit de l'oraison.

Quoi que ces choses semblent n'être que de bagatelles, considerez, mes Sœurs, combien il vous importe de vous y bien conduire, puis que vous n'étes venuës ici que pour ce sujet. Que si vous en usez autrement vous neserez pas plus honorées pour avoir recherché un faux honneur, & vous perdrez au lieu de gagner; ou pour mieux dire, la honte sera jointe à vôtre perte. Que chacune de vous considere combien elle avance dans l'humilité, & elle connostra combien elle aura avancé

dans la pieté.

Il me semble que pour ce qui regarde les preéminences le demon n'oseroit tenter, non pas même d'un premier mouvement une personne qui est veritablement humble, parce qu'il est trop clair-voiant pour ne pas

craindre

63

craindre que l'affront lui en demeure. Il sçait que s'il attaque par cet endroit une ame qui a de l'humilité, il est
impossible qu'elle ne se fortisse encore davantage dans
cette vertu, en faisant une reslexion sericuse sur toute
sa vie. Car alors elle verra le peu de service qu'elle a rendu à Dieu, les extrémes obligations dont elle lui est redevable; ce merveilleux abaissement qui l'a fait descendre jusques à elle pour lui donner exemple d'humilité;
la multitude de ses pechez; & le lieu où ils lui avoient
fait meriter d'être precipitée. Ce qui lui donnera une
confusion qui lui sera si avantageuse, que cet ennemi de
nôtre sult n'aura pas comme je l'ai dit la hardiesse de
recommencer à la tenter, sçachant bien que tous ses efforts lui seroient également honteux & inutiles.

l'ai sur cela un avis à vous donner que je vous prie de graver pour jamais dans vôtre memoire. C'est que si vous desirez de vous vanger du demon & d'être bientôt délivrées de ces sortes de tentations, il ne faut pas seulement en tirer de l'avantage dans vôtre interieur, puis que ce feroit une grande imperfection d'y manquer; mais tâcher de faire que les Sœurs en profitent aussi par la maniere dont vous vous conduirez en l'exterieur. Ainsi découvrez aussi-tôt à la Prieure cette tentation que vous aurez eue. Suppliez-la instamment de vous ordonner de faire quelque chose de vil & de bas ou bien faites-le de vous-mêmes le mieux que vous pourrez Travaillez à furmonter vôtre volonté dans les chofes où elle aura de la repugnance, que nôtre Seigneur ne manquera pas de vous découvrir. Et pratiquez les mortifications publiques qui font en usage dans cette maifon. Par ce moien vôtre tentation ne durera gueres: & il n'y a rien que vous ne soiez obligées de faire pour empêcher qu'elle ne dure long-temps.

Dieu nous garde de ces personnes qui veulent allier l'honneur ou la crainte du deshonneur avec son service. Jugez je vous prie combien malheureux seroit l'avantage que vous pourriez en esperer, puis que comme je l'ai déja dit l'honneur se perd en le cherchant, princi-

palement

palement en ce qui regarde la preference dans les charges; n'y aiant point de poison qui tue si promtement le corps que cette dangereuse inclination tue; si l'on peut

parler ainfi, la perfection dans une ame.

Vous direz peut-être que comme ce sont de petites choses & naturelles à tout le monde, on ne doit pas s'en mettre beaucoup en peine : ne vous y trompez pas je vous prie, & gardez-vous bien de les negliger, puis qu'elles s'augmentent peu à peu dans les monasteres comme on voit peu à peu s'élever l'écume. Il n'y a rien de petit quand le peril est aussi grand qu'il l'est dans ces points d'honneur où l'on s'arrête à faire des reflexions fur le tort que l'on peut nous avoir fait. Voulez-vous en sçavoir une raison entre plusieurs autres ? C'est que le diable aiant possible commencé à vous tenter par une chose tres-peu considerable, il la fera paroître à l'une de vos Sœurs fi importante qu'elle croira faire une action de charité en vous disant, qu'elle ne comprend pas comment vous pouvez endurer un tel affront; qu'elle prie Dieu de vous donner de la patience; que vous lui devez offrir cette injure, & qu'un Saint ne pourroit pas souffrir davantage.

Enfin cet esprit infernal envenime de telle sorte la langue de cette Religieuse, qu'encore que vous soiez resoluë de souffrir ce déplaisir il vous reste une tentation de complaisance & de vaine gloire de l'avoir souffert, quoi que ce n'ait pas été avec la perfection que vous voudriez. Car nôtre nature est si foible, que lors même que nous retranchons les sujets de vanité en disant que cela ne merite pas de passer pour une souffrance, nous ne laissons pas de croire que nous avons fait quelque action de vertu & de le sentir. A combien plus forte raifon donc le fentirons-nous quand nous verrons que les autres en font touchez pour l'amour de nous? Ainfinôtre peine s'augmente: nous nous imaginons d'avoir raison: nous perdons les occasions de meriter: nôtre ame demeure foible & abattuë; & nous ouvrons la porte au demon pour revenir encore plus dangereusement nous attaquer.

attaquer. Il pourra même arriver que lors que vous serez dans la resolution de soussir avec patience, quelquesunes vous viendront demander si vous étes donc une stupide & une beste, & s'il n'est pas juste d'avoir quelque sentiment des injures que l'on nous fait. Au nom de Dieu, mes cheres Filles, que nulle de vous ne se laisse aller à cette indiscrete charité de témoigner de la compassion en ce qui regarde ces injures & ces torts imaginaires, puis que ce seroit imiter les amis & la femme du bienheureux Job.

## CHAPITRE XIII.

Suite du discours de la mortification. Combien il importe de déraciner promtement une mauvaise coûtume, & suit le desir d'être estimé. Qu'il ne faut pas se hâter derecevoir les Religieuses à faire profession.

Ene me contente pas de vous l'avoir souvent dit, De la mes Sœurs, je veux encore vous le laisser par écrit, morti-afin que vous ne l'oubliyez jamais. Non seulement tou-tion tes ceiles qui seront en cette maison; mais toutes les personnes qui desirent d'être parfaites doivent fuir de mille lieues de tels & femblables discours: l'avois raifon : on m'a fait tort ; & il n'y avoit nulle apparence de me traiter de la forte. Dieu nous garde s'il lui plaît de ces mauvaises raisons. Y avoit-il donc à vôtre avis quelque raison pour faire souffrir tant d'injures à les us-CHRIST nôtre Sauveur qui êtoit la même bonté; & pour le traiter avec des injustices & des cruautez si opposées à toute sorte de raison ? J'avouë que je ne conçois pas ce que peut faire une Religieuse dans un monastere lors qu'elle ne veut point porter d'autres croix que celles qui sont fondées en raison. Elle feroit beaucoup mieux de retourner dans le monde où toutes ces belles raisons ne l'empêcheroient pas de souffrir mille déplaifirs. Pouvez-vous donc endurer des choses si rudes que yous ne meritiez pas de souffrir encore davantage? Et quelle raison pouvez-vous avoir de vous plaindre ?

Pour

Pour moi je confesse que je ne sçaurois le comprendre.

Lors qu'on nous rend de l'honneur, que l'on nous careffe, & que l'on nous traite favorablement, c'est alors que nous devrions nous servir de ces raisons, puis que c'est sans doute contre toute sorte de raison que nous fommes bien traitées durant cette vie. Mais quand on nous fait quelque tort (car c'est le nom que l'on donne à des choses qui ne le meritent pas) sans en effet nous faire tort, je ne voi pas quel sujet nous pouvons avoir de nous en plaindre. Nous sommes les épouses d'un Roi eternel; ou nous ne le fommes pas. Si nous le fommes, y a-t-il quelque honnête femme qui soit qu'elle le veiille ou qu'elle ne le veuille pas ne participe point aux outragesque l'on fait à son mari, vû que tous les biens & les maux leur sont communs? Et puis qu'en qualité d'épouses nous pretendons de regner avec nôtre Époux dans le comble de son bonheur & de sa gloire : n'y auroit-il pas de la folie à ne vouloir point participer à ses injures & à ses travaux? Dieu nous preserve s'il lui plaît d'un desir si extravagant. Mais au contraire que celle d'entre nous qui passera pour la moins considerée se croie la plus heureuse, ainsi que veritablement elle le Sera, puis que supportant ce mépris comme elle doit elle ne sçauroit manquer d'être honorée dans cette vie & dans l'autre.

Croiez-moi donc en cela, mes Filles. Mais quelle folie à moi de dire que l'on me croie en une chose que la fagesse increée dit elle-même? Tâchons d'imiter en quelque sorte l'extréme humilité de la Sainte Vierge dont nous avons l'honneur de porter l'habit. Etant ses Religieuses ce seul nom nous doit remplir de consusion, puis que quelque grande que nous paroisse nôtre humilité elle est si éloignée de celle que nous devrions avoir pour être les veritables filles d'une telle Mere, & les dignes épouses d'un tel Epoux.

-0000

Contre Que si l'on ne travaille promtement à déraciner ces les imperfections dont j'ai parlé, ce qui paroît aujourd'hui n'être n'être rien deviendra peut-être demain un peché ve-vaises niel, & fidangereux que fi on le neglige il sera suivi de counbeaucoup d'autres. Ainsi vous voiez combien cela est à mes, & craindre dans une congregation, & combien celles qui te, sont sujettes à ces desauts sont obligées d'y prendre garde, afin de ne nuire pas aux autres qui travaillent pour pôtre bien par le bon exemple qu'elles nous donnent.

Si nous sçavions quel malheur c'est de laisser introduire une mauvaise coûtume, nous aimerions mieux mourir que d'en être cause. Car la mort du corps est peu considerable; au lieu que les maux qui peuvent tirer aprés cux la perte des ames sont si grands qu'ils me paroissent sans sin, à cause que de nouvelles Religieuses remplissant la place des anciennes à mesure qu'elles meurent, il arrivera peut-être qu'elles imiteront plûtôt un seul mauvais exemple qu'elles auront remarqué que plusseurs vertus qu'elles auront vûes, parce que le demon nous renouvelle continuellement le souvenir de l'un & que nôtre insirmité nous sait oublier les autres si nous n'y prenons extrémement garde, & n'implorons sans cesse le le secours de Dieu.

-0690

Oqu'une Religieuse qui se sont incapable d'observer Ne se les regles établies dans cette maison feroit une grande pas hait charité & rendroit un service agreable à Dieu si elle se ter de faire retiroit avant que de faire profession. & laissoit ainsi les des autres en paix! Pour moi si j'enétois crue il n'y a point professi de monastere où avant que de recevoir une telle personne à faire profession on n'éprouvât durant plusieurs années si elle ne se corrigeroit point. Je ne parle pas maintenant des fautes qui regardent la penitence & les jeûnes, parce qu'encore que ce soient des fautes, elles ne sont pas si dangereuses que les autres: Mais j'entens parler de ces imperfections qui consistent à prendre plaisir d'être estimees, à remarquer les faures d'autrui, & ne remarquer jamais les siennes, & autres semblables qui procedent sans doute d'un defaut d'humilité. Car g'il y en a quelqu'une en qui ces defauts se rencontrent.

& à qui Dieu ne donne pas aprés plusieurs années la lumiere necessiire pour les connoître & s'en corriger. gardez-vous bien de la retenir davantage parmi vous. puis qu'elle n'y auroit jamais de repos, ni ne vous per-

mettroit jamais d'en avoir.

Je ne puis penser sans douleur qu'il arrive souvent que des monasteres pour ne pas rendre l'argent que des filles y ont apporté, ou par la crainte de faire quelque deshonneur à leurs parens, enferment dans leur maison le larron qui leur vole leur tresor. Mais n'avonsnous pas en celle ci renoncé à l'honneur du monde, puis que des pauvrestels que nous sommes ne peuvent pretendre d'être honorez? Et quelle seroit donc nôtre folie de vouloir que les autres le fussent à nos dépens? Notre honneur consiste, mes Sœurs à bien servir Dieu: & ainfi celle qui se sentira capable de vous détourner d'un fi grand bien doit se retirer & demeurer chez elle avec cet honneur qui lui est si cher. C'est pour ce sujet que nos Saints Peres ont ordonné une année de noviciat : & je souhaiterois qu'on ne reçût ici les Religieuses à profession qu'au bout de dix ans. Car si elles sont humbles. ce retardement ne leur fera point de peine, sçachant que pourvû qu'elles foient bonnes on ne les renvoiera pas. Et si elles ne sont pas humbles, pourquoi veulent-elles nuire à cette assemblée de saintes ames qui se sont confacrées à les us-Christ?

Quand je parle de celles qui ne font pas bonnes je n'entens pas dire par là qu'elles soient vaines, puis que j'espere avec la grace de Dieu qu'il n'y en aura point de telles dans cette maison. Mais j'appellen'être pas bonnes, de n'être pas mortifiées, & d'avoir au contraire de l'attache au monde & à elles-mêmes dans les choses que j'ai dites. Que celle qui fçait en fa conscience qu'elle n'est pas fort mortifiée me croie donc, & ne fasse point profession si elle ne veut dés ce monde trouver un enfer. Dieu veüille qu'elle ne le trouve pas aussi en l'autre, puis qu'elle a beaucoup des choses qui l'y conduisent: que ni elle-même ni les autres ne comprennent pas

peut-

peut-être si bien que je sais. Que si elle n'ajoûte soi à mes paroles le temps lui sera connoître que je dis vrai. Car nous ne pretendons pas seulement sei de vivre comme des Religieuses; mais de vivre commes des Hermites à l'imitation de nos Saints Peres des siecles passez; & par consequent à nous détacher de l'affection de toutes les choses creées. Aussi voions-nous que nôtre Seigneur fait cette saveur à celles qu'il a particulierement choi-fies pour le servir dans ce monastere; & qu'encore que ce ne soit pas avec toute la perfection qui seroit à souhaiter, il paroît visiblement qu'elles y tendent par la joie qu'elles ont de considerer qu'elles n'auront jamais plus de commerce avec les choses qui regardent cette miserable vie, & par le plaisir qu'elles prennent à tous

les exercices de la Sainte Religion.

Je le dis encore, que celle qui fent avoir quelque inclination pour les choses de la terre, & ne s'avance pas dans la vertu n'est point propre pour ce monastere; mais elle peut aller dans un autre si elle veut être Religieuse. Que si elle ne le fait pas, elle verra ce qui lui en arrivera. Au moins elle n'aura pas sujet de se plaindre de moi qui ai commencé d'établir cette maison, ni de m'accuser comme si je ne l'avois pas avertie de la maniere dont on y doit vivre. S'il peut y avoir un Ciel fur la terre, ce lieuci en est un sans doute pour les ames qui n'aiant autre desir que de plaire à Dieu méprisent leur satisfaction particuliere , & la vie qui s'y pratique est tres-sainte. Que si quelqu'une de vous desire autre chose que de contenter Dieu, elle ne sçauroit y être contente, parce qu'elle ne l'y trouvera pas ; & une ame mécontente est comme une personne dégoûtée à qui les meilleures viandes, que les personnes saines mangeroient avec le plus d'appetit, font mal au cœur. Ainsi elle fera micux fon salut en quelque autre lieu; & il pourra arriver que peu à peu elle y acquerra la perfection qu'elle ne pouvoit souffrir ici à cause qu'on l'y embrasse tout d'un coup. Car bien qu'en ce qui regarde l'interieur on y donne du temps pour se détacher entierement de l'af-

fection

TO LE CHEMIN DE LA PERFECTION. fection de toutes choses & pour pratiquer la mortification, il est vrai que pour ce qui est de l'exterieur on y en donne fort peu, à cause du dommage qu'en pourroient recevoir les autres Sœurs. Que si marchant en si bonne compagnie, & voiant que toutes les autres pratiquent ce que j'ai dit, l'on ne s'avance pas en un an, je croi que l'on ne s'avancera pas en plusieurs années. Ce n'est pas que je pretende que cette personne s'en acquitte aussi parfaitement que les autres:mais au moins doitelle faire connoître que la fanté de son ame se fortifie peu à peu : & qu'ainsi sa maladie n'est pas mortelle.

#### CHAPITRE XIV.

Bien examiner la vocation des filles qui se presentent pour être Religieuses. Se rendre plus facile à recevoir celles qui ont de l'esprit. Et renvoier celles qui ne sont pas propres à la religion sans s'arrêter à ce que le monde peut dire.

Bien Religieuics.

E ne doute point que Dieu ne favorise beaucoup celles qui se presentent avec bonne intention pour être reçûes. C'est pourquoi il faut bien examiner quel est tiondes leur dessein, & si elles ne sont point ieulement poussées par l'esperance d'y être plus commodément que dans le monde, ainfi qu'on le voit aujourd'hui arriver à plufieurs. Ce n'est pas que quand elles auroient même cette pensée nôtre Seigneur ne puisse la corriger, pourvû que ce soient des personnes de bon sens. Car si elles en manquent il ne faut point les recevoir, parce qu'elles ne feroient pas capables de comprendre les bons avis qu'on leur donneroit pour leur découvrir ce qu'il y auroit eu de defectueux en leur entrée, & leur montrer ce qu'elles devroient faire pour le reparer, à cause que la pluspart de celles qui ont peu d'esprit croient toûjours sçavoir mieux que les plus sages ce qui leur est propre: & ce mal me semble incurable, parce qu'il arrive tres rarement qu'il ne soit point accompagné de malice. Or quoi qu'on le pût tolerer dans une maison où il y auroit quantité

de

de Religieuses, on ne le sçauroit soussirir dans le petit nombre que nous sommes. Mais lors qu'une personne de bon sens commence à s'affectionner au bien elle s'y attache fortement, à cause qu'elle connoît que c'est le meilleur & le plus sûr: & encore qu'elle ne s'avance pas beaucoup dans la vertu, elle pourra servir aux autres en plusieurs choses, particulierement par ses bons conseils, sans donner de la peine à personne: au lieu que quand l'esprit manque je ne voi pas en quoi elle pourroit être utile à une communauté; mais je voi bien qu'elle lui pourroit être fort nuisible.

Ce defaut d'esprit ne se peut pas si-tôt reconnoître, parce qu'il y en a plusieurs qui parlent bien, & qui comprennent mal ce qu'on leur a dit : & d'autres qui encore qu'elles parlent peu & affez mal, raisonnent bien en plusieurs choses. Il y en a d'autres qui étant dans une fainte simplicité sont tres-ignorantes en ce qui regarde les affaires & la maniere d'agir du monde, & fort scavantes en ce qui se doit traiter avec Dieu. C'est pourquoi il faut beaucoup les observer avant que de les recevoir, & extrémement les éprouver avant que de les faire professes. Que le monde scache donc une fois pour toutes, que vous avez la liberté de les renvoier parce que dans un monastere où il y a autant d'austeritez que dans celui-ci, vous pouvez avoir plusieurs raisons qui vous y obligent. Et lors que l'on sçaura que nous en uions ordinairement de la sorte, on ne le tiendra plus à injure.

Je dis ceci, parce que le siecle où nous vivons est si malheureux, & nôtre foiblesse si grande, qu'encore que nos saints predecesseurs nous aient expressement recommandé de n'avoir point d'égard à ce que le monde considere comme un deshonneur, neanmoins la crainte de fâcher des parens, & asin d'éviter quelques discours peu considerables qui s'en feroient dans le monde, nous manquons à pratiquer cette ancienne & si loüable coûtume. Dieu veüille que celles qui les recevront ainsi n'en soient point châtiées en l'autre vie; quoi qu'elles ne manquent jamais de pretextes pour faire croire que cela se peut legitimement.

Ceci vous est à toutes si important que chacune doit le considerer en particulier, le fort recommander à notre Seigneur, & encourager la Superieure d'y prendre foigneufement garde. Je prie Dieu de tout mon cœur qu'il vous donne la lumiere qui vous est necessaire pour ce fujet. Je fuis perfuadée que lors que la Superieure examine sans interêt & sans passion ce qui est le plus utile pour le bien du monastere, Dieu ne permet jamais qu'elle se trompe, & qu'au contraire elle ne peut sans faillir fe laisser aller à ces fausses compassions & ces impertinentes maximes d'une prudence toute seculiere &c toute humaine.

## CHAPITRE X V.

Du grand bien que c'est de ne se point excuser encore que l'on soit repris sans sujet.

ge qu'il y a de ne le point excuicr.

I A N T dessein de vous exhorter maintenant à pratiquer une vertu d'un tel merite qu'est celle de ne s'excuser jamais, j'avouë que c'est avec une grande confusion d'avoir si mal pratiqué moi-même ce que je me trouve obligée d'enseigner aux autres : parce qu'il est vrai que je m'imagine toûjours d'avoir quelque raison de croire que je fais mieux de m'excuser. Ce n'est pas que cela ne soit permis en de certaines rencontres, & que ce ne fût même une faute d'y manquer. Mais je n'ai pas la discretion, ou pour mieux dire l'humilité qui me seroit necessaire pour faire ce discernement. Car c'est sans doute une action de fort grande humilité, & imiter nôtre Seigneur de se voir condamner sans avoir tort &c dese taire. Je vous prie donc de tout mon cœur de vous y appliquer avec foin, puis que vous en pouvez tirer un grand avantage; & qu'au contraire je n'en voi point à vous excuser si ce n'est comme je l'ai dit en certaines occasions qui pourroient causer de la peine si on ne difoit pas la verité.

Celui qui aura plus de discretion que je n'en ai comprendra aifément ceci : & je croi qu'il importe beau-133

quos decrimentent.

coup de s'exercer à cette vertu, ou de tâcher d'obtenir de nôtre Seigneur une veritable humilité qui en est comme la source. Car celui qui est veritablement humble desire d'être mesestimé, persecuté, & condamné, quoi qu'il n'en ait point donné de sujet. Que si vous voulez imiter nôtre Seigneur, en quoi le pouvez-vous mieux, puis qu'on n'a besoin pour cela, ni de sorces

corporelles, ni de secours que de Dieu seul?

Je souhaiterois, mes Sœurs, que nous nous efforçasfions de mettre nôtre devotion à pratiquer ces grandes vertus plûtôt qu'à faire des penitences excessives, dans lesquelles vous sçavez que je vous conseille d'être retenuës, parce qu'elles peuvent nuire à la santé si elles ne sont accompagnees de discretion: au lieu que quelque grandes que soient les vertus interieures il n'y a rien du tout à craindre, puis qu'en fortisant l'ame, elles ne diminuent point les forces necessaires au corps pour pouvoir servir la communauté, & que comme je vous l'ai dit autresois, on peut dans la pratique des petites choses se rendre capable de remporter la victoire dans les grandes.

Mais que cela est aisé à dire, & que je le pratique mal ! Il est vrai que je n'ai jamais pû l'éprouver en des choses de consequence; puis que je n'ai jamais entendu dire de mal de moi que je n'aie vû clairement qu'il y avoit su-jet d'en dire beaucoup davantage; parce qu'encore que ce qu'on en disoit ne sût pas du tout comme on le disoit, j'avois en plusieurs autres choses offensé Dieu, & qu'ainsi on m'épargnoit en n'en parlant point : joint que je suistoûjours plusaise que l'on me blâme de ce que je n'ai pas fait, que non pas de ce que j'ai fait.

Il fert beaucoup pour acquerir cette vertu de confiderer qu'on ne peut rien perdre, & qu'on gagne en diverses manieres en la pratiquant, dont la principale est qu'elle nous fait imiter en quelque sorte nôtre Seigneur: Je dis en quelque sorte, parce que tout bien consideré on ne nous accuse jamais d'avoir failli que nous ne soions tombez dans quelque faute, puis que nous y Tome II.

D tom-

tombons sans cesse; que les plus justes pechent sept sois le jour, & que nous ne sçaurions sans faire un mensonge, dire que nous sommes exemts de peché. Ainsi quoi que nous n'aions pas fait la faute dont on nous accuse, nous ne sommes jamais entierement innocens comme l'étoit nôtre bon Jesus.

Mon Dieu, quand je considere en combien de manieres vous avez souffert sans l'avoir merité en nulle maniere, je ne scai que dire ni où j'ai l'esprit lors que je ne desire pas de souffrir ; & je sçai aussi peu ce que je fais lors que je m'excufe. Vous n'ignorez pas , o mon tout és mon bien unique, que s'il y a quelque chose de bon en moi je le tiens de vôtre pure liberalité. Et qui vous empêche, Seigneur, de me donner aussi-tôt beaucoup que peu, puis que si vous vous reteniez de me donner parce que je ne le merite pas, je meriterois aussi peu les faveurs que vous m'avez deja faites? Seroit-il possible que je voulusse qu'on dit du bien d'une creature aussi mauvaise que je suis, scachant combien de mal on a dit de vous qui etes le bien suprême ? Ne le souffrez pas , ô mon Dieu , ne le souffrez pas. Je ne voudrois pour rien du monde que vous permissiez qu'il y ent la moindre chose dans vôtre servante qui fut desagreable à vos yeux. Considerez, Seigneur , que les miens sont pleins de tenebres ; & qu'ainsile moindre objet les arrête. Illuminez-les, & faites que je desire sincerement que tout le monde m'ait. en horreur, puis que j'ai cessétant de fois de vous aimer, quoi que vous m'aimiez si fidellement. Quelle folie, mon Dieu,est la nôtre ? quel avantage prétendons-nous de satisfaire les creatures : & que nous importe qu'elles nous accusent de mille fautes pourveu que nous n'en commettions point en vôtre presence ?

O mes Filles, qu'ilest vraique nous ne comprenons point cette verité, & qu'ainsi nous n'arrivons jamais au comble de la perfection Religieuse! Car pour y arriver il faut considerer & peser beaucoup ce qui est en esfet. & ce qui n'est qu'en apparence, c'est à dire ce qui est defectueux au jugement du Createur; & ce qui ne l'est

qu'au

qu'au jugement des creatures. Quand il n'y auroit en ceci autre avantage que la honte que recevra la personne qui vous aura accusée de voir que vous vous laissez condamner injustement : ne seroit-il pas tres-considerable? Une de ces actions inftruit & édifie quelquefois davantage une ame que dix prédications ne le pourroient faire : & la défense de l'Apôtre jointe à nôtre insuffisance nous rendant incapables de prêcher par des paroles, nous devons toutes nous efforcer de prêcher par nos actions. Quelque renfermées que vous foiez, ne vous imaginez pas que le mal ou le bien que vous ferez puisse être caché: & quoi que vous ne vous excusiez point, croiez-yous qu'il ne se trouve pas des personnes qui prennent vôtre défense, & qui vous excusent ? Confiderez de quelle forte nôtre Seigneur répondit en faveur de la Magdelene dans la maison du Pharisien, & lors que Marthe fa sœur l'accusoit devant luy-même.Il n'usera pas envers vous de la rigueur qu'il a exercée envers soi-même, en ne permettant que le bon larron prît sa défense que lors qu'il êtoit déja attaché à la croix : Mais il suscitera quelqu'un qui vous défendra : & fi cela n'arrive pas, ce fera pour vôtre avantage.

Ce que je vous dis est tres-veritable, & je l'ai moimême vû arriver. Je ne defirerois pas neanmoins que ee fût ce motif qui vous touchât; & je serois bien aise que vous vous réjoüissez de n'être point justifiées. Que fi vous pratiquez ce conseil, le temps vous en fera connoître l'utilité. Car on commence par là d'acquerir la liberté de l'esprit, & l'on se soucie aussi peu que l'on dise de nous du mal que du bien, parce qu'on n'y prend non plus de part que s'il regardoit un autre. De même que lors que deux personnes s'entretiennent nous ne pensons point à leur répondre, parce que ce n'est pas à nous à qui elles parlent : ainfi nous étant accoûtumées dans ces rencontres où l'on parle contre nous à ne rien répondre pour nôtre défense, il nous semble qu'on ne parle point à nous. Comme nous sommes fort sensibles & fort peu mortifiées, ceci vous pourra paroistre im-

D 2

poffi-

possible; & j'avouë que d'abord il est dissicle de le pratiquer: mais je sçai pourtant qu'avec l'assissance de nôtre Seigneur nous pouvons acquerir ce détachement de nous-mêmes.

### CHAPITRE XVI.

De l'humilité. De la contemplation. Que Dieu en donne tout d'un coup à certaines ames une connoissance passagere. De l'application continuelle que l'on doit avoir à Dieu. Qu'il faut aspirer à ce qui est le plus parfait.

De l'Humilité.

1 E vous imaginez pas, mes Filles, que je sois déja entrée fort avant dans ce discours, puis que je ne fais encore comme l'on dit d'ordinaire que de préparer le jeu. Vous m'avez prié de vous instruire du commencement de l'oraison: & j'avouë que je n'en sçai point d'autre que la pratique de ces vertus, quoi que Dieu ne m'ait pas conduite par celui-ci, puis que je n'ai pas même le commencement des dispositions saintes dont j'ai parlé. Ainsi vous avez sujet de croire, pour continuer à me servir de la comparaison du jeu des échecs, que celle qui ne scait pas seulement arranger les pieces n'a garde de bien jouer ni de pouvoir gagner la partie. Que si vous trouvez étrange que je vous parle d'un jeu que l'on ignore, & que l'on doit ignorer en cette mailon, jugez par là quelle personne Dieu vous a donnée pour Mere, puis que j'ai même sceu autrefois une chose si vaine & si inutile. On dit neanmoins que ce jeu est permis en quelques rencontres. Et combien nous seroit il non sculement permis, mais avantageux de l'imiter en quelque forte, en pratiquant les vertus avec tant d'ardeur que ce divin Roi pût être reduit en peu de temps à ne pouvoir ni à ne vouloir plus s'échapper d'entre nos mains? La Dame est celle de toutes les pieces qui lui fait le plus la guerre, les autres ne faifant que la foûtenir: & dans la guerre sainte dont je veux parler, l'humilité est cette Dame qui le presse le plus de se rendre. \*11log

CHAPITRE XVID 1 77

C'est elle qui l'a tiré du Ciel pour le faire descendre dans le fein de la Sainte Vierge : & c'est par elle que nous pouvons avec un seul de nos cheveux, comme dit l'Epoux dans le Cantique, letirer à nous pour le faire venir dans nos ames. Ainfi ne doutez point, mes Filles, qu'à proportion de vôtre humilité vous ne possediez plus ou moins cette Majesté infinie. Car j'avouë ne pouvoir comprendre qu'il y ait de l'humilité sans amour, non plus que de l'amour sans humilité; ni que l'on arrive à la perfection de ces deux vertus fans entrer dans un grand détachement de toutes les choses creées.

Que si vous me demandez pourquoi je vous parle des vertus puis que vous avez tant de livres qui en traitent, que vous ne defirez d'apprendre de moi que ce qui regarde la contemplation, je répons que si vous eussiez voulu que je vous parlasse de la moderation je l'aurois pû faire, & vous conseiller à toutes de la pratiquer, quand même vous n'auriez pas les vertus, parce que c'est par là qu'il faut commencer afin de les acquerir, parce que cela est important à la vie de l'ame, & parce qu'il n'y a point de Chrêtien quelque grand pecheur qu'il puisse être, qui manque d'en user de la sorte lors que Dieu lui ouvre les yeux pour le rendre capable d'un fi grand bonheur. Je l'ai déja écrit ailleurs aprés plusieurs autres qui sçavent aussi-bien ce qu'ils disent comme il est certain que je l'ignore ; mais il suffit que Dieu le sçache.

-069c

La contemplation , mes Filles, est une chose diffe- De la rente de ce que je viens de dire, & c'est en quoi l'on se templa-trompe. Car lors qu'une personne donne que lque temps tion, chaque jour à penser à ses pechez, ce qu'il n'y a point de Chrêtien qui ne doive faire à moins que de ne l'être que de nom, on dit aussi-tôt que c'est un grand contemplatif, & l'on veut qu'il ait toutes les vertus que doivent avoir ceux qui le sont veritablement, lui-même plus que nul autre le prétend aussi. Mais c'est erreur dans les principes : c'est ne sçavoir pas seulement arran-

ger son jeu; & c'est croire qu'il sussit de connoître les pieces pour pouvoir donner échec & mat: Cela, mes Filles, ne va pas ainsi, car ce Roi de gloire ne se rend & ne se donne qu'à celui qui se donne tout entier à lui.

Ainsi si vous desirez que je vous montre le chemin qui mene à la contemplation, soussirez que je m'étende un peu sur ce sujet quoi que les choses que je vous dirai ne vous paroissent pas d'abord fort importantes, puis qu'à mon avis elles le sont. Que si vous ne les voulez pas entendre ni les pratiquer, demeurez donc durant toute vôtre vie avec vôtre oraison mentale; car je vous assure & tous ceux qui aspirent à ce bonheur, que vous n'arriverez jamais à la veritable contemplation. Il se peut faire neanmoins que je me trompe, parce que je juge des autres par moi-même qui ai travaillé durant vingt ans pour l'acquerir.

Comme quelques-unes de vous ne sçavent ce que c'est qu'oration mentale je veux maintenant vous en parler: & Dieu veüille que nous la pratiquions aussibien qu'elle le doit être. Mais je crains que nous n'aions beaucoup de peine d'en venir à bout si nous ne travaillons pour acquerir les vertus, quoi que non pas en un si haut degré qu'il est besoin de les avoir pour arriver jus-

ques à la contemplation.

Je dis donc que le Roi de gloire ne viendra jamais dans nosames jusques à s'unir à elles, si nous ne nous efforçons d'acquerir les grandes vertus. Surquoi je m'explique, parce que si vous me surpreniez à vous dire quelque chose qui ne sût pas veritable vous ne me croirezplus en rien, & auriez raison si je le faisois à dessein; mais Dieu me garde de tomber dans une si grande faute. Si cela m'arrive ce ne sera que manque d'intelligence. Ce que je veux dire est donc que Dieu fait quelquesois une si grande faveur à des personnes qui sont en mauvais état, qu'il les éleve jusques à la contemplation, asin de les retirer par ce moien d'entre les mains du demom.

O mon Seigneur, combien de fois vous en engageons-

nous d'en venir aux prises avec lui : és ne vous suffit-il pas que pour nous apprendre à le vaincre, vous aiez bien voulu souffrir qu'il vous ait pris entre ses bras quand il vous porta sur le haut du temple? quel spectacle sut-ce alors, mes Filles, de voir le Soleil de justice ensermé par le tenebres: & quelle dût être la terreur de cet esprit malheureux, quoi qu'il ignorât qui étoit celui qu'il portoit, parce que Dieu ne luipermit pas de le connoître? Pouvons-nous trop admirer une si grande bonté & une si grande misericorde; & quelle honte ne doivent point avoir les Chrêtiens de l'engager tous les

jours à lutter encore avec un monstre si horrible?

Certes, mon Dieu, vous aviez besoin pour le vaincre d'une aussi grande force qu'est la vôtre: Mais comment n'avez-vous point été affoibli par tant de tourmens que vous avez soussert à la croix? O qu'il est bien vrai que l'amour repare tout ce qu'il fait soussert ! Et ainsi je croi, mon Sauveur, que suvous eussiez voulu survivre à vos tourmens à àvos douleurs, le même amour qui vous les sit endure auroit fans nul autre remede resermé vos plaies. O mon Dieu, si je pouvois avoir ce même amour dans toutes les choses qui me causent de la peine che de la douleur, que je souhaiterois de bon cœur toutes les soussers de son cœur toutes les soussers de son cœur toutes les soussers de sous maux.

par un remede si divin & si salutaire.

Mais pour revenir à ce que je disois, il y a certaines ames que Dieu connoissant qu'il peut ramener par ce moien quoi qu'elles soient entierement abandonnées au peché, il ne veut pas qu'il tienne à lui de leur faire cette grace. Ainsi, bien qu'elles soient en mauvais êtat & destituées de toute vertu, il leur fait sentir des douceurs, des consolations & des tendresse qui commencent à émouvoir leurs desirs. Et quelque sois même, mais rarement, il les fait entrer dans une contemplation qui dure peu, afin d'éprouver, comme j'ai dit, si ces saveurs les disposeront à s'approcher souvent de lui. Que si elles ne les portent pas à le desirer, elles me pardonneront, ou pour mieux dire, vous me pardonnerez

D 4

s'il vous plaît, mon Dieu, si j'ose croire qu'il n'y a gueres de plus grand malheur, que lors qu'aprés que vous avez sait l'honneur à une ame de vous approcher ainsi d'elle, elle vous quitte pour se rapprocher des cho-

ses de la terre & s'y attacher.

Je croi qu'il y a plusieurs personnes que Dieu éprouve en cette sorte, & que peu se disposent à joüir d'une si grande saveur. Mais pourveu qu'il ne tienne pas à nous que nous n'en tirions de l'avantage, je tiens pour certain qu'il ne cesse point de nous assister jusques à ce que nous arrivions à une plus grande perfection; au lieu que quand nous ne nous donnons pas à lui aussi pleinement qu'il se donne à nous, c'est beaucoup qu'il nous laisse dans l'oraison mentale, & nous visite de temps en temps ainsi que des serviteurs qui travaillent à sa vigne. Car quant aux autres, ce sont ses enfans bien aimez qu'il ne perd & ne veut jamais perdre de veue, non plus qu'eux s'éloigner de lui. Il les sait asseoir à sa table, & les nour rit des mêmes viandes dont il se nourit lui-même.

D: 90-

Quel bonheur, mes Filles, de n'avoir point d'autre soin que de se rendre dignes d'une si grande faveur! O bienheureux abandonnement de toutes les choses baffes & méprisables qui nous éleve si haut ! Quand tout le monde ensemble parleroit à nôtre desavantage, quel mal nous en pourroit il arriver étant en la protection, & comme entre les bras de Dieu? Puis qu'il est toutpuissant, il n'y a point de maux dont il ne soit capable de nous délivrer. Une seule de ses paroles a creé le monde: & vouloir & faire ne sont en lui qu'une même chose. Ne craignez donc point si vous l'aimez, qu'il permette que l'on parle contre vous, que pour vôtre plus grande utilité. Il aime trop ceux qui l'aiment pour en user d'une autre sorte. Et pourquoi donc ne lui témoignerons-nous pas tout l'amour qui sera en nôtre pouvoir? Confiderez, je vous prie, quel heureux échange ce nous est de lui donner nôtre cœur pour avoir le sien, lui qui peut tout, & nous qui ne pouvons rien finon ce qu'il

qu'il nous fait pouvoir. Qu'est-ce donc que nous faisons pour vous, ô mon Dieu, qui faites que nous sommes tout ce que nous sommes, puis que nous ne devons con-fiderer que comme un neant cette foible resolution que nous avons prise de vous servir? Que si tourefois, mes Sœurs, sa souveraine Majesté veut que nous achetions tout de lui en lui donnant le rien que nous sommes, ne soions pas si folles que de refuser une si grande faveur.

Tout nôtre mal vient, mon Dieu, de n'avoir pas toûjours les yeux arrêtez sur vous. Car nous arriverions bien-tôt où nous prétendons d'aller fi nous ne détournions point nos yeux de dessus vous qui étes la voie & le chemin comme vous nous l'avez dit. Mais parce que nous n'avons pas cette attention, nous bronchons, nous tombons, nous retombons, & enfin nous nous égarons; parce, je le repete encore, que nous n'avons pas foin d'arrêter sans cesse nôtre veue sur ce chemin veritable par lequel nous devons marcher. En verité c'est une chose déplorable que la maniere dont cela se passe quelquefois. Il femble que nous ne foions pas Chrêtiens & que nous n'aions jamais lû la passion de nôtre Seigneur. Car si l'on nous méprise en la moindre chose, on ne peut le souffrir, on le trouve insupportable, & on dit aussi-tôt: Nous ne sommes pas des Saints. Dieu nous garde, mes Filles, lors que nous tombons dans quelque imperfection de dire: Nous ne fommes pas des Saintes; nous ne fommes pas des Anges. Confiderez qu'encore qu'il foit vrai que nous ne foions pas des Saintes, il nous est utile de penser que nous pouvons le devenir, pourveu que nous fassions tous nos efforts, & que Dieu veiille nous tendre les bras. Sur quoi nous ne devons point craindre qu'il tienne à lui, s'il ne tient pas à nous.

Puis donc que nous ne fommes venuës ici à autre dessein, mettons courageusement la main à l'œuvre, & croions qu'il n'y a rien de si parfait dans son service que nous ne devions nous promettre d'accomplir par son affiftance. Je voudrois de tout mon cœur que cette forte

de presomption se trouvât dans ce monastere, parce qu'elle fait croître l'humilité, & donne une sainte hardiesse, qui ne peut être que tres-utile, à cause que Dien qui ne fait acception de personne, assiste toûjours ceux

qui sont courageux dans son service.

J'ai fait une grande digression; & il faut revenir où j'en étois. Il s'agit de sçavoir ce que c'est qu'oraison mentale, & ce que c'est que contemplation. Sur quoi j'avouë qu'il paroît impertinent que j'entreprenne d'en parler: Mais vous recevez si bien tout ce qui vient de moi, qu'il pourra arriver que vous le comprendrez mieux dans mon stile simple & grossier que dans des livres sort éloquens. Dieu me fasse s'il lui plait la grace de m'en pouvoir acquitter. Ainsi soit-il.

#### CHAPITRE XVII.

Due toutes les ames ne sont pas propres pour la contemplation. Due quelques-unes y arrivent tard, & que d'autres ne peuvent prier que vocalement. Mais que celles qui sont veritablement humbles se doivent contenter de marcher dans le chemin par lequel il plaît à Dieu de les conduire.

De la contemplation.

I Lsemble que j'entre déja dans la matiere de l'oraifon. Mais j'ai auparavant une chose importante à dire touchant l'humilité si necessaire en cette maison,
puis qu'on doit s'y exercer particulierement à la priere, & que l'humilité en est l'une des principales parties.
Or comment celuy qui est veritablement humble
pourra-t-il jamais s'imaginer d'être aussi bon que ceux
qui arrivent jusques à être contemplatifs? Dieu peut
neanmoins faire par sa grace qu'il soit de ce nombre.
Mais s'il me croit il se mettra toûjours au plus bas lieu
commenôtre Seigneur nous l'a ordonné & enseigné
par son exemple. Que l'ame se dispose donc à marcher
dans le chemin de la contemplation si c'est la volonté
de Dieu qu'elle y entre. Et si ce ne l'est pas, que l'humilité la porte à se tenir heureuse de servir les servantes

CHAPITRE XVIL

du Seigneur, & à benir sa Majeste de ce qu'il a daigné la faire entrer en leur sainte compagnie, elle qui meritoit d'être la compagne & l'esclave des demons.

Jene dis pas cela fans grande raison, puis qu'il im. porte tant de sçavoir que Dieu ne conduit pas toutes les personnes d'une même sorte, & que celui qui paroît le plus rabaisse aux yeux des hommes est peut-être le plus élevé devant ses yeux. Ainsi quoi que les Religieuses de ce monastere s'exercent toutes à l'oraison, il ne s'enfuit pas qu'elles soient toutes contemplatives. Cela est impossible; & ce doit être une grande confolation pour celles qui n'ont pas receu ce don de fçavoir qu'il vient purement de Dieu. Comme c'est une chose qui n'est point necessaire pour nôtre salut, & qu'il ne l'exige point de nous pour nous recompenser de sa gloire, elles ne doivent pas non plus se persuader qu'on l'exige d'elles en cette maison. Pourvû qu'elles fassent ce que j'ai dit elles pourront, quoi qu'elles ne soient pas contemplatives, devenir tres-parfaites, & même surpasser les autres en merite parce qu'elles auront plus à fouffrir, & que Dieu les traitant comme des ames fortes & courageuses, il joindra aux felicitez qu'il leur reserve en l'autre vie les confolations dont elles n'auront pas joui en celle-ci.

-0690

Qu'elles ne perdent donc point courage : qu'elles n'abandonnent point l'oraison; & qu'elles continuent de faire comme les autres. Car il arrive quelquesois qu'encore que nôtre Seigneur disser à leur départir ses faveurs, il leur donne tout à la sois ce qu'il a donné aux autres en plusieurs années. J'ai passé plus de quatorze ans sans pouvoir du tout mediter, si ce n'étoit en lisant. Il y en a plusieurs de cette classe: & il s'en trouve quelques-unes qui ne sçauroient mediter même en lisant, ni prier que vocalement, parce que cela les arrête un peu davantage. D'autres ont l'esprit si leger qu'une seule chose n'est pas capable de les occuper, & elles sont si inquietes que lors qu'elles veulent se contraindre pour

D 6

arrêter

Fiatif.

84 LE CHEMIN DE LA PERFECTION. arrêter leurs pensées en Dieu, elles tombent dans mille refveries, mille scrupules, & mille doutes.

e to Le connoisune personne fort

Que Pon peut estre parfait ians estre contemplatif,

Te connois une personne fort agée, fort vertueuse. fort penitente, grande servante de Dieu, & enfin telle que je m'estimerois heureuse de lui ressembler, qui emploie les jours & les années en des oraisons vocales. sans pouvoir jamais faire l'oraison mentale. Le plus qu'elle puisse faire est de s'occuper dans ces oraisons vocales en n'en prononçant que peu à la fois. Il s'en rencontre plusieurs autres qui sont de même : mais pourvû qu'elles soient humbles je croi qu'à la fin elles trouveront aussi bien leur compte que celles qui ont de grands sentimens & de grandes consolations dans l'oraison, & peut-être même avec plus d'assurance en quelque sorte, parce qu'il y a sujet de douter si ces confolations viennent de Dieu, ou procedent du demon; & que si elles ne sont pas de Dieu elles sont fort perilleufes à cause que le demon s'en sert pour nous donner de la vanité: au lieu que si elles viennent de Dieu il n'y a rien du tout à craindre, puis qu'elles seront toûjours accompagnées d'humilité ainsi que je l'ai écrit fort amplement dans un autre traité.

Comme celles qui ne goûtent point ces consolations craignent que ce soit par leur faute elles demeurent dans l'humilité, & prennent un soin continuel de s'avancer. Elles ne voyent jetter aux autres une seule larme sans s'imaginer que ce qu'elles n'en répandent pas aussi vient de ce qu'elles ne les suivent que de fort loin dans le service de Dieu. Mais peut-estre elles les précedent, puis que les larmes bien que bonnes ne sont pas toutes parfaites, & qu'il se rencontre toûjours plus de seureté dans l'humilité, la mortification, le détachement, & l'exercice des autres vertus. Pourveu donc que vous les pratiquiez n'apprehendez point de n'arriver pas à la perfection aussi bien que les plus contem-

platives.

Marthe n'estoit-elle pas une Sainte quoi que l'on ne

35

dise point qu'elle fût contemplative? Et que souhaitezvous davantage que de pouvoir ressembler à cette bienheureuse fille qui merita de recevoir tant de fois nôtre Seigneur JESUS-CHRIST dans sa maison, de lui donner à manger, de le servir, & de s'asseoir à satable? Que si elle eût toûjours été, ainsi que sa sœur dans des transports, & comme hors d'elle-même, qui auroit pris soin de ce divin hôte? Considerez que cette maifon est la maison de Sainte Marthe, & qu'il doit y avoir quelque chose aussi-bien de Marthe que de Magdelene. Que celles que Dieu conduit par le chemin de la vie active se gardent donc bien de murmurer d'en voir d'autres toutes plongées dans la vie contemplative, puis qu'elles ne doivent point douter que nôtre Seigneur ne prenne leur défense contre ceux qui les accusent. Mais quand bien il ne parleroit point pour elles, elles devroient demeurer en paix, comme aiant receu de lui la' grace de s'oublier elles-mêmes, & toutes les choses creées. Qu'elles se souviennent qu'il est besoin que quelqu'un ait foin de lui apprêter à manger, & s'estiment heureuses de le servir avec Sainte Marthe. Qu'elles confiderent que la veritable humilité confiste principalement à se soûmettre sans peine à tout ce que notre Seigneur ordonne de nous, & à nous estimer indignes de porter le nom de ses servantes.

Ainsi soit que l'on s'applique à la contemplation; soit que l'on fasse l'oraison mentale ou vocale: soit que l'on assiste les malades: ou soit que l'on s'employe aux offices de la maison, & même dans les plus bas & les plus vils; puis que tout cela est rendre du service à ce divin hôte qui vient loger, manger, & se reposer, chez nous, que nous importe de nous acquitter de nos devoirs envers lui plûtôt d'une maniere que d'une au-

tre?

Je ne dis pas neanmoins qu'il doive tenir à vous que vous n'arriviez à la contemplation. Je dis au contraire que vous devez faire tous vos efforts pour y arriver; mais en reconnoissant que cela dépend de la seule vo-

lonté de Dieu, & non pas de vôtre choix. Car si aprés que vous aurez fervi durant plusieurs années dans un même office il veut que vous y demeuriez encore ; ne feroit-ce pas une plaifante humilité de vouloir paffer à un autre? Laissez le maître de la maison ordonner de tout comme il lui plaît; il est tout sage : il est tout-puisfant : il scait ce qui vous est le plus propre, & ce qui lui est le plus agreable. Assurez vous que si vous faites tout ce qui est en vôtre pouvoir, & vous préparez à la contemplation d'une maniere aussi parfaite qu'est celle que je vous ai proposée, c'est à direavec un entier détachement & une veritable humilité, ou nôtre Seigneur vous la donnera, comme je le croi; ou s'il ne vous la donne pas, c'est parce qu'il se reserve à vous la donner dans le Ciel avec toutes les autres vertus, & qu'il voustraite comme des ames fortes & genereuses, en vous faisant porter la croix ici-bas ainsi que lui-même l'a toûjours portée lors qu'il a été dans le monde.

Cela étant, quelle plus grande marque peut-il vous donner de son amour que de vouloir ainsi pour vous ce qu'il a voulu pour lui-même? & ne se pourroit-il pas bien faire que la contemplation ne vous seroit pas si avantageuse que de demeurer comme vous étes? Ce sont des jugemens qu'il se reserve, & qu'il ne nous appartient pas de penetrer. Il nous est même utile que cela ne dépende point de nôtre chotx, puis que nous voudrions aussi-tôt être de grandes contemplatives, parce que nous nous imaginons qu'il s'y rencontre plus de douceur & plus de repos. Quel avantage pour nous de ne pas rechercher nos avantages, puis que nous ne sçaurions craindre de perdre ce que nous n'avons point dessiré? Et nôtre Seigneur ne permet jamais que celui qui a veritablement mortisé son esprit pour l'assujettir au

fien perde rien que pour gagner davantage.

#### CHAPITRE XVIII.

Des souffrances des contemplatifs. Qu'il faut toujours se tenir prêt à executer les ordres de Dien. Et du merite de l'obeissance.

Edirai donc, mes Filles, à celles de vous que Dieu Des ne conduit paspar le chemin de la contemplation, soufque selon que je l'ai vû & appris de ceux qui marchent des dans cette voie, ils ne portent pas des croix moins Conpesantes que sont les vôtres; & vous seriez épouven-temtées si vous voyiez la maniere dont Dieu les traite. Jeplatifs, puis parler de ces deux états. Et je sçai tres-assurément que les travaux dont Dieu exerce les contemplatifs font si rudes, qu'il leur seroit impossible de les suppor-

ter fans les consolations qu'il y mesle.

Car étant visible que Dieu conduit par le chemia des travaux ceux qu'il aime, & qu'il les fait d'autant plus souffrir qu'il les aime davantage, je sçai tres-certainement que comme il louë de sa propre bouche les contemplatifs & qu'il les tient pour ses amis, il les fait aussi plus souffrir que non pas les autres. Ce seroit une folie de s'imaginer qu'il honorât d'une amitié particuliere des personnes qui vivroient dans le relâchement fans souffrir aucune peine. Ainsi comme il mene les contemplatifs par un chemin si aspre & si rude qu'ils croient quelquefois d'être égarez & obligez de recommencer ils ont besoin de recevoir de sa bonté quelque rafraîchissement pour les soûtenir. Or ce refraîchissement ne doit pas être seulement de l'eau, mais un vin fort & puissant, afin qu'en étant divinement enivrez ils fouffrent courageusement, & sans penser même à ce qu'ils souffrent.

Ainsi je voi peu de veritables contemplatifs qui ne soient fort courageux & fort resolus à souffrir ; parce que la premiere chose que nôtre Seigneur fait en eux lors qu'il les voit foibles est de leur donner du courage, & de leur ôter l'apprehension destravaux. Je m'ima-

gine que pour peu que ceux qui sont dans la vie active les voient savorisez de Dieu, ils se persuadent qu'il n'y a dans cet êtat de contemplation que toute sorte de douceur & de délices. Et moi je vous assure au contraire que peut-être ne pourroient-ils soussirir durant un seul jour quelques-unes des peines qu'ils endurent. Mais comme Dieu voit le sond des cœurs, il donne à chacun ce qu'il sçait être le plus capable de le faire avancer dans son service, dans le chemin de son salut, & dans la charité du prochain. Ainsi pourvû que vous ne manquiez point de vôtre côté à vous y disposer, vous n'avez nul sujet de craindre que vôtre travail soit inutile.

-0690-

Qu'il faur roû. jours être piêt d'obeir à Dieu.

Pesez bien, mes Sœurs, ce que je dis que nous de-vons toutes travailler à nous y disposer, puis que nous ne sommes ici assemblées que pour ce sujet; & non seulement y travailler durant un an ou durant dix ans, mais durant toute nôtre vie, pour faire voir à nôtre Seigneur que nous ne fommes pas fi lâches que de l'abandonner, & que nous imitons ces braves foldats qui bien qu'aiant long-temps servi sont neanmoins toûjours prêts d'executer les commandemens de leur capitaine, sçachant qu'il ne les laissera pas sans recompenfe. Or qu'est-ce, mes Filles, que la solde que donnent les Rois de la terre en comparaison de celle que nous devons attendre de ce Roi du Ciel que nous avons le bonheur d'avoir pour maître ? C'est un capitaine incomparable qui étant lui-même témoin des actions genereuses de ses soldats connoît le merite de chacun d'eux, & leur donne des charges & des emplois selon qu'il les en juge dignes.

Ainsi, mes Sœurs, il faut que celles d'entre vous qui ne peuvent faire l'oraison mentale fassent la vocale, ou quelque lecture, ou s'entretiennent avec Dieu en la maniere que je le dirai. Mais sans manquer aux heures de l'oraison, puis que vous ne sçavez pas quand vôtre divin Epoux vous emploiera, & qu'autrement vous

merite-

meriteriez d'être traitées comme ces Vierges foles dont il est parlé dans l'Evangile. Que sçavez-vous aussi s'il ne voudra point vous engager dans un grand tra-vail pour son service, en vous le faisant trouver doux par les confolations qu'il y meslera? Que s'il ne le fait vous devez croire qu'il ne vous y appelle pas, & qu'un

autre vous est plus propre.

En se conduisant de la sorte on acquiert du merité par le moien de l'humilité, & l'on croit fincerement n'être pas même propre à ce que l'on fait, sans que cela empêche comme je l'ai dit d'obeïr avec joie à ce que l'on nous commande. Que si cette humilité est veritable, ô que de telles fervantes de la vie active feront heureuses, puis qu'elles ne trouveront à redire à rien qu'à ce qu'elles font. Qu'elles laissent donc les autres dans la guerre où elles se trouvent engagées, & qui ne scauroit être que tres-rude. Car encore que dans les batailles les Enseignes ne combattent point, ils ne laiffent pas d'être en tres-grand peril, & plus grand même que tous les autres, à cause que portant toûjours leur drapeau, & devant plûtôt fouffrir d'être mis en pieces que de l'abandonner jamais, ils ne sçauroient se défendre. Or les contemplatifs doivent de même porter tous les jours l'étandart de l'humilité, & demeurer exposez à tous les coups qu'on leur donne, sans en rendre aucun, parce que leur devoir est de souffrir à l'imitation de JESUS-CHRIST, & de tenir toujours la croix élevée sans que les dangers où ils se trouvent quelque grands qu'ils puissent être la leur fassent abandonner, témoignant ainsi par leur courage qu'ils sont dignes d'un emploi aussi honorable qu'est celui où Dieu les appelle.

Qu'ils prennent donc bien garde à ce qu'ils feront, puis que comme il ne s'agit de rien moins que de la perte d'une bataille lors que les Enseignes abandonnent leurs drapeaux, à cause que cela fait perdre cœur aux foldats, je croi de même que les personnes qui ne font pas encore fort avancées dans la vertu se découra-

gent, quand elles voient, que ceux qu'elles confidéroient comme étant les amis de Dieu, & comme leur devant ouvrir le chemin à la victoire, ne font pas des actions conformes au rang qu'ils tiennent. Les simples foldats s'échapent le mieux qu'ils peuvent, & lâchent quelquefois le pied par l'apprehension de la grandeur du peril sans que personne y prenne garde, ni qu'ils en soient deshonorez. Mais quant aux officiers, chacun aiant les yeux arrêtez sur eux ils ne sçauroient faire un pasen arriere qu'on ne le remarque. Plus leurs charges sont considerables; plus l'honneur qu'ils y peuvent acquerir est grand, & plus ils sont obligez au Roi de la faveur qu'il leur a faite de les leur donner: & d'autant plus grande est leur obligation de s'en acquitter dignement.

Puis donc, mes Sœurs, que nôtre ignorance est telle que nous ne sçavons si ce que nous demandons nous est utile, laissons faire Dieu qui nous connoît beaucoup mieux que nous ne nous connoissons nous-mêmes. L'humilité confiste à se contenter de ce qu'il nous donne : & c'est une assez plaisante maniere de la pratiquer que de lui demander des faveurs, ainfi que font certaines personnes, comme s'il estoit obligé par justice de ne les leur pas refuser. Mais parce qu'il penetre le fond des cœurs, il leur accorde rarement ces graces, à cause qu'il ne les voit point disposées à vouloir boire son calice. C'est pourquoi, mes Filles, la marque de vôtre avancement dans la vertu fera fi chacune de vous se croit tellement la plus mauvaise de toutes, que ses actions fassent connoître aux autres pour leur bien & pour leur édification qu'elle a vraiment ce sentiment dans le cœur, & non pas si elle a plus de douceur dans l'oraison, plus de ravissemens, plus de visions, & autres faveurs de cette nature que Dieu fait aux ames quand il lui plaît. Car nous ne connoîtrons la valeur de ces biens qu'en l'autre monde. Mais l'humilitéest une monnoie qui atoûjours cours, un revenu affuré, & une rente non rachetable; au lieu que le reste est comme

de

de l'argent que l'on nous preste pour quelque temps & que l'on peut nous redemander. Est-ce une humilité folide, une veritable mortification, & une grande obeiffance que de manquer en quoi que ce soit à ce que vôtre Superieur vous ordonne, puis que vous sçavez certainement que tenant comme il fait à vôtre égard la place de Dieu, c'est Dieu même qui vous commande ce qu'il vous commande?

C'est de cette vertu de l'obeissance que j'aurois le Du meplus à vous entretenir. Mais parce qu'il me semble que rite de ne l'avoir pas, c'est n'être pas Religieuse; & que je parle sance, à des Religieuses qui à mon avis sont bonnes, ou au moins desirent de l'être, je me contenterai de vous dire un mot d'une vertu si connuë & si importante, afin de la graver encore davantage dans vôtre memoire. Je dis donc que celle qui se trouve soumise par un vœu à l'obeissance, & qui y manque faute d'apporter tout le foin qui dépend d'elle pour l'accomplir le plus parfaitement qu'elle peut demeure en vain dans cette maifon. Je l'affore hardiment que tant qu'elle y manquera elle n'arrivera jamais ni à être contemplative, ni même à se bien acquitter des devoirs de la vie active. Cela me paroît indubitable. Et quand même ce seroit une personne qui n'auroit point fait de vœu, si elle pretend d'arriver à la contemplation, elle doit se resoudre fortement à foûmettre sa volonté à la conduite d'un Confesseur qui soit lui-même contemplatif, puis qu'il est certain que l'on avance plus de cette forte en un an que l'on ne feroit autrement en plusieurs années. Mais comme c'est un avis qui ne vous regarde point, il seroit inutile de vous en parler davantage.

Ce sont donc là, mes Filles, les vertus que je vous souhaite, que vous devez tâcher d'acquerir, & pour lesquelles vous pouvez concevoir une fainte envie-Quant à ces autres devotions, si vous ne les avez pas, ne vous en mettez point en peine, puis qu'elles sont incertaines, & qu'il pourroit arriver que venant de Dieu en

d'autres

d'autres personnes, il permettroit qu'elles ne seroient en vous que des illussons du demon, qui vous tromperoit ainsi qu'il en a trompé beaucoup d'autres. Pourquoi vous mettre tant en peine de servir Dieu dans une chose douteuse, puis que vous pouvez le servir en tant d'autres qui sont assurées? Et qui vous oblige à vous en-

gager dans ce peril?

Je me suis beaucoup étendue sur ce sujet & l'ai jugénecessaire parce que je connois la foiblesse de nôtre nature. Mais Dieu la fortisse lors qu'il lui plaît d'élever une ame à la contemplation. Quant à ceux à qui il ne veut pas faire cette grace j'ai crû leur devoir donner ces avis, dans lesquels même les contemplatiss pourtont trouver sujet des 'humilier. Je prienotre Seigneur de nous accorder par son infinie bonté la lumiere qui nous est necessaire pour accomplir en tout ses volontez: & ainsi nous n'aurons sujet de rien craindre.

# CHAPITRE XIX.

De l'oraison qui se fait en meditant. De ceux dont l'esprit s'égare dans l'oraison. La contemplation est comme une source d'eau vive. Trois proprietez de l'eau comparées aux essets de l'union de l'ame avec. Dieu dans la contemplation. Que cette union est quelquesois telle qu'elle cause la mort du corps. Ce qu'il faut tâcher de faire en ces rencontres.

Del'oraifon mentale,

L s'est passe tant de jours depuis ce que j'ai dit cidessus ans que j'aie pû trouver le temps de continuer, qu'à moins que de le relire je ne sçaurois dire où j'en étois. Mais pour ne perdre point de temps à cela ilira comme il pourra sans ordre & sans suite. Il y a tant de bons livres saits par des personnes sçavantes & propres pour des esprits non distraits ni dissipez, & pour des ames exercées dans la meditation & qui peuvent se recueillir au dedans d'elles-mêmes, que vous n'avez pas sujet de saire cas de ce que je pourrai vous dire touchant l'oraison. Vous trouverez excellemment écrit

dans

mari-

dans ces livres de quelle forte il faut mediter durant chaque jour de la femaine sur quelque mistere de la vie & de la passion de nôtre Sauveur, sur le dernier jugement, fur l'enfer, fur nôtre neant, fur les obligations infinies dont nous fommes redevables à Dieu, & fur la maniere dont on doit agir dans le commencement & dans la fin de l'oraifon.

· Ceux qui sont accoûtumez à cette sorte d'oraison n'ont rien à desirer davantage, puis que nôtre Seigneur ne manquera pas de les conduire par ce chemin à fa divine lumiere, & que la fin répondra sans doute à un fi bon commencement. Ils n'ont donc qu'à y marcher Sans crainte lors qu'ils verront que leur entendement estattache à des meditations si utiles. Mais mon desfein est de donner quelque remede aux ames qui ne font pas dans cette disposition, si Dieu me fait la grace d'y rélissir, ou au moins de vous faire voir qu'il y a plufieurs personnes en cette peine, afin que vous ne vous affligiez point si vous vous trouvez être de ce nombre.

Il y a certains esprits si déreglez qu'ils sont comme ces chevaux qui ont la bouche égarée. Il vont tantôt d'un côté, tantôt d'un autre, & toûjours avec inquietude sans qu'on puisse les arrêter, soit que cela procede de leur naturel, ou que Dieu le permette de la sorte. l'avouë qu'ils me font grande pitié. Ils ressemblent à mon avis à une personne qui aiant une extréme soif & voulant aller boire à une fontaine qu'il voit de loin, trouve des gens qui lui en disputent le passage à l'entrée, au milieu, & à la fin du chemin. Car aprés avoir avec beaucoup de peine surmonté les premiers de ces ennemis, ils te laissent surmonter par les seconds, aimant mieux mourir de foif que de combattre plus long-temps pour boire d'une eau qui leur doit coûter fi cher. La force leur manque: ilsperdent courage; & ceux même qui en ont affez pour vaincre les seconds de ces ennemis, se laissent vaincre par les troisiemes, quoi qu'ils ne fussent peut-être alors qu'à deux pas de cette source d'eau vive dont nôtre Seigneur dit à la Sa94 LE CHEMIN DE LA PERFECTION.
maritaine, que ceux qui feront si heureux que d'en
boire n'auront plus jamais de soif.

O VI d lie wood of the standard of the

De la centemplation ou orailon d'unio.

O qu'il est bien vrai comme l'a dit celui qui est la verité même, que ceux qui boivent de l'eau de cette divine fontaine ne sont plus alterez des choses de cette vie; mais seulement de celles de l'autre, dont leur soif est incomparablement plus grande que nôtre soif naturelle ne sçauroit nous le faire imaginer ! Car rien n'approche de la foif qu'ils ont d'avoir cette foif, parce qu'ilsen connoissent le prix ; & que quelque grande que soit la peine qu'elle cause, elle porte avec elle le remede qui la fait cesser. Tellement que c'est une soif qui en étouffans le desir des choses de la terre rassasse l'ame au regard de celles du Ciel. Ainsi quand Dieu lui fait cette grace, l'une des plus grandes faveurs dont il puisse l'accompagner est de la laisser toûjours dans le même besoin & encore plus grand de recommencer à boire de cette eau merveilleuse & incomparable.

Entre les proprietez de l'eau je me souviens qu'elle en a trois qui reviennent à mon sujet. La premiere est de rafraschir, car il n'y a point de si grande chaleur qu'elle n'amortisse. & elle éteint même les plus grands seux, si ce ne sont des seux d'artisse, qu'elle ne fait au contraire qu'accroître. O quelle merveille, mon Dieu, de voir qu'un seu qui n'est point assigietti aux loix ordinaires de la nature ait une force si prodigieuse, que son contraire voulant l'éteindre ne fait que l'augmenter davantage! J'aurois ici grand besoin de sçavoir la Philosophie pour me pouvoir bien expliquer par la connoissance qu'elle me donneroit de la proprieté des choses, & j'y prendrois un grand plaisir; mais je ne sçai comment le dire, & ne sçai peut-être pas même ce que

je veux dire.

Celles d'entre vous, mes Sœurs, qui beuvez dés à present de cette eau, & celles à qui Dieu sera aussi la grace d'en boire entreront sans peine dans ces sentimens, & comprendront comme le veritable amour de

Dieu,

Dieu, lors qu'il est en sa force & dans une sainte liberté qui l'éleve au dessus de toutes les choses de la terre, devient le maître des élemens. Ainsi ne craignez point que l'eau qui ne tire son origine que d'ici bas puisse éteindre ce feu de l'amour de Dieu. Car bien qu'ils soient opposez, cette eau n'a pas ce pouvoir. Il demeure toûjours absolu & indépendant sans lui être assujetti: & par consequent vous ne devez pas vous étonner que j'aie un si grand desir de vous porter à acquerir cette sainte & heureuse liberté.

N'est-ce pas une chose admirable qu'une pauvre Religieuse du monastere de Saint Joseph puisse arriver juiques à dominer les élemens & tout ce qui est dans le monde? Et quel sujet y a-t-il donc de s'étonner que les Saints avec l'assistance de Dieu leur aient imposé telles loix qu'il leur a plû? C'est ainsi que l'eau & le feu obeifsoient à S. Martin; les poissons & les oiseaux à S. François; & de même d'autres creatures à d'autres Saints que l'on a vû manifestement s'être rendus maîtres de toutes les choses de la terre en les méprisant, & en se soumettant entierement à celui de qui toutes les creatures tiennent leur être. Ainsi comme je l'ai dit . l'eau d'ici-bas ne peut rien contre ce feu. Ses flammes font si élevées qu'elle ne sçauroit y atteindre : & comme il est tout celeste il n'a garde de tirer sa naissance de la terre.

Il y a d'autres feux qui n'aiant pour principe qu'un affez foible amour de Dieu sont étoussez par les moindres obstacles qu'ils rencontrent. Mais quand mille tentations viendroient en soule ainsi qu'une grande mer pour éteindre celui dont je parle, non seulement il ne diminuëroit rien de sa chaleur, mais il les dissiperoit toutes & en demeureroit pleinement victorieux. Que si c'est une eau qui tombe du Ciel au lieu de lui nuire elle ne fait que redoubler encore son ardeur. Car tant s'en faut que cette eau celeste & ce seu divin soient opposez, ils n'ont qu'une même origine. C'est pourquoi n'apprehendez point que ces deux elemens surquoi n'apprehendez point que ces deux elemens sur-

naturels se combattent. Ils se donneront plûtôt l'un à l'autre de nouvelles forces. L'eau des veritables larmes qui sont celles que la veritable oraison produit, est un don du Roi du Ciel qui augmente la chaleur & la durée de ce seu celeste; ainsi que ce même seu augmente la fraîcheur de ces precieuses larmes.

O mon Seigneur & mon Dieu, n'est-ce pas une chofe agreable & merveilleuse tout ensemble de voir un feu qui ne restroidit pas seulement, mais qui glace toutes les affections du monde lors qu'il est joint avec cette eau vive qui vient du Ciel où est la source de ces larmes qui nous sont données, & qu'il n'est pas en nôtre puissance d'acquerir? Car il est certain que cette eau celeste ne laisse en nous nulle chaleur pour nous attacher d'assection à aucune chose de la terre. Son naturel est d'allumer toûjours de plus en plus ce feu divin, & de le répandre s'il êtoit possible dans tout le monde.

La seconde proprieté de l'eau est de nettoier ce qui est impur: & si l'on manquoit d'eau pour cet usage, en quel êtat seroit le monde? Or sçavez-vous bien que cette eau vive, cette eau celeste, cette eau claire dont je parle nettoie de telle sorte les ames lors que sans être troublée ni messée de quelque sange elle tombe toute pure du Ciel, que je tiens pour certain qu'une ame n'en sçauroit boire une seule fois sans être purissée de toutes ses taches. Car comme je l'ai dit ailleurs, cette eau qui n'est autre chose que nôtre union avec Dieu étant toute surnaturelle & ne dépendant point de nous, il ne permet à quelques ames d'en boire que pour les purisser des soiillures de leurs pechez, & les affranchir des miseres qui en étoient une suite malheureuse.

Quant à ces autres douceurs que l'on reçoit par l'entremise de l'entendement, quelque grandes qu'elles soient elles sont comme une eau qui n'étant pas puisée dans la source; mais courant sur la terre, trouve toûjours quelque limon qui l'arrête & qui l'empêche d'être si claire & si pure.

C'est pourquoi je ne donne point le nom d'eau vive

à cette oraison à laquelle l'entendement a tant de part, parce que j'estime que passant par l'esprit qui est impur par lui-même & par l'infection naturelle de ce corps vil & terrestre, elle contracte toujours quelque impureté, sans qu'il nous soit possible de l'éviter. Ou pour m'expliquer plus clairement, je dis que lors que pour méprifer le monde nous considerons ce que c'est, & comme tout y finit, nous arrêtons fans nous en appercevoir nôtre pensée sur des choses qui nous y plaisent. Et encore que nous desirions de les fuir, nous ne laifsons pas de tomber dans quelques distractions, en songeant ce que ce monde a été: ce qu'il sera : ce qui s'y est fait : ce qui s'y fera. Quelquefois même en voulant penser à ce que nous devons faire pour sortir de ces embarras, nous nous y engageons encore davantage. Ce n'est pasque je veiille que pour cela on quitte le sujet de son oraison : mais il y a lieu de craindre de s'égager, & il faut toûjours être fur ses gardes.

Au contraire dans l'oraison d'union Dieu nous délivre de cette peine. Il ne veut pas se sier à nous : mais prend lui-même le foin de nous-nêmes. Il aime tellement nôtre ame qu'il ne veut pos lui permettre de s'engager en des choses qui lui peuvent nuire dans le temps où il a dessein de la favoriser davantage. Ainsi il l'approche de lui tout d'un coup, il la tient unie à lui, & lui fait voir en un instant plus de veritez, & lui donne une plus claire connoissance de toutes les choses du monde qu'elle n'auroit pû en aquerir en plusieurs années par cette autre oraison qui est moins parfaite. Car au lieu que dans le chemin que nous tenons d'ordinaire la pouffiere nous aveugle & nous empêche d'avancer:ici nôtre Seigneur nous fait arriver fans retardement à la fin où nous tendons, & sans que nous puissions comprendre de quelle sorte cela s'est fait.

La troisiéme proprieté de l'eau est d'éteindre nôtre foif. Or la foif à mon avis n'est que le desir d'une chose dont nous avons un si grand besoin que nous ne sçauzions sans mourir en être privez entierement. Et cer-

tes il est étrange que l'eau foit d'une telle nature que fon manquement nous donne la mort, & fa trop grande abondance nous ôte la vie, comme on le voit en

ceux qui se novent.

Omon Sauveur, qui seroit si heureux que de se voir submergé dans cette eau vive juiques à y perdre la vie ? Cela n'est pas impossible, parce que nôtre amour pour Dieu & le desir de le possèder peuvent croître jusques à un tel point, que nôtre corps ne pourra le supporter : &c ainsi il y a cu des personnes qui en sont mortes. l'en connois une à qui nôtre Seigneur donnoit une fi grande abondance de cette eau, que s'il ne l'eût bien-tôt secourue, les ravissemens où elle entroit l'auroient presque fait sortir d'elle-même. Je dis qu'elle seroit prefque fortie d'elle-même, parce que l'extréme peine qu'elle avoit de souffrir le monde la faisant presque mourir, il sembloit qu'au même temps elle ressulcitoit en Dieu avec un admirable repos, & que sa divine Majesté en la ravissant en lui la rendoit capable d'un bonheur dont elle n'auroit pû jouir fans perdre la vie si elle fût demeurée en elle-même.

On peut connoître par ce que je viens de dire, que comme il ne scauroit rien y avoir en Dieu qui est nôtre souverain bien, qui ne soit parfait, il ne nous donne jamais rien auffi qui ne nous foit avantageux. Ainfi quelque abondante que soit cette eau elle ne peut être excellive, parce qu'il ne scauroit y avoir d'excés en ce qui procede de lui. C'est pourquoi lors qu'il donne de cette eau vive à une ame en fort grande quantité il la rend capable d'en beaucoup boire : de même que celui qui fait un vase le rend capable de recevoir ce qu'il y

veut mettre.

veut mettre.

Lors que le desir de joüir de ces faveurs vient de nous il ne faut pas trouver étrange qu'il foit toûjours accompagné de quelques defauts; & s'il s'y rencontre quelque chose de bon, nous le devons à l'assistance de nôtre Seigneur. Car nos affections sont si déreglées qu'à cause que cette peine est fort agreable nous croi-

ons ne nous en pouvoir rassafier : ce qui fait qu'au lieu de moderer notre desir, nous nous y laissons emporter de telle sorte que quelquesois il nous tué. O qu'une telle mort est heureuse quoi que peut-être ceux qui la souffrent eussent pû en continuant de vivre aider les autres à mourir du desir de mourir ainsi!

Pour moi je croi que c'est le demon qui voiant combien la vie de ces personnes lui peut apporter de dom mage les tente de ruiner ainsi entierement leur santé par des penitences indiscretes. C'est pourquoi j'estime qu'une ame qui est arrivée jusques à se sentir embrasée d'une soif si violente doit fort se tenir sur ses gardes, parce qu'elle a sujet de croire qu'elle tombera dans cette tentation, & que quand bien cette soif ne la tuëroit pas, elle ruineroit entierement sa santé, dont la défaillance contre son dessein, paroîtroit en son exterieur, ce qu'il n'y a rien qu'il ne faille faire pour éviter. Il arrivera même quelquefois que tous nos foins n'empêcheront pas que l'on ne s'en apperçoive. Au moins sommes-nous obligées lors que nous sentons l'impetuosité de ce desir s'accroître avec tant de violence, de ne le pas augmenter encore par une application indifcrete. Au contraire nous devons tâcher de l'arrêter doucement en nous attachant à mediter quelque autre fujet, parce qu'il se peut faire que nôtre naturel y contribuë autant que nôtre amour pour Dieu. Car il y a des personnes qui desirent avec ardeur tout ce qu'elles desirent, quand même il seroit mauvais : & celles-la à mon avis ne sont pas des plus mortifiées, puis que la mortification qui sert à tout, les devroit moderer dans ce defir.

Il paroîtra peut-être qu'il y a de la rêverie à dire qu'il faut se detacher d'une chose qui est si bonne mais je vous affure qu'il n'y en a point. Car je ne pretens pas conseiller d'effacer ce desir de son esprit; mais seulement de le moderer par un autre qui pourra être encore meilleur. Il faut que je m'explique plus clairement. Il nous vient un grand desir de nous voir déta-

chez de la prison de ce corps pour être avec Dieu, qui est le desir dont S. Paul êtoit si fortement possedé. Et comme ce desir nous donne une peine qui étant née d'une telle cause est tres-agreable, il n'est pas besoin d'une petite mortisication pour l'arrêter, & on ne le peut pas même entierement. Elle passe quelques ois dans un tel excés qu'elle va presque jusques à troubler le jugement, ainsi que je l'ai vû arriver il n'y a pas encore long-temps à une personne qui bien que violente de son naturel est si accoûtumée à renoncer à sa volontécomme elle le témoigne en d'autres occasions, qu'il semble qu'elle n'en ait plus. On auroit crû que durant ce moment elle auroit perdu l'esprit, tant la peine qu'elle soussiré étoit excessive, & tant l'essort qu'elle

se faisoit pour la dissimuler étoit grand. Sur quoij'estime que dansces rencontres si extraor. dinaires, quoi que cela procede de l'esprit de Dieu, c'est une humilité fort louable que de craindre, parce que nous ne devons pas nous persuader d'avoir un si grand amour pour lui qu'il soit capable de nous reduire à un tel êtat. Je dis donc encore que j'estimerois utile si cette personne le peut (car peut-être ne le pourra-t-elle pastoûjours) qu'elle renonçat à ce defir qu'elle a de mourir, en confiderant le peu de service qu'elle a jusquesalors rendu à Dieu; qu'elle pourra davantage lui plaire en conservant sa vie qu'en la perdant, & qu'il veut peut-être se servir d'elle pour ouvrir les yeux de quelque ame qui s'alloit perdre. Car se rendant ainsi plus agreable à fa divine Majesté elle aura sujet d'esperer de la possèder un jour plus pleinement qu'elle n'au-

roit fait si elle étoit morte à l'heure même,

Ce remede me semble bon pour adoucir une peine si
pressante, & on en tirera sans doute un grand avantage, puis que pour servir Dieu sidellement il faut icibasporter sa croix. C'est comme si pour consoler une
personne fortaffligée on lui disoit: Prenez patience:
abandonnez-vous à la conduite de Dieu; priez-le d'accomplir en vous sa volonté; & croiez que le plus sûr est
d'en user ainsi en toutes choses.

Il se peut faire aussi que le demon contribue fort à augmenter la violence de ce defir de mourir, ainfi qu'il me semble que Cassien en rapporte l'exemple d'un Hermite dont la vie étoit tres austere, à qui cet esprit malheureux persuada de se jetter dans un puits, disant qu'il en verroit plûtôt Dieu. Sur quoi j'estime que la vie de ce solitaire n'avoit pas été sainte ni son humilité veritable, puis qu'autrement nôtre Seigneur êtant aussi bon qu'il est & si sidelle en ses promesses, il n'auroit jamais permis qu'il se fût aveuglé de telle sorte dans une chose qui est si claire. Car il est évident qu'il n'auroit pas commis un tel crime fi ce defir fût venu de Dieu qui ne nous inspire aucuns mouvemens qui ne foient accompagnez de lumiere, de discretion, & de sagesse. Mais il n'y a point d'artifice dont cet ennemi de nôtre falut ne se serve pour nous nuire. Et comme il veille toûjours pour nous attaquer , tenonsnous aufli toûjours fur nos gardes pour nous défendre. Cet avisest utile en plusieurs rencontres, & particulierement pour abreger le temps de l'oraison, quelque consolation que l'on y reçoive, lors que l'on sent les forces du corps commencer à défaillir, ou que l'on a mal à la tête : car la discretion est necessaire en toutes chofes.

Or pourquoi pensez-vous, mes Filles, que j'aie voulu vous saire voir avant le combat quel en est le prix & la recompense, en vous parlant des avantages qui se trouvent à boire de l'eau si vive & si pure de cette sontaine celeste? C'est asin que vous ne vous découragiez point par les travaux & les contradictions qui se rencontrent dans le chemin qui vous y conduit; mais que vous marchiez avec courage & sans craindre la lassitude, parce qu'il pourroit arriver, comme je l'ai dit, qu'étant venuës jusques au bord de la sontaine & ne restant plus qu'à vous baisser pour y boire, vous vous priveriez d'un si grand bien, & abandonneriez vôtre entreprise en vous imaginant de n'avoir pas assez de force pour l'executer, Considerez que nôtre Seigneur nous y 102 LE CHEMIN DE LA PERFECTION. convie tous. Et puis qu'il est la verité même, pouvonsnous douter de la verité de ses paroles? Si ce banquet n'êtoit general il ne nous y appelleroit pas tous. Et quand même il nous y appelleroit, il ne diroit pas: le vous donnerai à boire. Il pouvoit se contenter de dire : Venez tous: vous ne perdrez rien à me servir & je donnerai à boire de cette eau à ceux à qui il me plaira d'en donner. Mais comme il a use du mot de tous sans y mettre cette condition, je tiens pour certain que cette eau vive sera pour tous ceux qui ne se lasseront pas de marcher dans ce chemin. Je prie nôtre Seigneur de vouloir par son extréme bonté donner aux personnes à qui il la promet la grace de la chercher en la maniere qu'elle la doit être.

### CHAPITRE XX.

Ou'il y a divers chemins pour arriver à cette divine Source de l'oraison : én qu'il ne faut jamais se décou. rager d'y marcher. Du zele que l'on doit avoir pour le salut des ames. En quel cas une Religieuse pent témoigner de la tendresse dans l'amitié: & quels doivent être ses entretiens.

Divers chemin ion.

L'semble que dans ce dernier chapitre j'ai avancé quelque chose de contraire à ce que j'avois dit auparavant, lors que pour consoler celles qui n'arrivent à l'orai- que jusques à cette sorte d'oraison j'ai ajoûté qu'ainsi qu'il y a diverses demeures dans la maison de Dieu il y a auffidivers chemins pour aller à lui. Mais je ne crains point d'affurer encore que connoissant comme il fait nôtre foiblesse il nous assiste par sa bonté. Il n'a pas neanmoins dit aux uns d'aller par un chemin, & aux autres d'aller par un autre : au contraire sa misericorde qui doit être louée eternellement est si grande, qu'il n'empêche personne d'aller boire dans cette fontaine de vie. Autrement avec combien de raifon m'en auroit il empêchée? Et puis qu'il a bien voulu me permettre de puiser jusques au fond de cette divine sour-

ce on peut affurer qu'il n'empêche personne d'y arriver : mais que plûtôt il nous appelle à haute voix pour y aller, quoi que sa bonté soit si gran le qu'il ne nous y force point. Il se contente de donner à boire de cette eau en diverses manieres à ceux qui lui en demandent, afin que nul ne perde l'esperance & ne se trouve en êtat de mourir de soif. Cette source est si abondante qu'il en fort divers ruisseaux , les uns grands , les autres moindres, & d'autres fi petits qu'il n'y a qu'un filet d'eau pour desalterer ceux qui commencent, qui étant comme des enfans n'en ont pas besoin de davantage, & s'effraieroient d'en voir en trop grande quan-

Ne craignez donc point, mes Sœurs, de mourir de soif. L'eau des consolations ne manque jamais en telle forte dansce chemin que l'on foit reduit à l'extremité. Ainfi marchez toûjours : combattez avec courage ; & mourez plûtôt que d'abandonner vôtre entreprise; puis que vous n'avez embrasse une profession si fainte que pour avoir continuellement les armes à la main & pour combattre. Que si vous demeurez fermes dans cette refolution, quoi que nôtre Seigneur permette que vous souffriez quelque soif durant cette vie, affiirez-vous qu'il vous rassassera pleinement en l'autre de cette eau divine, sans pouvoir apprehender qu'elle vous manque jamais. Je le prie de tout mon cœur que ce ne foit pas plûtôt nous qui lui manquions.

Pour commencer donc à marcher de telle forte dans ce chemin que l'on ne s'ègare pas dés l'entrée je veux parler de la manière dont nous devons commencer notre voiage, parce que cela est si important qu'il y va de tout. Je ne dis pas que celui qui n'aura point la resolution dont je vai parler doive abandonner le dessein de s'y engager, parce que nôtre Seigneur le fortifiera : &c quand il ne s'avanceroit que d'un pas, ce pas est d'une telle consequence qu'il peut s'affurer d'en être fort bien recompensé. C'est comme un homme qui auroit un chapelet sur lequel on auroit appliqué des indulgences.

104 LE CHEMIN DE LA PERFECTION. S'il le dit une fois, il en profite : s'il le dit plusieurs fois il en profite encore davantage : mais s'il ne le dit jamais & se contente de le tenir dans une boëte, il vaudroit mieux pour lui qu'il ne l'eût point. Ainfi quoi que cette personne ne continue pas de marcher dans ce chemin, le peu qu'elle y aura marché lui donnera lumiere pour se mieux conduire dans les autres; & de même à proportion fi elle y marche davantage. Ainfi elle se peut assurer qu'elle ne se trouvera jamais mal d'avoir commencé d'y entrer, encore qu'elle le quitte, parce que jamais le bien ne produit de mal.

-0600

Du zele falut des ames.

Tâchez donc, mes Filles, d'ôter la crainte de s'enpour le gager dans une fi sainte entreprise à toutes les personnes avec qui vous communiquerez si elles y ont de la disposition & quelque confiance en vous. Je vous demande au nom de Dieu que vôtre conversation soit telle qu'elle ait toûjours pour but le bien spirituel de ceux à qui vous parlez. Car puis que l'objet de vôtre oraison doit être l'avancement des ames dans la vertu, & que vous le devez sans cesse demander à Dieu, quelle apparence que vous ne tâchaffiez pas de le procurer en toutes manieres? Si vous voulez passer pour bonnes parentes: c'est-là le moien de témoigner combien vôtre affection est veritable. Si vous voulez passer pour bonnes amies : vous ne sçauriez aussi que par là le faire connoître. Et si vous avez la verité dans le cœur ainsi que vôtre meditation l'y doit mettre, vous n'aurez pas peine à connoître comme nous fommes obligez d'avoir de la charité pour nôtre prochain.

100 De

Ce n'est plus le temps, mes Sœurs, de s'amuser à des Langage que jeux d'enfanstels que sont ce me semble ces amitiez tenit les que l'on voit d'ordinaire dans le monde, quoi qu'en elles-mêmes elles soient bonnes. Ainsi vous ne devez Religieuses. jamais user de ces paroles : m'aimez-vous donc bien? ne m'aimez-vous point? ni avec vos parens ni avec nul autre, fi ce n'est pour quelque fin importante, ou pour le

le bien spirituel de quelque personne. Car il se pourra faire que pour disposer quelqu'un de vos freres ou de vos proches ou quelque autre personne semblable à écouter une verité & a en faire son profit, il sera besoin d'user de ces témoignages d'amitié si agreables aux sens: & même qu'une de ces paroles obligeantes (car c'est ainsi qu'on les nomme dans le monde) fera un plus grand effet dans leur esprit que plusieurs autres qui seroient purement selon le langage de Dieu, & qu'enfuite de cette disposition, elles les toucheront beaucoup plus qu'elles n'auroient fait fans cela. Ainfi pourvû que l'on n'en use que dans cette vûë & dans ce desfein je ne les desaprouve pas:mais autrement elles n'apporteroient aucun profit, & pourroient nuire fans que

vous y priffiez garde.

Les gens du monde ne sçavent-ils pas qu'étant Religieuses vôtre occupation est l'oraison? Sur quoi gardez-vous bien de dire : je ne veux pas passer pour bonne dans leur esprit, puis que faisant, comme vous faites partie de la communauté tout le bien ou tout le mal qu'ils remarqueront en vous rétombera aussi sur elle. C'est sans doute un grand mal que des personnes qui étant Religieuses sont si particulierement obligées à ne parler que de Dieu, s'imaginent de pouvoir avec raison diffimuler en de semblables occasions, à moins que ce ne fût pour quelque grand bien : ce qui n'arrivo que tres-rarement. Ce doit être là vôtre maniere d'agir: ce doit être vôtre langage. Que ceux qui voudront traiter avec vous l'apprennent donc si bon leur semble : & s'ils ne le font, gardez-vous bien d'apprendre le leur, qui seroit pour vous le chemin d'enfer. Que s'ils vous tiennent pour groffieres & pour inciviles, que vous importe, qu'ils aient cette creance ? Si pour hipocrites; encore moins. Vous y gagnerez de n'être visitées que de ceux qui seront accoûtumées à vôtre langage. Car comment celui qui n'entendroit point l'Arabe pourroit-il prendre plaisir de parler beaucoup à un homme qui ne sçauroit nulle autre langue? Ainsi ils ne vous en H impor-

importuneront plus ni ne vous cauferont aucun preindice ; au lieu que vous en recevriez un fort grand de commencer à parler un autre langage. Tout vôtre temps se consumeroit à cela; & vous ne sçauriez scavoir comme moi qui l'ai experimenté quel est le mal qu'en recoit une ame. En voulant apprendre cette langue on oublie l'autre, & on tombe dans une inquietude continuelle qu'il faut fuir fur toutes choses, parce que rien n'est plus necessaire que la paix & la tranquillité de l'esprit pour entrer & pour marcher dans ce chemin dont je commence à vous parler. Double a sille un min et

Si ceux qui communiqueront avec vous veulent apprendre vôtre langue : comme ce n'est pas à vous à les en instruire, vous vous contenterez de leur representer les grands avantages qu'ils pourront en recevoir, & ne vous lasserez point de les leur dire; mais avec pitié, avec charité, & en y joignant vos oraisons afin qu'ils en fassent profit , & que connoissant combien cela leur peut être utile ilscherchent des maîtres capables de les en instruire. Ce ne seroit pas sans doute, mes Filles, une petite faveur que vous recevriez de Dieu si vous pouviez faire ouvrir à quelqu'un les yeux de l'amepour le porter à desirer un si grand bien. Mais lors que l'on veut commencer à parler de ce chemin : que de choses se presentent à l'esprit, particulierement quand c'est une personne qui a comme moi si mal fait son devoir d'y marcher. Dieu veuille, mes Sœurs, me faire la grace que mes paroles ne ressemblent pas à mes actions.



## CHAPITRE XXI.

Oue dans le chemin de l'oraifon rien ne doit empêcher de marcher toujours. Méprifer toutes les craintes qu'on veut donner des difficultez ép des perils qui s'y rencontrent. Que quelquefois une ou deux personnes suscitées de Dieu pour faire connoître la verité prévalent pardessus plusieurs autres unies ensemble pour l'obscurcir & pour la combattre.

Us la quantité des choses ausquelles il faut pen-Qu'il ser pour entreprendre ce divin voiage, & entrer faut dansce chemin roial qui conduit au Ciel ne vous éton-cher ne point, mes Filles. Est-il étrange que s'agissant d'ac-sans querir un si grand tresor il semble d'abord nous devoir crainte coûter bien cher ? Un temps viendra que nous connoî- dans le trons que tout le monde ensemble ne suffiroit pas chemin de l'ooid the pourvoir out your railon,

pour le paier.

Pour revenir donc à la maniere dont doivent commencer ceux qui veulent entrer dans ce chemin, & marcher toûjours jusques à ce qu'ils arrivent à la source de cette eau de la vie pour en boire & pour s'en rassafier, je dis qu'il importe de tout d'avoir une ferme resolution de ne se point arrêter qu'on ne soit à la fontaine, quelque difficulté qui arrive, quelque obstacle que l'on rencontre, quelque murmure que l'on entende, quelque peine que l'on fouffre, quelque fortune que l'on coure, quelque apparence qu'il y ait de ne pouvoir refister à tant de travaux, & enfin quand on croiroit en devoir mourir, & que tout le monde devroit abîmer. Car ce font-là les discours que l'on nous tient d'ordinaire : cette voie est toute pleine de perils : une telle s'est perduë dans ce voiage : celle-ci se trouva trompée, & cette autre qui prioit tant n'a pas laissé de tomber : c'est rendre la vertu méprifable : ce n'est pas une entreprise de femmes sujettes à des illusions : il faut qu'elles se contentent de filer sans s'amuser à chercher tant de délicatesses dans leur oraison; & le Pater noster & l' Ave

Maria, leur doivent suffire. Je demeure d'accord, mes Sceurs, qu'ils leur doivent suffire: & pourquoi ne leur suffiroient-ils pas, puis qu'on ne sçauroit faillir en établissant son oraison sur celle qui est sortie de la bouche de Jesus-Christ même? Ils ont sans doute raison: & si nôtre foiblesse n'étoit point si grande, & nôtre devotion si froide, nous n'aurions besoin ni d'autres oraisons, ni d'aucuns livres pour nous instruire dans la prière.

C'est pourquoi puis que je parle à des personnes qui ne peuvent se recüeillir en s'appliquant à mediter d'autres misteres qui leur semblent trop subtils & trop rafinez, & qu'il y a des esprits si délicats que rien n'est capable de les contenter, j'estime à propos d'établir ici certains principes, certains moiens, & certaines intentions d'oraison, sans m'arrêter à des choses trop élevées. Ainfi on ne pourra pas vous ôter vos livres, puis que pourveu que vous vous affectionniez à cela, & foyiez hum bles vous n'aurez pas besoin de davantage. Je m'y fuis toûjours fort attachée; & les paroles de l'Evangile me font entrer dans un plus grand recüeillement que les ouvrages les plus sçavans & les mieux écrits, principalement lors que les auteurs ne sont pas fortapprouvez. Caralors il ne me prend jamais envie de les lire.

Il faut donc que je m'approche de ce maître de la fagesse, & il m'enseignera peut-être quelques consideral
tions dont vous aurez sujet d'être satisfaites. Ce n'est
pas que je prétende vous donner l'explication de ces oraisons divines. Assez d'autres l'ont sait: & quand cela
ne seroit point je ne serois pas si hardie que de l'entreprendre s'achant bien qu'il y auroit de la folie. Mais je
vous proposerai seulement quelques considerations sur
les paroles du Parer noster, la quantité des livres ne servant ce me semble qu'à faire perdre la devotion dont
nous avons besoin dans cette divine priere. Car ainsi
qu'un maître qui assectionne son disciple tâche de faire
que ce qu'il lui montre lui plaise, asin qu'il l'apprenne
plus

plus facilement : qui doute que ce divin maître n'a-

giffe de même envers nous?

Mocquez-vous donc de toutes ces craintes que l'on tâchera de vous donner, & de tous ces perils dont on voudra vous faire peur. Car le chemin qui conduit à la possession d'un si grand tresor étant tout plein de voleurs quelle apparence de pretendre de le pouvoir passer sans peril? Les gens du monde soussirioient-ils sans s'y opposer qu'on leur enlevât leurs tresors, eux qui pour un interêt de neant passent sans dormir les nuits

entieres, & se tuent le corps & l'ame?

Si donc lors que vous allez pour acquerir, ou pour mieux dire pour enlever ce tresor de force, suivant cette parole de nôtre Seigneur; que les violens le raviffent. Si lors que vous y allez par ce chemin qui est un chemin roial puis qu'il nous a été tracé par nôtre Roi, & un chemin tres-affuré, puis que c'est celui qu'ont tenu tous les élûs & tous les Saints, on vous dit qu'il y a tant de perils à courir, & l'on vous donne tant de craintes; quels doivent être les perils de ceux qui pretendent gagner ce tresor sans sçavoir le chemin qu'il faut tenir pour y arriver ? O mes Filles, qu'il est vrai qu'ils font incomparablement plus grands que les autres!mais ils ne les connoîtront que lors qu'y étant tombez ils no trouveront personne qui leur donne la main pour se relever, & perdront ainfi toute esperance non seulement de defalterer leur soif dans cette source d'eau vive, mais d'en pouvoir boire la moindre goutte ou dans quelque ruisseau qui en forte, ou dans quelque fosse ou quelque mare. Comment pourroient-ils donc continuer à marcher dans ce chemin, ou il se rencontre tant d'ennemis à combattre, sans avoir beu une seule goute de cette eaudivine? Et n'est-il pas certain qu'ils ne sçauroient éviter de mourir de foif? Ainsi, mes Filles, puis que foit que nous le voulions ou ne le voulions pas, nous marchons toutes vers cette fontaine, quoi qu'en differentes manieres; croiez-moi ne vous laissez point tromper par ceux qui voudroient vous enseigner un autre

Tie Le CHEMIN DE LA PERFECTION. autre chemin pour y aller que celui de l'oraifon.

Il ne s'agit pas maintenant de sçavoir si cette oraison doit être mentale pour les uns, & vocale pour les autres, je dis seulement que vous avez besoin de toutes les deux. C'est-là l'exercice des personnes Religieuses : & quiconque vous dira qu'il y a du peril, confiderez-le comme étant lui-même par ce mauvais conseil ou'il vous donne un si perilleux écueil pour vous, que si vous ne l'évitez en le fuiant il vous fera faire naufrage. Grayez je vous prie cet avisdans vôtre memo re puis que vous pourrez en avoir besoin. Le peril seroit de manquer d'humilité & de n'avoir pas les autres vertus. Mais à Dieu ne plaise que l'on puisse jamais dire qu'il y ait du peril dans le chemin de l'oraison. Il y a grand sujet de croire que ces fraieurs sont une invention du diable qui se sert de cet artifice pour faire tomber quelques ames qui s'adonnent à l'oraison.

Admirez, je vous prie l'aveuglement des gens du monde. Ils ne confiderent point cette foule incroiable de personnes qui ne faisant jamais d'oraison, & ne sçachant pas même ce que c'est que de prier, sont tombez dans l'heresse & dans tant d'autres horribles pechez. Et si le demon par ses tromperies & par un malheur déplorable, mais qui est tres-rare, sait tomber quelqu'un de ceux qui s'emploient à un si saint exercice, ils en prennent sujet de remplir de crainte l'essprit des autres touchant la pratique de la vertu. En verité c'est une belle imagination à ceux qui se laissent ainsi abuser, de croire que pour se garantir du mal il faut éviter de faire le bien: & je ne croi pas que jamais le diable se soit avisé d'un meilleur moien pour nuire aux

hommes.

O mon Dieu, vous voiez comme on explique vos paroles à contre-sens. Désendez vôtre propre cause, én ne souffrez pas de telles soiblesses en des personnes consacrées à vôtre service. Vous aurez toûjours au moins cet avantage, mes Sœurs, que vôtre divin Epoux ne permettra jamais que vous manquiez de quelqu'un qui vous

vousassisse dans une entreprise si sainte. Et lors qu'on le sert fidellement & qu'il donne la lumière qui peut conduire dans le veritable chemin, non feulement on n'est point arrêté par ces craintes que le demon tâche d'inspirer, mais on sent de plus en plus croître le desir de continuer à marcher avec courage : on voit venir le coup que cet esprit infernal nous veut porter; & on lui en porte un à lui-même qui lui fait fentir plus de douleur que la perte de ceux qu'il furmonte ne lui donne de plaisir & de joie.

-0650

Lors que dans un temps de trouble cet ennemi de nôtre falut aiant femé fa zazanie, femble entraîner tout le monde aprés lui comme autant d'aveugles ébloüis par l'apparence d'un bon zele : s'il arrive que Dieu sufcite quelqu'un qui leur fasse ouvrir les yeux, & leur montre ces tenebres infernales qui offusquant leur efprit les empêchent d'appercevoir le chemin : n'est-ce pas une chose digne de son infinie bonté de faire que quelquefois un homme qui enseigne la verité prévaut fur plusieurs qui ne la connoissent pas? Ce sidelle serviteur commence peu à peu à leur découvrir le chemin de la verité, & Dieu leur donne du courage pour la suivre. S'ils s'imaginent qu'il y a du peril dans l'oraison, il tâche de leur faire connoître, finon par ses paroles, au moins par ses œuvres, combien l'oraison est avantageuse. S'ils disent qu'il n'est pas bon de communier souvent, il communie lui-même plus souvent qu'il n'avoit accoûtumé pour leur faire voir le contraire. Ainsi pourveu qu'il y ait un ou deux qui suivent sans crainte le bon chemin, nôtre Seigneur recouvrera peu à peu par leur moien les ames qui étoient dans l'égare. ment.

Renoncezdonc, mes Sœurs, à toutes ces craintes: méprisez ces opinions vulgaires : considerez que nous ne sommes pas dans un temps où il faille ajoûter foi à toutes fortes de personnes, mais seulement à ceux qui conforment leur vie à la vie de JESUS-CHRIST; tachez

tâchez de conserver toûjours vôtre conscience pure: fortifiez-vous dans l'humilité: foulez aux pieds toutes les choses de la terre : demeurez inébranlables dans la foi de la fainte Eglise, & ne doutez point aprés cela que vous ne foiez dans le bon chemin. Je le repete encore : renoncez à toutes ces craintes dans les choses où il n'y a nul sujet de craindre: & si quelques-uns tâchent de vous en donner, faites leur connoître avec humilité quel est le chemin que vous tenez : dites-leur, comme il est vrai que vôtre regle vous ordonne de prier fans cesse, que vousétes obligées de la garder. Que s'ils vous répondent que cela s'entend de prier vocalement, demandez-leur s'il faut que l'esprit & le cœur soient attentifs aufli-bien dans les prieres vocales que dans les autres : & s'ils repartent qu'oui, comme ils ne sçauroient ne le point faire, vous connoîcrez qu'ils font contraints d'avoiier qu'en faisant bien l'oraison vocale, vous ne sçauriez ne pas faire la mentale, & que vous pourrez passer mêmes jusques à la contemplation s'il plaît à Dieu de yous la donner. Qu'il foit beni eternellement.

#### CHAPITRE XXII.

De l'oraison mentale. Qu'elle doit tousours être jointe à la vocale. Des perfections infinies de Dieu. Comparaison du mariage avec l'union de l'ame avec Dieu.

Del'ogaifon mentalc.

S CACHEZ, mes Filles, que la difference de l'oraifon ne se doit pasprendre de nôtre voix & de nos
paroles, en sorte que lors que nous parlons elle soit vocale, & lors que nous nous taisons elle soit mentale. Car
si en priant vocalement je m'occupe toute à considerer
que je parle à Dieu: si je me tiens en sa presence; & si
je suis plusattentive à cette consideration qu'aux paroles même que je prononce, c'est alors que l'oraison
mentale & la vocale se trouvent jointes. Si ce n'est
qu'on voulût nous saire croire que l'on parle à Dieu
quand en prononçant le Pater on pense au monde, auquel

Q H A P I T R E X X I I. 113

quel cas je n'ai rien à dire. Mais si en parlant à un si
grand Seigneur vous voulez lui parler avec le respect
qui lui est dû, ne devez-vous pas considerer quel il est,
& quelles vous étes? Car comment pourrez-vous parler à un Roi, & lui donner le titre de Majesté: ou comment pourrez-vous garder les ceremonies qui s'observent en parlant aux Grands, si vous ignorez combien

vent en parlant aux Grands, si vous ignorez combien leur qualité est élevée au dessus de la vôtre, puis que ces ceremonies dépendent ou de la difference des qualitez, ou de la coûtume & de l'usage? Il est donc necessaire que vous en sçachiez quelque chose; autrement vous serez renvoiées comme des personnes rustiques, &

ne pourrez traiter avec eux d'aucune affaire.

Quelle ridicule ignorance seroit-ce, ô mon Seigneur, que celle-là? Quelle sorte simplicité seroit-ce, ô mon souverain Monarque, & comment pourroit-elle se souf-frir? Vous étes Roi, ô mon Dieu, mais un Roitout-puissant & eternel, parce que vous ne tenez, de personne le roiaume que vous possedez, & je n'entens presque jamais dire dans le Credo que vôtre roiaume n'aura point de fin, sans en ressentir une joie particuliere. Fe vous loüe, mon Dieu, & je vous benis toûjours, parce que vôtre roiaume durera toûjours. Mais ne permettez, pas, mon Sauveur, que ceux-là puissent passer pour bons, qui lors qu'ils parlent à vous vous parlent seule-ment avec les lévres.

Que pensez-vous dire, Chrêtiens, quand vous dites qu'il n'est pas besoin de faire l'oraison mentale? Vous entendez-vous bien vous-mêmes? Certes je pense que non. Et ainsi il semble que vous vouliez nous faire tous entrer dans vos resveries, puis que vous ne sçavez ce que c'est ni que de contemplation, ni que d'oraison mentale, ni comment on doit faire la vocale. Car si vous le sçaviez vous ne condamneriez pas en ceci ca que vous approuveriez ailleurs.

C'est pourquoi, mes Filles, je joindrai toûjours autant que je m'en souviendrai, l'oraison mentale avec la vocale, afin que ces personnes ne vous épouventent pas par leurs vains discours. Je sçai où vous peuvent mes ner ces pensées: & comme j'en ai moi-même été assez inquietée, je souhaiterois que personne ne vous en inquietât, parcequ'il est tres-dangereux de marcher dans ce chemin avec une défiance pleine de crainte. Il vous importe extrémement au contraire d'être assurées que celui que vous tenez est fort bon, puis qu'autrement il vous arriveroit comme au voiageur à qui l'on dit qu'il s'est égaré. Il tourne de tous côtez pour retrouver son chemin, & ne gagne à ce travail que de se lasses, de perdre du temps & d'arriver beaucoup plus tard.

Quelqu'un oferoit-il foûtenir que ce fût mal fait avant que de commencer à dire ses heures ou à reciter le Rosaire, de penser à celui à qui nous allons parler, & de nous remettre devant les yeux quel il est, & quels nous sommes, asin de considerer de quelle sorte nous devons traiter avec lui? Cependant, mes Sœurs, il est vrai que si l'on s'acquitte bien de ces deux choses, il se trouvera qu'avant que de commencer l'oraiton vocale vous au-

rez emploié quelque temps à la mentale.

N'est-il pas certain que quand nous abordons un Prince pour lui parler, ce doit être avec plus de preparation que pour parler à un paisan ou à quelque pauvre tel que nous sommes, puis que pour ceux-là il n'importe de quelle forte nous leur parlions. Je sçai que l'humilité de ce Roi est telle que quoi que je sois si ru-Rique & que j'ignore comment il lui faut parler, il ne laisse pas de m'écouter & de me permettre d'approcher de lui. Je scai que les Anges qui sont comme ses gardes, ne me repoussent point pour m'en empêcher, parce que connoissant la bonté de leur Souverain ils n'ignorent pas qu'il aime mieux la fimplicité d'un petit berger, lors qu'il la voit accompagnée d'humilité & connoît que s'il en sçavoit davantage il en diroit davantage, que non pas la sublimité & l'élegance du raisonnement des plus habiles lors que cette vertu leur manque. Mais faut-il parce qu'il est si bon que nous soions inciviles ? Et quand il ne nous feroit point d'autre faveur que de foulfrir

School .

fouffrir que nous nous approchions de lui, quoi qu'étant si imparfaites, pourrions noustrop tâcher de connoître quelle est sa grandeur & son adorable pureté? Il est vrai qu'il suffit de l'approcher pour sçavoir combien il est grand, comme il suffit de scavoir la naissance, le bien & les dignitez des Princes du monde pour apprendre quel est l'honneur qui leur est dû, parce que ce sont ces conditions qui le reglent, & non pas le merite de

leurs personnes.

O miserable & malheureux monde ! Vous ne sçauriez, mes Filles, trop louer Dieu de la grace qu'il vous a faite de l'abandonner. Car quelle plus grande marque peut-il y avoir de fon extréme corruption que ce qu'au lieu de confiderer les personnes par leur merite, on ne les y confidere que par les feuls avantages de la fortune, qui ne cessent pasplûtôt, que tous ces honneurs s'évanotiissent. Cela me semble si ridicule que lors que vous vous assemblerez pour prendre quelque recreation, ce vous en pourra être un sujet affez utile que de confiderer de quelle forte les gens du monde, ainfi que de pauvresaveuglespassent leur vie.

-00 Sept

O mon souverain Monarque , puissance infinie , im- Des mense bonté, supréme sagesse, principe sans principe, perfecabime de merveilles, beauté source de toute beauté, infinies force qui est la force même! Grand Dieu dont le per-de Dieu fections sont également indeterminées, on incomprehensibles, quand toute l'éloquence humaine & toute la connoissance d'ici-bas, qui ne sont en effet qu'ignorance, servient jointes ensemble, comment pourroient-elles nous faire comprendre la moindre de tant de perfections qu'il faudroit connoître pour scavoir en quelque maniere quel est ce Roi par excellence qui fait seul tout nôtre bonheur & toute notre felicité, & quin'est autre que vous-même ?

Lors que vous vous approchez, mes Filles, de cette eternelle Majesté, si vous considerez attentivement à qui vous allez parler, & aprés à qui vous parlez, le temps de mille vies telle qu'est la nôtre ne suffiroit pas pour vous faire concevoir de quelle sorte il merite d'être trairé: lui devant lequel les Anges tremblent, lui qui commande par tout, qui peut tout, & en qui le vouloir & l'esse ne sont qu'une même chose. N'est'il donc pas raisonnable, mes Filles, que nous nous réjouissions des grandeurs de nôtre Epoux, & que considerant combien nous sommes heureuses d'être se épouses, nous menions une vie conforme à une condition si relevée?

-0690

Maziage de l'ame avec Dieu.

Helas! mon Dieu, puis que dans le monde lors que quelqu'un recherche une fille on commence par s'informer de fa qualité & de fou bien, pourquoi nous qui vous sommes déja fiancées ne nous informerons-nous pas de la condition de nôtre Epoux avant que le mariage s'accomplisse & que nous quittions tout pour le suivre ? Si on le permet aux filles qui doivent épouser un homme mortel : nous refusera-t-on la liberté de nous enquerir qui est cet homme immortel que nous pretendons d'avoir pour Epoux : quel est son Pere : quel est son pais où il veut nous emmener avec lui : quelle est sa qualité : quels sont les avantages qu'il nous promet; & fur tout quelle eft fon humeur, afin d'y conformer la nôtre & nous efforcer de lui plaire en faisant tout ce que nous scaurons lui être le plus agreable? On ne dit autre chose à une fille sinon que pour être heureuse dans son mariage il faut qu'elle s'accommode à l'humeur de son mari, quand même il seroit d'une condition beaucoup inferieure à la fienne. Et l'on veut, ô mon divin Epoux, que nous fassions moins pour vous contenter, & vous traitions avec un moindre respect que l'on ne traite les hommes. Mais quel droit ont-ils de se méler de qui regarde vos épouses? Ce n'est pas à eux, c'est à vous seul qu'elles doivent se rendre agreables, puis que c'estavec vous seul qu'elles doivent passer leur vie. Quand un mari vit si bien avec fa femme & a tant d'affection qu'il desire qu'elle lui tienne toûjours compagnie, n'auroit-elle pas bonne grace

grace de ne daigner pas pour lui plaire entrer dans un fentiment si obligeant, elle qui doit mettre toute sa fatisfaction dans l'amitié qu'il lui porte & qu'elle lui

porte?

C'est faire oraison mentale, mes Filles, de comprendre bien ces veritez. Que si vous voulez y ajoûter auffil'oraifon vocale, à la bonne heure, vous le pouvez faire. Mais lors que vous parlez à Dieu ne pensez point à d'autres choies : car en uier ainfi n'est pas sçavoir ce que c'est qu'oraison mentale. Je croi vous l'avoir assez expliquée, & je prie nôtre Seigneur qu'il nous fasse la grace de le mettre bien en pratique.

## CHAPITRE XXIII.

Trois raisons pour montrer que quand on commence à s'adonner à l'oraison il faut avoir un ferme dessein de continuer. Des assistances que Dien donne à ceux qui sont dans ce dessein.

QUAND nous commençons à faire oraison il im- De la porte tellement d'avoir un ferme dessein de con- perse-tinuer, que pour ne m'étendre pas trop sur ce sujet je neces. me contenterai d'en rapporter deux ou trois raisons. saire La premiere est, que Dieu nous étant si liberal & nous dans comblant sans cesse de ses faveurs, quelle apparence y l'orai-auroit-il que lors que nous lui donnons ce petit soin de le prier qui nous est si avantageux, nous ne le lui donnions pas avec une pleine & entiere volonté, mais feulement comme une chose que l'on prête avec intention de la retirer? Cela ne pourroit ce me semble se nommer un don. Car si un ami redemande à son ami une chose qu'il lui a prêtée, ne l'attristera-t-il pas, principalement s'il en a besoin, & s'il la consideroit déja comme sienne ? Que s'il se rencontre que celui qui a receu ce prêt ait lui-même fort obligé auparavant son ami, & d'une maniere tres-definteressée, n'aura-t-il pas sujet de croire qu'il n'a ni generosité ni affection pour lui, puis qu'il ne veut pas lui laisser ce qu'il lui a-VOIL

amitie?

Qui est l'épouse qui en recevant de son époux quantité de pierreries de tres-grand prix, ne lui veuille pas au moins donner une bague, non pour sa valeur, puis qu'elle n'a rien qui ne soit à lui, mais comme une marque qu'elle-même jusques à la mort sera toute à lui ? Dieu merite-t-il moins qu'un homme d'être respecté, pour ofer ainsi nous mocquer de lui, en lui donnant & en retirant à l'heure-même ce peu qu'on lui a donné? Si nous confumons tant de temps avec d'autres qui ne nous en sçavent point de gré, donnons au moins de bon cœur à nôtre immortel Epoux ce peu de temps que nous nous resoluons de lui donner : donnons-le lui avec un esprit libre & dégagé de toutes autres penfées ; & donnons-le lui avec une ferme resolution de ne vouloir jamais le reprendre, quelques contradictions, quelques peines & quelques iecheresses qui nous arrivent. Considerons ce temps-là comme une chose qui n'est plus à nous, & qu'on nous pourroit redemander avec justice si nous ne voulions pas le donner tout entier à Dieu. Je dis tout entier, parce que discontinuer durant un jour, ou même durant quelques jours pour des occupations necessaires, ou pour quelque indispositions particuliere, n'est pas vouloir reprendre ce que nous avons donné. Il suffit que nôtre intention demeure ferme : nôtre Seigneur n'est point pointilleux; il ne s'arrête point aux petites choles, & ainfi il ne manquera pas de reconnoître vôtre bonne volonté, puis que vous lui donnez en la lui donnant, tout ce qui est en vôtre pouvoir.

L'autre maniere d'agir, quoi que moins parfaite, est bonne pour ceux qui ne sont pas naturellement liberaux. Car c'est beaucoup que n'aiant pas l'ame assez noble pour donner, ils se resoluent au moins de prêter. Enfin il faut faire quelque chose. Dieu est si bon qu'il prend tout en paiement: il s'accommode à nôtre soiblesse; il ne nous traite point avec rigueur dans le

compte

CHAPITRE XXIII. 119

compte que nous avons à lui rendre. Quelque grande que soit nôtre dette il se resout sans peine à nous la remettre pour nous gagner à lui; & il remarque si exactement nos moindres services, que quand vous ne seriez que lever les yeux au Ciel en vous souvenant de lui, vous ne devez point apprehender qu'il laisse cette.

action fans recompense.

La seconde raison est, que quand le diable nous trouve dans cette ferme resolution, il lui est beaucoup plus difficile de nous tenter. Car il ne craint rien tant que les ames fortes & refoluës, sçachant par experience le dommage qu'elles lui causent, & que ce qu'il fait pour leur nuire tournant à leur profit & à l'avantage de beaucoup d'autres, il ne sort qu'avec perte de ce combat. Nous ne devons pas neanmoins nous y confier de telle forte que nous tombions dans la negligence. Nous avons à faire à des ennemis tres-artificieux & fort traitres: & comme d'un côté leur lâcheté les empêche d'attaquer ceux qui se tiennent sur leurs gardes, leur malice leur donne de l'autre un tres-grand avantage fur les negligens. Ainsi quand ils remarquent de l'inconstance dans une ame, & voient qu'elle n'a pas une volonté déterminée de perseverer dans le bien, ils ne la laissent jamais en repos ; ils l'agitent de mille craintes & lui representent des difficultez sans nombre. Pen puis parler trop assirément, parce que je ne l'ai que trop éprouvée : & j'ajoûte qu'à peine leait-on de quelle importance est cet avis.

La troilième raison qui rend cette ferme resolution tres-avantageuse, c'est que l'on combat avec beaucoup plus de courage lors que l'on s'est mis dans l'esprit que quoi qui puisse arriver on ne doit jamais tourner le dos. C'est comme un honme, qui dans une bataille seroit assuré qu'étant vaincu il ne pourroit esperer aucune grace du victorieux, & qu'ainsi ou durant ou aprés le combat il se faudroit resoudre à mourir; il combattroit sans doute avec beaucoup plus d'opiniâtreté, & vendroit cherement à vie, parce qu'il se represente-

roit toûjours qu'il ne la peut conserver que par la victoire. Il est de même necessaire que nous entrions dans ce combat avec cette ferme creance, qu'à moins de nous laisser vaincre, nôtre entreprise nous réussira heureusement, & que pour peu que nous gagnions en cette occasion nous en sortirons tres-riches.

Ne craignez donc point que nôtre Seigneur vous laisse mourir de soif en vous refusant de l'eau de cette facrée fontaine de l'oraison : au contraire il vous invite à en boire. Je l'ai déja dit, & je ne me puis lasser de le dire, parce que rien ne décourage tant les ames que de ne connoître pas aussi pleinement par leur propre experience quelle est la bonté de Dieu, comme elles le connoissent par la foi. Car c'est une chose merveilleuse que d'éprouver quelles sont les faveurs qu'il fait à ceux qui marchent par ce chemin, & de quelle forte lui feul pourvoit presque à tout ce qui leur est necessaire. Mais je ne m'étonne pas de voir que les personnes qui ne l'ont point éprouvé veulent avoir quelque assurance que Dieu leur rendra avec usure ce qu'ils lui donnent. Vous sçavez bien neanmoins que les us-Christ promet le centuple dés cette vie : & qu'il dit ; Demandez : 6 vous recevrez. Que si vous n'ajoûtez pas foi à ce qu'il dit lui-même dans son Evangile, dequoi me peut servir, mes Sœurs, de me rompre la tête à vous le dire ? Je ne laisse pas d'avertir celles qui en doutent qu'il ne leur coûtera gueres de l'éprouver, puis qu'il y a cet avantage dans ce voiage, qu'on nous y donne plus que nous ne sçaurions ni demander ni desirer. Je sçai qu'il n'y a rien de plus veritable : & je puis produire pour témoins qui l'affureront aussi bien que moi, celles d'entre vous à qui Dieua fait la grace de le connoître par experience.

#### CHAPITRE XXIV.

De quelle sorte il faut faire l'oraison vocale pour la faire parfaitement. Et comme la mentale s'y rencontre jointe: Sur quoi la Sainte commence à parler du Pater noster.

Ecommencerai icid'adresser mon discours à cesa- De l'omes qui ne peuvent se recueillir, ni attacher leur est raison
prit à une oraison mentale pour s'appliquer à la meditation, ni se servir pour cela de certaines considerations: pase
& je ne veux pas nommer seulement en ce lieu les noster,
noms d'oraison mentale & de contemplation parce que
je sçai certainement qu'il y a plusieurs personnes que
ces seuls noms épouventent, & qu'il se pourroit saire
qu'il en viendroit quelqu'une en cette maison, à cause,
comme je l'ai déja dit, que toutes ne marchent pas par

un même chemin.

Ce que je veux donc maintenant vous conseiller, & je puis même dire vous enseigner, puis que cela m'est permis, mes Filles, comme vous tenant lieu de Mere par ma charge de Prieure, c'est la maniere dont vous devez prier vocalement. Car il est juste que vous entendiez ce que vous dites. Et parce qu'il peut arriver que celles qui ne sçauroient appliquer leur esprit à Dieu se lassent aussi des oraisons qui sont longues, je ne parlerai point de celles-là, mais seulement de celles ausquelles en qualité de Chrêtiennes nous sommes necessairement obligées, qui sont le Pater noster, & l'Ave Maria, afin que l'on ne puisse pas dire que nous parlons ians sçavoir ce que nous disons: si ce n'est que l'on croie qu'il fustit de prier ainsi par coûtume, & qu'on se doit contenter de prononcer des paroles sans les entendre. Je laisse cela à décider aux sçavans sans me mester d'en juger; & je desire seulement, mes Sœurs, que nous ne nous en contentions pas. Car il me semble que lors que je dis le Credo, il est juste que je sçache ce que je croi : & que quand je dis Notre Pere, je scache qui est ce Pere,& Just Tome II.

qui est aussi ce maître qui nous enseigne à faire cette oraison. Si vous dites le bien sçavoir, & qu'ainsi il n'est pas besoin de vous en faire souvenir, cette réponse n'est pas bonne, puis qu'il y a grande disterence entre maître & maître. Que si ce seroit une extrême ingratitude & que de bons disciples ne peuvent avoir de ne se pas souvenir de ceux qui nous instruisent ici-bas, principalement si ce sont des personnes de fainte vie, & que ce qu'ils nous enseignent regarde nôtre salut, je prie Dieu de tout mon cœur de ne pas permettre que recitant une priere si sainte, nous manquions à nous souvenir du divin maître qui nous l'a enseignée avec tant d'amour, & tant de desir qu'elle nous soit profitable.

Premierement vous sçavez que nôtre Seigneur nous apprend que pour bien prier on doit se retirer en particulier ainsi qu'il l'a toûjours pratiqué lui-même, non qu'il cût besoin de cette retraite, mais pour nôtre instruction, & pour nous en donner l'exemple. Or comme je vous l'ai déja dit, l'on ne peut parler en même temps à Dieu & au monde, ainsi que sont ceux qui en priant d'un côté écoutent de l'autre ceux qui parlent, ou s'arrêtent à tout ce qui leur vient dans l'esprit, sans

tâcher d'en retirer leur pensée.

Il faut en excepter certaines indispositions & certains temps, principalement quand ce sont des personnes melancoliques ou sujettes à des maux de tête, puis que quelques efforts qu'elles fassent elles ne s'en peuvent empêcher; ou bien lors que Dieu permet pour l'avantage de ceux qui le servent, que ces nuages se forment dans leur esprit, & que quelques peines qu'ils se donnent & quelque soin qu'ils prennent de les dissiper, ils ne le sçauroient, ni avoir attention à ce qu'ils disent, ni arrêter leur pensée à quoi que ce soit; mais l'ont si errante & si vagabonde, que si l'on voioit ce qui se passe en eux on les prendroit pour des frenetiques.

Lors dis-je que Dieu permet que cela arrive, le déplaisir qu'ils en auront leur sera connoître qu'il n'y a point de leur faute. Et il ne saut pas qu'ils se tourmen-

tent & qu'ils se lassent en s'efforçant de ranger leur entendement à la raison dans un temps où il n'en est pas capable, parce que ce seroit encore pis. Mais ils doivent prier comme ils pour ront, & même ne point prier dans ce temps où leur ame est comme un malade à qui il faut donner un peu de repos, & il faut qu'ils se contentent de s'emploier à d'autres actions de vertu. C'est la maniere dont en doivent user ceux qui ont soin de leur salut, & qui sçavent qu'il ne faut pas parler tout ensemble à Dieu & au monde.

Ce qui dépend de nous est de tâcher à demeurer seules avec Dieu: & je le prie que cela suffise pour nous faire comprendre avec qui nous fommes alors, & ce qu'il daigne répondre à nos demandes. Car croiez-vous qu'il se taise encore que nous ne l'entendions pas? Non certes; mais il parle à nôtre cœur toutes les fois que nous lui parlons du cœur : & il est bon que chacune de nous confidere que c'est à elle en particulier que le Seigneur apprend à faire cette divine priere. Or comme le maître se tient proche de son disciple, & ne s'éloigne jamais tant qu'il ait besoin de crier à haute voix pour se faire entendre de lui : je desire de même que vous sçachiez que pour bien dire le Pater noster il ne faut pas que vous vous éloigniez de ce divin maître qui vous a appris à le dire.

Vous me répondrez peut-être, qu'en user ainsi c'est mediter, & que vous ne pouvez ni ne defirez faire autre chole que de prier vocalement. Car il y a des personnes si impatientes & qui aiment tant leur repos, que n'étant pas accoûtumées à se recüeillir dans le commencement de la priere, & ne voulant pas se donner la moindre peine, elles disent qu'elles ne sçavent ni ne peuvent faire davantage que de prier vocalement. Je demeure d'accord que ce que je viens de proposer se peut appeller orailon mentale. Mais j'avoue ne comprendre pas comment on la peut léparer de la vocale si on a dessein de la bien faire, & de considerer à qui l'on parle: car ne devons-nous pas tâcher d'avoir de l'atten-

F 2

tion en priant? Dieu veüille qu'avec tous ces soins nous puissions bien dire le Pater sans que nôtre esprit se laisse aller à quelque pensée extravagante. Le meilleur remede que j'y trouve aprés l'avoir éprouvé diverses sois, est de tâcher d'arrêter nôtre esprit sur celui qui nous a prescrit cette priere. Ne vous laissez donc point aller à l'impatience; mais essaiez de vous accoûtumer à une chose qui vous est si necessaire.

## CHAPITRE XXV.

Du'on peut passer en un instant de l'oraison vocale à la contemplation parfaite. Dissernce entre la contemplation & l'oraison qui n'est que mentale. Et en quoi cette derniere consisse. Dieu seul dans la contemplation opere en nous.

Que l'on peut passer de l'o-raiton vocale à la contemplatió parfaite.

R afin que vous ne vous imaginiez pas, mes Filles, que l'on tire peu de profit de la priere vocale faite avec la perfection que j'ai dit, je vous affure qu'il fe pourra faire qu'en recitant le Pater ou quelque autre oraison vocale Dieu neus fera passer tout d'un coup dans une parfaite contemplation. C'est ainsi qu'il nous fait connoître qu'il écoute celui qui lui parle, & abaisse fa grandeur jusques à daigner lui parler auffi, en tenant fon esprit comme en suspens, en arrêtant ses pensees, & en lui liant la langue de telle forte, que quand il le voudroit il ne pourroit proferer une seule parole qu'avec une extréme peine. Nous connoissons alors certainement que ce divin maître nous instruit sans nous faire entendre le son de sa voix, mais en tenant les puissances de nôtre ame comme suspenduës, parce qu'au lieu de nous aider en agiffant, elles ne pourroient agir fans nous nuire.

-0690-

Les personnes que nôtre Seigneur savorise d'une telconle grace se trouvent dans la jouissance de ce bonheur tio parfanc. vent embrazées d'amour sans sçavoir comment elles aiment. aiment. Et elles trouvent qu'elles possedent ce qu'elles aiment sans sçavoir comment elles le possedent. Tout ce qu'elles peuvent faire est de connoître que l'entendement ne sçauroit aller jusques à s'imaginer, ni le dessir jusques à souhaiter un aussi grand bien qu'est celui dont elles joiissent. Leur volonté l'embrasse sans s'ont capables de comprendre, elles voient que ces ames sont capables de comprendre, elles voient que ce bien est d'un tel prix que tous les travaux de la terre joints ensemble ne sçauroient jamais le meriter. C'est un don de celui qui à creé le Ciel & laterre, & qu'il tire des tresors de sa sagesse de sa toute-puissance pour en

gratifier qui il lui plaît.

Voilà, mes Filles, ce que c'est que la contemplation parfaite: & vous pouvez connoître maintenant en quoi elle differe de l'oraifon mentale, qui ne consiste, comme je l'ai dit, qu'à penfer & à entendre ce que nous disons; à qui nous le disons; & qui nous sommes, nous qui avons la hardiesse d'entretenir un si grand Seigneur. Avoir ces pensées & autres semblables telles que sont celles du peu de service que nous avons rendu à un tel maître, & de la grandeur de nôtre obligation à le fervir, c'est proprement l'oraison mentale. Ne vous imaginez pas qu'il y ait autre difference : & que le nom ne vous fasse point de peur comme s'il enfermoit quelque mistere incomprehensible. Dire le Pater noster & l'Ave Maria, ou quelque autre priere, c'est une oraison vo = cale : Mais si elle n'est accompagnée de la mentale , jugez je vous prie quel beau concert ce feroit, puis que quelquefois les paroles ne se sui vroient seulement pas.

Nous pouvons quelque chose de nous-mêmes avec l'assistance de Dieu dans ces deux sortes d'oraison, la mentale & la vocale. Mais quant à la contemplation dont je viens de vous parler, nous n'y pouvons rien du tout. Nôtre Seigneur y opere seul : c'est son ouvrage : & comme cet ouvrage est au dessus de la nature, la nature n'y a nulle part. Or dautant que j'en ai parlé fort au long & le plus clairement que j'ai pû dans la relation

F 3

que j'ai écrite de ma vie par l'ordre de mes Superieurs je ne le repeterai point ici, & me contenterai d'en dire seulement un mot en passant. Que si celles qui seront si heureuses que d'arriver à cet êtat de contemplation peuvent avoir l'écrit dont je parle, elles y trouveront quelques points & quelques avis dans lesquels nôtre Seigneur a voulu que je reiississe assez bien. Ces avis pourront beaucoup les consoler & leur être utiles selon mon opinion & celle de quelques personnes qui les ont vûs, & qui les gardent par l'estime qu'ils en font : ce que je ne vous dirois pas sans cela, puis que j'aurois honte de vous porter à faire quelque cas d'une choie qui vient de moi, & que nôtre Seigneur sçait combien grande est la confusion avec laquelle j'écris la pluspart de ce que j'écris. Mais qu'il foit beni à jamais de me souffrir toute imparfaite que je suis.

Que celles donc comme je l'ai dit, que Dieu favorifera de cette oraison surnaturelle tâchent aprés ma mort d'avoir cet écrit où j'en parle si particulierement. Et quant aux autres qu'elles se contentent de s'efforcer de pratiquer ce que je dis dans celui-ci, afin que nôtre Seigneur la leur donne, en faisant pour cela de leur côté, tant par leurs actions que par leurs prieres, tous les efforts qui seront en leur pouvoir, & qu'aprés ils le laifsent faire. Car lui seul la peut donner : & il ne vous la refusera pas pourvû que vous ne demeuriez point à moitié chemin : mais marchiez toûjours courageusement pour arriver à la fin de cette carriere sainte.

### CHAPITRE XXVI.

Des moiens de recüeillir ses pensées pour tâcher de joindre l'orai sou mentale à la vocale.

De la manie. re de le à la

L faut revenir maintenant à nôtre oraison vocale, afin d'apprendre à prier de telle sorte en cette maniel'oraiso re, qu'encore que nous ne nous en appercevions pas, Dieu y joigne aussi l'oraison mentale. Vous sçavez qu'il vocale, faut la commencer par l'examen de conscience; puis dire

CHAPITRE XXVI. 127 dire le Confiteor, & faire le figne de la Croix. Mais étant feules lors que vous vous emploiez à une fi fainte occupation, tâchez, mes Filles, d'avoir compagnie. Et quelle meilleure compagnie pourrez-vous avoir que celui-là même qui vous a enseigné l'oraison que vous allez dire? Imaginez-vous donc, mes Sœurs, que vous étes avec nôtre Seigneur JE s U s-C HR 1 S T : Confiderez avec combien d'amour & d'humilité il vous a appris à faire cette priere; & croiez-moi ne vous éloignez jamais fi vous pouvez d'un ami si parfait & si veritable. Que si vous vous accoûtumez à demeurer avec lui, & qu'il connoisse que vous defirez de tout vôtre cœur non seulement de ne le perdre point de vûë, mais de faire tout ce qui fera en vôtre puissance pour essaier de lui plaire, vous ne pourrez comme l'on dit d'ordinaire, le chasser d'auprés de vous : jamais il ne vous abandonnera : il vous assistera dans tous vos besoins; & quelque part que vous alliez il vous tiendra toûjours compagnie. Or croiez-vous que ce soit un bonheur & un secours peu confiderable que d'avoir sans cesse à ses côtez un tel ami?

O mes Sœurs, vous qui ne fçauriez beaucoup discourir avec l'entendement, ni porter vos penfées à mediter fans vous trouver auffi-tôt distraites, accoûtumez vous, je vous en prie à ce que je viens de dire. Je sçai par ma propre experience que vous le pouvez: car j'ai passé plufieurs années dans cette peine de ne pouvoir arrêtermon esprit durant l'oraison, & j'avouë qu'elle est tresgrande. Mais si nous demandons à Dieu avec humilité qu'il nous en foulage, il est si bon qu'assurément il ne nous laissera pas ainsi seules, & nous viendra tenir compagnie. Que si nous ne pouvonsacquerir ce bonheur en un an, acquerons-le en plusieurs années. Car doit-on plaindre le temps à une occupation où il est fi utilement emploié? & qui nous empêche de l'y emploier? Je vous disencore, que l'on peut s'y accoûtumer en travaillant à s'approcher toûjours d'un si bon maître.

Je ne vous demande pas neanmoins de penfer conti-

nullement à lui, de former plusieurs raisonnemens, & d'appliquer vôtre esprit à faire de grandes & de subtiles considerations : mais je vous demande seulement de le regarder. Car fi vous ne pouvez faire davantage, qui vous empêche de tenir au moins durant un peu de temps les yeux de vôtre ame attachez fur cet adorable Epoux de vos ames? Quoi? vous pouvez bien regarder des choses difformes, & vous ne pourriez pas regarder le plus beau de tous les objets imaginables? Que si aprés l'avoir confideré vous ne le trouvez pas beau, je vous permets de ne le plus regarder, quoi que cet Epoux ce-· leste ne cesse jamais de tenir ses yeux arrêtez sur vous. Helas! encore qu'il ait souffert de vous mille indignitez il ne laisse pas de vous regarder: & vous croiriez faire un grand effort si vous détourniez vos regards des choses exterieures pour les jetter quelquefois sur lui? Confiderez, comme le dit l'Epoule dans le Cantique, qu'il ne defire autre chose finon que nous le regardions. Ainsi pourvû que vous le cherchiez vous le trouverez tel que vous le desirerez. Car il prend tant de plaisir à voir que nous attachions nôtre vûë fur lui, qu'il n'y a rien qu'il ne fasse pour nous y porter.

On dit que les femmes pour bien vivre avec leurs maris doivent suivre tous leurs sentimens, témoigner de la triftesse lors qu'ils sont triftes, & de la joie quand ils font gais, quoi qu'elles n'en aient point dans le cœur, (ce qui en paffant vous doit faire remarquer, mes Sœurs, de quelle sujetion il a plû à Dieu de nous délivrer.) C'est-l'i veritablement & sans rien exagerer de quelle forte nôtre Seigneur traite avec nous : car il veut que nous foions les maîtresses : il s'assujetit à nos desirs, & se conforme à nos sentimens. Ainsi si vous étes dans la joie confiderez-le reffuscité : & alors quel contentement sera le vôtre de le voir fortir du tombeau tout éclatant de perfections, tout brillant de Majesté, tout resplendissant de lumiere, & tout comblé du plaisir que donne à un victorieux le gain d'une fanglante bataille qui lerend maître d'un si grand Roiaume qu'il a conquis quis seulement pour vous le donner. Pourrez-vous aprés cela croire que c'est beaucoup faire de jetter quelquefois les yeux fur celui qui veut ainfi vous mettre le

Sceptre à la main & la Couronne sur la tête ?

Que si vous étestristes ou dans la sousfrance, considerez-le allant au jardin, & jugez quelles doivent être les peines dont son ame êtoit accablée, puis qu'encore qu'il fût non seulement patient, mais la patience mê. me, il ne laissa pas de faire connoître sa tristesse & de s'en plaindre. Confiderez-le attaché à la colomne par l'excés de l'amour qu'il a pour nous, accablé de douleurs, déchiré à coups de fouet, perfecuté des uns, outragé des autres, transi de froid, renoncé & abandonné par sesamis, & dans une si grande solitude qu'il vous fera facile de vous consoler avec lui seule à seul. Ou bien confiderez-le chargé de fa croix fans que même en cet êtat on lui donne le temps de respirer. Car pourvû que vous tâchiez de vous consoler avec ce divin Sauveur, & que vous tourniez la tête de fon côté pour le regarder, il oubliera ses douleurs pour faire cesser les vôtres: & quoi que ses yeux soient tout trempez de ses larmes, sa compassion les lui fera arrêter sur vous avec une douceur inconcevable.

Si vous fentez, mes Filles, que vôtre cœur foit attendri en voiant vôtre Epoux en cet êtat : Si ne vous contentant pas de le regarder vous prenez plaifir de vous entretenir avec lui, non par des discours étudiez, mais avec des paroles simples qui lui témoignent combien ce qu'il fouffre vous est fensible : ce sera alors que vous pourrez lui dire : O Seigneur du monde of vrai Epoux de mon ame, est-il possible que vous vous trouviez reduit à une telle extremité ? ô mon Sauveur en mon Dieu, est-il possible que vous ne dedaigniez pas la compagnie d'une aussi vile creature que je suis ? Car il me semble que je remarque à vôtre visage que vous tirez quelque consolation de moi. Comment se peut-il faire, que les Anges vous laissent seul, & que vôtre Pere vous abandonne sans vous consoler ? Puis donc que cela est ains

ainsi, & que vous voulez bien tant souffrir pour l'amour de moi; qu'est-ce que ce peu que je souffre pour l'amour de vous, & de quoi me puis-je plaindre? Je suis
tellement confuse de vous avoir vu en ce déplorable état, que je suis resoluë de souffrir tous les maux qui me
pourront arriver, & de les considerer comme des biens,
asin de vous imiter en quelque chose. Marchons donc ensemble, mon Sauveur, je suis resoluë de vous suivre en
quelque part que vous alliez, & je passerai par tout où
vous passerez.

Embrassezainsi, mes Filles, la croix de vôtre divin Redempteur: & pourvû que vous le soulagiezen lui aidant à la porter, soussiez sans peine que les Juiss vous foulent aux pieds: méprisez tout ce qu'ils vous diront: fermez les oreilles à leurs insolences: & quoi que vous bronchiez & que vous tombiez avec vôtre saint Epoux n'abandonnez point cette croix. Considerez l'excés inconcevable de ses soussimaginiez que soient les vôtres, & quelque grandes que vous vous imaginiez que soient, elles vous sembleront si legeres en comparaison des siennes que vous vous trou-

verez toutes consolees.

Vous me demanderez peut-être, mes Sœurs, comment cela se peut pratiquer, & me direz que si vous aviez pû voir des yeux du corps nôtre Sauveur lors qu'il êtoit dans le monde, vous auriez avec joie suivi ce conseil fans les détourner jamais de dessus lui. N'aiez point je vous prie cette creance. Quiconque ne veut pas maintenant faire un peu d'effort pour se recueillir & le regarder au dedans de foi, ce qui se peut sans aucun peril & en y apportent seulement un peu de soin, auroit beaucoup moins pû se resoudre à demeurer avec la Magdelene au pied de la croix lors qu'il auroit eu devant ses yeux l'objet de la mort. Car quelles ont été à vôtre avis les souffrances de la glorieuse Vierge & de cette bienheureuse Sainte? Que de menaces! que de paroles injurieuses! que de rebuts & que de mauvais traitemens ces ministres du demon ne leur firent-ils point éprouver?

Cc

Ce qu'elles endurerent devoit sans doute être bien terrible: mais comme elles étoient plus touchées de ces souffrances du Fils de Dieu que des leurs propres, une plus grande douleur en étouffoit une moindre. Ainsi, mes Sœurs, vous ne devez pas vous persuader que vous auriez pû supporter de si grands maux, puis que vous ne sçauriez maintenant en souffrir de si petits. Mais en vous y exerçant vous pourrez passer des uns aux autres.

Pour vous y aider choifisse entre les images de notre Seigneur celle qui vous donnera le plus de devotion, non pour la porter seulement sur vous sans la regarder jamais, mais pour vous faire souvenir de parler souvent à lui; & il ne manquera pas de vous mettre dans le cœur & dans la bouche ce que vous aurez à lui dire. Puis que vous parlez bien à d'autres personnes, comment les paroles vous pourroient-elles manquer pour vous entretenir avec Dieu? Nele croiez pas, mes Sœurs. Et pour moi jene scaurois croire que cela puisse arriver pourvû que vous vous y exerciez. Car si vous ne le faites, qui doute que les paroles ne vous manquent, puis qu'en cesfant de conserver avec une personne elle nous devient comme etrangere, quand même elle nous seroit jointe de parenté, 8t nous ne sçavons que lui dire, parce que la parenté & l'amitié s'évanouissent lors que la communication ceffe.

C'est aussi un autre fort bon moien pour s'entretenir avec Dieu que de prendre un livre en langage vulgaire, afin de recüeillir l'entendement pour pouvoir bien faire ensuite l'oraison vocale, & pour y accoûtumer l'ame peu à peu par de saints artifices & de saints attraits, sans la dégoûterni l'intimider. Representez-vous que depuis plusieurs années vous étes comme une femme qui a quitté son mari, & que l'on ne sçauroit porter à retourner avec lui sans user de beaucoup d'adresse. Voilà l'état où le peché nous a reduits. Nôtre ame est si accoûtumée à se laisser emporter à tous sesplaisirs, ou pour mieux dire à toutes ses peines, qu'elle ne se connoît plus elle-même. Ainsi pour faire qu'elle veuille re-

F 6

tourner

tourner en sa maison, il saut user de mille artifices: car autrement, & si nous n'y travaillons peu à peu, nous ne pourrons jamais en venir à bout. Mais je vous assure encore que pourvû que vous pratiquiez avec grand soin ce que je viens de vous dire, le pront que vous en serez sera tel que nulles paroles ne sont capables de l'exprimer.

Tenez-vous donc toûjours auprés de ce divin Maître avec un tres-grand desir d'apprendre ce qu'il vous enfeignera. Il vous rendra sans doute de bonnes disciples, & ne vous abandonnera point, à moins que vous ne l'abandonniez vous-mêmes. Considerez attentivement toutes ses paroles. Les premieres qu'il prononcera vous feront connoître l'extréme amour qu'il vous porte. Et que peut-il y avoir de plus doux & de plus agreable à un bon disciple que son maître l'aime?

## CHAPITRE XXVII.

Sur ces paroles du Pater: Nôtre Pere qui étes dans les cieux. Et combien il importe àcelles qui veulent être les veritables filles de Dieu de ne point faire cas de leur noblesse.

Sur ces Oftre Pere qui étes dans les cieux. O Seigneur paroles: I mon Dieu, qu'il paroît bien que vous étes le Pere Noire Pe- d'un tel Fils : & que vôtre Fils fait bien connoître qu'il se qui est le Fils d'un tel Pere! Soiez beni eternellement. lu cieux. N'auroit-il donc pas suffi de nous accorder à la fin de nôtre oraifon une faveur si excessive? Mais nous ne l'avons pas plûtôt commencée que vous nous comblez de tant de bienfaits, qu'il seroit à desirer que l'étonnement que nôtre esprit en auroit le rendant incapable de proferer la moindre parole, nôtre seule volonté fût toute occupée de vous. O mes Filles, que ce feroit bien ici le lieu de parler de la contemplation parfaite, & de faire que l'ame rentrât dans soi-même pour pouvoir mieux s'élever au dessus d'elle, afin d'apprendre de ce faint Fils quel est ce lieu où il dit que son Pere qui est dans les cieux fait fa demeure. Quittons la terre, mes Filles, Car quelle

CHAPITRE XXVII.

quelle apparence qu'aprés avoir compris quel est l'exces d'une si grande faveur, nous en tinssions si peu de compte que de demeurer encore sur la terre?

O vrai Fils de Dieu & mon vrai Seigneur, comment dés la premiere parole que nous vous difons nous donnez-vous tant tout à la fois ? Comment vous humiliezvous jusques à un tel excés d'abaissement que de vous unir à nous dans nos demandes, en voulant & en faisant que des creatures auffi viles & auffi miferables que nous fommes yous aient pour frere? Et comment nous donnez-vous au nom de vôtre Pere eternel tout ce qui se peut donner, en l'obligeant à nous reconnoître pour ses enfans? Car vos paroles ne sçauroient manquer d'avoir leur effet. Ainsi vous l'obligez à les accomplir : ce qui l'engage à d'étranges suites, puis qu'étant nôtre Pere il doit oublier toutes nos offenses, pourvû que nous retournions à lui comme fit l'Enfant prodigue : Il doit nous consoler dans nos peines : Il doit nous nourrir comme étant incomparablement le meilleur de tous les Peres, puis qu'il est infiniment parfait en tout : Et enfin il nous doit rendre heritiers avec vous de son Roiaume.

Considerez, ô mon Sauveur, que pour ce qui est de vous, l'amour que vous nous portez est si extrême, que vous n'avez nul égard à vos interêts. Vous avez été sur la terre semblable à nous lors que vous vous étes revêtu de chair en vous revêtant de nôtre nature, & ainse vous avez quelque raison de vous interesser dans nos avantages. Mais considerez d'un autre côté que vôtre Pere eternel est dans le Ciel. C'est vous-mêmes qui le dites: % il est juste que vous preniez soin de ce qui regarde son honneur. N'est-ce pas assez que vous aiez bien voulu être deshonoré pour l'amour de nous ? Ne touchez point à l'honneur de vôtre Pere, é ne l'engagez pas d'accorder des graces si excessives à des creatures aussi méchantes que nous sommes, & qui en séront si méconnois-Santes. Certes vous avez bien montré, o mon doux | Es u s, que vôtre Pere & vous n'étes qu'une même chofe,

que vôtre volonté est toûjours la sienne, és que la sienne est toûjours la vôtre. Car comment pouvez-vous, mon Seigneur, faire voir plus clairement jusques où va l'amour que vous nous portez, qu'en ce qu'aiant caché au demon avec tant de soin que vous estiez le Fils de Dieu, rien n'a pû vous empécher de nous accorder une aussi grande faveur que celle de nous le faire connoître? Et quel autre que vous étoit capable de nous donner ceste beureuse connoissance? Ainsi je voi bien, mon Sauveur, que vous avez parlé pour vous és pour nous comme un fils qui est tres-cher à son Pere, és que vous étes si puiffant que l'on accomplit dans le Ciel tout ce que vous dites sur la terre. Soiez à jamais beni, Seigneur, vous qui prenez un si grand plaisir à donner, que rien ne vous peut

empêcher de donner sans cesse.

Que vous en femble, mes Filles, trouvez-vous que ce maitre qui commence par nous combler de tant de faveurs, afin que nous affectionnant à lui nous soions capables d'appendre ce qu'il nous enseigne, soit un bon maître? Et croiez-vous que nous devions nous contenter de proferer seulement des lévres cette parole de Pere sans en concevoir le sens pour être touchées jusques dans le fond de l'ame de l'excés d'un fi grand amour? Car y a-t il quelque enfant qui étant persuadé de la bonté, de la grandeur & de la puissance de son Pere ne desirât pas de le connoître? Que si toutes ces qualitez ne se rencontroient pas dans un Pere, je ne m'étonnerois pas qu'on ne voulût pointêtre reconnu pour son fils, puis que le monde est aujourd'hui si corrompu, que quand le fils se voit dans une condition plus relevée que n'est celle de son Pere, il tient à deshonneur de l'avoir pour Pere. Cet étrange abus ne s'étend pas graces à Dieu jusques à nous: & il ne permettra jamais s'il lui plaît que l'on ait en cette maison la moindre pensée qui en approche. Nous serions dans un enfer & non pas dans un monastere, si celle dont la naissance est la plus noble ne parloit moins de ses parens que ne font les autres, puis qu'il doit y avoir entre nous toutes une égalité parfaite.

CHAPITRE XXVII.

O facré college des Apôtres ! S. Pierre qui n'étoit qu'un pauvre pêcheur y fut preferé à S. Barthelemi . quoi qu'il fût à ce que quelques-uns disent fils d'un Roi. Et nôtre Seigneur le voulut ainfi, parce qu'il fçavoit ce qui se devoitpasser dans le monde touchant ces avantages de la naissance. Etant tous comme nous sommes formez de terre, les contestations qui arrivent sur ce sujet sont comme si l'on disputoit laquelle des deux diverses sortes de terre seroit la plus propre à faire des briques ou du mortier. O mon Sauveur, quelle belle question! Dieu nous garde, mes Sœurs, de contester jamais sur des sujets si frivoles, quand ce ne seroit qu'en riant. l'espere que sa divine Majesté nous accordera cette grace. Que fi l'on apperçoit en quelqu'une de vous la moindre chose qui en approche, il faut aussi-tôt y remedier: Il faut que cette personne apprehende d'être un Judas entre les Apôtres : Et il faut qu'on lui donne des penitences jusques à ce qu'elle comprenne qu'elle ne meritoit pas seulement d'être considerée comme une fort mauvaise terre.

O que vous avez un bon Pere, mes Filles, en celui que vous donne nôtre bon JE s u s! Quel'on n'en connoisse donc point ici d'autre de qui l'on parle; & travaillez à vous rendre telles que vous foiez dignes de recevoir des faveurs de lui, & de vous abandonner entierement à sa conduite. Vous pouvez vous assurer qu'il ne vous rejettera pas, pourvû que vous lui soiez bien obeissantes. Et qui seroient celles qui refuseroient de faire tous leurs efforts pour ne point perdre un tel Pere? Helas! que vous avez en cela de grands sujets de consolation! Je vous les laisse à mediter afin de ne m'étendre pas davantage. Quelque vagabondes que soient vos pensées vous ne sçauriez en considerant un tel Fils & un tel Pere ne point trouver avec eux le S. Esprit. Je le prie de tout mon cœur d'enflamer vôtre volonté, & de l'attacher par les liens de son ardent & puissant amour, si l'extréme interêt que vous avez de l'y attacher vousmêmes n'est pas capable de vous y porter.

CHA-

# CHAPITRE XXVIII.

La Sainte continué à expliquer ces paroles de l'Oraifon Dominicale: Nôtre Pere qui étes dans les cieux. Et traite de l'oraifon de recueillement.

Sur ces paroles: Qui étes dans les cieux. Car par ces paroles: Qui étes dans les cieux. Car Qui étes croiez-vous qu'il importe peu de sçavoir ce que c'est dans les que le Ciel, & où il faut aller chercher vôtre tres-saint et que le Ciel, & où il faut aller chercher vôtre tres-saint & divin Pere? Je vous assure que tous les esprits distraits ont un tres-grand besoin non seulement de le croire, mais de tâcher de le connoître par experience, parce que c'est l'une des choses qui arrête le plus l'entendement, & fait que l'ame se recueille davantage en ellemême. Vous sçavez bien déja que Dieu est par tout. Or comme par tout où est le Roi, là est la cour : ainsi par tout où est Dieu, là est le Ciel. Et vous n'aurez pas sans doute de la peine à croire que toute la gloire se rencon-

tre où son eternelle Majesté se trouve.

Considerez ce que dit S. Augustin, qu'aprés avoir cherché Dieu de tous côtez il le trouva dans lui-même, Pensez-vous qu'il soit peu utile à une ame qui est difraite de comprendre cette verité, & de connoître qu'elle n'a point besoin d'aller au Ciel afin de parler à fon divin Pere pour trouver en lui toute sa joie, ni de crier de toute sa force pour s'entretenir avec lui ? Il est si proche de nous, qu'encore que nous ne parlions que tout bas il ne laisse pas de nous entendre, & nous n'avons point besoin d'ailes pour nous élever vers lui. Il fusfit de nous tenir dans la solitude, de le regarder dans nous mêmes, & de ne nous éloigner jamais de la compagnie d'un si divin hôte. Nous n'avons qu'à lui parler avec grande humilité comme à nôtre Pere : à lui demander nos befoins avec grande confiance, à lui faire entendre toutes nos peines : à le supplier d'y apporter le remede; & à reconnoître en même temps que nous ne fommes pas dignes de porter le nom de ses enfans.

Gardez-

Gardez-vous bien, mes Filles, de ces fausses retenuës que pratiquent certaines personnes qui croient faire en cela des actions d'humilité. Car fi le Roi vous gratifioit de quelque faveur: y auroit-il de l'humilité à la refuser? Nullement: Mais il y en auroit au contraire à l'accepter & à vous réjouir de la recevoir, pour vû que vous reconnussiez en même temps que vous en étes indignes. Certes ce seroit une plaisante humilité si le Roi du Cicl & de la terre venoit dans mon ame pour m'honorer de ses faveurs & s'entretenir avec moi, de ne daigner par humilité ni lui parler, ni demeurer avec lui, ni recevoir ce qu'il lui plairoit de me donner : mais de le quitter & le laisser feul : & que quoi qu'il me pressat & me priât même de lui demander quelque chose, je voulusse par humilité demeurer dans mon indigence & dans ma misere; & qu'ainsi je l'obligeasse de s'en aller parce qu'il verroit que je ne pourrois me resoudre à profiter de ses graces.

Laissez-là, mes Sœurs, je vous prie ces belles humilitez. Traitez avec les us-Christ comme avec vôtre Pere, comme avec vôtre frere, comme avec vôtre Seigneur, & comme avec vôtre Epoux, tantôt d'u. ne maniere, & tantôt d'une autre. Car il vous apprendra lui-même de quelle sorte vous devez agir pour le contenter & pour lui plaire. Ne soiez pas si simples & si stupides que d'y manquer. Au contraire priez-le de vous tenir la parole qu'il vous a donnée; & demandez-lui que puis qu'il veut bien être vôtre Epoux, il vous traite comme ses épouses. Enfin vous ne sçauriez trop considerer combien il vous importe de bien comprendre cette veriré que nôtre Seigneur est au dedans de nous-mêmes, & que nous devons nous efforcer d'y demeurer

avec lui.

-06000

Cette maniere d'oraison quoi que vocale, fait qu'on De l'o fe recueille beaucoup plûtôt, & on en tire de grandsavantages. On la nomme oraison de recueillement, parce cueilleque l'ame y recueille toutes ses puissances, & entre ment,

138 LE CHEMIN DE LA PERFECTION. danselle-même avec son Dieu, qui l'instruit & lui don-

ne l'oraison de quietude beaucoup plus promtement par ce moien que par nul autre. Car étant là avec lui elle peut penser à sa passion; & l'aiant present devant ses yeux l'offeir à son Pere sans que son esprit se lasse en l'allant chercher ou au jardin, ou à la colomne, ou sur le

Calvaire.

Cel'es qui pourront s'enfermer comme je viens de le dire dans ce petit Ciel de nôtre ame où elles trouvent celui qui en est le createur aussi-bien que de la terre, & qui s'accoûtumeront à ne rien regarder hors de là, & à ne se mettre point en un lieu où leurs sens exterieures se puissent distraire, doivent croire qu'elles marchent dans un excellent chemin, & qu'avançant beaucoup en peu de temps elles boiront bien-tôt de l'eau de la celeste fontaine. C'est comme celui qui voiageant sur la mer avec un vent favorable arrive dans peu de jours où il veut aller : au lieu que ceux qui vont par terre en emploient beaucoup davantage. Car quoi qu'étant en cet etat nous ne puissions pas dire que nous sommes déja en pleine mer, vû que nous n'avons pas encore tout à fait quitté la terre, nous y sommes neanmoins en quelque forte, puis qu'en recueillant nos sens & nos pensees nous faisons pour la quitter tout ce qui est en nôtre pouvoir.

Que si ce reciieillement est veritable on n'a pas peine à le connoître, parce qu'il opere un certain esset que ce-lui qui l'aéprouvé comprend mieux que je ne sçaurois vous le faire entendre. C'est que l'ame dans ces momens favorables que Dieu lui donne se trouvant libre se victorieuse, penetre le neant des choses du monde, s'élève vers le Ciel; se à l'imitation de ceux qui se retranchent dans un fort pour se mettre à couvert des attaques de leurs ennemis, elle retire ses sens de ce qui est exterieur se s'en éloigne de telle sorte, que sans y faire reslexion les yeux du corps se ferment d'eux-mêmes aux choses visibles, se ceux de l'esprit s'ouvrent se deviennent plus clair-voians pour les invisibles. Aussi ceux qui marchent par ce chemin ont presque toûjours les yeux

CHAPITRE XXVIII. 120

yeux fermez durant la priere : ce qui est une coûtume excellente & utile pour plusieurs choses. Car encore qu'il se faille faire d'abord quelque violence pour ne point regarder des objets sensibles, cela n'arrive qu'au commencement, parce que quand on y est accoûtumé il se faudroit faire une plus grande violence pour les ouvrir qu'on n'en faisoit auparavant pour les fermer. Il semble alors que l'ame comprend qu'elle se fortifie de plus en plus aux dépens du corps; & que le laissant seul & affoibli, elle acquiert une nouvelle vigueur pour le combattre.

Or quoi que d'abord on ne s'apperçoive pas de ce que je viensde dire, à cause que ce recueillement de l'ame a plufieurs degrez differens, & que celui-ci ne produit pas cet effet; toutefois si ensuite despeines que le corps fouffre au commencement en voulant refister à l'esprit sans comprendre qu'il se ruine lui-même en ne s'y assujettissant pas, nous nous faisons violence durant quelques jours & nous y accoûtumons, nous connoîtrons clairement le profit que nous y aurons fait, puis qu'auffi-tôt que nous commencerons à prier, nous verrons que sans y rien contribuer de nôtre part, les abeilles viendront d'elles-mêmes à la ruche pour travailler à faire le miel, parce que nôtre Seigneur veut que pour recompense de nôtre travail nôtre volonté devienne de telle forte la maîtresse de nos sens, qu'aussi-tôt qu'elle leur fait le moindre figne de se vouloir recueillir, ils lui obeissent & se recueillent avec elle. Que si aprés ils s'échapent, c'est toûjours beaucoup qu'ils lui aient été soumis, puis qu'ils ne s'en vont alors que comme des esclaves qui sortent de la maison de leur maître sans faire le mal qu'ils auroient pû faire, & que quand la volonté les rappelle ils reviennent plus vîte qu'ils ne s'en êtoient allez. Il arrive même que cela s'étant passé diverses fois de la sorte, nôtre Seigneur fait qu'ils s'arrêtent entierement sans plus empêcher l'ame d'entrer dans une contemplation parfaite. Tâchez, mes Filles, de bien concevoir ce que j'ai dit: & bien qu'il paroisse 140 LE CHEMIN DE LA PERFECTION.

affez obscur, ceux qui le pratiqueront le comprendront
aisément. Ces ames vont donc comme si elles voiageoient sur la mer: & puis qu'il nous importetant de
n'aller pas lentement, parlons un peu des moiens de
nous accoûtumer à bien marcher.

Ceux quitravaillent à se recueillir courent moins de fortune de tomber, & le feu du divin amour s'attache plus promtement à leur ame, parce qu'elle en est si proche que pour peu que leur entendement le fouffle, la moindre étincelle qui en réjallit est capable de l'embraser entierement, à cause qu'étant dégagée de toutes les choses exterieures & se trouvant seule avec son Dieu, elle est toute preparée à s'allumer. Representez-vous qu'il y a dans nous un palais si magnifique que toute la matiere en est d'or & de pierres precieuses, puis que pour tout dire en un mot il est digne de ce grand Monarque qui l'habite. Songez que vous faites une partie de la beauté de ce palais : car cela est vrai , puis que rien n'égale la beauté d'une ame enrichie de plusieurs vertus, qui de même que des pierres précieuses éclatent d'autant plus qu'elles sont plus grandes. Et enfin imaginez-vous que le Roi des Rois est dans ce palais : qu'il daigne vous y recevoir; qu'il est assis sur un superbe trône, & que ce trône est vôtre cœur.

Il vous semblera peut-être d'abord que cette comparaison dont je me sers pour vous faire comprendre ceci est extravagante. Mais elle vous pourra neanmoins être fort utile, parce que les semmes étant ignorantes, c'est un moien propre à vous faire voir qu'il y a au dedans de nous quelque chose d'incomparablement plus estimable que ce qui nous paroît au dehors. Car ne vous imaginez pas qu'il n'y ait rien au dedans de nous. Et plût à Dieu qu'il n'y eût que les semmes qui manquassent à considerer ce qui y est, puis que si l'on avoit soin de rappeller en sa memoire le souvenir de ce divin hôte qui habite au milieu de nous il seroit impossible à mon avis de se tant appliquer aux choses du monde qui trappent nos sens, voiant combien elles sont indignes d'être

200

CHAPITRE XXVIII.

141

comparées à celles qui sont dans nous-mêmes. Que pourroit saire davantage une bête brute que de suivre l'impetuosité de ses sens, & se jetter sur la proie qui lui agree afin de s'en rassafier? Et n'y a-t-il donc point de disserce entre les bêtes & nous?

Quelques uns se moqueront peut-être de moi, & diront qu'il n'y a rien de plus évident : Et je veux bien qu'ils aient raison, quoi que j'avouë qu'il m'a paru fort obsent durant quelque temps. le comprenois assez que j'avois une ame. Mais les choses de la terre qui ne sont que vanité me bouchant les yeux, je ne comprenois ni la dignité de cette ame, ni l'honneur que Dieu lui fait d'être au milieu d'elle. Car si j'eusse connu alors comme je fais maintenant qu'un si grand Monarque habitoit dans ce petit palais de mon ame, il me semble que je ne l'aurois pas fi souvent laissé tout seul, & que quelquefois au moins je serois demeurée avec lui, & aurois pris plus de foin de nettoier ce palais qui êtoit rempli de tant d'ordures. Y a-t-il rien si admirable que de penser que celui dont la grandeur pourroit remplir mille mondes ne dédaigne pas de se retirer dans un si petit espace? & que c'est ainsi qu'il voulut bien s'enfermer dans le sein de la tres-fainte Vierge sa Mere? Comme il est le maître absolu & le souverain Seigneur de l'univers, il porte avec lui la liberté: & comme il nous aime uniquement il se proportionne à nous. Ainsi lors qu'une ame commence d'entrer dans ces saintes voies il ne se fait pas connoître à elle, de crainte qu'elle ne se trouble de voir qu'étant si petite elle doit contenir une chose qui est si grande : mais il l'étend & l'agrandit peu à peu selon qu'il le juge necessaire pour la rendre capable de recevoir toutes les graces dont il veut la favoriser. C'est ce qui me fait dire qu'il porte avec lui la liberté; & par ce mot de liberté j'entens le pouvoir qu'il a d'accroître & d'agrandir ce palais. Mais l'importance est de le lui donner avec une volonté pleine, déterminée, & sans referve, afin qu'il puisse y mettre & en ôter tout ce qu'il lui plaira comme lui appartenant abfolument.

C'eft

142 LE CHEMIN DE LA PERFECTION.

C'est là ce que sa divine Majesté desire de nous : & puis qu'il n'y a rien de plus ra fonnable, pourrions-nous le lui refuser ? Il ne veut point forcer nôtre volonté; il reçoit ce qu'elle lui donne : mais il ne se donne entierement à nous que lors que nous nous donnons entierement à lui. Cela est certain & si important que je ne sçaurois trop le repeter. Ce Roi eternel n'agit pleinement dans nôtre ame que quand il la voit libre de tout & toute à lui. Pourroit-il en user autrement puis qu'il aime parfaitement l'ordre : & qu'ainsi si nous remplissions ce palais de petites gens tirées de la lie du peuple, & de toutes sortes de bagatelles, comment un si grand Prince pourroit-il avec toute sa cour y venir loger? Ne feroit-ce pas beaucoup qu'il voulût seulement demeurer quelques momens au milieu de tant d'embarras? Car pensez-vous, mes Filles, que ce Roi de gloire vienne feul? N'entendez-vous pas que son fils aprés avoir dit nôtre Pere, ajoûte auffi tôt, qui étes dans les cieux? Or ceux qui composent la cour d'un tel Prince n'ont garde de le laisser seul : ils l'accompagnent toûjours, & le prient sans cesse en nôtre faveur, parce qu'ils sont pleins de charité. Ne vous imaginez pas que ce soit comme ici-bas, où lors qu'un Seigneur ou un Prelat honore quelqu'un de sa bien-veillance, soit qu'il en ait des raifons particulieres, ou que fon inclination feule l'y porte, on commence aussi tôt d'envier & de hair cette personne, quoi qu'elle n'en donne point de sujet; & ainsi la faveur lui coûte cher.

## CHAPITRE XXIX.

La Sainte continuë dans ce Chapitre à traiter de l'Oraifon de recueillement.

De l'oraison de ces faveurs. Que chacune s'efforce de faire ce de re qu'elle doit. Et quand bien le Superieur ne lui témoigcueillement. Suite. Seigneur non seulement l'agréera, mais l'en recompentera. CHAPITRE XXIX.

fera. Car fommes-nous venuës ici pour chercher des recompenses temporelles: & devons-nous pas élever sans cesse nôtre esprit vers des objets permanens & eternels, sans nous arrêter à ceux d'ici-bas qui sont si fragiles & si peristables qu'ils ne durent pas mêmes tant que nôtre vie? Que s'il arrive que vôtre Superieur soit plus satisfait aujourd'hui d'une de vos Sœurs que non pas de vous, il pourra l'être demain davantage de vous que non pas d'elle s'il connoît que vous avez plus de vertu. Et quand cela n'arriveroit pas: que vous importe? Ne donnez donc point de lieu à ces pensées, qui commençant quelquesois par peu de chose vous peuvent beaucoup inquieter. Au contraire repoussez-les en considerant que vôtre Roiaume n'est pas de ce monde, & combien promtement toutes choses passent.

Mais ceremede est assez foible & ne marque pas une grande persection. Le meilleur pour vous est que l'on continue à vous humilier, & que vous soiez bien aises de l'être pour l'amour de vôtre Sauveur qui est avec vous. Faites ressex in fur vous-mêmes, & vous le trouverez comme je l'ai dit dans le fond de vôtre cœur où il ne manquera pas de vous donner des consolations interieures d'autant plus grandes que vous en aurez moins d'exterieures. Il est si plein de compassion qu'il ne manque jamais d'assister les personnes assigées & injustement traitées, pourvû qu'elles mettent en lui seul leur consiance. C'est ce qui a fait dire à David, qu'il n'abandonne point les assigez. Le croiez-vous ou ne le croiez-vous pas? Si vous le croiez, dequoi donc vous tourmen-

tez-vous?

O mon Seigneur & mon Maître, si nous vous connoissions veritablement, qu'y auroit-il qui fût capable de nous donner de la peine, puis que vous étes si liberal envers ceux qui mettent en vous leur consiance? Croiczmoi, mes cheres Amies, il importe extrémement de bien comprendre cette verité, parce que c'est le moien de connoître que toutes les consolations d'ici-basne sont que des mensonges & des chimeres, lors que pour 144 LE CHEMIN DE LA PERFECTION.
peu que ce soit elles empêchent nôtre ame de serecüeillir & de rentrer dans elle-même. Helas! mes Filles, qui sera capable de vous le bien saire entendre?
Certesce ne sera pas moi, puis qu'encore que personne ne soit plus obligée que je le suis à tâcher de le comprendre, je voi que je ne conçois que trop imparsaitement.

Pour revenir à ce que j'ai dit dans le Chapitre précedent, je voudrois pouvoir expliquer de quelle forte l'ame se trouve en la compagnie du Roi des Rois & du Saint des Saints, & ne laisse pas de jouir d'une parfaite solitude lors qu'elle entre avec lui dans ce Paradis qui estau dedans d'elle-même, & ferme la porte aprés elle à toutes les choses du monde. Je dis lors qu'elle le veut, parce que vous devez fçavoir, mes Filles, que ce n'est pas une chose entierement surnaturelle, mais qu'elle dépend de nôtre volonté, & qu'ainfi nous le pouvons avec l'assistance de Dieu, sans laquelle nous ne pouvons du tout rieu, ni former seulement une bonne pensée par nous-mêmes. Car ce n'est pas un silence des puissances de nôtre ame, mais un recijeillement de ces puissances danselle-même. Il y a divers moiens d'y parvenir comme il estécrit en plusieurs livres, qui disent qu'il se faut des occuper de toutes choses, afin de nous approcher interieurement de Dieu ; & que même dans nos occupations nous devons nous retirer au dedans de nous, quand cene seroit que pour un moment; le souvenir d'avoir chez foi une telle compagnie étant d'une tresgrande utilité.

Ce que je pretens donc que nous devons faire est seulement de considerer quel est celui à qui nous parlons, & de demeurer en sa presence sans tourner la tête d'un autre côté, ainsi qu'il me semble que ce seroit faire que de penser à mille choses vaines & inutiles dans le même temps qu'on parle à Dieu. Tout le mal vient, mon Seigneur, de ce que nous ne comprenons pas assez combien dans la verité vous êtes proche de nous. Nous agissens comme si vous en estiez sort éloigné. Et combiengrand CHAPITRE XXIX

grand seroit cet éloignement s'il faloit que nous vous allassions chercher juiques dans le Ciel? Vôtre visage, 6 mon Sauveur, ne merite-t-il donc pas d'arrêrer nos yeux pour le considerer lors qu'il nous est si facile de le faire? Il ne nous semble pas que les hommes nous entendent quand nous leur parlons, s'ils manquent de nous regarder: & nous fermons les yeux de peur de vous voir lors que vous nous regardez: Ainsi comment scaurons nous si vous aurez entendu ce que nous avons pris la

hardiesle de vous dire?

Je voudrois donc seulement, mes Filles, vous saire comprendre que pour nous accoûtumer par un moien tres-facile à arrêter nôtre esprit asin qu'il scache ce qu'il dit & à qui il le dit, il est besoin de recueillir dans nousmêmes ces sens exterieurs & de leur donner dequoi s'occuper n'y aiant point de doute que le Ciel nese trouve au dedans de nous puis que le createur du Ciel y habite. Ainsi nous nous accoûtumerons à concevoir qu'il n'est pas besoin pour lui parler de crier à haute voix, & il nous sera assez connoître qu'il est veritablement dans nôtre ame.

En nous conduifant de la forte nous prierons vocalement sans peine & dans un tres-grand repos, & aprés nous être contraintes durant quelque temps à nous tenir proches de nôtre Seigneur il nous entendra par fignes comme l'on dit d'ordinaire, & au lieu de reciter comme auparavant diverses fois le Pater il nous fera connoître des la premiere qu'il nous a ouis Car il prend tant de plaisir à nous soulager, que quoi que durant toute une heure nous ne difions qu'une fois cette fainte & toute divine priere, pourvû qu'il voie que nous n'ignorons pas que nous fommes avec lui; combien il se plaît d'être avec nous; ce que c'est que nous lui demandons; & la joie qu'il a de nous l'accorder : il ne se soucie nullement que nous nous rompions la tête en lui faisant de longs discours. Je le prie de tout mon cœur de vouloir donner cette instruction à celles de vous qui ne l'ont pas. Et je confesse n'avoir jamais sçû ce que c'est Tome II.

146 LE CHEMIN DE LA PERFECTION. que de prier avec satisfaction jusques à ce qu'il m'ast appris a'en user en cette maniere. Je me suis toûjours si bien trouvée de me recüeillir ainsi en moi-même, que c'est ce qui m'a fait étendre beaucoup sur ce sujet.

Pour conclusion je dis, que celui qui desire de former cette habitude, car c'en est une qui dépend de nous, ne doit point se lasser de s'accoûtumer à le rendre peu à peu maitre de foi-même, en rappellant ses sens au dedans de lui : ce qui n'est pas une perte pour son ame mais un grand gain, puis qu'en retranchant l'usage exterieur de les sens elle les fait servir à son recueillement interieur. en forte que fi nous parlons nous tâchions de nous fouvenir que nous avons dans le fond de nôtre cœur avec qui parler: fi nous entendons parler quelqu'un, nous nous fouvenions que nous devons écouter parler celui qui nous parle de plus prés: & qu'enfin nous confiderions toûjours que nous pouvons fi nous voulons ne nous separer jamais de cette divine compagnie, & être fachez d'avoir laisse feul durant si long-temps ce Pere celeste dont nous pouvons attendre tout nôtre secours.

Que l'ames'il se peut pratique ceci plusieurs sois le jour, sinon qu'elle le pratique au moins quelquesois; & en s'y accoûtumant elle en retirera tôt ou tard un grand avantage. Dieu ne lui aura pas plûtôt sait cette grace qu'elle ne voudroit pas la changer contre tous les tressors de la terre. Au nom de Dieu, mes Filles, puis que rien ne s'acquiert sans peine, ne plaignez pas le temps & l'application que vous y emploierez: & je vous assure qu'avec l'assistance de nôtre Seigneur vous en viendrez à l'out dans un an & peut-être dans six mois. Voiez combien peu considerable est ce travail en comparaison de l'avantage d'établir ce solide sondement, asin que si Dieu vous veut élever à de grandes choses il vous y trouve d'sposées en vous trouvant si proches de lui. Je prie sa toute-puissante Majesté de ne permettre jamais que

vous vous éloigniez de sa presence.

#### CHAPITRE XXX.

Comme il importe de sçavoir ce que l'on demande par ces paroles du Pater: Que vôtre nom soit santisé. Application de ces paroles à l'oraison de quietude que la Sainte commence d'expliquer, & montre que l'on passe quelquesois tout d'un coup de l'oraison vocale à cette oraison de quietude.

On side Rons maintenant, mes Filles, com-sur ces me nôtre divin Maître passe plus outre : comme il parolesz commence à demander quelque chose pour nous à son Que vôtre Nome Pere : & qu'est-ce qu'il lui demande ? Car il est à propos soit sanc que nous le sçachions. Qui est celui pour mal-habile usse, qu'il soit, qui aiant quelque chose à demander à une personne considerable ne pense point auparavant à ce qu'il doit lui demander : au besoin qu'il en a ; & à la maniere dont il devra lui parler asin de ne le pas importuner & ne lui être point desagreable; principalement s'il s'agit d'une chose de consequence telle qu'est celle que nôtre Sauveur nous apprend à demander? & ceci me semble tres-considerable.

Nepouviez-vous pas, ô mon Dieu, commencer & finir vôtre oraison par une seule paro'e en disant : Donnez-nous, mon Pere, ce qui nous est necessaire, puis qu'il semble qu'il n'étoit pas besoin d'en dire davantage à celui qui comprend si parfaitement toutes choses. fagesse eternelle, il est vrai que cela auroit été suffisant entre vôtre Pere & vous : & c'est ainsi que vous le priastes dans le' jardin, en lui faifant voir d'abord vôtre crainte & vôtre defir, & vous foû mettant aufli-tôt aprés à sa volonté. Mais comme vous sçavez, mon Dieu, que nous ne fommes pas fi foûmis à vôtre Pere eternel que vous l'estiez, il étoit besoin de marquer en particulier ce que vous lui demandiez pour nous, afin que nous puissions juger s'il nous est avantageux ou non de le demander. Car nôtre libre arbitre ne se portant qu'à ce qui lui est le plus agreable, nous ne voudrions point re148 LE CHEMIN DE LA PERFECTION.

cevoir ce que Dieu nous donne s'il n'êtoit conforme à nôtre defir; parce qu'encore qu'il fût le meilleur, neanmoins ne voiant pas le bien qui nous en peut revenir, & comme on dit, n'aiant pas nôtre argent dans nos mains,

nous ne nous croirions jamais riches.

O mon Dieu, mon Dieu, d'où vient que nôtre foi est si endormie pour croire une eternité de biens & de maux, & que nous comprenons si peu cette infaillible certitude ou de recompense ou de supplices? Il est bon, mes Filles, pour vous en éclaircir que vous entendiez ce que c'est que vous demandez dans l'oraison Dominicale, afin que fi le Pere eternel vous l'accorde vous ne le refusiez pas: & vous devez toûjours fort considerer si ce que vous lui demandez vous est utile, parce que s'il ne l'étoit pas, vous vous devriez bien garder de le defiter. Mais ne craignez point de demander continuellement à son adorable Majesté la lumiere qui vous est necessaire, puis que nous sommes aveugles, & avons un tel dégoût de ce qui peut nous donner la vie, que nous n'aimons que ce qui peut nous donner la mort, & une mort non feulement redoutable, mais eternelle.

Or pour demander à Dieu qu'il lui plaise d'établir en nous son Roiaume, nôtre Seigneur nous ordonne de direces paroles: Que vôtre nom soit sanétifie, ce que vôtre regne nous arrive. Voiez, mes filles, quelle est la sagesse infinie de nôtre Mastre. C'est ici que je considere & qu'il importe de considerer ce que nous demandons en demandant ce Roiaume. Comme nôtre Sauveur connoit que dans nôtre extréme impuissance nous sommes incapables de sanéssier de louier. & de gloriser dignement ce nom adorable du Pere eternel, si sa superme Majesse nous endonne le moien en nous donnant ici son Roiaume, il a voulu dans les demandes qu'il lui a faites pour nous, joindre ensemble ces deux choses.

Or pour vous faire entendre ce que c'est que nous demandons; combien il nous importe de presser pour l'obtenir; & qu'il n'y a rien que nous ne devions nous essor-

efforcer de faire pour contenter celui qui peut feul nous le donner , je veux voux dire ce que je pense. Que si vous n'en étes satisfaites, vous pourrez entrer vous-mêmes dans d'autres confiderations : Car nôtre bon Maitre vous le permettra, pourvû que vous vous soumettiez entierement à la creance de l'Eglise, ainsi que je le faistoûjours, & que pour cette raison je ne vous donneral point ceci à lire qu'aprés qu'il aura été vû par des personnes qui soient capables d'en juger.

Mon opinion est donc, que le grand bonheur entre tant d'autres dont on joüit dans le Roiaume du Ciel, est qu'on n'y tient plus aucun compte de toutes les choses de la terre; mais que trouvant dans foi-même le repos & la gloire, on y est dans la joie de voir tous les autres comblez de joie, dans une paix perpetuelle de voir que tous loiient, benissent, & sanctifient le nom de Dieu : de voir que tous l'aiment, & de ce que personne ne l'offense. Ainsi les ames ne sont occupées que de son amour, & ne peuvent cesser de l'aimer, parce qu'elles le connoissent parfaitement. Que si nous le connoissions mieux ici-bas que nous ne le connoissons, nous l'aimerions beaucoup plus que nous ne l'aimons ; & l'aimerions de la forte que je viens de dire, quoi que non pas en un fi haut degré de perfection, ni fi constamment.

Ne vous semble-t-il point, mes Sœurs, que je vetiil- De l'ole dire que pour faire cette demande & pour bien prier Jaison vocalement nous devrions être des Anges ? Certes no de Quietre divin Maître le voudroit, puis qu'il nous ordonne tude. de faire une demande si élevée, & qu'assurément il ne nous oblige pas à demander des choses qui soient impossibles. Car pourquoi seroit-il impossible que même dans l'exil de cette vie une ame pût avec l'affiftance de Dieu arriver jusques à ce point quoi que ce ne puisse être si parfaitement que lors qu'elle sera délivrée de la prison de ce corps, parce que nous voguons encore sur la mer du monde, & n'avons pas achevé nôtre voiage? Mais il y a des intervalles dans lesquels les ames étant G 3 laffées

150 LE CHEMIN DE LA PERFECTION.

lasses de marcher notre Seigneur met leurs puissances dans un calme & dans une quietude où il leur fait comprendre clairement, & goûter comme par avance ce qu'il donne à ceux qu'il a rendus participans de son Roiaume eternel, & à ceux à qui il le donne dés cette vie en la maniere qu'on le voit dans la priere qu'il nous a enseignée. Ainsi les faveurs qu'il leur fait sont comme des gages de son amour qui les fortissent dans l'esperance qu'ilsont d'être un jour eternellement rassaliez de ce qu'ils ne goûtent ici-bas que durant quelques momens.

Que si je n'apprehendois de vous donner sujet de croire que je veux vous parler ici de la contemplation, cette demande me fourniroit une occasion fort propre de vous dire quelque chose du commencement de cette pure contemplation, que ceux qui y sont habituez nomment orasison de quietude. Mais commej'ai entreprisde traiter en ce lieu de l'orasison vocale, vous vous imagineriez peut-être que je ne dois pas ici les joindre ensemble, quoi que je n'en demeure pas d'accord, parce que je sçai le contraire. Car je connois plusieurs personnes que Dieu sait passer de l'orasison vocale telle que je vous l'ai representee, à une contemplation fort sublime, sans qu'elles puissent comprendre de quelle sorte cela se fait. Et c'est pour cette raison, mes Filles, que j'insiste tant à ce que vous sassiez bien l'orasison vocale.

Je sçai une personne qui n'aiant jamais pû faire d'autre oraison que la vocale, possedoit toutes les autres: & quand elle vouloit prier d'une autre maniere, son esprit s'égaroit de telle sorte qu'elle ne se pouvoit soussir elle-même. Mais plût à Dieu que nos oraisons mentales sussent semblables à l'oraison vocale qu'elle faisoit. Elle recitoit quelques Pater, en l'honneur du sang que notre Seigneur a répandu dans les divers misteres de sa Passion: & elle s'y occupoit de telle sorte qu'elle y passoit quelque sois deux ou trois heures. Elle me vint trouver un jour fort afsligée de ce que ne pouvant faire l'oraison mentale ni s'appliquer à la contemplation, elle se

Pouvoit reduite à faire seulement quelques oraisons vocales. Je lui demandai quelles elles étoient: & je trouvai qu'en disant continuellement le Pater, elle entroit dans une si haute contemplation que nôtre Seigneur l'élevoit jusques à l'union divine, & ses actions le faifoient bien voir : car elle vivoit fort faintement. Ainfi je louai nôtre Seigneur, & portai envie à une telle oraifon vocale. Cela êtant tres-veritable, ne croiez pas, vous qui étes ennemis des contemplatifs, que vous ne puissiez vous-mêmes le devenir, pourveu que vous recitiez vos oraifons vocales avec l'attention & la pureté de conscience que vous devez.

### CHAPITRE XXXI.

De l'oraison de quierude qui est la pure contemplation. Avis sur ce sujet. Difference qui se trouve entre cette oraifon en l'oraifon d'union, laquelle la Sainte explique. Puis revient à l'oraifon de quietude.

E veux donc, mes Filles, vous dire ce que c'est que De l'ocette oraison de quietude selon ce que j'en ai enten-taison de cuiedu parler, & que nôtre Seigneur me l'a fait comprendre tude afin peut-être que je vous en instruise. C'est à mon avis qui est dans cette orailon qu'il commence à nous faire connoî- la pure tre que nos demandes lui font agreables, & qu'il veut conten désici-bas nous faire entrer dans la possession de son Roiaume, afin que nous le louions, que nous le sanctifiions, & que nous travaillions de tout nôtre pouvoir à faire que les autres le louent & le fanctifient. Comme cette oraifon est une chose surnaturelle, nous ne scaurions par nous-mêmes l'acquerir quelque foin que nous y apportions. Car c'est mettre nôtre ame dans la paix & dans la calme, ou pour mieux dire, c'est sentir que notre Seigneur l'y met par sa divine presence, en établisfant dans un plein repos toutes ses facultez & ses puisfances, comme nous voions dans l'Evangile qu'il en usa de la forte à l'égard de Simeon le juste.

Lorsque l'ame est en cet état elle comprend par une enster L

152 LE CHEMIN DE LA PERFECTION. maniere fort differente de celle qui se fait par l'entre. mile de nos sens exterieurs, qu'elle est déja proche de fon Dieu, & que pour peu qu'elle s'en approche davantage elle deviendra par le moien de l'union une même chole avec lui. Ce n'est pasqu'ella voie cela, ni avec les yeux du corps, ni avec les yeux de l'ame, non plus que Saint Simeon ne voioit le divin Je s v s que fous les apparences d'un simple enfant, & qu'à en juger par la maniere dont il êtoit couvert & enveloppe, & par le petit nombre de personnes qui le suivoient il n'eût dû plûtôt le prendre pour le fils de quelque pauvre homme que pour le fils du Pere eternel. Mais de même que cet adorable Enfant lui fit connoître qui il étoit, l'ame connoît avec qui elle est, quoi que non pas si clairement, puis qu'elle ne comprend point encore de quelle forte elle le comprend. Elle voit seulement qu'elle se trouve dans ce Roiaume : qu'elle y est proche de son Roi; & qu'il a resolu de le lui donner : mais son respectest si

grand qu'elle n'ofe le lui demander.

C'est comme un évanouissement interieur & exterieurtout ensemble, durant lequel le corps voudroit demeurer sans se remuer, ainsi que le voiageur qui êtant presque arrivé où il veut aller se repose pour y arriver encore plûtôt par le redoublement que ses forces reçoivent de ce repos. Mais fi le corps fe trouve comblé de plaifir, celui dont l'ame jouit n'est pas moindre. Sa joie de se voir proche de cette fontaine celeste est si grande, qu'avant même que d'en boire elle se trouve raffafiée. Il lui semble qu'elle n'a plus rien à desirer : toutes ses puissances sont si satisfaites qu'elles ne voudroient jamais sortir de cette heureuse tranquillité; & tout ce qui s'offre alors à elles ne peut que les importuner, parce qu'il leur semble qu'il les détourne de l'amour qu'elles ont pour Dieu. Car en cet êtat la feule volonte est captive, & là rien n'empêche ces deux autres puissances, l'entendement & la memoire de penser auprés de qui elles sont. Mais quant à elle, si elle peut fentir quelque peine, c'est seulement de se voir capable L'entende recouvrer fa liberté.

L'entendement voudroit ne pouvoir jamais envisager que cet objet, ni la memoire s'occuper que de lui
feul. Ils connoissent que c'est l'unique chose necessaire,
& que toutes les autres ne servent qu'à les troubler. Ils
voudroient que leur corps fût immobile, parce qu'il
leur semble que son mouvement leur feroit perdre la
tranquillité dont ils jouissent, & ainsi ils n'oient se remuer : à peine peuvent-ils parler, & une heure se passe
à dire le Pater une seule sois. Ils sont si proches de leur
Roi, qu'ils comprennent qu'au moindre signe ils l'entendront & seront entendus de lui. Ils voient qu'ils sont
auprès de lui dans son palais, & connoissent qu'il commence à les mettre en possession de son Roiaume,

Se trouvant en cet état ils répandent quelquefois des larmes, non de douleur, mais de joie. Il leur semble qu'ils ne sont plus dans le monde, & voudroient ne le voir jamais, ni en entendre parler; mais voir & entendre seulement leur Dieu. Rien ne les peine ni ne leur paroît capable de les peiner. Et enfin tandis que ce plaisir dure, ces ames sont si plongées & si absimees en Dieu qu'elles ne peuvent comprendre qu'il y ait rien de plus à desirer; & diroient volontiers avec Saint Pierre: Seig-

neur, faisons ici trois tabernacles.

Dieu fait quelquefois dans cette oraison de quietudo une autre saveur sort dissieile à comprendre, à moins que d'en avoir souvent fait l'experience. Mais ceux qui auront passe par là la comprendront bien, & n'auront pas peu de consolation de sçavoir quelle elle est. Pour moi je croi que Dieu joint même souvent une telle saveur à cette autre. Voici ce que c'est. Lors que cette quietude est grande & qu'elle dure long-temps, il me semble que si la volonté n'étoit attachée & comme liée, elle ne pourroit conserver la paix dont elle joüit, ainsi qu'elle la conserve lors que l'on se trouve durant un jour ou deux en cet état, sans comprendre de quelle sorte cela se fait. Ces personnes voient clairement qu'elles ne sont pas occupées toutes entieres à ce qu'elles font; mais que le principal leur manque, qui est la vo-

G 5

154 LE CHEMIN DE LA PERFECTION. lonté, laquelle à mon avis est alors unie à Dieu, & laisse les autres puissances libres pour s'emploier à ce qui regarde fon fervice, auquel elles font beaucoup plus propres qu'en un autre temps. Mais quant aux choses du monde, elles ne sont si incapables, qu'elles paroissent comme engourdies, & quelquefois toutes interdites. C'est une grande faveur que Dieu fait à ceux à qui il lui plaît de l'accorder, parce que la vie active & contemplative se trouvent jointes, & que dans cet heureux temps nôtre Seigneur met tout en œuvre. Car la volonté s'occupe à son ouvrage, c'est à dire à la contemplation, fans scavoir de quelle sorte elle s'y occupe : & l'entendement & la memoire travaillent à leur ouvrage, c'està dire à l'action, à l'imitation de Marthe, qui dans une rencontre si favorable se trouve jointe à Magde-

Je sçai une personne que nôtre Seigneur mettoit souvent en cet êtat: & parce qu'elle ne comprenoit point comment cela se pouvoit faire, elle le demanda à un grand contemplatif. Il lui répondit qu'elle ne devoit points'en étonner, & qu'il lui en arrivoit autant : ce qui ane donne sujet de croire, que puis que l'ame est si pleinement satisfaite dans cette oraison de quietude, il y a grande apparence que le plus souvent sa volonté s'y trouve unie à celui qui est seul capable de la combler de bonheur. Et parce qu'il y en a quelques-unes d'entre vous que nôtre Seigneur par sa seule bonté a favorisé de cette grace, il me semble qu'il ne sera pas mal à propos que je leur donne quelque avis sur ce sujet.

Le premier est que lors qu'elles jouissent de cette consolation sans sçavoir de quelle sorte elle leur est arrivée, mais connoissant seulement qu'elles n'y ont rien ni contribué ni pû contribuer elles tombent dans la tentation de croire qu'il est en leur pouvoir de se maintenir en cet êtat: ce qui fait qu'à peine osent-elles respirer. Mais c'est une réverie. Car comme nous ne sçaurions ni faire venir le jour, ni empêcher la nuit de veair, nous ne sçaurions non plus ni nous procurer une si

. sanol

grande

grande faveur qu'est cette oraison, ni empêcher qu'esse ne se passe. C'est une chose entierement surnaturelle; nous n'y avons aucune part, & nous sommes si incapables de l'acquerir par nos propres sorces, que le moien d'en joiir plus long-temps est de reconnoître qu'étant tres-indignes de la meriter nous ne sçaurions ni l'avancer ni la reculer, mais seulement la secevoir avec de grandes actions de grandes. Et ces actions de graces ne consistent pas en la quantité de paroles, mais à imiter le Publicain en n'osant pas seulement lever les yeux vers le Ciel.

La retraite peut alors être fort utile pour laisser la place entierement libre à nôtre Seigneur, afin que sa souveraine Majesté dispose en la maniere qu'il lui plaira d'une creature qui est toute à lui. Et le plus qu'on doive faire alors est de proferer de temps en temps quelques paroles de tendresse, qui excitent nôtre amour ainsi qu'on sousse doucement pourrallumer une bougie qui est éteinte, & que ce même sousse éteindroit si elle êtoit allumé e. Je dis doucement, parce qu'il me semble que ce sousse doit être doux pour empêcher que la quantité de paroles que sour inivit l'entendement n'occupe la

volonté.

Voici un fecond avis, mes Filles, que je vous prie de bien remarquer; c'est que durant cette oraison de quietude vous vous trouverez souvent en êtat de ne pouvoir vous servir ni de l'entendement ni de la memoire. Et il arrive qu'au même temps que la volonté est dans une tres-grande tranquillité. l'entendement au contraire est dans un tel trouble & si fort esfarouché, que ne sçachant où il est & se croiant être dans une maison étrangere, il va comme d'un lieu en un autre pour en trouver quelqu'un qui le contente, parce qu'il ne peut durer où il est. Mais peut-être qu'il n'y a que moi qui ait l'esprit fait de la sorte. C'est donc à moi que je parle: & cela me tourmente si sort, que je voudrois quelquesois donner ma vie pour remedier à cette inconstance & varieté de pensées.

156 LE CHEMIN DE LA PERFECTION.

En d'autres temps il me semble que monentendement s'arrête, & que comme êtant dans sa maison, & s'y trouvant bien il accompagne la volonté. Que si la memoire s'y joint encore, & qu'ainsi toutes ces trois puissances agissent avec concert; c'est un bonheur inconcevable, & comme untriomphe qui remplit l'ame de contentement & de gloire: de même que dans le mariage quand le marii & la femme sont si parsaitement unis que l'un ne veut que ce que l'autre desire; au lieu que l'un des deux ne sçauroit être de mauvaise humeur sans que l'autre soit dans une soussime perpetuelle.

Lors donc que la volonté se trouve dans cette tranquillité & dans cette quietude, elle ne doit non plus saire de cas de l'entendement ou de la pensée ou de l'imagination, car je ne sçai lequel de ces trois noms est le plus propre, qu'elle seroit d'un son & d'un insensée, parce qu'elle ne pourroit s'amuser à le vouloir tirer par force aprés elle sans se détourner à l'inquierer : d'où il arriveroit que non seulement elle ne tireroit pas par ce moien un plus grand prosit de son orasion; mais que tous ses essons ne serviroient qu'à lui saire perdre ce que Dieu lui auroit donné sans qu'elle y eût rien contribué.

Voici une comparaison que norre Seigneur me mit un jour dans l'esprit durant l'oraison, qui à mon avis explique cela fort clairement: c'est pourquoi je vous prie de la bien considerer. L'ame encet état ressemble à un ensant qui tette encore, à qui sa Mere pour le caresfer lors qu'il est entre ses bras sait distiller le lait dans sa bouche sans qu'il remus seulement les lévres. Car il arrive de même dans cette oraison, que la volonté aime sans que l'entendement y contribus rien par son travail, parce que notre Seigneur veut que sans y avoir penséelle connoisse qu'elle est avec lui; qu'elle se conrente de succer le lait dont il lui remplit la bouche; qu'elle goûte cette douceur sans se mettre en peine de savoir que c'està lui à qui elle en est obligée; qu'elle se réjouisse

157

réjouisfe d'en jouir sans vouloir connoître ni en quelle maniere elle en jouit, ni quelle est cette chose dont elle jouit, & qu'elle entre ainsi dans un heureax oubli de soi-même par la consiance que celui auprés duquel elle est si heureuse de se trouver, pourvoira à tous ses besoins. Au lieu que si elle s'arrêtoit à contester avec l'enten lement pour le rendre malgré luiparticipant de son bonheur en le tirant par force aprés elle, il arriveroit de necessité que ne pouvant avoir en même temps une forte attention à diverses choies, elle laisseroit répandre ce lait, & se trouveroit ainsi privée de cette divina nourriture.

-0650

Or il y a cette difference entre l'oraison de quietude Diffe & celle où l'ame est entierement unie à Dieu, qu'en rence de l'oa cette derniere l'ame ne reçoit pas cette divine nourritu-raiton re, comme une viande qui entre dans la bouche avant dequiequ'elle passe dans l'estomac : mais elle la trouve tout tude & d'un coup dans elle-même fans sçavoir de quelle sorte de celle nôtre Seigneur l'y a mise: au lieu que dans la premiere il semble que Dieu veut que l'ame travaille un peu, quoi qu'elle le fasse avec tant de douceur qu'elle s'apperçoit à peine de son travail. Le trouble qu'elle peut avoir alorsvient de son entendement ou de son imagination : ce qui n'arrive pas dans cette autre oraison plus parfaite où toutes les trois puissances se trouvent unies. parce que celui qui les a creées les suspend alors, & que le plaisir dont il les fait joutr est si grand qu'elles en sont toutes occupées, sans pouvoir comprendre de quelle forte cela fe fait.

Quand l'ame se trouve dans cette oraison d'union elle sent bien que la volonté joüit d'un contentement également grand & tranquille: mais elle ne sçauroit dire proprement en quoi il consiste. Ce qu'elle sçait de certitude est qu'il est different de tous ceux qui se rencontrent ici-bas, & que la joie de dominer tout le monde, jointe à tous les plaisirs de la terre n'en sçauroient produire un semblable. La raison selon ce que j'en puis

juger,

1,58 LE CHEMIN DE LA PERFECTION.
juger, est que tous ces autres plaisirs ne sont que dans
l'exterieur & comme dans l'écorce de la volonté, au
lieu que celui-ci est dans l'interieur & dans le centre

même de la volonté.

-0690-

De l'oraison de quictude,

Lors donc qu'une ame est dans un êtat si sublime d'oraison, ce qui est, comme je l'ai dit, entierement surnaturel: s'il arrive que son entendement s'emporte à des pensées extravagantes, sa volonté ne doit point s'en mettre en peine, mais le traiter comme un insensé en se mocquant de ses folies, & demeurer dans son repos, puis qu'aprés qu'il aura couru de tous côtez elle le fera revenirà elle, comme en êtant la maîtresse & l'aiant sous sa pussance, sans que pour cela elle perde son recüeillement. Au lieu que si elle vouloit l'arrêter par sorce, elle-même se priveroit de la sorce que lui donne cette divine nourriture; & ainsi tous deux y perdroient au lieu d'y gagner.

Comme l'on dit d'ordinaire que pour vouloir trop embrasser on n'embrasse rien, il me semble que la même chose arrive ici, & ceux qui l'auront éprouvé n'auront pas peine à le comprendre. Quant aux autres je ne m'étonne pas que ceci leur paroisse obscur, & qu'ils tiennent cet avis inutile. Mais pour peu qu'ils en aient d'experience je suis assurée qu'ils le comprendront, qu'ils en tireront de l'utilité, & qu'ils rendront graces à nôtre Seigneur de la lumiere qu'il lui a plû de me donner pour le leur faire connoître. Pour conclusion j'essi-

me que lors que l'ame est arrivée à cette sorte d'orasson si élevée & si parfaite, elle a sujet de croire que le Pere eternel lui a accordé sa demande en lui donnant ici bas

fon Rojaume

O heureuse demande qui nous fait demander un si grand bien sans comprendre ce que c'est que nous demandons! ô heureuse maniere de demander! Cela me fait desirer, mes Sœurs, que nous prenions bien garde de quelle sorte nous disons ces paroles toutes celestes du Pater noster, & les autres oraisons vocales. Car aprés que Dieu nous aura fait cette faveur nous oublierons tout ce qui est fur la terre, parce que lors que le Createur de toutes choses entre dans une ame il en bannit l'amour de toutes les creatures. Je ne prétens pas toute-fois dire que tous ceux qui prieront ainsi se trouveront entierement dégagez de tout ce qu'il y a dans le monde. Mais je souhaite qu'ils reconnoissent au moins ce qui leur manque pour l'être, qu'ils s'humilient, & qu'ils s'efforcent d'en venir là, puis qu'autrement ils ne s'a-

vanceront jamais. Lors que Dieu donne à une ame ces gages si précieux de son amour, c'est une marque qu'il la veut emploier à de grandes choses, & qu'il ne tiendra qu'à elle qu'elle ne s'avance beaucoup dans son service. Que s'il voit qu'aprés l'avoir mise en possession de son Roiaume elle tourne encore ses pensées & ses affections vers la terre, non seulement il ne lui déclarera point les secrets & ne lui montrera point les merveilles de ce Roiaume, mais il ne la gratifiera pas souvent de cette faveur; & quand il la lui accordera ce ne sera que pour peu de temps. Il se peut faire que je metrompe. Je croi voir toutefois, & pense sçavoir que cela se passe de la forte : & c'est à mon avispour cette raison qu'il se trouve si peu de gens qui foient fort spirituels, parce que les services qu'ils rendent à Dieu ne répondent pas à une si grande faveur; & qu'au lieu de se préparer à la recevoir encore, ils retirent leur volonté d'entre les mains de Dieu qui la consideroit déja comme étant à lui, pour l'attacher à des choses basses. Ainsi il se trouve obligé à chercher d'autres personnes qui l'aiment veritablement, afin de leur faire de plus grandes graces qu'il n'en avoit accordé à celles-ci, quoi qu'il ne retire pas entierement tout ce qu'il leur avoit donné, pour veu qu'elles vivent toûjours en pureté de conscience.

Mais il y a des personnes, du nombre desquelles j'ai été, dont notre Seigneur attendrit le cœur, leur inspire de saintes resolutions, leur fait connoître la vanité de soutes les choses du monde, & ensin leur donne son 160 LE CHEMIN DE LA PERFECTION.

Roiaume en les mettant dans cette oraison de quietus de, lesquelles se rendent sourdes à sa voix, parce qu'elles aiment tant à dire fort à la haste, comme pour achever leur tâche, quantité d'oraifons vocales qu'elles ont resolu de reciter chaque jour, qu'encore que nôtre Seigneur, comme je viens de le dire, mette fon Rojaume entre leurs mains, elles ne veulent pas le recevoir; mais s'imaginant de mieux faire en priant de cette autre maniere, elles perdent l'attention qu'elles devroient avoir à une si grande faveur.

Au nom de Dieu, mes Filles, ne vous conduisez pas de la forte : mais veillez fur vous lors qu'il lui plaira de vous accorder une telle grace. Confiderez que ce feroit perdrepar vôtre faute un tres-grand trefor, & que c'est beaucoup plus faire de dire de temps en temps quelque parole du Pater, que de le dire plusieurs fois, & comme en courant sans entendre ce que vous dites. Celur à qui vous adressez vos demandes est proche de vous: il ne manquera pas de vous écouter; & vous devez croire que c'est par cette oraison de recueillement que vous louerez & que vous fauctifierez veritablement son nom, parce qu'étant alors dans sa familiarité, & comme l'un de ses domestiques, vous le louerez & le glorifierez avec plus d'affection & d'ardeur : & aiant une fois éprouvé combien le Seigneur est doux, vous vous efforcerez de le connoître toûjours de plus en plus. Cet avis est si important que je ne puis trop vous exhorter de le beaucoup confiderer.

#### CHAPITRE XXXII.

Sur ces paroles du Pater : Vôtre volonté foit faite en la terre comme au Ciel. La Sainte reparle sur ce sujet de la contemplation parfaite qui est l'oraison d'union. Ce qui se nomme aussi Ravissement.

Sur ces paroles du l'a-ECT: Votre &c.

PRE's que nôtre bon Maître a demandé pour 🤰 nous à son Pere, & nous a appris à demander des forfaite choses de si grand prix qu'elles enferment tout ce que nous nous sçaurions desirer en cette vie: & aprés nous avoir honorez d'une si extréme faveur que de nous tenir pour ses freres: voions ce qu'il veut que nous donnions à son Pere: ce qu'il lui offre pour nous; & ce qu'il demande de nous: puis qu'il est bien juste que nous reconnoissions par quelques services des bienfaits si extraordinaires.

O mon doux J E s U s, qu'il est vrai que ce que vous offrez à vôtre Pere de nôtre part, aussi bien que ce que vous lui demandez pour nous est grand, quoi que si nous considerons la chose en elle-même elle n'est rien en comparaison de ce que nous devons à un si grand Roi. Mais il est certain, mon Dieu, que puis que vous nous avez, donnévôtre Roiaume, vous ne nous laissez pas dénuez de tout lors que nous donnons tout ce qui est en nôtre pouvoir en vous disant aussi-bien de cœur que de bouche: Que vôtre volonté soit faite en la terre comme au Ciel.

Pour nous donner moien, mon Sauveur, d'accomplir ce que vous offrez pour nous vousavez agi selon vôtre divine sagesse, en faisant auparavant en nôtre nom la demande precedente: car sans cela comment nous seroit-il possible de satisfaire à nôtre promesse Mais vôtre Pere eternel nous donnant ici-bas le Roiaume que vous lui demandez pour nous, nous pourrons tenir la parole que vous lui donnez en nôtre nom, puis qu'en convertissant la terre de mon cœur en un Ciel, il ne sera pas impossible que sa volonté s'y accomplisse. Au lieu qu'autrement, mon Dieu, je ne voi pas de quelle sorte cela se pourroit, veu que ce que je vous offre est si grand, & que la terre de mon cœur est si seche s'is serand.

Je ne sçaurois penser à ceci sans avoir quelque envie de rire de certaines personnes qui ne peuvent se resoudre à demander à Dieu de leur envoier des travaux, de peur qu'il ne les exauce à l'heure même. En quoi je n'entens point parler de ceux qui n'osent par humilité lui saire cette priere à cause qu'ils ne croient pas avoir

162 LE CHEMIN DE LA PERFECTION. assez de vertu pour bien souffrir. J'estime neanmoins que quand il leur inspire un amour pour lui capable de les porter à desirer de le lui témoigner par des épreuves difficiles, il leur donne aussi la force de supporter ces travaux qu'ils lui demandent. Mais je voudrois bien fcavoir de ceux qui n'osent lui faire cette priere,tant ils apprehendent qu'il la leur accorde, ce qu'ils lui demandent donc quand ils lui demandent que sa volonté s'accomplisse en eux. Ne lui disent-ils ces paroles que parce que tout le monde les dit, sans avoir dessein d'executer ce qu'ils disent ? Que cela seroit mal, mes Filles. Car confiderez qu'alors JESUS-CHRIST est nôtre Ambassadeur envers son Pere, puis qu'il a voulu se rendre entremetteur entre lui & nous, & que cette intercession lui coût at fi cher. Ain fi quelle apparence que nous ne voulussions pas tenir ce qu'il promettroit en nôtre nom? Et ne vaudroit-il pas mieux ne le point promettre?

Mais, mes Filles, voici encore une autre raifon qui n'est pas moins forte. C'est que quoi que nous le voufions ou ne le voulions pas, sa volonté ne peut manquer de s'accomplir dans le Ciel & sur la terre. Suivez donc mon avis & me croiez, en faisant comme l'on dit d'or-

dinaire de necessité vertu.

O mon Seigneur & mon Maître, quelle confolation pour moi de ce que vous n'avez pas voulu que l'accomplissement de vôtre sainte volonté dépendit d'une volonté aussi déreglée & aussi corrompue qu'est la mienne ? Car de quelle sorte en aurois-je usé ? Maintenant je vous donne de tout mon cœur ma volonté: Mais je n'ose dire que ce soit sans que mon interêt s'y rencontre, puis que j'ai recompu par tant de diverses experiences l'avantage que je resois de la soûmettre entierement à la vôtre. O mes cheres Filles, que d'un côté le prosit est grand lors que nous accomplissons ce que nous disons à Dieu dans ces paroles du Pater: & que de l'autre le dommage est grandlors que nous manquons de l'accomplir!

Auparavant que de vous expliquer quel est ce profit, je veux vous dire jusques où s'étend ce que vous offrez & ce que vous promettez à Dieu par ces paroles, afin qu'il ne vous reste plus de lieu de vous excuser en disant que vous avez été trompées, & que vous n'avez pas bien entendu ce que vous avez promis. Gardez-vous d'imiter certaines Religieuses qui se contentent de promettre, & quin'accomplissant pas ce qu'elles promettent croient en être quittes en difant, qu'elles ne sçavoient pas bien ce qu'elles avoient promis. J'avouë que cela pourroit être, puis qu'autant qu'il est facile de promettre d'abandonner sa volonté à celle d'autrui, autant quand il en faut venir à l'effet, on trouve qu'il est difficile d'accomplir comme l'on doit cette promesse : car il est aisé de parler, mais il n'est pas aisé d'executer. Ainsi si elles ont crû qu'il n'y avoit point de difference entre l'un & l'autre, il paroît qu'elles n'entendoient pas ce qu'elles disoient. Faites-le donc comprendre, mes Sœurs, par de longues épreuves à celles qui feront profession dans cette maison, afin qu'elles ne s'imaginent pas qu'il suffise de promettre sans être obligé d'accomplir ce que l'on promet. Mais souvent nos Superieurs ne nous traitent pas avec rigueur, parce qu'ils connoissent nôtre foiblesse. Quelquefois même ils traitent les forts & les foibles d'une même forte : Mais il n'en est pas ici de même; Carnôtre Seigneur connoissant ce que chacune de nous est capable de souffrir, il accomplit sa volonté en celles qui ont la force de l'executer.

Je veux maintenant vous déclarer quelle est sa fainte volonté, ou au moins vous en faire fouvenir. Ne croiez pas que ce soit de vous donner des richesses, des plaisirs & des honneurs, ni toutes ces autres choses qui font la felicité de la terre. Il vousaime trop, & estime trop le present que vous lui faites pour vous en si mal recompenser. Mais il vous veut donner son Roiaume, & vous le donner même dés cette vie. Or voulez-vous voir de quelle sorte il se conduit envers ceux qui le prient du fond du cœur que sa volonté soit faite en la terre comme au Ciel? demandez-le à fon divin Fils: car il lui fie cette même priere dans le jardin: & comme il la lui fai-foit de toute la plenitude de fa volonté, voiez s'il ne la lui accorda pas en permettant qu'il fût comblé de travaux, de perfecutions, d'outrages & de douleurs jufques à perdre la vie en fouffrant la mort sur une Croix.

Comment pouvez-vous donc mieux, mes Filles, connoître quelle est sa volonté qu'en voiant de quelle sorte
il a traité celui qu'il aimoit le mieux? Ce sont là les presens & les saveurs qu'il fait en ce monde: & il les dispense à proportion de l'amour qu'il a pour nous. A ceux
qu'il aime le plus ilen donne plus: & à ceux qu'il aime
moins, il en donne moins, reglant cela selon le courage qu'il connoît être en chacun de nous, & selon l'amour qu'il voit que nous lui portons. Il sçait que celui
qui l'aime beaucoup est capable de soussirir peun n'est capable de soussirir que peu. Car je tiens pour certain que
nôtre amour étant la mesure de nos soussirances, il peut
porter de grandes ou de petites croix selon qu'il est

grand ou petit.

Ainfi, mes Sœurs, fi vous aimez Dieu veritablement, il faut que les affurances que vous lui en donnez soient veritables; & non pas de simples paroles de civilité & de compliment. C'est pourquoi efforcez-vous de souffrir avec patience ce qu'il plaira à fa divine Majesté que vous enduriez. Car si vous en usiez d'une autre forte, ce seroit comme offrir un diamant, & en priant instamment de le recevoir le retirer lors qu'on avanceroit la main pour le prendre. Ce n'est pas ainsi qu'il se faut moquer de celui qui a tant été moqué pour l'amour de nous: & quand il n'y auroit que ces moqueries qu'il a souffertes, seroit-il juste qu'il en reçût de nous de nouvelles autant de fois que nous difons ces paroles du Pater, c'est à dire tres-souvent? Donnons-lui donc enfin ce diamant que nous lui avons fi fouvent offert, qui est nôtre volonté; puis qu'il est certain que c'est lui-même qui nous l'a donnée afin que nous la lui donnions.

C'eft

CHAPITRE XXXII.

165

C'est beaucoup pour les personnes du monde que d'avoir un veritable desir d'accomplir ce qu'elles promettent. Mais quant à nous, mes Filles, il ne doit point y avoir de différence entre promettre & tenir, entre les paroles & les actions, puis que c'est en ce la que nous témoignons que nous fommes veritablement Religieufes. Que s'il arrive quelquefois qu'aprés avoir non seulement offert ce diamant, mais l'avoir même mis au doigt de celui à qui nous l'offrons, nous venions à le retirer, ce seroit être si avares aprés avoir été si liberales, gu'il vaudroit mieux en quelque forte que nous euffions été plus retenues à le donner, puis que tous mes avis dans ce livre, ne tendent qu'à ce leul point de nous abandonner entierement à nôtre Createur; de n'avoir autre volonté que sa volonté, & de nous détacher des creatures: qui font toutes choies dont vous scavez affez quelle eft l'importance.

J'ajoûterai que ce qui portenôtre divin Maître à fe fervir ici de ces paroles, c'est qu'il sçait l'avantage que ce nous est de rendre cette soumission à son Pere, puis qu'en les accomplissant elles nous menent par un chemin tres-facile à la divine sontaine dont j'ai parlé, qui est la contemplation parsaite, & nous fait boire de cette eau vive qui en découle; ce que nous ne saurions jamais esperer si nous ne donnons entierement à nôtre Seigneur nôtre volonté pour en disposer comme il lui

plaira.

C'est là cette parsaite contemplation dont vous avez desiré que je vous parlasse, & à laquelle, comme je l'ai dit, nous ne contribuons rien. Nous n'y travaillons point: nous n'y agissons point: & toute autre chose ne pouvant que nous détourner & nous troubler, nons n'avons seulement qu'à dire: Vôtre volontésoit faite: accomplisse-la en moi Seigneur selon vôtre bon plaisir. Si vous voulez que ce soit par des travaux, donnez-moi la force de les supporter, & je les attendrai avec confiance: Et si vous voulez que ce soit par des persecutions, par des maladies, par des affronts, & par les mi-

Seres

feres que cause la pauvreté, me voici en vôtre presence, mon Dieu & mon Pere, & je ne tournerai point la tête en arrière. Car comment le pourrois-je, puis que vôtre divin Fils vous offrant ma volonté dans cette sainte prière où il vous offre celle de tous les hommes, il est bien juste que je tienne la parole qu'il vous a dennée en mon nom, pourvû que de vôtre côté vous me sassez la grace de me donner ce Roiaume qu'il vous a demandé pour moi, assin que je sois capable de tenir cette parole. Ensin mon Seigneur, disposez de vôtre servante selon vôtre sainte volonté comme d'une chose qui est toute à vous.

De l'oraifon de Ravissement,

-0000 Omes Filles, combien est grand l'avantage que nous recevons d'avoir fait ce don! Il est tel que pourvû que nous l'offrions de tout nôtre cœur, il peut faire que le Tres-haut s'unisse à nôtre bassesse, nous transforme en lui, & rende ainfi le Createur & la creature une même chose. Voiez donc je vous prie si vous serez bien recompensées; & quelle est la bonté de ce divin Maître, qui scachant par quel moien l'on peut se rendre agreable à son Pere, nous apprend ce que nous avons à faire pour lui plaire & pour gagner cette affection. Plus nous nous nous portons avec une pleine volonté à lui rendre nos devoirs, & faisons connoître par nos actions que les affurances que nous en lui en donnons ne sont pas feintes; plus il nous approche de lui & nous détache de toutes les choses de la terre & de nous-mêmes, afin de nous rendre capables de recevoir de grandes & de si cheres faveurs. Car cette preuve de l'amour que nous lui portons lui est si agreable, qu'il ne cesse point de nous recompenser en cette-vie, & nous reduit à ne sçavoir plus que lui demander, fans que neanmoins il se lasse jamais de nous donner. Ainsi ne se contentant pas de nous avoir rendus une même chose avec lui en nous unissant à lui, il commence à prendre en nous ses délices, à nous découvrir ses secrets, à se réjouir de ce que nous connoissons nôtre bonheur, de ce que nous voions, quoi qu'obscurément, quelles sont les felicitez qu'il nous referve

ferve en l'autre vie. Enfin il fait que tous nos sentimens exterieurs s'évanoüissent de telle sorte qu'il n'y a plus

rien que lui feul qui nous occupe.

C'est-làce que l'on appelle ravissement: & c'est alors que Dieu commence de témoigner taut d'amitié à cette ame, & de traiter si familierement avec elle, que non seulement il lui rend sa volonté, mais il lui donne la sienne; & passe jusques à prendre plaisir qu'elle commande à son tour, ainsi que l'on dit d'ordinaire, en faisant lui-même ce qu'elle desire, comme elle accomplir ce qu'il lui ordonne, & en le faisant d'une maniere beaucoup plus parfaite, parce qu'il est tout-puissant, parce qu'il fait tout ce qu'il lui plaît, & parce que sa volonté est immuable.

Quand à la pauvre ame, quoi qu'elle veuille, elle ne peut pas ce qu'elle veut: Elle ne peut pas même vouloir; fans que Dieu lui donne cette volonté: Et sa plus grande richesse consiste en ce que pluselle le sert, & plus elle lui est redevable. Il arrive même fouvent que voulant paier quelque chose de ce qu'elle doit, elle se tourmente & s'afflige de se voir sujette à tant d'engagemens, d'embarras & de liens que la prison de ce corps traîne avec elle. Mais elle est bien folle de s'en tourmenter, puis qu'encore que nous fassions tout ce qui dépend de nous, comment seroit-il possible que nous pussions paier quelque chose de ce que nous lui devons? Car nous n'avons, comme je l'ai dit , rien à donner à Dieu que ce que nous avons receu de lui: ainfi aprés avoir reconnu avec humilité l'impuissance où nous nous trouvons par nous mêmes; nous ne devons penfer qu'à accomplir parfaitement ce que nous pouvons par sa grace, qui est de lui confacrer toute notre volonté. Tout le reste ne fait qu'embarasser une ame qu'il a mise en cet êtat, & lui nuire plûtôt que de lui servir.

Comprenez bien je vous prie, mes Sœurs, que je ne dis ceci que pour les ames que nôtre Seigneur a voulu unir à lui par une union & une contemplation parfaite. Car alors c'est la seule humilité qui peur que que chose: 168 LE CHEMIN DE LA PERFECTION.

non pas une humilité acquise par l'entendement: mais une humilité precedante de la claire lumiere de la verité, qui nous donne en un moment cette connoissance de nôtre neant, & de grandeur infinie de Dieu que nôtre imagination ne pourroit avec beaucoup de travail

acquerir en beaucoup de temps.

l'ajoute ici un avis, qui est que vous ne devez pas vous imaginer de pouvoir arriver à ce bonheur par vos foins & par vos efforts. Vous y travailleriez en vain ; & la devotion que vous pourriez avoir auparavant se refroidiroit: N'emploiez donc pour ce sujet que la simplicité & l'humilité, qui peuvent seules vous y servir en dilant : Votre volonté foit faite.

# CHAPITRE XXXIII.

Du besoin que nous avons que nôtre Seigneur nous accorde ce que nous lui demandons par ces pareles: Donnez-nous aujourd'hui le pain dont nous avons besoin en chaque jour.

paroles: Stc.

N Ostre Seigneur, comme je l'ai dit, scachant combien il nous est difficile d'accomplir ce qu'il mous que promet en nôtre nom , parce que nôtre lacheté est si jourd'em grande que nous feignons souvent de ne pas compren. le pain, dre quelle est la volonté de Dieu, sa bonté vient au secours de nôtre foiblesse. Ainsi il demande pour nous à son Pere ce pain celeste, afin que l'aiant receu nous ne manquions pas de lui donner nôtre volonté, parce qu'il fçait qu'autrement nous aurions grande peine à nous y resoudre, bien qu'il nous soit si avantageux de la lui donner qu'en ce point confiste tout nôtre bonheur. Car si on dit à un riche voluprueux que la volonté de Dieu est qu'il retranche l'excés de sa table pour pour voir aux besoins des pauvres & les empêcher de mourir de faim, il alleguera mille raisons pour interpreter cette obligation à fa fantaille. Si on dit à un médifant que la volonté de Dieu est qu'il aime son prochain comme lui-même, il n'en demeurera jamais d'accord. Et fil'on reprefente ELO !

CHAPITRE XXXIII. 169

presente à un Religieux qui aime la liberté & la bonne chere, qu'il est obligé de donner un bon exemple puis que ce n'est pas par de simples paroles qu'il doit accomplir ce qu'il a promis à Dieu en disant que sa volonté foit faite; mais qu'il le lui a promis & l'a juré, & que la volonté de Dieu est qu'il observe sa regle, laquelle il transgresseroit en donnant du scandale quoi qu'il ne la violat pas entierement ; joint qu'aiant fait vœu de pauvreté il doit sincerement la pratiquer, puis qu'il est sans doute que Dieu demande cela de lui : non seulement ce Religieux ne changera pas ; mais à peine s'en trouverat-il qui en conçoivent le defir. Que seroit-ce donc si notre Seigneur ne nous en avoit pas lui-même montré l'exemple en se conformant parfaitement à la volonté de son Pere? Certes il y en auroit tres-peu qui accomplissent cette parole qu'il lui a dite pour nous : Vôtre volonté soit faite. Mais connoissant notre besoin, son extrème amour lui fit faire en son nom & au nom de tous ses freres cette demande à son Pere : Donnez-nous aujourd'hui le pain dont nous avons besoin en chaque jour.

Au nom de Dieu, mes Sœurs, considerons attentivement ce que nôtre faint & bon Maître demande par ces paroles, puis qu'il ne nous importe pas moins que de la vie de nôtre ame de ne les dire pas en courant, & de croire que ce que nous donnons n'est presque rien en comparaison de ce que nous devons esperer de recevoir, si nous le donnons de tout nôtre cœur. Il me semble maintenant, autant que je le puis comprendre, que JESUS-CHRIST connoissant ce qu'il donnoit en nôs tre nom, combien il nous importe de le donner; & la peine que nous avons à nous y refoudre, parce que l'inclination qui nous pousse sans cesse vers les choses basses & passageres fait que nous avons si peu d'amour pour lui, qu'il faut que l'exemple du sien nous réveille presque à toute heure, il crut devoir en cela se joindre a nous. Mais comme c'êtoit une faveur si extraordinaire & si importante, il voulut que ce fût son Pere qui nous l'accordat. Car bien qu'ils ne soient tous deux

Tome II.

170 LE CHEMIN DE LA PERFECTION:

qu'une même chose, & que n'aiant qu'une même volonté il ne put douter que son Pere n'agreât & ne ratifiât dans le Ciel tout ce qu'il feroit sur la terre; neanmoins son humilité entant qu'homme sut si grande,
qu'il daigna se rabaisser jusques à lui demander la permission de se donner à nous, quoi qu'il sçût qu'il l'aimoit tant qu'il prenoit en lui ses délices. Il n'ignoroit
pas qu'en lui faisant cette demande il lui demandoit
plus qu'il n'avoit fait en toutes les autres, parce qu'il
sqavoit que les hommes non seulement lui seroient
soussir la mort; mais que cette mort seroit accompagnée de mille affronts & de mille outrages.

O mon Seigneur & mon Maître, quel autre Pere nous aiant donné son fils, & un tel fils, pourroit aprés avoir vû que nous l'aurions si maltraité, se resoudre à confentir qu'il demeure encore parmi nous pour y recevoir de nouveaux métris & de nouvelles indignitez? Certes, mon Sauveur, le vôtre seul en êtoit capable : & ainsi il paroît que vous scaviez bien à qui vous faissez cette demande. O mon Dieu, mon Dieu, quel est cet excés de l'amour du Fils: & quel est cet excés de l'a-

mour du Pere?

Je ne m'étonne pas tant neanmoins de ce que fait Jesus-Christ nôtre cher Maître, puis qu'étant aussi fidelle qu'il est, & aiant dit à son Pere: <u>One vôtre volonté soit faite</u>, il n'avoit garde de manquer à l'accomplir. Je sçai qu'étant tout parfait il est exemt de nos desauts; & que connoissant qu'il accomplissoit cette volonté ennous aimant autant que lui-même, il ne voulutrien oublier pour l'accomplir dans toute sa plenitude, quoi qu'il lui en dût coûter la vie.

Mais quant àvous, ô Pere eternel, comment est-il possible que vous y aiex consenti? Comment est-il possible qu'après avoir permis une fois que vôtre Fils fût exposé à la sureur de ces ames barbares & dénaturées, vous soussiriez qu'il le soit encore? Comment est-il possible qu'après avoir vû de quelle sorte ces miserables l'ont traité vous permettiez qu'il resoive à tous momens des

injures

CHAPITRE XXXIII. 171 injures toutes nouvelles ? Car qu'y a-t-il de comparable à celles que les heretiques lui font aujourd'huidans ce tres-faint & tres-auguste Sacrement? Ne voiezvous pas de quelle sorte ces sacrileges le profanent? Pouvez-vous souffrir leurs irreverences on tous les outrages qu'ils lui font ? Grand Dieu, comment écoutez-vous donc cette demande de vôtre Fils , & comment pouvezvous la lui accorder ? Ne vous arrêtez pas à ce que lui inspire la violence de son amour, puis que dans le desfein qu'il a d'accomplir vôtre volonté & de nous procurer une faveur si signalée, il s'exposera tous les jours à fouffrir mille outrages & mille injures. C'est à vous, mon Createur, d'y prendre garde. Car quant à lui il. ferme les yeux à tout, pour pouvoir être nôtre tout par ses souffrances. Il est muet dans ce qui regarde ses interêts, & n'ouvre la bouche qu'en nôtre faveur. Ne se trouvera-t-il donc personne qui entreprenne de parler pour cet innocent Agneau que l'on ne scauroit assez aimer ? Fe remarque qu'il n'y a que dans cette seule demande qu'il répete les mêmes paroles. Car après vous avoir prié de nous donner ce pain de chaque jour, il ajoute: Donnez-le nous aujourd'hui, Seigneur, qui est comme s'il disoit, qu'aprés nous l'avoir donné une fois vous continuiez durant chaque jour à nous le donner jusques à la fin du monde.

Qu'un si grand excés d'amour vous attendrisse le cœur, mes Filles, & redouble vôtre amour pour vôtre divin Epoux. Car qui est l'esclave qui prenne plaisir à dire qu'il est esclave? & ne voiez-vous pas au contraire que la bonté de JESUS est telle qu'il semble qu'il se

glorifie de l'être?

O Pere eternel, qui peut concevoir quel est le merite d'une si profonde humilité, & quel tresor peut être assez grand pour acheter vôtre divin Fils? Duant à ce qui est de le vendre, nous n'en ignorons pas le prix, puis qu'il a été vendu pour trente deniers. Mais pour ce qui est de l'acheter, peut-il y avoir quelque prix qui soit assez grand ? Comme participant de nôtre nature il té-

H 2

172 LE CHEMIN DE LA PERFECTION. maigne en cette occasion qu'il ne met nulle difference entre lui co nous : comme maitre de sa volonté il vous represente, que puis qu'il peut faire ce qu'il veut, il peut se donner à nous. C'est pour quoi il vous demande énous permet de vous demander avec lui nôtre pain . qui n'est autre que lui-même, pour témoigner par là qu'il nous considere comme n'étant qu'une même chose aveclui, afinque joignant ainsi chaque jour son oraison à nôtre oraison, la nôtre obtienne de vous les demandes que nous vous ferons.

## CHAPITRE XXXIV.

Suite de l'explication de ces paroles du Parer : Donneznous aujourd'hui le pain dont nous avons besoin en chaque jour. Des effets que la sainte Eucharistie qui est le veritable pain des ames, opere en ceux qui la recoivent dignement.

Sur ces mêmes du Pater Donnezmous alljourd'hui le pain, &cc.

Mary Calen

R dautant que ces mots de chaque jour dont JEsus-Christ se fert dans cette demande qu'il paroles: fait à son Pere, montrent ce me semble qu'il la lui fait pour toûjours, j'ai confideré en moi-même, d'où vient qu'aprés les avoir dits il ajoûte en parlant de ce pain : Donnez-le nous aujourd'hui, & je veux vous dire ce qui m'est venu en l'esprit. Que si vous trouvez que ce n'est qu'une sottise je n'aurai point de peine à en demeurer d'accord, puis que c'en est toûjours une assez grande de me mesler de dire mes sentimens sur un tel sujet. Il me femble donc qu'il parle ainfi pour nous faire connoître que nous ne le possederons pas seulement en la terre, mais que nous le possederons aussi dans le Ciel, si nous scavons profiter du bonheur d'être ici-bas en sa compagnie, puis qu'il ne demeure avec nous que pour nous. soutenir, nous aider & nous animer, afin comme je l'ai dit, que la volonté de son Pere s'accomplisse en nous.

Cette parole aujourd'bui, montre à mon avis la durée du monde, qui à parler veritablement ne doit être

con-

CHAPITRE XXXIV. 172

considerée que comme un seul jour principalement pour ces malheureux qui se damnent, puis qu'il n'y aura plus de jour pour eux dans l'autre vie, mais seulement desteachres eternelles. Orce n'est pas la faute de nôtre Seigneur s'ils se laissent vaincre. Car il les encourage sans ceffe jusques à la fin du combat, sans qu'ils puissent ni s'excuser ni se plaindre du Pere eternel de leur avoir ravi ce pain celeste lors qu'ils en avoient le plus de befoin. C'est ce qui fait dire par JESUS-CHRIST à son Pere, que puis qu'il ne doit être avec les hommes que durant un jour, il le prie de lui permettre de le passer avec ceux qui font à lui, quoi que cela l'expose au mépris & aux irreverences des méchans; & que puis qu'il a bien voulu par son infinie bonté l'envoier pour les hommes dans le monde, la sienne ne lui peut permettre de les abandonner, mais l'oblige à demeurer avec eux pour augmenter la gloire de ses amis, & la peine de ses ennemis. Ainfi il ne lui demande ici ce pain facré que pour un jour, parce que nous l'aiant une fois donné il nous l'a donné pour toûjours.

Le Pere eternel, comme je l'ai dit, en nous donnant pour nourriture la fainte humanité de son Fils, il nous l'a donnée comme une manne où tout ce que nous sçaurions desirer se trouve, sans que nôtre ame puisse craindre de mourir de faim, si ce n'est par sa seule faute, puis que quelque goût & quelque consolation qu'elle cherche dans ce tres-faint Sacrement elle l'y trouvera fans doute, & qu'il n'y aura plus ni peines ni persecutions qu'il ne lui foit facile de supporter si elle commence une fois à prendre plaisir de participer à celles que son

Sauveur a fouffertes.

Joignez, mes Filles, vos prieres à celles que vôtre faint Epoux fait à son Pere, afin qu'il vous le laisse durant ce jour, & que vous ne foiez pas fi malheureuses que de demeurer au monde sans lui. Representez-lui que c'est bien assez que pour temperer vôtre joie il veuille demeurer caché sous les accidens du pain & du vin, ce qui n'est pas un petit tourment pour les ames

H 3

174 LE CHEMIN DE LA PERFECTION.

qui n'aimant que lui dans le monde ne peuvent trouver qu'en lui feul leur confolation. Mais priez-le fur tout qu'il ne vous abandonne jamais, & vous metre dans la disposition dont vous avez besoin pour le rece-

voir dignement.

Quant au pain materiel & terrêtre, vous étant abandonnées fincerement & sans reserve ainsi que vous avez fait, à la volonté de Dieu, ne vous en mettez point du tout en peine. J'entens durant l'oraison puis que vous y étes occupées à des choses plus importantes, & qu'il y a d'autres temps dans lesquels vous pourrez travailler afin de gagner dequoi vivre. Mais alors même ce doit être sans vous en trop soucier, & sans y attacher jamais vos pensées. Car quoi que ce soit bien fait de vous procurer par vôtre travail ce qui vous est necessaire, il suffit que le corps travaille, & il faut que l'ame se repose. Laissez ce soin à vôtre divin Epoux : il veille sans cesse fur vos befoins; & vous ne devez pas craindre qu'il vous manque fi vous ne vous manquez à vous mêmes, en ne vous abandonnant pas comme vous l'avez promis à la volonté de Dieu. Certes, mes Filles, fi je tombois maintenant dans cette faute par malice, comme cela ne m'est autrefois que trop souvent arrivé, je ne le prierois point de me donner du pain ou quelque autre chose capable de me nourrir & de soûtenir ma vie; mais je le prierois plûtôt de me laisser mourir de faim. Car pourquoi vouloir prolonger nôtre vie si nous ne l'emploions qu'à nous avancer chaque jours vers une mort eternelle? Affurez-vous donc que si vous vous donnez veritablement à Dieu comme vous le dites, il ne manquera pas d'avoir soin de vous.

Vous étes à son égard comme un serviteur qui s'engageant à servir un maître se resout de le contenter en tout: & il est à vôtre égard comme un maître qui est obligé de nourrir son serviteur tandis qu'il demeure à son service: toutes ois avec cette difference, que l'obligation de ce maître cesse lors qu'il devient si pauvre qu'il n'a pas dequoi se nourrir & nourrir son serviteur:

CHAPITRE XXXIV. 170 Au lieu qu'ici cela ne peut jamais arriver, puis qu'en prenant Dieu pour vôtre maître vous avez un maître qui est infiniment riche. Or quelle apparence y auroitil qu'un serviteur demandat tous les jours à son maître la nourriture dont il a besoin, puis qu'il sçait qu'étant obligé de la lui donner il n'a garde d'y manquer? Son maître ne pourroit-il pas avec raison lui dire, que si au lieu de s'occuper à le contenter & à le fervir il emploipit tout son soin en une chose aussi superfluë que de lui demander dequoi vivre, il ne lui seroit pas possible de fe bien acquitter de son devoir? Ainsi, mes Sœurs, demande qui voudra ce pain terrêtre i Mais quant à nous prions le Pere eternel de nous rendre dignes de lui demander nôtre pain celeste. Demandons-lui, que puis que les yeux de nôtre corps ne peuvent recevoir la consolation de le voir en cette vie où tant de voiles nous le couvrent, ilse découvreaux yeux de nôtre ame, & lui

-0690-

fasse connoître qu'il est la nourriture qui soûtient sa yie, & la nourriture de toutes la plus délicieuse.

Mais doutez-vous, mes Sœurs, que cette divine nour- Des efriture ne soutienne pas aussi notre corps ? Non seule- fets de mentelle le nourrit, mais elle sert de remede à ses ma-chatie ladies. Je sçai que cela est veritable. Car je connois une sie, qui personne sujette à de grandes infirmitez, qui étant sou- est le vent travaillée de douleurs pressantes, lors qu'elle al- pain des loit à la sainte Table s'en trouvoit si entierement délivrée aprés avoir communié, qu'il sembloit qu'on les lui cût arrachées avec la main. Cela lui arrivoir d'ordinaire: & ces maux n'étoient point des maux cachez mais fort évidens, & qui à mon avis ne se pouvoient feindre. Or parce que les merveilles que ce pain facré opere en ceux qui le reçoivent dignement sont affez connuës, je ne veux pas en rapporter plufieurs autres de cette même personne, que je n'ai pû ignorer, & que je sçai être fort veritables. Nôtre Seigneur lui avoit donné une foi si vive, que lors qu'elle entendoit dire à quelqu'un qu'il auroit souhaité d'être venu au monde dans le temps

que Jes us-Christ nôtre Sauveur & tout nôtre bien conversoit avec les hommes, elle en rioit en ellemême, parce que croiant jouir aussi veritablement de sa presence dans la tres-sainte Eucharistie qu'elle auroit pû faire alors, elle ne comprenoit pas qu'on pût desirer

le scai aussi de cette personne, que durant plusieurs années, quoi quelle ne fût pas fort parfaite, elle croioit aussi certainement lors qu'elle communioit que nôtre Seigneur entroit chez-elle, comme fi elle l'eût vû de ses propres yeux . & s'efforçoit d'exciter sa foi , afin qu'étant tres-persuadée que ce Roi de gloire venoit dans son ame, quoi qu'elle fût indigne de l'y recevoir, elle se desoccupat de toutes les choses exterieures autant qu'il lui êtoit possible pour y entrer aussi avec lui. Elle tâchoir de recijeillir en elle-même tous ses sens pour leur faire connoître en quelque forte le bien qu'elle possedoit, ou pour mieux dire afin qu'ils ne lui fervissent point d'obstacle pour le connoître. Ainsi elle se confideroit comme êtantaux pieds de JESUS-CHRIST, où elle pleuroit avec la Magdelene de même que fi elle l'eût vû des yeux du corps dans la maison du Pharisien : & quoi qu'elle ne sentit pas une grande devotion, sa foi lui difant dans son cœur qu'elle êtoit tres-heureuse d'être là, elle s'y entretenoit avec son Epoux. Car si nous ne voulons nous-mêmes nous aveugler & renoncer à la lumiere de la foi, nous ne pouvons pas douter que Dieu ne soit alors au dedans de nous, parce que ce n'est pas une simple representation de nôtre pensée, comme quand nous confiderons nôtre Seigneur en la croix & en d'autres misteres de sa passion où nous nous representons ce qui s'est passe; mais c'est une chose presente, & une verité indubitable, qui fait que nous n'avons point besoin de sortir de nous pour aller bien loin chercher JESUS-CHRIST, puis que nous scavons qu'il demeure en nous jusques à ce que les accidens du pain foient consumez par la chaleur naturelle. Ne seriousnous donc pas bien imprudentes, fi nous perdions par nôtre

CHAPITRE XXXIV. 177

notre negligence une occasion si favorable de nous ap-

procher de lui?

Que si lors qu'il êtoit dans le monde le seul attouches ment de ses habits guerissoit les maladies, pouvonsnous douter que pourvû que nous aions une foi vive il fera des miracles en nôtre faveur lors qu'il sera au milieu de nous, & qu'étant dans nôtre maison il ne nous refusera pas nos demandes? Cette suprême Majesté est trop liberale pour ne paier pas ses hôtes liberalement quand ils le reçoivent avec l'honneur & le respect qui lui est dû. Si vous avez peine, mes Filles, de ne le pas voir des yeux du corps, considerez que ce n'est pas une chose que nous devions desirer, parce qu'il y a bien de la difference entre le voir tel qu'il êtoit autrefois fur la terre revêtu d'un corps mortel, ou le voir tel qu'il est aujourd'hui dans le Ciel tout resplendissant de gloire. Car qui seroit celle de nous qui dans une aussi grande foiblesse qu'est la nôtre seroit capable de foûtenir ses regards: & comment pourrions-nous demeurer encore dans le monde, voiant que toutes les choses dont nous faisons ici tant de cas ne sont que mensonge & qu'un neant en comparaison de cette verité eternelle? Une pecheresse telle que je suis envisageant une si grande Majesté auroit-elle la hardiesse de s'en approcher après l'avoir tant offensée ? Mais sous les accidens du pain il se rabaisse & fait que j'ose traiter avec lui. De même que quand un Roi se déguise il semble que nous aions droit de vivre avec lui avec moins de ceremonie & de respect qu'auparavant, & qu'il foit obligé de le fouffrir puis . qu'il a voulu se déguiser. Autrement qui oseroit avec tant d'indignité, de tiedeur & de defauts s'approcher de JESUS-CHRIST? Oqu'il paroît bien que nous ne scavons ce que nous demandons quand nous demandons de le voir, & que sa sagesse y a beaucoup mieux pourvû que nous ne scaurions le desirer; ce voile qui le cache n'empêchant pas qu'il ne se découvre à ceux qu'il connoît en devoir faire un bon usage. Car encore qu'ils ne le voient pas des yeux du corps, ils ne laissent pas de HS

178 LE CHEMIN DE LA PERFECTION. le voir, puis qu'il se montre à leur ame par de grands sentimensinterieurs, & en d'autres manieres differen-

Demeurez de bon cœur avec lui, mes Filles, & pour vous enrichir de ses graces ne perdez pas un temps si favorable qu'est celui qui suit la sainte communion. Confiderez qu'il n'y en a point où vous puissiez faire un fi grantl progrés dans la pieté, & où vôtre divin Sauveur ait plus agreable que vous lui teniez compagnie. Prenez donc grand soin de vous recüeillir alors, & de vous tenir pres de lui : Et à moins que l'obeiffance ne vous appelle ailleurs, faites que vôtre ame demeure toute entiere en la presence de son Seigneur, parce qu'étant son veritable maître il ne manquera pas de l'instruire, quoi qu'il le fasse d'une maniere qu'elle même ne comprend pas. Mais si en détournant aussi-tôt vos pensées de lui, vous manquez au respect que vous devez à ce Roi de gloire qui est au dedans de vous, ne vous plaignez que de vous-mêmes.

N'oubliez jamais, mes Sœurs, combien ce temps d'aprés la fainte communion nous est favorable pour être instruites par nôtre Maître : pour entendre dans le fond de nôtre cœur ses paroles interieures : pour baiser ses pieds sacrez en reconnoissance de ce qu'il a daigné nous donner ses saintes instructions; & pour le prier de ne se point éloigner de nous. Que si pour lui demander en un autre temps la même chose nous nous presentons devant une de ses images, il me semble que lors que nous l'avons lui-même present en nous, ce seroit une folie de le quitter pour s'adresser à son tableau, comme c'en seroit une sans doute, si aiant le portrait d'une perfonne que nousaimerions extrémement, & cette perfonne nous venant voir, nous la quittions sans lui rien dire pouraller nous entretenir avec ce portrait. Mais sçavez-vous en quel temps cela n'est pas moins utile que faint, & que j'y prens un tres-grand plaisir? c'est quand nôtre Seigneur s'éloigne de nous, & nous fait connoître son absence par les secheresses où il nous laifCHAPITRE XXXIV. 179

fe. Alors ce m'est une telle consolation de considerer le portrait de celui que j'ai tant de sujet d'aimer; que je desirerois de ne pouvoir jamais tourner les yeux sans le voir. Car sur quel objet plus saint & plus agreable pouvons-nous arrêter notre vûë que sur celui qui a tant d'amour pour nous, & qui est le principe & la source de tous les biens? Oque malheureux sont ces heretiques qui ont perdu par leur faute cette consolation & tant d'autres!

Puis donc qu'aprés avoir reçû la tres-sainte Eucharistie vous avezau dedans de vous Jesus-Christ même, fermez les yeux du corps pour ouvrir les yeux de l'ame, afin de le regarder dans le milieu de vôtre cœur. Car je vous ai déja dit, je vous le redis encore, & je voudrois le dire sans cesse, que si vous vous y accoûtumez toutes les fois que vous aurez communié, & vous essorez d'avoir la conscience si pure qu'il vous soit permis de joüir souvent d'un si grand bonheur, ce divin Epoux ne se déguisera point de telle sorte qu'il ne se fasse en diverses manieres connoître à vous à proportion du desir que vous aurez de le connoître : & ce desir pourra être tel qu'il se découvrira entierement à vôtre ame.

Mais si aussi-tôt aprés l'avoir reçû, au lieu de lui témoigner nôtre respect nous sortons d'auprés de lui
pour nous aller occuper à des choses basses, que doit-il
faire? Faut-il qu'il nous en retire par force afin de nous
obliger à le regarder, & qu'il se fasse en suite connoître
à nous? Non certes puis que lors qu'il se sit voir aux
hommes à découvert & leur dit clairement qui il étoit,
ils letraiterent si mal, & un si petit nombre creut en lui,
C'est bien assez de la faveur qu'il nous fait à tous, de
vouloir que nous sçachions que c'est lui-même qui est
present dans cet adorable Sacrement. Mais il ne se découvre & il ne fait part de sa grandeur & de ses tresors
qu'à ceux qu'il sçait le desirer avec ardeur, parce qu'il
n'y a qu'eux qui soient ses veritables amis. Ainsi celuilà l'importune en vain de se faire connoître à lui qui

- H 6

180 LE CHEMIN DE LA PERFECTION.
n'est pas si heureux que d'être son ami, & de s'approcher de lui pour le recevoir aprés avoir fait rout ce qui est en son pouvoir pour s'en rendre digne. Ces sortes de personnes lors qu'elles vont à la sainte Table une sois l'année ont tant d'impatience d'avoir satisfait au commandement de l'Eglise, qu'ils chassent Jesus-Chris r hors d'eux-mêmes aussi tôt qu'il y est entré; ou pour mieux dire, les affaires, les occupations, & les embarras du siecle possedent leur esprit de telle sorte qu'il semble que nôtre Seigneur ne sortira jamais asset à leur gré de la maison de leur ame.

# CHAPITRE XXXV.

La Sainte continuë à parler de l'Oraifon de recüeillement. Et puis adresse fa parole au Pere eternel.

De l'Orailon de recueillement.

Ou ou qu'en traitant de l'Oraison de reciieillement j'aie déja fait voir comme nous devons nous retirer au dedans de nous pour y être feules avec Dieu, je n'ai pas laissé de m'étendre encore beaucoup fur ce fujet, parce que c'est une chose de grande importance. C'est ce qui me fait a oûter, mes Filles, que lors que vous entendrez la Messe sans y communier, vous pourrez y communier spirituellement, parce que cette pratique fainte est extrémement utile. Vous devez alors vous reciieillir au dedans de vous tout de même que si vous aviez reçû le corps du Seigneur. Son amour s'imprime ainsi merveilleusement dans l'ame, parce que nous preparant de la forte à recevoir ses graces, il ne manque jamais de nous les donner & de se communiquer à nous en diverses manieres qui nous sont incomprehenfibles. Car comme fi durant l'hiver entrant dans une chambre où il y auroit un grand feu, au lieu de nous en approcher nous nous en tenions éloignées, nous ne pourrions nous bien chauffer, cela n'empêcheroit pas que nous ne sentissions moins de froid que s'il n'y avoit point de feu. Il en arrive ainsi dans la maniere dont nous nous approchons de Jesus-Christ en la fainte commu-

communion. Maisavec cette difference, qu'il ne suffit pas de vouloir s'approcher du feu pour en ressentir la chaleur : au lieu que si l'ame est bien disposée, c'est à dire si elle a un veritable desir de perdre sa froideur, & de s'unir à Jesus-Christ comme à un feu qui doit répandre dans elle une ardeur divine, & qu'elle demeure ainsi quelque temps recüeillie auprés de lui, elle se sentira toute échauffée durant plusieurs heures : & une feule étincelle qui fortira de ce feu fera capable de l'embrazer toute. Or il nous importe tant, mes Filles, d'entrer dans cette disposition que vous ne devez pas vous étonner si je le repete plusieurs fois.

Que s'il arrive que dans les commencemens cela ne vous réuflisse pas ne vous en mettez point en peine. Car il se pourra faire que le demon scachant quel est le dommage qu'il en recevroit, vous representera qu'il y a. beaucoup plus de devotion à pratiquer d'autres exercices de pieté, & vous mettra dans un tel serrement de cœur que vous ne scaurez de quel côté vous tourner. Mais gardez-vous bien si vous me croiez de discontinuer, puis que rien ne peut mieux faire connoître à nô.

tre Seigneur que vous l'aimez veritablement.

Souvenez-vous qu'il y a peu d'ames qui l'accompagnent, & qui le suivent dans les travaux; & que si nous en souffrons quelques-uns pour lui il nous en sçaura bien recompenser. Considerez aussi qu'il y en a qui non seulement ne veulent pas demeurer avec lui, mais le chaffent de chezeux. N'est-il pasjuste que nous soussions quelque chose afin qu'il connoisse que nous desirons de le voir? Et puis qu'il n'y arien qu'il ne fouffre & qu'il ne veuille fouffrir pour trouver une ame qui le reçoive & le retienne chez elle avec joie, faites que ce foit la vôtre. Cars'il ne s'en trouvoit aucune qui se tint honorée de sa presence, son Pere eternel n'auroit-il pas raison de ne point permettre qu'il demeurât avec nous? Mais il a tant d'affection pour ceux qui l'aiment, & tant de bonté pour ceux qui le servent, que connoissant les sentimens de son cher Fils il ne veut pas l'empêcher d'accomplir

182 LE CHEMIN DE LA PERFECTION. un ouvrage si digne de sa bonté, & dans lequel il témoigne si parfaitement quelle est la grandeur de son amour.

Dien tout-puissant qui étes dedans les cieux, il est Sans doute que ne pouvant refuser à vôtre Fils une chose qui nous est si avantageuse vous lui accordez sa demande. Mais aprés qu'il a voulu avec tant d'affection vous parler pour nous, ne se trouvera-t-il point, comme je l'ai dit, quelques personnes qui veulent aussi vous parler pour lui ? Soions ces personnes , mes Filles : o'm quoi qu'étant si miserables ce seroit être bien hardies de l'entreprendre, ne laissons pas pour obeir à nôtre Sauveur qui nous commande de nous adresser à son Pere de lui demander que puis que son Fils n'a rien oublié de ce qu'il pouvoit faire pour les hommes, en nous donnant son divin corps dans cet auguste sacrifice afin que nous puissions le lui offrir non pas une seule fois mais plu-Geurs, il empêche qu'il n'y foit plus traité si indignement, & qu'il arrête le cours d'un mal si étrange, en faisant cesser les crimes de ces malheureux heretiques qui abattent les Eglises où cette adorable Hostie repose, massacrent les Prêtres , & abolissent les Sacremens. S'est-il jamais , mon Dieu , rien vû de semblable ? Faites donc finir le monde, ou remediez à ces sacrileges. Il n'y a point de cœur quiles puisse supporter, non pas même le nôtre, quelque mauvaises & quelque imparfaites que nous soions. Fe vous conjure donc, ô Pere eternel, de ne point souffrir ces desordres. Arrêtez ce fem qui croît toujours puis que si vous le voulez vous le pouvez. Considerez que vôtre divin Fils est encore au monde, & qu'il est bien juste que le respect qu'on lui doit fasse cesser des actions si abominables, Car comment son incomparable pureté peut-elle souffrir qu'on les commette dans l'Eglife, qui est la maison toute pure & toute sainte qu'il a choisie pour sa demeure ? Que si vous ne voulez, ô mon Dieu : faire cela pour l'amour de nous qui ne le meritons pas , faites-le pour l'amour de lui. Car nous n'oserions vous supplier qu'il cesse d'être avec nous, puis qu'il

qu'il a obtenu de vous que vous l'y laisseriez durant tout ce jour, c'est à dire durant toute la durée du monde , sans quoi que seroit-ce de nous ? Tout ne periroit-il pas, puis que ce précieux gage est la seule chose qui sois capable de vous appaiser? Remediez donc Seigneur à un si grand mal. Il ne peut être arrêté que par un puisfant remede : és ce remede ne peut venir que de vous, Seigneur, qui ne manquez jamais de reconnoître ce que l'on fait pour l'amour de vous. Que je serois heureuse le je vous avois rendu tant de services qu'aiant quelque droit de vous importuner, je pusse vous demander pour recompense une si grande faveur! Mais helas! je suis bien éloignée d'être en cet état, puis que ce sont peutêtre mes pechez qui vous aiant irrité on attiré sur nous tous ces maux. Que dois-je donc faire, mon Createur, finon de vous presenter ce tres-sacré pain : vous le donner aprés l'avoir receu de vous ; é vous conjurer par les merites de vôtre Fils de m'accorder cette grace qu'il a meritée en tant de manieres ? Ne differez pas davantage, ô Dieutout-puissant, à calmer cette tempête : ne souffrez pas que le vaisseau de vôtre Eglise soit toûjours agité de tant d'orages ; & fauvez-nous ; car nous perisons.

### CHAPITRE XXXVI.

Sur ces paroles du Pater: Et pardonnez-nous nos offenses comme nous pardonnons à ceux qui nous ont offensé. Surquoi la Sainte s'étend fort à faire voir quelle folie c'est que de s'arrêter à des pointilles d'honneur dans les monasteres.

OTRE divin Maître voiant que cette viande ce-sur ées leste nous rend toutes choses si faciles, que pour-paroles veu que nos pechez n'y apportent point d'obstacle nous du sa-pouvons executer ce que nous avons dit à son Pere que pardon-iz volonte s'accomplisse en nous, il ajoûte: ¿ pardon-nez nez-nous nos offenses comme nous pardonnons à ceux qui nous nus mous ont offense. Surquoi considerez je vous prie, mes offenses,

Sœurs

184 LE CHEMIN DE LA PERFECTION.

Sœurs, qu'il ne dit pas comme nous pardonnerons; afin de nous faire entendre que celui qui vient de demander au Pere eternel un don aussi précieux qu'est le pain sacré du corps de son Fils, & qui a soûmis parsaitement sa volonté à celle de Dieu, doit avoir déja pardonné aux autres tout ce-qu'ils auroient pû commettre contre lui. C'est pourquoi il dit: comme nous pardonnons, pour que voir que celui qui a une fois proferé cette parole: que vôtre volonté soit faite, doit avoir déja pardonné toutes les injures qu'il a receuës; ou au moins en avoir fait une ferme resolution dans son cœur.

Considerez comme les Saints se réjouissoient de souffrir des persecutions & des injures, parce qu'elles leur donnoient moien d'offrir quelque chose à Dieu en même temps qu'ils lui-demandoient tant de choses. Mais que fera une pauvre pecheresse telle que je suis aiant eu si peu de sujets de pardonner, & aiant tant de besoin qu'on lui pardonne? S'il se rencontre des personnes qui me ressemblent en cela, & qui ne comprennent pas de quelle consequence est cet avis, je les conjure, mon Sauveur, en vôtre nom d'y faire une ressexion serieuse, & de méprifer ces bagatelles à qui l'on donne le nom d'assirons, puis qu'en verité toutes ces pointilles d'honneur ressemblem proprement aux maisonnettes

que les enfans font avec de la paille.

O mon Dieu, mon Dieu, si nous sçavions bien ce que c'est que le point d'honneur, & en quoi en consiste la perte! Je ne parle pas à vous, mes Sœurs, en disant ceci, puis que vous seriez bien malheureuses si vous ne compreniez pas encore cette verité: Mais je parle à moi-même du temps que je faisois cas de l'honneur sans sçavoir ce que c'êtoir, & que je me laissois ainsi emporter au torrent de la coûtume. Helas! quelles êtoient leschoses qui me donnoient alors de la peine? Que j'en ai de honte maintenant; quoi que je ne susse d'honneur. Il paroît bien que je ne considerois pas quel est l'honneur veritable, puis que je ne tenois compte de

Phonneur qui étant avantageux à nôtre ame merite feul d'être recherché. O que celui qui disoit que l'honneur & le profit ne se rencontrent point ensemble avoit grande raison de parler ainsi! Car bien que peut-être il ne l'entendît pas de la forte qu'il se doit entendre, il est vrai neanmoins au pied de la lettre que ce qui est utile à nôtre ame ne peut jamais se rencontrer avec ce que le

monde appelle honneur.

C'est une chose étonnante de voir le renversement qui est dans le fiecle. Beni foiez-vous , mon Seigneur , de nous en avoir retirées ; & faites-nous s'il vous plaît la grace d'en être toujours aussi éloignées que nous le fommes maintenant. Car Dieu neus garde de ces monasteres où se rencontrent ces points d'honneur qui font que l'on rend à Dieu si peu d'honneur. Mais considerez, mes Sœurs, que le demon ne nous a point oubliées, quelque retirées que nous foions, puis que même dans les monasteres il invente des points d'honneur. & y établit des loix felon lesquelles on monte ou on descend par les differens degrez des charges ainsi que les gens du monde, & où l'on met son honneur dans des choses si basses & si frivoles que je n'y sçaurois penser sans étonnement. Que les sçavans se conduisent si bon leur semble selon les regles établies entre eux, car ce n'est pas à moi de juger s'ils ont raison. Celui qui a enseigné la Theologie croiroit sans doute se rabaisser en montrant la Philosophie, parce que ce point d'honneur veut que l'on monte, & non pas que l'on descende. Et quand même on lui ordonneroit de le faire par obeiffance, il ne laisseroit pas d'estimer qu'on lui feroit tort, & ne feroit pas seul de cet avis : D'autres soûtiendroient aussi que ceseroit lui faire injure : En quoi le demonse joignant à eux, il leur inspireroit des raisons pour montrer que cela est fondé dans la loi de Dieu.

Pour ce qui regarde les Religieuses, celle qui a été Prieure ne doit plus à ce que l'on prétend être emploiée à des offices moins considerables. On prend garde aussi à celle qui est la plus ancienne : car on est exact à se fou186 LE CHEMIN DE LA PERFECTION:

venir de toutes ces choses : & on s'imagine même qu'il y a du merite à le faire sous prétexte que nos Constitutions nous ordonnent d'y avoir égard. N'est-ce pas un juste sujet de rire, ou pour mieux dire de pleurer? Je Icai que nos Constitutions ne nous ordonnent point de ne pas garder l'humilité. Que si elles prescrivent quelque choie touchant l'égard qu'on doit avoir à celles qui font plus anciennes, ce n'est qu'afin que tout soit dans l'ordre & bien reglé. Mais devons-nous être plus foigneuses & plus exactes à observer nos Constitutions en ce qui regarde nôtre propre estime, que nous ne le sommes à les pratiquer en tant d'autres choses que nous ne gardons peut-être qu'assez imparfaitement? Ne mettons dons pas je vous prie nôtre perfection à les observer en ceci. C'estaux autres à y prendre garde, & non pas à nous: mais le mal est que quoi qu'on ne monte pas au Ciel par ce chemin, nôtre inclination nous porte si fort à monter, que nous ne pensons point à descendre.

O mon Sauveur, n'étes-vous pas tout ensemble & nôtre maître & nôtre modelle? Qui fans doute. Or en quoi donc, mon divin Maître, avez-vous établi vôtre honneur? L'avez-vous perdu en vous humiliant jusques à la mort ? Non certes: mais au contraire cet abaissement a été la cause & la source de l'honneur de tous les hommes. Helas! mes Filles, je vous demande au nom de Dieu de confiderer que si nous prenons ce chemin nous n'arriverons jamais où nous prétendons d'aller, puis que nous nous égarerons dés l'entrée : & je prie de tout mon cœur nôtre Seigneur que nulle ame ne se perde par ce dérestable point d'honneur sans sçavoir en quoi il consiste. Quoi ! pour avoir pardonné des choses qui n'êtoient en effet ni une injure, ni un affront, ni rien du tout, nous croirons avoir fait quelque chose de confiderable, & nous nous imaginerons que Dieu nous doit pardonner, parce que nous avons pardonné? Portez la lumiere, Seigneur, dans les tenebres de nôtre ignorance: faites-nous connoître que nous ne nous connoissons pas nous-mêmes; que nous nous prefentons à vous les mains. CHAPITRE XXXVI. 187

mains vuides, & pardonnez-nous nos fautes par vôtre

bonté & par vôtre misericorde.

Il faut que J E s u s-C H R I s Tait merveilleusement estimé cet amour que nous nous devons porter les unes aux autres, puis que pour obliger son Pere à nous pardonner il auroit pû lui representer d'autres considerations que celle là. Il auroit pû lui dire : Pardonneznous, Seigneur, parce que nous faisons de fort grandes penitences : ou parce que nous prions beaucoup : ou parce que nous jeunons tres-exactement : ou parce que nous avons tout abandonné pour l'amour de vous : ou parce que nous vous aimons de tout nôtre cœur: ou parce que nous sommes prêts de perdre la vie pour vôtre service, & d'autres choses semblables. Mais il se contente de dire, parce que nous pardonnons. Dont la raison est peut-être, que sçachant combien nous sommes attachez à ce miserable honneur, & qu'il n'y a rien à quoi nous aions plus de peine à nous resoudre qu'à le méprifer, il croit ne pouvoir rien offrir de nôtre part à Dieu fon Pere qui lui soit plus agreable.

Prenez donc garde, mes Sœurs, que ces paroles, nous pardonnons, font voir, ainsi que je l'ai dit, que nôtre Seigneur parle comme d'une chose déja faite; & remarquez bien aussi que lors que dans quelqu'une des occasions dont j'ai parlé, une ame au sortir de cette oraison qui est la plus parfaite contemplation, ne setrouve pas dans une ferme resolution de pardonner, je ne dis pas ces bagatelles à qui on donne faussement le nom d'injures, mais de veritables injures, quelque grandes qu'elles puissent être ; elle ne doit pas beaucoup se fier en son oraison, parce qu'une ame que Dieu a élevée jusques à lui par une oraison si sublime regarde toutes ces injures comme êtant au dessous d'elle, se soucie aussi peu d'être estimée que mesestimée : ou pour mieux dire, l'honneur lui cause plus de peine que le deshonneur; & elle trouve plus de plaisir dans les travaux que dans toutes les consolations de cette vie. Car comme Dieu

l'a fait entrer désici-bas dans une veritable possession

de

the Chemin de la Perfection.

de son Roiaume, elle ne cherche aucune satisfaction dans le monde, parce que connoissant par sa propre experience l'avantage que ce lui est de souffrir pour lui, elle sçait que c'est par ce chemin qu'il faut marcher pour pouvoir regner avec plus de gloire: Et il n'arrive gueres que Dieu sasse des graces si extraordinaires à ceux qui n'ont point enduré avec joie de grands travaux pour l'amour de lui. C'est pourquoi, comme je l'ai dit, ceux des contemplatis sont fort grands, à cause que nôtre Seigneur veut qu'ils soient proportionnez aux graces dont il les savorise.

Sçachez donc, mes Filles, que comme ces ames ont une parfaite connoissance du neant du monde, elles ne s'arrêtent gueres dans ce qu'elles sçavent devoir passer en un moment. Et s'il arrive que d'abord quelque grande injure ou quelque déplaisir extraor linaire leur frappe l'esprit, elles ne commencent pas plûtôt à le sentir, que la raison vient à leur secours, & dissipe leur peine par la joie de voir que Dieu leur offre cette occasion d'obtenir de lui en un jour plus de graces & de saveurs qu'elles n'auroient pû en esperer en dix ans par les travaux qu'elles auroient soussers par leur propre choix.

Je sçai que cela est fort ordinaire : car j'ai communiqué avec beaucoup de contemplatifs, qui n'estiment pas moins ces peines que d'autres estiment l'or & les pierreries, parce qu'ils scavent que c'est le vrai moien de s'enrichir. Ces personnes sont si éloignées d'avoir en quoi que ce soit bonne opinion d'elles-mêmes, qu'elles sont bien aises que l'on scache leurs pechez, & prennent même plaisir à les dire quand elles voient que l'on fait cas d'elles. Elles ne sont pas aussi moins humbles en ce qui regarde la noblesse de leur race, à cause qu'elles font tres-persuadées que cette gloire temporelle leur sera fort inutile pour gagner ce Roiaume qui est eternel. Que si elles sont bien aises d'être d'une naissance illustre, c'est seulement lors que cela peut servir à la plus grande gloire de Dieu. A moins que de cette consideration elles ont peines à fouffrir qu'on les estime davantage qu'elles ne pensent le devoir être: & elles prennent même plainr à desabuser ceux qui ont une creance d'elles plus favorable qu'elles ne voudroient. Ce qui procede à mon avis de ce que ceux à qui Dieu sait la grace de donner cette humilité & cette passion de le servir le plus parsaitement qu'il leur est possible, entrent dans un tel oubli d'eux mêmes qu'ils sont insensibles à ces mauvais traitemens, & ne peuvent se persuader que les autres les prennent pour des injures. Mais cela ne se rencontre que dans les personnes de la plus haute vertu, & à qui nôtre Seigneur sait ordinairement la faveur de les approcher de lui par la contemplation parsaite.

Quant au premier point, qui est de se resoudre à souffrir des mépris & des injures quoi qu'on en ressente de la peine, j'estime que celui à qui Dieu sait la grace d'arriver jusques à l'union obtient en peu de temps ce bonheur; & que s'il ne l'obtient pas, & ne se sent pas plus affermi dans la vertu au sortir de l'oraison, il a sujet de croire que ce qu'il prenoit pour union, au lieu d'être une saveur de Dieu n'est qu'une illusson du diable qui veut lui donner de la vanité. Il peut neanmoins arriver que lors que Dieu ne fait que commencer à donner ces graces à une ame elle ne se trouve pas dans cette sorce dont j'ai parlé: mais je disque s'il continuë à la favoriser de ses dons elle l'acquerra en peu de temps, sinon dans les autres vertus, au moins dans celle de pardonner les ossenses.

Pour moi je ne sçaurois croire que Dieu êtant comme il est non seulement misericordieux, mais la misericorde même, une ame qui s'approche si fort de lui, & connost par ce moien son neant & le grand nombre de pechez qu'il lui a remis, puisse avoir la moindre peine de pardonner à l'heure même, & de se reconcilier avec celui qui l'a offensée, parce qu'aiant devant les yeux les graces que Dieu lui a saires, & qui sont comme autant de preuves de la grandeur de son amour, elle ne sçauroit manquer ce me semble à se réjoüir de rencontrer des occasions de lui donner quelques marques du sien pour lui. Je

190 LE CHEMIN DE LA PERFECTION.

Je dis donc encore, que felon la connoissance que j'ai de plusieurs personnes que Dieu par une grace particuliere éleve à des choses surnaturelles en leur accordant cette oraifon ou cette contemplation dont j'ai parlé, quoi que l'on puisse remarquer en elles d'autres imperfections & d'autres fautes, toutefois pour ce qui regarde le pardon des offenses je n'ai jamais vû qu'elles y aient manque ni ne croi pas qu'elles le puissent si ces faveurs viennent veritablement de Dieu. C'est pourquoi plus elles sont grandes, & plus ceux qui les reçoivent doivent prendre garde fi elles produifent ces bons effets: & fi elles n'en produisent aucun, beaucoup apprehender & croire qu'elles ne viennent pas de Dieu, puis qu'il ne s'approche jamais d'une ame sans l'enrichir en l'établissant dans la vertu. Car il est certain qu'encore que ces faveurs passent promtement, on le connoît avec le temps par les avantages & les bons effets qui en demeurent dans l'ame : Et ainfi comme nôtre divin Sauveur sçait que l'effet de ces faveurs est le pardon des offenses, il ne craint point de nous faire dire en termes exprés à son Pere: ainsi que nous pardonnons à ceux qui nous ont offensé.

CHAPITRE XXXVII.

De l'excellence de l'oraifon du Pater, & des avantages qui se rencontrent dans cette sainte priere.

N ne sçauroit trop rendre graces à Dieu de la suDe l'ex.

N ne sçauroit trop rendre graces à Dieu de la suDe l'ex.

De l'ex.

De l'ex.

N ne sçauroit trop rendre graces à Dieu de la sucellence re Evangelique qui nous a été enseignée par un maître si
de l'osçavant & siadmirable. Ainsi, mes Filles, il n'y en a pas
raison
du Pater.

une de nous qui ne puisse s'en servir pour ses besoins
particuliers. Je ne sçaurois voir sans étonnement que ce
peu de paroles enferme de telle sorte toute la contemplation & toute la persection, qu'il semble que sans avoir besoin d'aucun livre il nous suffit de bien étudier
cette priere si sainte, puis que nôtre Seigneur nous y a
enseigné dans les quatre premieres demandes tous les
differens degrez de l'oraison & de la contemplation de-

puis'

puis les commencemens jusqu'à l'oraison mentale, à l'oraison de quietude, & à celle d'union. Tellement que si j'en êtois capable je pourrois en bâtissant sur un fondement si solide faire tout un grand traité de l'oraison. Mais dans la cinquiéme demande nôtre Seigneur commence à nous faire connoître quels sont les effets que produisent ces faveurs en nous lors qu'elles procedent

veritablement de lui ainfi que je l'ai déja dit.

Considerant d'où pouvoit venir ce que Jesus-CHRIST n'a pas expliqué plus particulierement des choses si obscures & si élevées pour les faire entendre a tout le monde, il me semble que c'est parce que cette priere devant être generale pour pouvoir servir à tous,il n'a pas voulu davantage l'éclaircir, afin que tous se perfuadant de la bien entendre, chacun pût en la disant demander ce qui seroit necessaire pour sa consolation & pour ses besoins: & qu'ainsi les contemplatifs & ceux qui se donnent à Dieu sans reserve méprisant les choses perissables, lui demandent seulement les faveurs du Ciel que son extréme bonté veut bien donner ici-bas: Et que ceux qui font encore dans les engagemens du monde lui demandent le pain & les autres choses conformes à leur êtat qu'ils peuvent justement lui demander pour eux, & pour leurs familles. Mais quant à ce qui est de donner nôtre volonté à Dieu, & pardonner les offenses qui nous sont faites, ce sont deux choses à quoi tout le monde est obligé. Je demeure toutefois d'accord qu'il s'y rencontre du plus ou du moins. Les parfaits donnent parfaitement leur volonté, & pardonnent parfaitement: au lieu que nous autres, mes Sœurs, satisfaisons comme nous pouvons à ces devoirs. Car nôtre Seigneur est si bon qu'il reçoit tout en paiement : & il semble qu'il ait fait en nôtre nom comme un pact avec son Pere en lui difant : Seigneur, faites s'il vous plaît cela : & mes freres feront ceci.

Or nous fommes bien affurées que Dieu ne manquera point de fon côté: Car y eut-il jamais un fi bon paieur. & fi liberal? Il pourroit même arriver que difant une feule 192 LE CHEMIN DE LA PERFECTION: feule fois cette oraifon avec une intention tres-fincere de tenir ce que nous lui promettons, elle fuffiroit pour le porter à nous combler de ses graces, parce qu'il aime tant la verité, & prend tant de plaisir que l'on traite avec lui sincerement, que lors que nous agissons de la sorte il nous accorde toûjours plus que nous ne lui demandons.

Mais comme ce Maître admirable scait que ceux qui dem andent avec la persection dont j'ai parlé reçoivent de son Pere eternel des faveurs qui les élevent à un treshaut degré de bonheur : comme il scait que ceux, ou qui sont parsaits, ou en chemin de le devenir tiennent le monde sous leurs pieds, & ne craignent rien, parce que les bons effets que Dieu opere dans leurs ames les assurent qu'il est staits ait d'eux: Et ensin comme il scait qu'étant faintement enivrez de ces saveurs si extraor dinaires qu'illeur sait dans l'oraison, ils oublieroient aisement qu'il y a un autre monde & qu'ils ont des ennemis à combattre, il a soin de les avertir des perils qui les environnent.

O cternelle Sagesse! o incomparable Maître! Quel bonheur, croiez-vous, mes Filles, que ce vous est de ce qu'il n'est pas seulement tres sage, mais qu'il apprehende tant pour nous qu'il détourne tous les perils qui nous menacent? C'est le plus grand bien qu'une ame sainte puisse dessirer dans le monde, & je ne sçaurois asfez l'exprimer par mes paroles, puis que cette protection de Dieu est la plus grande assurance que nous puis-

fions avoir for la terre.

Nôtre Seigneur aiant donc vû combien il importe à cesames de les réveiller pour les faire souvenir qu'elles ont des ennemis qui les obligent à se tenir toûjours sur leurs gardes; & que plus elles sont élevées, plus elles ont besoin du secours de son Pere eternel; puis qu'en tombant elles tomberoient de plus haut: Et voulant d'ailleurs les déliver des pieges où elles s'engageroient sans y penser, il lui fait pour elles ces deux dernieres demandes si necessaires à tous ceux qui vivent encore dans l'exil de cette vie: Et ne nous laisse pas succomber à la tentation, mais déliverez-nous du mal. CHA-

## CHAPITRE XXXVIII.

Sur ces paroles du Pater: Et ne nous laissez pas succomber à la tentation; mais délivrez-nous du mal. Et que les parfaits ne demandent point à Dieu d'être délivrez de leurs peines. Divers moiens dont le demon se sert pour tenter les personnes Religieuses. Et de l'humilité, de la patience, en de la pauvreté.

Us que nous faisons ces demandes nous avons Dernie. I sujet de croire qu'elles nous sont fort importantes. re [de-Pour moi, mes Sœurs, je tiens que les parfaits ne de- mande mandent point à Dieu d'être délivrez de leurs peines, de ter. Que leurs tentations & de leurs combats, parce que ce leur les parfont des preuves indubitables que leur contemplation faits ne & les faveurs qu'ils y reçoivent procedent de son esprit, desirent & qu'ainfi au lieu d'apprehender ces travaux, ils les de-d'être firent, ils les demandent, & ils les aiment. Enquoi ils déliressemblent aux soldats qui ne souhaitent rien tant que vrez de la guerre, parce qu'ils esperent d'y faire fortune, & que peines, dans la paix n'aiant que leur folde ils ne scauroient s'enrichir.

Croiez-moi, mes Filles, les foldats de JESUS-CHRIST qui sont les contemplatifs, ne voient jamais trop tôt à leur gré venir l'heure du combat. Ils craignent peu leurs ennemis visibles & découverts & n'ont garde de s'enfuir devant eux, parce qu'ils sçavent que leurs forces êtant impuissantes contre celles de Dieu qui les soûtient, ils en demeureront toûjours victorieux. Les feuls ennemis qu'ils apprehendent avec raison, & dont ils demandent à Dieu qu'il les délivre, sont ces ennemis cachez, ces demons qui combattent en trahison & avec finesse, qui se transforment en des Anges de lumiere, qui nous font tomber dans leurs embûches, sans que nous nous en appercevions, & qui ne se laissent connoitre qu'aprés avoir beu le sang de nôtre ame & ravi ce que nous avons de vertu.

### 194 LE CHEMIN DE LA PERFECTION. -De:000

Artifices du demon pour tenter fes.

Nous devons souvent, mes Filles, demander à Dieu dans cette sainte priere qu'il nous délivre de ces ennemis secrets, & qu'il ne permette pas qu'étant trompées par leurs artifices nous succombions à la tentation: nous les Re- devons le prier qu'il nous découvre le venin dont ils ligieu-r veulent nous empoisonner; & qu'il dissipe les tenebres dont ils nous offusquent pour nous empêcher de voir sa lumiere. Ce n'est donc pas sans raison que cet adorable Maître nous apprend à faire cette demande qu'il adresse pour nous à son Pere ; & vous devez remarquer, que ces malheureux esprits nous nuisent en plusieurs manieres. Car ne vous imaginez pas que le seul mal qu'ils nous procurent soit de nous persuader que ces douceurs & ces consolations qu'ils nous font malicieusement ressentir durant l'oraison viennent de Dicu. Au contraire c'est en quelque forte à mon avis le moindre mal qu'ils nous puissent faire : & il pourra même arriver que ce nous sera un sujet de nous avancer, parce que dans l'ignorance que cela procede du demon, & dans la creance qu'il vient de Dieu, ce plaisir que l'on reçoit dans l'oraifon fait que l'on s'y occupe davantage ; que se reconnoissant indigne de ces graces on en remercie fans cesse Dieu; qu'on s'estime plus obligé de le servir, & qu'on s'efforce de l'engager par une humble reconnoissance à ajoûter de nouvelles faveurs aux premieres.

milite.

-0030-Travaillez continuellement, mes Sœurs, pour acquerir l'humilité: Reconnoissez que vous n'étes pas dignes de ces faveurs, & ne les recherchez point. Par ce moien le diable au lieu de gagner des ames en perd beaucoup à mon avis de celles dont il croit pouvoir procurer la perte, & Dieu tire nôtre bien du mal qu'il nous vouloit faire. Car le Seigneur est fidelle en ses promesses; & voiant que nôtre intention dans l'oraison est de le contenter & de le servir, il demeure satisfait de nous. Mais nous devons être sur nos gardes, de peur que nôtre ennemi n'affoiblisse nôtre humilité par quelques penCHAPITRE XXXVIII. 195 fées devaine gloire, dont il faut bien prier Dieu qu'il nous délivre: & ne craignez pas, mes Filles, qu'il permette que vous receviez long-temps de consolations

qui viennent d'un autre que de lui.

Le plus grand prejudice que le demon nous pourroit faire sans que nous nous en apperceussions teroit de nous persuader que nous aurions des vertus que nous n'avons pas. Car au lieu que dans les douceurs & les confolations dont j'ai parlé, nous ne pouvons avoir d'autres pensées sinon que ces faveurs que nous croions recevoir de Dieu nous obligent à le servir avec encore plus d'ardeur : ici il nous semble au contraire que c'est nous qui lui donnons & qui le servons, & qu'il est de sa bonte de nous en recompenser. Cette creance fait peu à peu un extréme tort, parce qu'elle diminuë l'humilité, & porte à negliger d'acquerir les vertus que l'on croit déja posseder. Ainsi s'estimant être en assurance on tombe sans s'en appercevoir dans un piege d'où l'on ne sçauroit se retirer. Car encore que ce ne soit pas un visible peché mortel capable de precipiter l'ame dans l'enfer, il l'affoiblit de telle forte qu'elle ne peut plus marcher dans ce chemin dont j'ai commencé à vous parler.

Je vous assure que cette tentation est tres-perilleuse: & j'en ai tant d'experience que je puis hardiment vous en parler, quoi que ce ne soit pas si bien que je voudrois. Quel remede donc y a-t-il, mes Sœurs? Je n'en trouve point de meilleur que celui que nôtre divin maître nous enseigne, qui est de prier dans cette oraison son Pere eternel de ne permettre pas que nous succombions à la tentation. J'y en ajoûterai un autre: C'est que s'il nous semble que nôtre Seigneur nous a donné quelque vertu, nous devons la considerer comme un bien que nous avons receu de lui & qu'il peut à toute heure nous ôter ainsi qu'il arrive souvent par l'ordre de la providence. Ne l'avez-vous jamais éprouvé, mes Filles? Si vous dites que non, je n'en dirai pas de même. Car quelque sois il me semble que je suis fort détachée;

I 2

196 LE CHEMIN DE LA PERFECTION.

& lorsque j'en viens à l'épreuve je trouve en effet que je la fuis. D'autres fois je me trouve si attachée, & à des choses dont je me serois peut-être mocquée le jour precedent, que je ne me connois plus moi-même. Quelquefois je me sensavoir tant de cœur qu'il me semble que s'il s'offroit des occasions de servir Dieu rien ne seroit capable de m'étonner: & en effet je trouve que cela est veritable dans quelques-unes. Mais le lendemain je me voi dans une telle lâcheté que je n'aurois pas le courage de tuer une fourmi pour l'amour de lui fi j'y rencontrois la moindre contradiction. Quelquefois je m'imagine que quoi que l'on pût dire à mon prejudice & quelque murmure qui s'élevât contre moi, je le fouffrirois sans aucune peine; & j'ai reconnu en diverses rencontres que je ne m'êtois pas trompée, puis que j'en avois même de la joie. Et en d'autres temps les moindres paroles m'affligent si fort que je voudrois être hors du monde, tant tout ce que j'y voi me déplaît. En tout cela je ne fuis pas feule : car j'ai remarqué les mêmes choses en plusieurs personnes meilleures que moi, & je scai qu'en effet elles se passent de la sorte.

Que s'il est ainfi, mes Sœurs, qui sera celui qui pourra dire que soname est enrichie des vertus, puis que dans le temps où l'on en a le plus de besoin on trouve que l'on n'en a point ? Gardons-nous donc bien de concevoir de telles penfées. Reconnoissons au contraire que nous fommes pauvres, & ne nous endettons pas fans avoir dequoi paier en nous attribuant des vertus qui ne nous appartiennent point. Le tresor de nôtre ame est dans 'es mains de Dieu & non dans les nôtres; & nous ne fçavons pas quand il lui plaira de nous laisser dans la prison de nôtre pauvreté & de nôtre misere sans nous rien donner. Que sçavons-nous si lors que les autres nous tiennent pour bonnes & que nous croions l'être, il continuëra à nous faire part de ses graces : ou s'il ne voudra pas les retirer comme êtant un bien que nous ne possedons que par emprunt ; ce qui nous rendroit dignes d'être mocquées de tout le monde, & particulierement de

ceux

CHAPITRE XXXVIII. 197
ceux qui nous auroient eu en quelque estime? Il est vrai
que pourvû que nous le servions avec humilité il nous
secourt enfin dans nos besoins: Mais si cette vertu ne
nous accompagne & ne nous suit pas à pas il nous abandonnera, & nous sera en cela même une grande misericorde, puis que ce châtiment nous apprendra que nous
ne sçaurions trop estimer cette vertu, & que nous n'avons quoi que ce soit que ce qu'il nous donne par sa
grace.

Voici un autre avis que je vous donne. Le demon nous De la persuade que sque journe parienpar exemple la patience, parce que nous nous resoluons ce, de la pratiquer; parce que nous failons fouvent des actes du desir que nous avons de souffrir beaucoup pour Dieu, & parce qu'il nous femble que ce desir est veritable. Ainfi nous demeurons fort fatisfaites à caufe que le demon nous aide à nous confirmer dans cette creance. Mais gardez-vous bien je vous prie de faire cas de ces fortes de vertus, de penser les connoître, si ce n'est de nom ; &s de vous persuader que Dieu vous les a données jusques à ce que vous le sçachiez par experience. Car il pourra arriver qu'à la moindre parole que l'on vous dira & qui ne vous plaira pas, toute cette patience pretenduë s'évanouira. Quand vous aurez beaucoup fouffert, rendez alors graces à Dieu de ce qu'il commence à vous instruire dans cette vertu, & efforcez-vous de continuer à fouffrir avec grande courage, puis que ces fouffrances font voir qu'il veut que vous lui pay iez la patience qu'il vous a donnée par l'exercice de cette même patience, en ne la confiderant que comme un dépôt qu'il vous a mis entre les mains.

Voici un autre artifice du demon. Il vous represente De la que vous étes pauvre, & il a en cela quelque raison; soit pauve-parce que vous avez suit vœu de pauvreté comme tous té. les Religieux, ou parce que vous desirez dans vôtre cœur de la pratiquer, ainsi qu'il-arrive aux personnes

-0600

qui

198 LE CHEMIN DE LA PERFECTION. qui s'adonnent à l'oraison. Ces deux choses êtant supposées, l'une que le Religieux s'estime pauvre comme aiant fait vœu de l'être ; & l'autre que le seculier qui est dans la pieté se croit pauvre aussi, parce qu'il desire de l'être : voici ce que tous deux disent : Je ne desire rien : & je poslede quelque chose, c'est parce que je ne scaurois m'en passer : car je doisvivre pour servir Dieu qui veut que nous aions soin de la santé de nôtre corps, & mille choses semblables que cet Ange de tenebres transformé en Ange de lumiere inspire, & qui en apparence sont bonnes. Ainsi il persuade que l'on est veritablement pauvre, que l'on a veritablement la vertu de pauvreté, & que par ce moien tout est fait. Mais cela ne se pouvant connoître que par les effets il faut venir à l'épreuve. On jugera par les œuvres fi le seculier est vraiment pauvre : car s'il a trop d'inquietude pour le bien il le fera bientôt voir ; soit en desirant plus de revenu que la necessité n'en demande; soit en prenant plus de serviteurs qu'il n'en a besoin; soit dans l'occasion d'un procés pour quelque chose de temporel, ou soit qu'un pauvre fermier manque à le paier. Car il n'en aura pas moins d'inquietude que si autrement il n'avoit pas dequoi vivre. Comme on ne manque jamais de s'excuser, je ne doute point que cette personne ne réponde que ce qu'il fait en ces rencontres n'est que pour empêcher que faute de soin fon bien ne se perde. Mais je ne pretens pas qu'il l'abandonne : je dis seulement qu'il en doit prendre soin sans empressement. Que si cela reiissit, à la bonne heure. Sinon, qu'il prenne patience : Car celui qui est veritablement pauvre fait si peu de cas de toutes ces choses, qu'encore qu'il y ait des raisons qui l'obligent d'en prendre soin il ne s'en inquiete point, parce qu'il croit ne pouvoir jamais manquer du necessaire; & que quand même il lui manqueroit il ne s'en foucieroit pas beaucoup. Il confidere cela comme l'accessoire, & non pas comme le principal; & ses pensées s'élevant plus haut il ne s'occupe à des choses si basses que par contrainte.

Pour ce qui est des Religieux ou des Religieuses qui

CHAPITRE XXXVIII. 199
font pauvres, ou qui au moins le doivent être puis qu'ils
en ont fait le vœu, il est vrai qu'ils ne possedent rien en
propre; mais c'est souvent parce qu'ils n'ont rien. Que
s'il se rencontre qu'une personne seur veiille donner,
ce sera une grande merveille s'ils jugent que ce don
leur soit superstu. Ils sont bien aises de mettre en reserve
quelque chose. S'ils peuvent avoir des habits d'une fine
étosse ils ne pensent point à en demander d'une plus
grossiere; & ils veulent 'toûjours avoir quelque petite
chose qu'ils puissent vendre ou engager, quand ce ne
feroit que des livres, afin que s'il seur arrive une ma-

ladie ilsaient dequoi se faire mieux traiter qu'à l'ordi-

quest's outre qu'encore que vous crovles les aves snien Helas pecheresse que je suis! Est-ce donc là ce que nous avons promis à Dieu lors que nous lui avons promisde renoncer à tous les foins de nous-mêmes pour nous abandonner entierement à sa conduite, quoi qui puisse nous en arriver? Si nous avions tant de prévoiance pour l'avenir, n'auroit-il pas mieux valu nous assurer quelque revenu que nous aurions pû posseder sans distraction & sans trouble? Or quoi que cela se puisse faire sans peché, il est bon de remarquer nos imperfections, afin que voiant qu'il y a beaucoup à dire que nous ne possedions cette vertu de la sainte pauvreté, nous la demandions à Dieu & nous efforcions de l'acquerir ; au lieu que nous ne nous en mettrions pas beaucoup en peine si nous nous imaginions de l'avoir déja, & demeurerions dans cette fausse persuasion : ce qui seroit encore pis.

Il en est de même de l'humilité. Il nous semble que Del'hunous ne nous soucions point de l'honneur, ni dequoi milité.
que ce puisse être: Maiss'il arrive qu'on nous blesse en
la moindre chose, on voit aussi-tôt & par nos sentimens
& par nosactions que nous ne sommes point du tout
humbles. Que si au contraire il s'offre quelque chose qui
soit honorable & avantageux, on ne le rejette non plus
que ces pauvres imparsaits dont j'ai parlé ne rejettent

14

point

200 LE CHEMIN DE LA PERFECTION.

point ce qui leur est profitable: Et Dieu veiiille que l'on ne travaille pas même à le procurer. On a si souvent ces mots de la bouche: Je ne desire rien: Je ne me soucie de rien; comme en esset on le pense ainsi; qu'à force de le dire on se confirme de telle sorte dans cette creance

qu'on ne le met pas en doute.1

Il importe donc extrémement de veiller sans cesses sur soit de vous parler qu'en plusieurs autres, puis que chacun sçait que lors que nôtre Seigneur nous donne veritablement une seule de ces vertus il semble qu'elle attire aprés elle toutes les autres. A quoi j'àjoûte qu'encore que vous croyïez les avoir vous devez craindre de vous tromper, parce que celui qui est vraiment humble doute toûjours de ses vertus propres, & croit celles des autres incomparablement plus grandes & plus veritables que les siennes.

#### CHAPITRE XXXIX.

Avis tour resister à diverses tentations du demon, & particulierement aux fausses humilitez, aux penitences indiscretes, & à la constance de nous mêmes qu'il nous inspire.

De la fausse humilité,

ARDE z-vous aussi, mes Filles, de certaines huminieres d'inquietude que le demon nous met dans l'esprit en nous representant la grandeur de nos pechez; car il trouble par là les ames en plusieurs manieres, jusques à faire qu'elles se retirent de la communion, & discontinient de faire oraison en particulier comme s'en jugeant indignes; & ainsi lors qu'elles s'approchent de la fainte Eucharistie elles emploient à considerer si elles y sont bien ou mal preparées, le temps qu'el!. s'et devoient emploier pour recevoir des faveurs de Dieu. Cela passe même jusques à une si grande extremité qu'il leur semble qu'à cause qu'elles sont si imparfaites Dieu les a tellement abandonnées qu'elles ne peuvent presque plus se consier en sa misericorde. Toutes leurs

leurs actions quelque bonnes qu'elles soient leur paroifsent pleines de perilitous leurs services passent dans leur esprit pour inutiles: & elles tombent dans une telle défiance qu'elles perdent entierement le courage de faire aucun bien, parce qu'elles condamnent en elles commo mauvaises les mêmes choses qu'elles loüent dans les autres comme bonnes.

Remarquez je vous prie, mes Filles, mais avec 'grand foin, ce que je vai maintenant vous dire & que je fçai par experience. Il pourra arriver que cette opinion d'être fa imparfaites & si mauvaises pourra dans un temps être une humilité & une vertu, & dans un autre temps une tres-forte tentation. L'humilité quelque grande qu'elle foit n'inquiete point l'ame, ne l'agite point, ne la trouble point; mais au contraire elle est accompagnée de paix, de plaifir, & de douceur. Car quoi que l'on se voie être une grande pecheresse; que l'on connoisse clairement qu'on est digne de l'enfer ; que l'on avouë de meriter d'être en horreur à tout le monde, que l'on s'en afflige,& que l'on n'ose presque implorer la misericorde de Dieu: neanmoins si cette humilité est veritable, cette peine est accompagnée de tant de douceur & de satisfaction que l'on ne voudroit pas ne l'avoir point. Non seulement comme je l'ai dit elle n'inquiete ni ne trouble pas l'ame; mais elle lui donne une plus grande liberté & une plus grande paix, & la rend plus capable de fervir Dieu : au lieu que cette autre peine la presse, l'agite, la tourmente & lui est presque insupportable. Je croi que le demon pretend par là nous perfuader que nous avons de l'humilité, & en même temps nous faire s'il lui êtoit possible perdre la confiance que nous devons avoir en Dieu.

Lors que vous serez en cet êtat, détournez le plus que vous pourrez vôtre pensée de la vûë de vôtre misere, & portez-la à considerer combien grande est la misericorde de Dieu; quel est l'amour qu'il nous porte, & ce qu'il lui a plû de soussirir pour nous. Il est vrai que si c'est une tentacion, vous ne pourrez faire ce que je dis, parce u'elle

202 LE CHEMIN DE LA PERFECTION. qu'elle ne vous laissera point en repos, & ne vous per? mettra de penfer qu'à ce qui vous donnera de la peine. Encore fera-ce beaucoup fi vous pouvez vous appercevoir que c'est une tentation.

-0630-

Le demon se sert du même artifice lors que pour nous Des penitences donner sujet de croire que nous faisons plus que les auindiftres, il nous porte à embraffer des penitences indifcrecretes. tes. Que fi quand cela arrive vous manquez à le découvrir à vôtre Confesseur ou à vôtre Superieure : ou si lors qu'ils vous disent de cesser de faire ces penitences vous les continuez encore, c'est une tentation maniseste. Efforcez-vous donc de leur obeir quelque peine que cela vous donne, puis que c'est en quoi consiste la plus gran-

DR.90

Ou'il faut toûiours fe défier d : (01même,

de perfection.

Ce dangereux ennemi nous attaque par une autre tentation tres-perilleuse, en nous mettant dans une certaine assurance qui nous fait croire que nous ne retournerons jamais plus à nos fautes precedentes ni à aimer les plaifirs du monde. Ainfi nous difons alors que nous le connoissons trop pour en faire cas: que nous sçavons que tout passe; & que nous trouvons beaucoup plus de satisfaction à servir Dieu. Si cela arrive dans les commencemens c'est un fort grand mal, parce que cette assurance porte les ames à ne point craindre de se rengager dans les occasions de pecher, & est cause qu'elles tombent: Et Dieu veiille que cette seconde chûte ne soit paspire que la premiere. Car le demon voiant que ces personnes sont capables de servir aux autres, & par consequent de lui nuire, il fait tous ses efforts pour les empêcher de se relever. C'est pourquoi quelques faveurs que vous receviez de nôtre Seigneur, & quelques gages qu'il vous donne de son amour, ne vous tenez jamais si assurées que vous ne foiez toûjours dans la crainte, puis que vous pouvez retomber encore; &fuiezavec foin les occasions qui seroient capables de vous engager dans ce malheur.

Communiquez toûjours autant qu'il vous sera possi-

ble

CHAPITRE XXXIX. 202

ble ces graces & fes faveurs à quelque personne dont vous puissiez recevoir lumiere & conduite, fans lui rien cacher de tout ce qui vous arrive. Et quelque élevée que vôtre contemplation puisse être, aiez toûjours soin de la commencer & de la finir par la connoissance de vousmême. Que si cette oraison vient de Dieu, vous vous conduirez presque toûjours de la sorte quand bien vous ne le voudriez pas & que je ne vous donnerois point cet avis,parce qu'elle est toûjours accompagnée d'humilité & augmente nôtre lumiere pour nous faire connoître le peu que nous sommes. Je n'en dirai pas ici davantage; vous trouverez affez de livres qui pourront vous en instruire, & je ne vous en ai parlé qu'à cause de l'experience que j'en ai, & des peines où quelquefois je me fuis veuë. Car enfin quoi que l'on puisse vous dire pour vous affurer vous ne pourrez jamais vous mettre dans une entiere affurance.

Que pouvons-nous donc faire, ô mon Dieu, sinon de recourir à vous, & vous prier de ne pas permettre que ces ennemis de nôtre salut nous fassent tomber dans les pieges qu'ils nous dressent ? Lors que leurs efforts nous sont connus nous pouvons avec vôtre assistance les repousser: Mais quant à leurs trahisons, qui pourra les découvrir si vous ne les lui faites connoître? Nous avons, mon Dieu, sans cesse besoin de vous appeller à nôtre aide : Dites-nous donc quelque chose, Seigneur, pour nous rassurer & pour nous instruire. Vous scavez qu'il y en a peu qui marchent par ce chemin : én il y en aura encore moins si l'on ne peut y marcher sans être

dans des apprehensions continuelles.

C'est une chose étrange que les hommes ne conside. rant pas que le demon tente & trompe encore plus les ames qui ne sont point dans l'exercice de l'oraison que non pas celles qui y sont, ils s'étonnent davantage de voir un seul de ceux qui marchoient par ce chemin & dont la vie avoit paru fainte tomber dans l'illusion, que d'en voir cent mille qui êtant hors de chemin sont trompez par cet esprit malheureux, & vivent dans des 204 LE CHEMIN DE LA PERFECTION. pechez & des desordres publics, en marchant dans une voie que l'on ne sçauroit douter qui ne soit tres-mauvaise. Mais ils ont raison, puis qu'entre ceux qui recitent le Pater noster en la maniere que j'ai dit il y en a fi peu qui soient trompez par l'artifice du malin esprit, qu'il y a sujet de s'en étonner comme d'une chose extrémement rare. Car il est ordinaire aux hommes de ne remarquer point ce qu'ils voient à tout moment, & de s'étonner au contraire de ce qu'ils ne voient presque jamais: joint que les demons ont tant d'interêt d'imprimer cet étonnement dans leur esprit , parce qu'ils fçavent qu'une seule ame arrivée à la pertection sera capable de leur en faire perdre beaucoup d'autres en les délivrant de leur servitude. Cela dis-je est si étonnant que je ne m'êtonne pas qu'on s'en étonne, puis que si ce n'est par leur faute, ceux qui marchent dans ce chemin de l'oraison n'ont pas moins d'avantage sur les autres, que ceux qui regardent le combat des Taureaux de dessus un échauffaut en ont sur ceux qui êtant au milieu de la place sont exposez aux coups de leurs cornes. C'est une comparaison qu'il me souvient d'avoir oui faire sur ce sujet, & qui me semble fort juste.

Ne craignez donc point, mes Sœurs, de marcher par ce chemin, ou pour mieux dire, par l'un de ces chemins de l'oraison: Car il y en a plusieurs; les uns se trouvant bien d'aller par l'un, & les autres par un autre. Croiez-moi, c'est une voie extrémement seure: & vous serez beaucoup plûtôt délivrées des tentations lors que vous vous approcherez de nôtre Seigneur par l'oraison, que quand vous serez éloignées de lui. Priez-le donc de vous la donner, & demandez-la lui en disant comme

vous faites tant de fois le jour le Pater noster.

200001



#### CHAPITRE XL.

Que l'amour & la crainte de Dieu ensemble sont un puissant reme le pour resister aux tentations du demom Quel sera à la mort, le malheur de ceux qui n'auront pas aimé Dieu, & le bonheur de ceux qui l'auront aimé.

Mon cher Maître, donnez-nous quelque moien de Resister nous garentir des embusches de nos ennemis dans aux une guerre si perilleuse. Celui que sa divine Majesté tions da nous donne, mes Filles, & dont nous pouvons user hardemon diment, est de conserver toûjours l'amour & la crainte. par l'a-L'amour nous presser de marcher: & la crainte nous mour est fera prendre garde où nous marcherons, asin de ne tompar la ber pas dans un chemin où tant de choses nous peuvent de Diems faire broncher, ainsi que sont presque tout eeux où l'on marche dans cette vie: Ce sera là le vrai moien de ne

pouvoir être trompées.

Vous me demanderez peut-être à quoi vous pourrez connoître que vous possedez ces grandes vertus, & vous aurez raison de le demander, puis qu'il est certain que vous ne sçauriez en être entierement affurées. Car fi vous l'êtiez d'avoir un veritable amour de Dieu vous le seriez aussi d'être en grace. Il y en a neanmoins, mes Filles, des marques si évidentes qu'il semble que les aveugles mêmes les peuvent voir : Elles ne sont ni secretes ni cachées; mais font tant de bruit, que quand vous ne le voudriez pas, vous ne sçauriez ne les point entendre. Le nombre de ceux qui possedent en perfection ces deux qualitez est si petit qu'ils se font aisément remarquer par leur rareté, & d'autant plus connoître, que plus ils demeurent dans le filence & dans le fecret. Cet amour & cette crainte de Dieu sont comme deux places fortes d'où l'on fait la guerre au monde & au demon. Ceux qui aiment Dieu veritablement aiment tout ce qui est bon, veulent tout ce qui est bon, favorisent tout ce qui est bon, louent tout ce qui est bon, se joignent

ou-

206 LE CHEMIN DE LA PERFECTION.

toûjours avec les bons, les foûtiennent, les défendent, & n'aiment que la verité & les choses dignes d'étre aimées.

Car croiez-vous que ceux qui aiment Dieu veritablement puissent aimer ni les vanitez, ni les plaisirs, ni les richesses, ni les honneurs, ni toutes les autres choses du monde? Croiez-vous qu'ils puissent avoir des contestations, des disputes, de la jalousie, & de l'envie ? Helas comment cela se pourroit-il faire, puis que toute leur passion est de contenter celui qu'ils aiment : puis qu'ils brûlent de desir de se rendre dignes d'être aimez de luy; & puis qu'il donneroient leur vie avec joie s'ils croioient par ce moien lui pouvoir plaire davantage? Lors que l'amour que l'on a pour Dieu est veritable, il est impossible de le cacher. Voiez-en des exemples dans faint Paul & dans fainte Magdelene. L'un parut visiblement blessé de l'amour de Dieu dés le troisième jour; & l'autre dés le premier jour. Car l'amour a des degrez differens, & se fait connoître plus ou moins selon qu'il est plus ou moins fort. S'il est petit : il ne se fait connoître que peu. S'il est grand : il se fait beaucoup connoître. Mais par tout où il y a de l'amour de Dieu, foit qu'il foit grand ou qu'il foit petit, il se fait toûjours. connoître. S'il est grand, par de grands effets: S'il est petit, par des petits.

Pour revenir à ce que je disois touchant la marque à laquelle on peut juger si les contemplatifs sont trompez par les illusions du demon, il est certain qu'il n'y a jamais en eux peu d'amour. Ou ils ne sont point de vrais contemplatifs, ou leur amour est tres-grand; & ainsi se fait connoître en une infinité de manieres. C'est un grand feu qui ne sçauroit manquer à jetter beaucoup de lumiere: & à moins que cela ces contemplatifs doivent marcher avec une grande désiance d'eux-mêmes: croire qu'ils ont sujet de craindre: travailler à en découvrir la cause: recourir à l'oraison: parquiquer l'humilité, & prier Dieu de ne permettre pas qu'ils succombent à la tentation. Car je voi beaucoup de sujet d'apprehender que nous ne soions tentez lors que nous ne sentons

fentons pas en nous cet amour de Dieu qui est la marque de la veritable pieté. Mais pourveu que vous marchiez toûjours dans l'humilité: que vous vous efforciez de connoitre la verité de ce qui se passe dans vous: que vous vous teniez soûmises à vostre Confesseur; & que vous lui ouvriez vôtre cœur avec une entiere sincerité, vous devez croire que le Seigneur est fidelle, qu'il ne vous manquera point: & que vôtre esprit êtant éloigné de toute malice & tout orgüeil, quelques fraieurs que le demon vous puisse causer & quelques pieges qu'il vous puisse tendre, il vous donnera la vie par les mêmes

moiens qu'il vouloit vous donner la mort.

Que fi vous sentez en vous cet amour de Dieu dont j'ai parlé, & qu'il soit accompagné de la crainte dont je vai parler, réjouïssez-vous & soiez tranquilles nonobstant toutes ces fausses terreurs par lesquelles le demon s'efforcera de vous troubler, & qu'il fera que les autres vous donneront afin de vous empêcher de jouir d'un si grand bien. Car voiant qu'il ne peut plus esperer de vous gagner, il tâchera au moins de vous nuire en quelque sorte, & à ceux qui auroient pû tirer beaucoup d'avant age de la creance qu'ils auroient que Dieu par son infini pouvoir fait ces saveurs si extraordinaires à une miserable creature. Ce que je dis parce que l'oubli où nous sommes quelque sois de ses anciennes misericordes nous persuade que cela est impossible.

Or pensez-vous qu'il importe peu au demon de nous jetter dans ces craintes? Il fait ainsi deux maux tout ensemble: L'un que ceux qui en entendent parler n'osent s'exercer à l'oraison de peur d'être aussi trompez; L'autre qu'il y en auroit sans cela beaucoup davantage qui s'approcheroient de Dieu par le desir d'être tout à lui, voiant comme je l'ai dit, qu'il est si bon qu'il ne dédaigne pas de se communiquer à des pecheurs. Ceci est si veritable que je connois quelques ames qui êtant, encouragées par cette consideration ont commencé de s'occuper à l'oraison, & ont receu en peu de temps

208 LE CHEMIN DE LA PERFECTION.

de si grandes saveurs de Dieu qu'elles sont devenues veritablement contemplatives. Ainsi, mes Sœurs, lors que vous en verrez quelqu'une entre vous à qui nôtre Seigneur sera de semblables graces, remerciez l'en extrémement; mais ne vous imaginez pas neanmoins qu'elle soit en assurance. Au contraire assistez-la encore davantage par vos prieres, puis que nul ne peut être assiré durant qu'il est encore engagé dans les perils d'une mer

agitée d'autant de tempêtes qu'est cette vie. Vous n'aurez donc pas peine à connoître cet amour lors qu'il sera veritable: Et je ne comprens pas comment il pourroit demeurer caché. Gar fi l'on dit qu'il est impossible de dissimuler celui que l'on porte aux creatures, & qu'il se découvre d'autant plus qu'on s'efforce davantage de le couvrir (quoi que j'aie honte d'ufer de cette comparaison puis que l'amour que l'on a pour elles n'étant fondé que sur un neant il ne merite pas de porter le nom d'amour) comment pourroit-on cacher un amour aussi violent qu'est celui que l'on a pour Dieu, un amour si juste, un amour qui croît toûjours parce qu'il découvre incessamment mille nouveaux sujets d'aimer sans pouvoir jamais en découvrir aucun de ne pas aimer,& enfin un amour dont le fondement & la recompense est l'amour d'un Dieu, qui pour faire que nous ne puissions douter qu'il ne nous aime nous l'a témoigné par tant de travaux & de douleurs, par l'épanchement de tant de fang, & par la perte mê-

me de sa propre vie?

Helas mon Sauveur! Que celui qui a éprouvé ces
deux amours en discerne bien la dissernce! Je supplie
vôtre divine Majesté de nous la faire connoître avant
que nous sera-ce point à l'heure de nôtre mort de voir
que nous allons être jugées par celui que nous aurons
aimé sur toutes choses? Nous luy porterons alors sans
crainte le cedule où ce que nous lui devons sera écrit: &
nous ne considererons pas le ciel comme une terre étrangere, mais comme nôtre veritable patrie, puis
ou'elle

qu'elle a pour Roi celui que nous avons tant aimé, & qui nous a tant aimées; cet amour aiant cet avantage fur tous les amours du monde, que pourveu que nous aimions nous ne pouvons douter que l'on ne nous

-0690

Confiderez, mes Filles, combien est grand le bon-Onel heur d'avoir cet amour, & quel malheur c'est de ne l'a-sera à sa voir pas, puis que ne l'aiant point on tombe entre les mortle mains de ce tentateur, entre ces mains fi cruelles, entre malces mains si ennemis de toute sorte de bien & si amies ceux qui de toute sorte de mal. Où en sera donc reduite cette n'aupauvre ame lors qu'au fortir des travaux & des douleurs ront pas de la mort elle se trouvera entre ces mains barbares & Dieu. impitoiables; & qu'au lieu de jouir de quelque repos aprés tant de peines, elle fera précipitée dans l'abime de l'enfer, où une horrible multitude de serpens l'environneront de toutes parts? Quel terrible & épouvantable lieu! Quel déplorable & infortuné fejour! Que files personnes qui aiment leurs aises, & qui sont celles qui courent le plus de fortune de tomber dans ce malheur, ont peine à fouffrir ici-bas durant une seule nuit une mauvaise hôtellerie; quelle sera à vôtre avis la peine qu'elles souffriront à passer toute une eternité dans cette affreuse demeure? Ne desirons donc point, mes Filles, de vivre à nôtre aise: nous sommes fort bien comme nous sommes: les incommoditez de la vie presente se peuvent comparer à une nuit qui se passe dans un mauvais gîte. Louons Dieu de ce que nous souffrons;& efforçons-nous de faire penitencé tandis que nous sommes en ce monde.

O combien douce sera la mort de celui qui aura fait penitence de tous ses pechez, puis qu'il se pourra faire que n'allant point en purgatoire il commencera presque dés cette vie à entrer dans la gloire des bien-heureux,& qu'ainfi étant affranchide toutes fortes de craintes il jouira d'une entiere paix. Ne seroit-ce pas, mes Sœurs, une grande lâcheté, de n'aspirer point à ce bon-

heur

heur, puis qu'il n'est pas impossible de l'acquerir? Au moins demandons à Dieu que si nôtre ame en quittant ce corps doit être dans la soussirer, où nous esperions qu'elle sinira, & où nous ne craignions point que nôtre divin Epoux cesse de nous almer, ni qu'il nous prive de fagrace. Prions-le de nous la donner en cette vie, asin de ne point tomber en tentation sans nous en apperce-voir & sans le connoître.

#### CHAPITRE XLL:

Continuation du discours de la crainte de Dieu. Qu'il faut éviser avec soin les pechez veniels dont il y a de deux sortes. Que lors qu'on est affermy dans la crainte de Dieu on doit agir avec une sainte liberté, és se rendre agreable à ceux avec qui l'on a à vivre : ce qui est utile en plusieurs manieres.

Us je me suisétendue sur ce sujet! Mais non pas tant neanmoins que je l'aurois desiré. Car qu'y a-t-il de plus agreable que de parler d'un tel amour; & que sera-ce donc que de l'avoir? O Seigneur, mon Dieu donnez-le moy s'il vous plaiss: saites-moy la grace de ne point sortir de cette vie jusques à ce que je n'y desire plus quoi que ce soit, & qu'hormis vous je sois incapable de rien aimer. Faites même, s'il vous plaît, que je n'use jamais de ce terme d'aimer sinon pour vous seul, puis qu'excepté vous rien n'êtant solide, on ne pourroit rien bâtir sur un tel sondement qui ne tombât aussi-tôt par terre.

Je ne sçai pourquoi nous nous étonnons d'entendre dire: Celui-là me paie mal du plaisir que je lui ay fait: ou: Cet autre ne m'aime point. En verité je ne sçaurois m'empêcher d'en rire: Car qu'est-ce donc qu'il vous doit pour vous le paier? Et sur quoi vous sondez-vous pour pretendre qu'il vous aime? Cela doit au contraire vous faire connoître quel est le monde, puis que cet amour même que vous lui portez deviendra le sujet

de vôtre tourment & de vôtre inquietude, lors que Dieuvous aiant touché le cœur vous aurez un regret fensible d'avoir ainsi été possed de ces basses affections qui ne sont que des jeux de petits enfans.

-0600

Je viens maintenant à ce qui regarde la crainte de De la Dieu, quoi que j'aie un peu de peine de ne point dire de quelque chose decet amour du monde dont j'ai tant de Dieu, connoissance, & que je voudrois vous faire connoître pour vous en délivrer entierement. Mais il faut que je le laisse parce qu'il me feroit sortir de mon sujet.

Celui qui a la crainte de Dieus'en apperçoit facilement; & ceux qui traitent avec lui n'ont pas peine à le remarquer. Vous devez sçavoir geanmoins que cette crainte n'est pas si parfaite au commencement, si ce n'est en quelques personnes à qui nôtre Seigneur, comme je l'ai dit, fait de tres-grandes graces en fort peu de temps, & qu'il éleve à une oraison si sublime qu'on voit fans peine qu'ils font remplis de cette divine crainte. Mais à moins de cette effusion de graces qui enrichit d'abord une ame de tant de vertus, cette crainte ne croît que peu à peu, & s'augmente chaque jour. On ne laisse pas neanmoins de le remarquer bien-tôt par les fignes qu'en donnent ces ames, soit en renonçant au peché, soit en évitant les occasions d'y tomber, soit en fuiant les mauvaises compagnies, & autres choses semblables. Mais quand une personne estarrivée jusques à la contemplation, qui est le principal sujet dont je traite ici, comme elle ne scauroit dissimuler son amour pour Dieu, elle ne scauroit non plus cacher sa crainte, non pas même en l'exterieur. Ainfi quelque soin qu'on apporte à l'observer, on la trouve toûjours veillante sur sesactions, & nôtre Seigneur la conduit de telle forte par la main, pour parler ainfi, qu'il n'y a point d'occasion où elle voulût pour quoi que ce fût commettre seulement un peché veniel de propos deliberté : car quant aux mortes elle les apprehende comme le feu.

Ce sont là, mes Sœurs, les illusions que je desire que

nous

212 LE CHEMIN DE LA PERFECTION.

nous apprehendions beaucoup. Prions Dieu continue l'ement qu'il ne permette pas que les tentations soient si violentes qu'elles nous portent à l'ossenser, mais proportionnées aux forces qu'il nous donne pour les surmonter, puis que pourvû que nôtre conscience soit pure, elles ne sçauroient nous nuire que fort peu, ou point du tout. Voilà donc quelle est cette crainte que je desire qui ne vous abandonne jamais, comme étant la seule qui nous est utile.

O quel avantage c'est, mes Filles, que de n'avoir point offensé Dieu! Les demons qui sont ses esclaves, demeurent par ce moien enchaînez à nôtre égard. Car il faut que toutes ses creatures luy obeissent de gré ou de sorce: mais avec cette différence que ce que les demons sont par contrainte nous le faisons d'une pleine volonté. Tellement que pour vû qu'il soit satisfait de nous, il y aura toûjours une barriere entre eux & nous qui malgré toutes leurs tentations & tous leurs pieges les em-

pêchera de nous nuire.

-0600-

Des pechez veniels

Cet avisest si important que je vous prie de le graves dans vôtre cœur, & vous en souvenir toûjours jusques à ce que vous vous sentiez être dans une si ferme resolution de ne point offenser Dieu que vous perdiez plûtôt mille vies que de faire un peché mortel, & que vous apportiez un extréme soin de n'en point commettre de veniels lors que vous vous en appercevrez. Car quant à ceux qui se commettent par inadvertance, qui peut être capable de s'en garantir? Or il y a deux fortes d'avertance si l'on peut user de ce terme : l'une accompagnée de reflexions; & l'autre qui est si soudaine que le peché veniel est presque plûtôt commis que l'on ne s'en est apperçu. Dieu nous garde des fautes qui se commettent avec cette premiere avertance quelque legeres qu'elles paroissent. J'avouë ne comprendre pas comment nous pouvons être assez hardies pour offenser un si grand Seigneur quoi qu'en des choses legeres, & sçachant comme nous le sçavons que rien n'est petit de ce qui peut

pentêtre desagreable à une si haute Majesté qui a sans cesse les yeux arrêtez sur nous. Car ce peché ne peut ce me semble être qu'un peché premedité, puisque c'est comme qui diroit: Seigneur, bien que cela vous déplaise je ne laisserai pas de le faire. Je sçay que vous le voiez, & ne puis douter que vous ne le voulez pas; mais j'aime mieux suivre mon desir que non pas vôtre volonté. Quoi! l'on osera faire passer cela pour une chose de neant? Je suis d'un sentiment bien contraire: car je trouve que c'est non seulement une faute; mais une tres-grande saute.

Je vous conjure donc, mes Sœurs, si vous desirez d'acquerir cette heureuse crainte de Dieu dont je parle, & qui vous importe de tout, de repasser souvent dans vôtre esprit pour l'enraciner dans vos ames quel peché c'est de l'ossenser. Mais jusques à ce que vous l'aiez acquise marchez toûjours avec une extréme circonspection: évitez toutes les occasions & toutes les compagnies qui ne peuvent vous aider à vous approcher plus prés de Dieu: prenez garde en tout ce que vous faites de renoncer à vôtre propre volonté: ne dites rien qui ne puisse edifier ceux qui vous écoutent; & suiez tous les

entretiens dont Dieu ne sera pas le sujet.

Il faut beaucoup travailler pour imprimer de telle forte cette crainte dans nôtre amequ'elle y foit comme gravée, & si nous avons un veritable amour de Dieu nous pourrons bien-tôt l'acquerir. Que si nous reconnoissons en nous une ferme resolution de ne vouloir pour rien du monde offenser un si grand Maître:encore que nous tombions quelquesois nous ne devons pas nous décourager; mais tâcher d'en demander aussi-tôt pardon à Dieu, & reconnoître que nous sommes si soibles & avons si peu de sujet de nous sier à nous-mêmes, que lors nous sommes les plus resolus à faire le bien c'est alors que nous devons avoir moins de consiance en nos propres sorces & ne l'etablir qu'en Dieu seul.

-0630

Ainsi quand nous avons sujet de croire que nous Agir al

214 LE CHEMIN DE LA PERFECTION.

fainte fommes dans ces dispositions, nous n'avons pas besoin libetté. de marcher avec tant d'apprehension & de contrainte, parce que nôtre Seigneur nous assistera, & que nous nous accoûtumerons à ne le point offenser. Il faut au contraire agir avec une sainte liberté lors qu'on traite avec les personnes à qui l'on sera obligé de parler, bien qu'elles fussent distraires, parce que ceux-là même qui auparavant que vous eussiez acquis cette veritable crainte de Dieu auroient été pour vous un poisson qui auroit contribué à tuer vôtre ame, pourront souvent vous aider à aimer Dieu davantage, & à le remercier de vous avoir délivrées d'un peril qui vous est si visible. Tellement qu'au lieu d'augmenter leur soiblesse, vous la ferez diminuer peu à peu par la retenue que leur donnera vôtre presence, & leur respect pour vôtre vertu.

Je ne sçaurois me lasser de rendre graces à nôtre Seigneur, en considerant d'où peut venir qu'il arrive souvent que sans qu'un serviteur de Dieu dise une seule parole, il empêche qu'on ne parle contre sa divine Majesté. Je m'imagine que c'est de même que lors que nous avons un ami on n'ose quoi qu'il soit absent rien dire à son préjudice en nôtre presence, parce que l'on sçait qu'il est no presence anno est en grace, & par consoit qu'une personne pour basse & pour vile qu'elle soit en elle-meme est en grace, & par consequent aimée de Dieu, on la respecte & l'on a peine à se resoudre de lui donner un déplaisir aussi sensible que celui qu'elle recevroit de voir offenser son Seigneur. Je n'en sçai point d'autre raison, mais cela arrive ordinairement.

Je vous exhorte, mes Filles, à fuir la gêne & la contrainte, parce que l'ame qui s'y laisse aller se trouve par là indisposée à toute sorte de bien, & tombe quelquefois dans des scrupules qui la rendent inutile à elle & aux autres. Que si demeurant gênée de la sorte elle ne tombe pas dans ces scrupules; quoi qu'elle soit bonne pour elle-même, elle sera incapable de servir à d'autres pour les faire avancer dans la pieté, parce que cette contrainte est si ennemie de nôtre nature qu'elle nous inti-

mide

mide & nous effraie. Ainfi quoi que ces personnessoient persuadées que le chemin que vous tenez est meilleur que celui où elles marchent, l'apprehension de tomber dans ces gênes & ces contraintes où elles vous voient leur fera perdre l'envie qu'elles avoient d'y entrer.

Cette contrainte où vous seriez produiroit aussi un autre mal, c'est que voiant les autres marcher par un different chemin en traitant librement avec le prochain pour contribuer à son salut: quoi que cette maniere d'agir soit plus parfaite, vous imagineriez qu'il y auroit de l'imperfection, & condamneriez comme un defaut & un excés la joie toute sainte que ces personnes seroient paroître dans ces rencontres : ce qui est tres-perilleux, principalement en nous qui n'avons nulle science, & qui par confequent ne scavons pas discerner ce qui se peut faire sans peché: Outre que c'est être dans une tentation continuelle & fort dangereuse parce qu'elle va au préjudice du prochain. Et joint aussi que c'est tres mal fait de s'imaginer que tous ceux qui ne marchent pas comme vous dans ce chemin de contrainte ne font pas dans la bonne voie. A quoi l'on peut ajoûter un autre inconvenient, qui est que dans certaines occasions où vôtre devoir vous obligeroit de parler, cette crainte scrupuleuse d'exceder en quelque chose vous en retiendroit, ou vous feroit peut-être dire du bien de ce dont vous devriez témoigner avoir de l'horreur.

Tâchez donc, mes Filles, autant que vous le pourrez sans offenser Dieu, de vous conduire de telle sorte enverstoutes les personnes avec qui vous aurez à vivre qu'elles demeurent satisfaires de vôtre conversation; qu'elles desirent de pouvoir imiter vôtre maniere d'agir, & que la vertu leur paroisse si belle & si aimable dans vos entretiens, qu'au lieu de leur faire peur elle

leur donne du respect & de l'amour. Cetavis est tres-important aux Religieuses. Plus elles font faintes, & plus elles doivent s'efforcerde témoigner de la douceur, & de la bonté envers leurs Sœurs. C'est pourquoi lors que leurs discours ne sont pas tels que 216 LE CHEMIN DE LA PERFECTION. vous le desireriez : quoi que cela vous donne beaucoup de peine, gardez-vous bien de le témoigner, & de vous éloigner d'elles. Par ce moien elles vous aimeront , & vous leur serezutiles : ce qui nous oblige à prendre un extreme soin de plaire à tous ceux avec qui nous avons à traiter, mais principalement à nos Sœurs.

Contre pules.

STORY Tâchez, mes Filles, de bien comprendre cette imles feru- portante verité, que Dieu ne s'arrête pas tant à de petites choses que vous vous l'imaginez: & qu'ainsi vous ne devez point vous gêner l'esprit, parce que cela pourroit vous empêcher de faire beaucoup de bien. Aiez feulement, comme je l'ai dit, l'intention droite, & une volonté déterminée de ne point offenser Dieu, sans laiffer accabler vôtre ame par des scrupules : puis qu'au lieu de devenir faintes par ce moien vous tomberiez en beaucoup d'imperfections où le demon vous pousseroit insensiblement, sans, je le repete encore; que vous fusfiez utiles ni aux autres ni à vous-mêmes, ainfi qu'autrement vous l'auriez pû être.

> Vous voiez donc comme par le moien de ces deux choses l'amour & la crainte de Dieu, nous pouvons marcher ans inquietude dans ce chemin; mais non pas fans prendre garde à nous, puisque la crainte doit toûjours aller la premiere. Car il est impossible d'être en cette vie dans une entiere assurance : & cette assurance nous feroit même tres-dangereule, ainfi que nôtre divin Maitre nous l'enseigne, puis qu'il finit son oraison à son Pere par ces paroles qu'il içavoit nous devoir être tres-

utiles, mais délivrez-nous du mal.

#### CHAPITRE XLII.

Sur les dernieres paroles du Pater : Mais délivreznous du mal.

E fut ce me semble avec beaucoup de raison que le Seigneur de nos ames fit cette priere à son Pere: Et délivrez-nous du mal. C'est à dire, délivrez-nous

des perils & des travaux de cette vie, puis que nous courons sans cesse tortune de tomber. Et que pour lui il fit affez voir combien il étoit las de vivre lors qu'il dit dans la cene à ses Apôtres : F'ai desiré de tout mon cœur de faire cette cene avec vous. Car cette cene êtant la derniere qu'il devoit faire, il paroît assez par la combien la mort qu'il alloit souffrir lui êtoit agreable. Et maintenant ceux qui sont âgez de cent ans, non seulement ne se lassent point de vivre, mais voudroient bien ne mourir jamais. Il est vrai, je l'avouë, que nous ne passions pas nôtre vie dans une si grande pauvreté, de si grands travaux, & de si grandes souffrances que nôtre divin Redempteur a passé la sienne. Car qu'est-ce que toute fa vie a esté sinon une mort continuelle, puis que le cruel supplice que les Juifs devoient lui faire fouffrir, & qu'il avoit toûjours devant les yeux, étoit le moindre de ses tourmens? Sa grande douleur êtoit de voir son Pere offense en tant de manieres, & tant d'ames se perdre malheureusement. Que si ce seroit un tres-grand fujet d'affliction à une personne qui auroit de la charité: de quelle forte la charité fans bornes de nôtre Seigneur n'en étoit-elle point touchée ? Ainfi n'avoit-il pas grande raison de prier son Pere de le délivrer de tant de peines pour le faire jouir d'un reposeternel dans fon Roiaume dont il êtoit le veritable heritier ? C'est pourquoi il ajoûte ce paroles: Ainsi soit-il. Ce qui êtant un terme dont on se fert quand on finit un discours, il me semble qu'il veut signifier par là que son intention est de demander pour nous à son Pere de nous délivrer pour jamais de toute sorte de mal. Ainsi je prie Dieu d'exaucer cette priere en ma faveur, puis que je ne m'acquitte point de ce que je lui dois, & que peut-être je m'endette chaque jour de plus en plus. Mais ce qui m'est insupportable, seigneur, est de ne pouvoir scavoir assurément si je vous aime, & si mes desirs vous sont agreables. on our 13

O mon Createur & mon Maître, délivrez-moi donc de tout mal : aiez la bonté de me conduire en ce bien-Tome II. K beu218 LE CHEMIN DE LA PERFECTION.
heureux sejour où toutes sortes de biens abondent. Car
que peuvent attendre ici-bas ceux à qui woss avez
donné quelque connoissance du neant du mende & qui
ont une soivive de la felicité que le Pere esernel leur re-

ferve dans le ciel?

Cette demande faite avec une pleine volonté, & un desir ardent de jouir de Dieu sert d'une grande marque aux contemplatifs pour s'assirer que les faveurs qu'ils reçoivent dans l'oraison viennent de Dieu. Ainsi ceux qui possedent un si grand bien ne s'auroient prendre trop de soin de le conserver. Il est vrai que je desire comme eux de mourir; mais non pas pour la même raison qu'eux: & je le dis asin qu'on connoisse la disserence qu'il y a entre eux & moi. Car aiant si mal vescu jusques à cette heure je crains de vivre plus long-temps, & suis lasse de cant de travaux.

Il ne faut pas s'étonner que ceux qui goûtent les faiveurs de Dieu souhaitent d'en jonir pleinement, & que s'ennuiaut de demeurer dans une vie où tant d'embarras les empêchent de possede un figuand bien, ils desirent de sevoir dans cette bienheureuse patrie où le Soleil de justice les éclairera eternellement. Cette pensée leur fait paroître tout ce qui est ici-bas comme couvert de tenebres; & je m'étonne qu'ilsy puissent vivre. Ctr comment peur être content celui à qui Dieu a commence de faire goûter quelque chose de la felicité de son royaume, où l'on ne vit plus par sa propre volonté, mais par celle de ce grand & de ce souverain Monarque?

O combien excellente doit être cette autre vie, puis qu'on n'y peut jamais desirer la mort par l'esperance d'être plus heureux! & combien est disserente la soûmission que nous avons en ce monde à la volonté de Dieu, & celle que les Saints y ont en l'autre! Il veut que nous aimions la verité, & nous aimons le mensonge. Il veut que nous aimions ce qui est etrenel. & nons aimons ce qui est fragile & perissable. Il veut que nous aimions les choses grandes & élevées: & nous aimons les choses petires & basses. Il veut que nous aimions ce qui est cere

certain: & nous aimons ce qui est douteux & incertain.

Certes, mes Filles, tout n'est que folie & que vanité, excepté de prier Dieu qu'il nous délivre pour jamais de toute forte de mal : Et quoi que nôtre desir ne soit pas accompagné d'une grande perfection, ne laissons pas de nous efforcer de faire une demande si importante. Car pourquoi craindre de demander beaucoup, puis que celui à qui nous demandons est tout-puissant? Et n'y auroit-il pas de la honte à ne demander qu'un denier à un Empereur? Afin donc de ne nous point tromper dans les demandes que nous faisons à Dieu, sommettonsnous entierement à sa volonté, aprés lui avoir donné la nôtre: & attendons avec patience tout ce qu'il lui plaira de nous donner. Je le prie que sa volonté soit toûjours accomplie en moi, & que son nom soit à jamais sancti-

fié dans le Ciel & fur la terre. Ainfi foit-il.

Voiez, mes Sœurs, de quelle forte nôtre Seigneur m'a tirée de peine en vous enseignant & à moi le chemin dont j'avois commencé à vous parler, & en me faifant connoître quelle est la grandeur & l'excellence de ce que nous demandons lors que nous faisons cette fainte & admirable priere. Qu'il foit beni eternellement, puis qu'il est vrai qu'il ne m'étoit jamais venu dans l'esprit que cette divine oraison enfermât d'aussi grands fecrets que ceux que vous avez remarquez, & qu'elle enseignat tout le chemin que l'ame doit faire depuis fon premier commencement jusques à s'abîmer en Dieu-même, & boire tant qu'elle veut dans cette fource d'eau vive, qui se rencontre à là fin de ce chemin. Aussi est il vrai qu'aprés avoir achevé de parler de cette priere je ne sçaurois passer plus avant. Et je pense, mes Sœurs, que Dieu a voulu par là nous faire comprendre combien grande est la consolation qu'elle enferme. Elle est telle que les personnes mêmes quine sçavent pas lire pourroient s'ils l'entendoient bien y trouver tant d'avantage, qu'ils en tireroient tout ensemble & beaucoup d'instruction, & un grand foulagement dans leurs peines.

220 LE CHEMIN DE LA PERFECTION. CHAP. XLII.

Apprenons donc, mes Filles, à nous humilier en confiderant avec quelle humilité nôtre bon Maître nous enseigne; & priez-le de me pardonner la hardiesse que j'ai prife de parler de choses ti relevées, puis que la seule obeiflance me l'a fait faire. Sa divine Majesté scait que j'en êtois incapable si elle ne m'eût appris ce que j'avois à vous dire. Remerciez-la, mes Sœurs, de cette grace qu'il ne m'a fans doute accordée qu'en confideration de l'humilité avec laquelle vous avez defiré cela de moi,& voulu être inftruites par une personne aussi miserable que je suis. Si le Pere Presenté Dominique Bagnez mon Confesseur, à qui je donnerai cet écrit avant que vous le voyiez, juge qu'il vous puisse être utile & qu'il vous le mette entre les mains, je n'aurai pas peu de confolation de celle que vous en recevrez. Mais s'il trouve qu'il ne foit pas digne d'être vû, vous vous contenterez, s'il vous plaît, de ma bonne volonté, puis que j'ai obei à ce que vous m'avezordonné: & je me tiendrai tres-bien paiée de la peine que j'ai prise de l'écrire : je dis de l'écrire, n'en aiant certainement eu aucune pour penser à ce que je devois dire. Benissons & louons à jamais notre Seigneur de qui teul procede tout le bien que nous pensons, que nous disons, & que nous faisons. Ainsi toit-il. The carrier of the control of the control



Appre-



\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*

# SUR

#### LE PATER.

POUR S'EN SERVIR DURANT LES sept jours de la semaine.

#### Avant-propos de la Sainte.



E L v 1 qui nous a donné l'être connoissant parfaitement ses creatures, sçait que la capacité de nôtre ame étant infinie elle defire toûjours de s'entretenir de nouvelles pen -

fées, parce qu'une seule n'est pas capable de la contenter. Ainfi nous voions dans le fixième Chapitre du Levitique, que pour empêcher que le feu de l'Autel ne s'éteignît, Dieu commande aux Prêtres d'y mettre tous les jours de nouveau bois: comme s'il eût voulu fignifier par cette figure, qu'afin que le feu de la devotion ne se refroidisse & ne s'éteigne point en nous, nous devons chaque jour l'entretenir & l'animer par de nouvelles & de vives confiderations. Et quoi qu'il puisse sembler d'abord qu'il y ait en cela quelque imperfection, c'est neanmoins une conduite de la providence divine, qui fait que nôtre ame suivant son inclination naturelle s'occupe sans cesse à la recherche des perfections infinies de Dieu, sans se pouvoir contenter à moins que de cet objet qui n'a point de bornes, parce que lui seul est capable de la remplir.

Comme donc l'amour de Dieu est le feu divin que nous prétendons d'entretenir dans nos ames, il a besoin de beaucoup de bois, & il faut tous les jours y en mettre

K 3

de nouveau; parce que la chaleur de nôtre volonté est fi agiffante qu'elle le confume entierement, & que quelque quantité qu'il y en ait elle trouve toûjours que c'est peu, jusques à ce qu'entrant dans la parfaite possession de ce bien infini qui est seul capable de la satisfaire pleinement, ce même feu d'amour qu'elle aura entretenu dans elle ici bas, devienne dans le Ciel fa divine & fon eternelle nourriture.

Or puis qu'on peut dire que l'Oraifon du Seigneur est le bois le plus propre pour entretenir ce feu du divin amour, il m'a fembléque pour empêcher que l'amene s'attiediffe par la repetition si frequente de cette sainte priere, il ne seroit pas mal à propos de chercher quelques moiens pour faire qu'en la residant chaque jour, nous concevions de nouvelles pensées pour entretenir nôtre esprit, & nôtre volonté dans une vigueur toûjours nouvelle. On le pourra sans peine en partageant les sept demandes qui y sont contenuës selon les sept jours de la semaine, afin que chaque jour ait la fienne; & endonnant en chacun de ces jours à Dieu un nom particulier qui comprenne tout ce que nous desirons,&

esperons d'obtenir de lui par cette demande.

On sçait assez quelles sont ces demandes. Et quant aux noms que l'on peut donner à Dieu, nous prendrons ceux de Pere, Roi, Epoux, Pasteur, Redempteur, Medecin, & Juge. Ainfi chacun réveillera fon attention, & s'excitera de plus en plus à l'aimer en difant. Le Lun. di : Nôtre Pere qui étes dans les cieux , que vôtre nom foit sanctifié. Le Mardi : Nôtre Roi , que vôtre regne arrive. Le Mercredi : Epoux de mon ame, que vôtre volonté seit faite. Le Jeudi : Nôtre Pasteur , donnez-nous aujourd bui le pain dont nous avons besoin en chaque jour. Le Vendredi: Notre Redempteur, pardonneznous nos offenses comme nous pardonnons à ceux qui nous ont offensé. Le Samedi : Nôtre Medecin , ne nous laissez pas succomber à la tentation. Et le Dimanche : Notre Juge, délivrez-nous du mal.

### PREMIERE DEMANDE. Pour LE LUNDI.

Nôtre Pere qui étes dans les cieux.

U o i que le nom de Pere soit celui qui convient le mieux à toutes ces demandes, & qui nous donne le plus de confiance d'obtenir ce que nous demandons à Dieu, à cause que c'est par ce nom qu'il a voulus s'obliger à nous l'accorder: ce n'est pas neanmoins contrevenir à son ordre & à sa fainte volonté que d'y ajoûter les autres, puis qu'outre qu'ils lui appartiennent tous si justement ils servent à exciter nôtre devotion, à mettre comme de nouveau bois pour accroître le seu qui brûle sur l'Autel de nôtre cœur, & à fortisser nôtre consiance, en considerant qu'il possede tant de titres si glorieux à sa Majesté, & si avantageux à nôtre bassesse.

Afin donc que ce feu ait dequoi s'entretenir durant tout le jour du Lundi par la Meditation de ce seul nom de Pere & par cette premiere demande: considerez que vous avez pour Pere un Dieu en trois personnes, unique en essence, Auteur de toutes les creatures, le seul être sans principe, & le principe de tous les êtres, par qui nous nous mouvons, en qui nous vivons, par qui nous substitons, & qui soûtient & conserve toutes chofes.

Confiderez ensuite que vous étes Fils de ce Pere, qui est si puissant qu'il peut créer un nombre infini d'autres mondes: Qui est si fage, qu'il les pourroit gouverner tous comme il gouverne celui-ci, sans que sa providence manque à aucune creature depuis le plus grand des Seraphins jusques au plus pet it ver de terre: Et qui est si bon qu'il ne cesse jamais de répandre sur elles les influences de sa bonté selon qu'elles sont capables de les recevoir, quoi qu'elles lui soient toutes également inu-

Considerez-vous vous-même particulierement en qualité d'hommes, & dites: Quelle obligation n'ai je K 4 point

tiles.

point à l'extréme bonté de ce Pere, qui a voulu non feulement me donner l'être, mais m'honorer de qualité de son fils, en me creant plûtôt que d'autres hommes qui auroient été meilleurs que moi? Pesez ensuite jusques à quel point ce Pere merite d'être aimé & d'être servi, lui qui par sa seule bonté à voulu créer pour l'amour de vous tout ce qui est dans le monde, & vous créer vous-même pour le servir & le posseder eternellement.

Alors vous demanderez à Dieu pour tous les hommes la lumière qui leur est necessaire pour le connoître, l'amour dont ils ont besoin pour l'aimer, la reconnoisfance qu'ils doivent avoir de tant de biensaits qu'ils en ont receus; & qu'il les rende tous si vertueux & si saints, que l'on voie reluire en eux sa divine image; & qu'ainsi le nom de Pere que nous lui donnons soit sanctifié & glorisié sur la terre, par des enfans qui fassent voir qu'ils sont dignes d'avoir pour Pere ce Dieu eternel qui les a créez.

Vous representant ensuite le grand nombre des pechez des hommes, vous concevrez une sensible douleur de voir un si bon Pere si indignement traité par ses entans: & serez en même temps touché de joie qu'il y en ait d'autres en qui reluit la sainteté de leur Pere. Vous ne verrez aucun peché ni aucun mauvais exemple qui ne vous attrisse. Vous ne verrez ni n'apprendrez aucune action de vertu qui ne vous console: Et vous rendrez graces à Dien d'avoir creé tant de saints Martirs, de saints Confesseurs, & de saintes Vierges, qui ont sait connoître par des marques si illustres qu'ils étoient enfans de cet adorable Pere.

Aprés rentrant dans vous-même, vous ressentirez de la confusion d'avoir commis en particulier tant d'offenses contre lui: d'avoir si mal reconnu les extrémes obligations que vous lui avez, & d'avoir porté si indignement le titre auguste d'enfant de Dieu, qui devroit seul inspirer dans le cœur de tous les hommes une magnanimité vraiment roiale & toute divine. C'est ici où

vous considererez le sentiment naturel des Peres qui aiment leurs enfans, quoi qu'ils soient dissormes; qui prennent soin d'eux, quoi qu'ils soient ingrats; qui les soussient, quoi qu'ils soient vicieux; qui leur pardonnent aussient qu'ils rentrent dans leur devoir; & qui travaillent avec tant de peine pour les élever dans le monde & pour accroître leur bien, pendant qu'ils ne se mêlent point de leurs affaires, & ne pensent qu'à se divertir.

Ces sentimens & ces inclinations des Peres qui se trouvent en Dieu d'une maniere infiniment plus parsaite & plus avantageuse pour nous, attendrissent l'ame, nous donnent une nouvelle consiance d'obtenir pardon pour nous & pour les autres, & nous apprennent à ne mépriser personne, lors que nous voions que chacun a pour Pere le Pere de tous les hommes & de tous

les Anges.

Le jour que vous ferez cette premiere demande vous y rapporterez toutes choses. Ainsi lors que vous verrez des images de Jesus-Christ, vous direz: celui-ci est mon Pere. Lors que vous regarderez le Ciel, vous direz: c'est là la maison de mon Pere. Lors que vous entendrez la secture, vous direz: c'est là une settre que m'écrit mon Pere. Vous direz aussi de vobre manger, & de toutes les choses dont vous recevrez quelque satisfaction: tout ceci vient de la main de mon Pere. Vous direz de ce qui vous donne peine, de ce qui vous attriste, & des tentations qui vous arrivent: tout cela vient de la main de mon Pere qui veut m'exercer par ce moien, & me saire acquerir une plus riche Couronne. Et ensin vous direz de toutes choses avec grande affection: Vôtre saint nom soit santissé.

Parces confiderations & cette presence de Dieu l'ame s'efforce de paroître fille de celui qui l'honore de cette qualité: Elle lui rend graces de tant de bienfaits qu'elle en a reçus: Elle ressent une singuliere joie de se voir sille de Dieu, heritiere de son Roiaume, Sœur de JESUS-CHRIST, & sa coheritiere dans l'heritage

eternel. Et lors qu'elle considere que ce Roiaume lui appartient elle desire que tous les hommes soient faints, afin d'augmenter encore sa felicité puis qu'elle fera d'autant plus grande que le nombre de ceux qui v participeront fera plus grand. Sur quoi il fera fort à propos de considerer & de bien pefer cette parole de IE-SUS-CHRIST en la croix: Mon Pere pardonnez-leur: car ils ne scavent ce qu'ils font, parce qu'elle marque excellemment jusques à quel point va la tendresse des entrailles paternelles de Dieu. Il faut faire ensuite des actes d'amour envers ceux qui nous ont offensé, & nous disposer à souffrir avec patience les plus grandes injures. Il sera aussi fort utile de repasser dans nôtre esprit l'Histoire de l'Enfant prodigue, parce qu'elle exprime mieux que nulle autre l'excés de la bonté paternelle envers un fils, qui aprés s'être perdu est retrouvé & rétabli dans son rang & sa dignité premiere.

### SECONDE DEMANDE.

#### Vôtre regne nous arrive.

PRE's avoir fait l'examen à quelque heure de la nuit en la même sorte que celui du Lundi, l'ame parlera à Dieu comme à son Pere: & aprés lui avoir demandé pardon de sa negligence & de sa tiedeur à procurer sa gloire & la sanctification de son nom, elle se preparera pour le lendemain qui est le Mardi, à traiter comme son Roi celui qu'elle avoit traité le jour precedent comme son Pere. Ainsi lors qu'elle s'éveillera elle le saluëra avec ces paroles: Nôtre Roi, regnez dans nous.

Cette demande s'accorde tres-bien avec la precedente, puis que les enfans doivent posseder le Roiaume de leur Pere. Ainsi l'ame doit dire à Dieu: Comme le demon, le monde, & la chair regnent sur la terre, mon Roi, regnez dans nous, & détruisez en nous le Roiaume de l'avarice, de l'orgüeil, & de la volupté. Cette demande se peut entendre en deux manieres. L'une, de

deman-

227

demander à nôtre Seigneur qu'il nous donne le Roiaume du Ciel dont la poilession nous appartient puis que nous avons l'honneur d'être ses enfans : Et l'autre de lui demander qu'il regne en nous, & que nous soions son Roiaume.

D'habiles Theologiens m'ont appris, que ces deux explications font Catholiques & conformes à l'Ecriture Sainte: puis qu'au regard de la premiere , Jesus-CHRIST a dit: Venez vous que mon Pere a benis : 60 posselez le Roiaume qui vous a été preparé dés le commencement du monde. Et quant à la seconde, Saint Jean écrit, que les Saints diront dans le paradis : Seigneur, vous nous avez rachetez par vôtre sang, & nous avez rendus le Roiaume de vôtre Pere & de nôtre Dieu. Il fe rencontre une chose admirable dans ces diverses expositions, c'est que lors que Dieu nous parle, il dit qu'il est nôtre Roiaume: & lors que nous parlons à lui, nous le benissions en lui disant que nous sommes son Roiaume : comme si Dieu & l'homme se rendoient des témoignages reciproques d'une déference, & si je l'ose dire, d'une civilité toute spirituelle & toute divine.

Je ne sçai lequel des deux nous est le plus honorable; ou que Dieu se glorisse de nous avoir pour son Roiaume, & qu'étant ce qu'il est, sa supréme Majesté trouve de la satisfaction à nous posseder : ou de ce qu'il veut bien être lui-même nôtre Roiaume, & se voir possedé par nous. J'aime toutefois mieux pour cette heure que nous soions son Roiaume, puis qu'il s'ensuit de là qu'il est nôtre Roi. Il dit à sainte Catherine de Sienne : Penfez seulement à moi, és je penserai à vous. Et à une certaine Mere : N'aiez soin que de ce qui me regarde : és

j'aurai soin de ce qui vous touche.

Ne pensons donc qu'à nous rendre tels, que Dieu prenne plaisir de regner en uous: & il auradoin de faire que nous regnerons en lui. Ce Roiaume est celui dont nôtre Seigneur a dit en son Evangile: Cherchez premierement & avant toutes choses le Roiaume de Dieu: & ne vous mettez point en peine du reste. Vôtre Pere ce-

K 6

leste en prendra le soin. Et c'est de ce même Roiaume que Saint Paul a dit, qu'il est la joie & la paix dans le

Saint Efprit.

Confiderons enfuite quels doivent être ceux dont Dieu se glorifie d'être le Roi & qui se glorifient d'être fon Roiaume: combien ils doivent être parez de vertus, retenus dans leurs paroles, genereux dans leurs entreprifes, humbles dans leurs actions, doux dans leur conversation, patiens dans leurs travaux, finceres dans feur cœur, purs dans leurs pensées, charitables les uns envers les autres, tranquilles dans tous leurs mouvemens, éloignez de contention, exemts d'envie, & por-

tez à desirer le bien de tout le monde.

Confiderons auffi comment les bons fujets se conduifent envers leur Roi : & élevons nos penfées vers le Roi du Ciel pour connoître de quelle sorte nous devons nous conduire envers le nôtre, & ce que nous disons quand nous lui demandons que fon Roiaume nous arrive. Nous vivons tous ici-bas fous certaines loix que nous fommes tenus de garder : nous devons tous travailler pour le bien commun du Roiaume chacun communiquant reciproquement à l'autre ce qui lui manque: & nous fommes tous obligez d'emploier nos biens & nos viespour nôtre Roi, avec un desir sincere de lui plaire. Quand on nous fait tort nous recourons à lui pour lui demander justice: & dans nos necessitez nous cherchons du remede en son assistance. Tous le fervent felon qu'ils en font capables & sans jalousie, le Soldat dans la guerre, l'officier dans fa charge, & le laboureur dans fon travail. Le gentilhomme, le docteur, & le matelot, & ceux-mêmes qui ne l'ont jamais vû s'efforcent de le fervir & defirent de le voir. Et quand durant l'excessive chaleur de l'Août le moissonneur est tout trempé de sueur, il se réjouit de ce que son Roi est alors dans le repos & se délasse l'esprit avec ceux qu'il honore le plus particulierement de sa bienveillance. Nous voions aussi qu'un homme n'est pas plûtôt favorisé du Roi qu'on le respecte, & que chacun desire de contricontribuer à la paix & au repos de l'êtat, & à ce que sa

Majesté soit bien servie de tous ses sujets.

Que si en raisonnant sur les conditions qui se rencontrent dans un Roiaume bien gouverné nous les rapportons à nôtre sujet, nous trouverons que ce que nous demandons à Dieu est que ces saintes loix soient bien observées; que tous ses sujets le servent sidellement & qu'ils jouissent d'un heureuse paix & d'une agreable tranquillité. Nous trouverons que nous lui demandons, que nos ames dans lesquelles il lui plaît d'établir ici-bas fon Roiaume, se maintiennent dans un ordre si parfait qu'il y regne veritablement : Que toutes nos puissances lui soient soûmises : Que nôtre entendement demeure ferme dans la foi : Que nôtre volonté se détermine immuablement à garder ses divines loix, quand il nous en devroit coûter la vie : Que nos affections soient si conformes à ses saintes volontez qu'elles ne lui resistent jamais: Que nos passions & nos desirs soient si tranquilles qu'ilsaccomplissent sans murmure tous les commandemens de la charité : Que nous foions fi éloignez de concevoir de l'envie du bien d'autrui, qu'au lieu de refsentir quelque peine de ce que Dieu se communique davantage à d'autres qu'à nous, nous nous réjouissions de voir qu'il regne dans la terre & dans le Ciel: Que nous nous contentions de le fervir en qualité de moissonneurs, ou dans les ministeres les plus bas & les plus communs : Que nous nous tenions trop heureux & trop bien recompensez, pourvû qu'il nous emploie à quoi que ce soit dans son Roiaume. Et enfin que nous ne souhaitions autre chose ni pour nous ni pour les autres, sinon qu'il soit servi & obei de tous comme le maître & le fouverain Seigneur de tous.

Tout ce que l'on fera, & tout ce que l'on entendra en ce jour se doit rapporter à Dieu comme à nôtre Roi, ainsi que le jour precedent nous lui avions tout rapporté comme à nôtre Pere. Sur quoi il sera fort à propos de se representer de quelle sorte Pilate ensuite des accusations saites contre nôtre Redempteur l'exposa aux yeux

du peuple n'aiant pour Couronne qu'une Couronne d'épines, pour Sceptre qu'un Roseau, & pour manteau Roial qu'une vieille robe d'écarlate, & leur dit: Voici le Roi des Fuifs. Alors au lieu des blassphemes & des affronts dont il su outragé par les Soldats & par les Juiss lors qu'ils le virent en cet êtat, adorons-le avec un profond respect, & faisons des actes d'humilité accompagnez d'un ardent desir que les honneurs & toutes les loüanges du monde ne nous soient desormais qu'un sujet d'affliction, & une Couronne d'épines.

### TROISIEME DEMANDE. Pour le Mercredi.

Que vôtre volonté soit faite.

D A R ces paroles de la troisiéme demande : Due vôtre volonté soit faite, nous témoignons le delir que nous avons que la volonté de Dieu soit accomplie en toutes choses. Mais nous passons encore plus avant : car nous ajoûtons ; qu'elle soit accomplie en la terre comme au Ciel, c'est à dire avec amour & charité. Cette deman le s'accorde tres-bien avec les deux precedentes, puis qu'il n'y a rien de plus juste que de voir les enfans accomplir parfaitement la volonté de leur Pere; & les sujets celle de leur Roi, qui se rencontre être aussi le tres-doux & le tres-aimable Epoux de nos ames. Car considerant ce nom avec attention & les effets de tendresse & d'amitié qui l'accompagnent, on ne sçauroit manquer à fentir des desirs incroiables d'accomplir la volonté de ce Souverain qui êtant le Roi de gloire, la fplendeur du Pere, un abime de richesses eternelles, un ocean de perfections & de beautez, tres-puissant, tresfage, & parfaitement aimable, defire neanmoins d'être aimé de nous, & de nous aimer d'un amour aussi paffionné & austi tendre qu'il le témoigne lui-même par la douceur de ce nom d'Epoux.

Sa divine Majesté aime tant ce nom, que lors qu'elle convie Jerusalem à faire penitence de ce qu'en Paban-

donnant

donnant elle avoit commis un adultere spirituel, il la prie de retourner à lui, & de l'appeller son Pere & son Epoux, asin que ces deux noms qui lui sont si favorables lui donnent de la consiance, & l'assurent qu'il la re-

cevra avec joie.

Or comme ce nom d'Epoux marque tous les gages que l'on peut desirer, & toutes les preuves que l'on peut donner d'unamour si parfait que de deux volontez il ne s'en fait qu'une, il demande aussi tous les soins, toutes les affections, & tout le cœur. C'est pourquoi lors que Dieu eut fait dans le desert comme un traité & des articles de mariage avec le peuple d'Israël, il lui demanda & lui ordonna de l'ainner de tout son cœur, de toute son ame, detout son entendement, de toute sa volonté, & de toute sa force. Or voiez je vous prie quelle doit être la sagesse & la modestie tant interieure qu'exterieure d'une épouse qui a l'honneur d'être aimée d'un si grand Roi.

Considerez combien doivent être precieuses les pierreries, & combien riches les ornemens dont cet Epoux immortel pare cette épouse. Tâchez de rendre vôtre ame digne de les meriter: & assurez-vous qu'il ne la laissera point pauvre & sans ornemens, pourvû qu'elle ait soin de lui demander ceux qui lui sont les plus agreables. Qu'elle se jette donc avec humilité aux pieds de cette Majesté souveraine: & elle éprouvera, que par un esset de sa bonté infinie, elle lui sera quelques si l'honneur de la relever & de la recevoir entre ses bras, ainsi que sit autresois le Roi Assure à la Reine Essther.

Vous pourrez aussi considerer le peu que l'ame apporte pour sa dot à Jesus-Christ dans ce mariage spirituel: & au contraire la grandeur des biens que lui apporte ce divin Epoux, qui lors que nos ames êtoient esclaves du diable les a achetées de son Pere eternel au prix de son sang pour les rendre ses épouses. C'est pourquoi on peut avec tres-grande raison le nommer selon la parole de l'Ecriture, un Epoux de sang. Ce grand mariage se fait dans le Baptême, où Jesus-

CHRIST

CHRIST nous donne la foi, les autres vertus, & les autres graces, qui sont les riches ornemens qu'il emploie pour parer nos ames. Et comme par cet heureux mariage tous les biens de cet incomparable Epoux deviennent les nôtres, tous nos travaux & tous nos tourmens deviennent les fiens; la grandeur de son amour aiant voulu par un échange qui nous est si avantageux, nous donner tous ses biens & prendre sur lui tous nos maux. Qui fera donc celui qui confiderant cela attentivement pourra sans un extreme déplaisir voir les oftenses qui lui sont faites, & ne point sentir une extréme joie des services qui lui sont rendus ? Qui pourra voir un tel Epoux attaché à la Colonne, cloue sur la Croix, & mis au fepulcre, sans que la compassion & la douleur lui déchirent les entrailles ? Et au contraire, qui pourra le voir refluscité, glorieux, & triomphant, sans en resfentir une extréme joie?

Il sera tort utile en ce jour de le considerer dans le jardin arrosant la terre de son sang, se prosternant devant son Pere eternel, & lui disant avec une entiere resignation: Que vôtre volonté soit faite: Énon pas la mienne. Il faut faire en ce même jour des actions de grande mortification en resistant à sa propre volonté, & renouveller les trois vœux de Religion avec une tres-grande joie de les avoir saits & d'avoir confirmé en les faisant ce mariage spirituel & divin qu'on avoit contracté avec cet adorable Epoux dans le Sacrement du Baptême. Et quantaux personnes seculieres, ils renouvelleront aussi les bonnes resolutions qu'ils ont tant de fois faites, & les paroles qu'ils ont tant de fois données à ce souverain Epoux de leurs ames de lui être pour jamais sidelles.



### QUATRIE'ME DEMANDE. Pour le Jeudi.

Donnez-nous aujourd'hui le pain dont nous avons besoin en chaque jour.

A quatriéme demande est : Donnez-nous aujourd'hui le pain dont nous avons besoin en chaque jour. Cette demande faite le Jeudi convient fort bien avec ce nom de Pasteur, puis qu'il est du devoir d'un Pasteur de Paistre son troupeau en lui donnant en chaque jour la nourriture dont il a besoin. Et les noms de Pere, de Roi, & d'Epoux s'accordent auffi fort bien a--vec celui de pasteur, puis qu'étant comme nous sommes ses enfans, ses sujets, & ses épouses, nous avons droit de lui demander qu'il nous donne une nourriture conforme à sa haute Majesté, & à la grandeur du rang que nous avons l'honneur de tenir en qualité de ses enfans. C'est pourquoi nous ne disons pas qu'il nous prête ce pain : mais nous disons qu'il nous le donne. Nous ne le lui demandons pas comme un pain étranger; mais nous le lui demandons comme le nôtre, parce qu'étant nôtre Pere, & nous ses enfans, les biens de nôtre Pere font les nôtres.

Je ne sçaurois me persuader que ce que nous demandons à Dieu par ces paroles soit une chose temporelle pour conserver la vie de nôtre corps. J'estime au contraite que c'est une chose spirituelle pour soûtenir la vie de nôtre ame, puis que des sept demandes contenuës dans cette sainte priere, les trois premieres qui sont la sanctification du nom de Dieu, son Roiaume, & sa volonté, le regardent: & qu'entre les dernieres qui nous regardent il n'y a que celle-ci par laquelle nous le prions de nous donner quelque chose. Car dans les trois autres nous lui démandons de nous pardonner nos pechez, de nous empêcher de succomber à la tentation, & de nous désivrer du mal, Or quelle apparence y auroit-il que ne le priant de nous donner qu'une seule chose,

chose, ce ne fût qu'une chose temporelle, & qui cons cerne seulement le corps? Joint que les enfans d'un tel Pere auroient mauvaise grace de ne lui demander que des choses si basses & si communes qu'il les donne à tous les hommes & aux moindres des creatures, fans qu'elles les lui demandent : vû même qu'il nous a avertis de demander & de rechercher avant toutes choses ce qui regarde son Roiaume & l'interêt de nos ames, en nous affurant que quant au reste il en prendroit soin. C'est aussi pour cette raison qu'il dit dans S. Matthieu: Donnez-nous aujourd'hui nôtre pain supersubstantiel. Nous le prions donc par cette demande de nous donner le pain de la doctrine Evangelique, les vertus, la tres-fainte Eucharistie; & enfin tout ce qui peut entretenir & forti-

fier la vie spirituelle de nos ames.

Ainfiaprés avoir confideré Dieu en qualité de Pere, de Roi, & d'Epoux par excellence, confiderons-le comme un Pasteur, qui outre les conditions des autres Pasteurs en a de beaucoup plus avantageuses, qui sont celles qu'il marque lui-même dans l'Evangile lors qu'il dit : Je suis le bon Pasteur qui expose ma vie pour mes brebis. Aussi voions-nous par éminence en JEsus-CHRIST toutes les conditions de ces illustres Pasteurs Jacob & David dont parle l'Ecriture Sainte, qui dit de ce dernier, qu'étant encore jeune il luttoit contre les ours & les lions, & les mettoit en pieces pour arracher un Agneau d'entre leurs dents. Et qui dit de Jacob, que jamais ses brebis ni ses chevres n'étoient fleriles: Que jamais il ne mangea aucun Agneau ni aucun Mouton de sa bergerie : Qu'il paioit à son maître tous ceux qui êtoient devorez par les loups, ou dérobez par les larrons : Qu'il souffroit la chaleur du jour, & la froideur de la nuit; & qu'il ne se reposoit point durant l'un, ni ne dormoit point durant l'autre, afin de pouvoir rendre à Laban son maître un fidelle compte de ses troupeaux.

Il ne fera pas difficile de tirer de la des fujets de meditation, en appliquant ces conditions à nôtre divin Pasteur, qui n'a pas craint d'exposer sa vie pour terrasser le

lion

lion de l'enfer, & l'a contraint de rendre la proie qu'il étoit prêt de devorer. Entre les brebis qu'il conduit s'en est-il jamais vû de steriles? Quel soin n'a-t-il point de les garder? Et comment auroit-il pû resuser de soussir pour elles tous les travaux imaginables, puis qu'il a bien voulu pour les sauver sacriser sa propre vie? Il a paié de son sang celles que le loup infernal avoit ravies. Loin de tirer d'elles aucun avantage, il emploie pour elles tout ce qu'il tire d'elles. Il leur rend tout ce qu'elles lui doivent: Il leur donne même ses propres biens: Et il les aime d'un amour sitendre, que voulant sauver celle qui êtoit morte, il s'est revêtu de sa peau pour ne pas épouvanter les autres par l'éclat de sa Majesté & de sa gloire.

Qui pourroit exprimer l'excellence des pasturages de la doctrine celeste dont il les nourrit, l'efficace des vertus avec lesquelles il les fortifie, & la force des Sacremens par lesquels il les soutient? Si une brebis s'écarte des autres, il tâche de la ramener comme par le son & par le doux fouffle de ses saintes inspirations : & si elle ne veut pas revenir, il lui envoie quelque difgrace, qui est comme un coup de houlette qu'il lui donne pour lui faire peur, sans toutefois la blesser. Il conserve dans leur vigueur & fait marcher celles qui sont fortes & courageuses: Il attend celles qui sont foibles: Il panse celles qui sont malades; & porte sur ses épaules celles qui ne f çauroient du tout marcher, tant il a de compassion de leur infirmité & de leur foiblesse. Lors que ces brebis faintes & spirituelles aprés avoir mangé se reposent & ruminent ce qu'elles ont retenu de la doctrine Evangelique, il se fied au milieu d'elles & les empêche de s'endormir, en faisant par la douceur de ses consolations comme une mufique qui charme leurs ames, de même que le Pasteur avec le son de son flageolet réjoüit & réveille ses brebis. Durant l'hiver il leur cherche de favorables abris où elles puissent se délasser de leurs travaux : Il a soin de les preserver des herbes mauvailes & venimeuses en leur faisant voir le danger qu'il y a de s'engager dans les occasions pleines de peril: Il les mene par ses bons avis dans les forêts & dans les prairies où elles n'ont rien à craindre: Et quoi qu'elles marchent tantôt dans des sablons mouvans où le vent éleve des tourbillons de poussiere, & tantôt dans des lieux aspres & raboteux, toutefois pour ce qui est de l'eau, il les mene toûjours à celle qui est la plus pure & la plus douce, parce que cette eau signifie la doctrine de l'Evangile, qui doit toûjours être claire & veritable.

Saint Jean vit ce divin Pasteur comme un Agneau qui êtant au milieu de ses brebis & les menant, les conduisoit à travers les jardins les plus frais & les plus délicieux à des fontaines d'eau vive. O que c'est une chose agreable & pleine de consolation que de voir en la personne de Jes u s-Christle Pasteur devenu Agneau; Il est Pasteur, parce qu'il nous nourrit : & il est Agneau, parce qu'il est nôtre nourriture. Il est Pasteur, parce qu'il nous conferve : & il est Agneau, parce qu'il se donne lui-même pour nous conserver. Il est Pasteur, parce qu'il donne sa vie à ses brebis : & il est Agneau, parce qu'il l'a receue de l'une d'entre elles. Ainfi quand nous Iui demandons qu'il nous donne le pain dont nous avons besoin en chaque jour, & un pain supersubstantiel, c'est comme si nous lui demandions que lui qui est notre Pasteur devienne lui-même nôtre nourriture.

Ce souverain Roi prend plaisir qu'on le considere en l'état qu'il se presenta un jour à l'une de ses servantes. Il étoit habillé en Pasteur avec une contenance douce & agreable, & s'appuioit sur sa Croix comme sur une housette, appellant quelques-unes de ses brebis avec la voix, & charmant les autres par un son doux & harmonieux. Mais je trouve qu'il y a encore plus de plaisir à considerer ce Sauveur attaché sur une Croix comme un Agneau expossé au seu de ses sousfrances pour devenir par ce moien nôtre nourriture, nôtre consolation & nos délices. Car qu'y a-t-il de plus agreable que de le considerer dans ces differens êtats? Comme Pasteur il porte sur ses seus la brebis perdue: Comme Agneau il porte se se sous comme Pasteur, il nous reçoit dans ses entrailles,

trailles, où il nous laisse entrer par les portes de les plaies: & comme Agneau il entre & s'enferme lui-même au dedans de nous.

Confiderons combien les brebis qui font toûjours proches de leur Pasteur sont grasses & belles, & comme la presence les tient assurées. Tâchons de même de ne nous éloigner jamais du nôtre, puis que les brebis qui ne le perdent point de veuë sont beaucoup mieux traitées que les autres, & qu'il leur donne toûjours quelque morceau du même pain dont il mange. Considerons que si le Pasteur se cache ou s'endort, elles ne bougent de leur place jusques à ce qu'il se montre ou qu'il s'éveille : & que s'il arrive qu'elles-mêmes l'éveillent par leur beellemeus continuels, illeur témoigne par de nouvelles caresses combien il les aime.

Que l'ame s'imagine d'être dans une solitude pleine d'obscurité & de tenebres où il ne se rencontre point de chemins, & qu'elle y estenvironnée de loups, d'ours & de lions, sans pouvoir esperer aucune affishance ni du Ciel ni de la terre pour la défendre, sinon celle de son Pasteur. Nous nous trouvons souvent ainsi dans les tenebres environnez d'ambition, d'amour propre, & de tant d'ennemis visibles & invisibles, qu'il ne nous reste autre remede que de recourir à ce divin Pasteur qui est seul capable de nous garantir de tant de perils.

Il faut considerer en ce jour le missere du tres-saint Sacrement, & l'excellence de cette nourriture celeste, qui est la substance même du Pere. C'est pour quoi David pour relever cette incomparable saveur dit, que le Seigneur nous nourrit de la moüelle des os de Dieu même.

Aussi nous pouvons dire, que cette saveur est plus grande que celle de s'être sait homme pour l'amour de nous, parce que dans le mistere de l'Incarnation il a seulement dessié son ame & son corps en les unissant à sa personne. Mais en cet admirable Sacrement il vent desser tous les hommes. Or comme nulle nourriture n'est si propre pour nous entretenir dans la vigueur que

celle à laquelle nous sommes accoûtumez des nôtre enfance, il a voulu qu'aiant êté dans leBaptême engendrez de Dieu, nous sussions aussi nourris de Dieu même, asin que cette nourriture toute celesse sût proportionnée à la qualité si sublime qu'il nous a donnée de ses enfans.

Il faut considerer aussi qu'il se donne avec tant d'amour dans ce Sacrement, qu'il commande à tous de l'y recevoir & de l'y manger, sous peine de mort si l'on ne l'y reçoit pas. Et quoi qu'il sceut que plusieurs l'y recevroient & l'y mangeroient en êtat de peché mortel, sa charité pour nous est si forte, que surmontant tous obstacles pour pouvoir joiir de l'amour avec lequel ses amis se nourrissent de lui-même, il ne craint pas de s'exposer à tous les outrages qu'il peut recevoir de ses ennemis. Il a voulu aufii pour nous donner une preuve encore plus grande de son amour instituer cet adorable Sacrement,& confacrer cette viande toute divine dans le temps qu'il s'abandonnoit à la mort pour nous. Et quoi que la chair & son lang soient dans chacune des especes Sacramentales, il a voulu qu'on les confacrât féparément, afin de faire voir par cette division qu'il est encore prêt de mourir pour nous autant de foisqu'on les confacre, & qu'on offre ce divin facrifice dans toute l'Eglife.

L'amour avec lequel ce Dieu d'amour se donne à nous, & l'artisce dont il se sert pour se pouvoir donner en cette maniere est inconcevable. Car sçachant que deux choses ne peuvent s'unir sans un milieu qui participe de l'une & de l'autre, qu'a-t-il sait pour s'unir à l'homme? Il a prisnôtre chair mortelle, & l'a jointe à soi & à sa personne divine, asin que la même chair qu'il a prisede nous pour l'unir à lui, lui serve encore pour

s'unira nous.

C'est cet amour inessable que nôtre Seigneur veut que nous aions devant les yeux, & que nous considerions lors que nous communions. C'est à quoi doivent s'occuper toutes nos pensées: c'est à quoi il desire que nous tendions, & c'est la reconnoissance qu'il demande de nous quand il nous ordonne en communiant de nous souve-

an qu'il est mort pour nous. Or il est facile de voir avec quelle plenitude de cœur il se donne à nous, puis qu'il nomme cette sainte viande le pain de chaque journée; veut que nous le lui demandions en chaque jour.

Mais il faut bien prendre garde à la pureté de cœur & aux vertus que doivent avoir ceux qui le reçoivent & le mangent de cette forte. Une grande servante de Dieu desirant de communier tous les jours, nôtre Seigneur lui montra un globe de Cristal parfaitement beau, & lui dit: Lors que vous serez comme ce Cristal vous pourrez communier tous les jours. Il le lui permit toutesois à l'heure même. On peut considerer ce jour du Jeudi cette parole qu'il dit en la Croix: Faisoif, & le breuvage samer qu'on lui presenta, & comparer la douceur avec laquelle il rassasse nôtre saim & nôtre sois à l'ardent desir qu'il a de nôtre salut.

### CINQUIE ME DEMANDE. Pour le Vendredt.

Pardonnez-nous nos offenses , comme nous pardonnons à ceux qui nous ont offensé.

A cinquiéme demande qui porte: Pardomons-nous nous offenses, comme nous pardonnons à ceux qui nous ont offensé, êtant jointe au titre de Redempteur, convient fort bien au Vendredi, puis que selon la parole de saint Paul, le Fils de Dieu en répandant pour nous son sang sur la Croix devint nôtre Redempteur, & sur la redemption de nos pechez. C'est lui qui nous délivre de la tirannie du diable auquel nous estions assujettis. C'est lui qui nous a acquis le Roiaume que nous devons esperer en qualité d'ensans de Dieu. C'est lui qui nous savons été racheté, c'est à dire par qui nous avons obtenu le pardon de nos pechez, puis qu'il est le prix de nôtre rançon.

Tous les biens que nous pouvons souhaiter sont compris dans la demande precedente: & tous les maux dont nous pouvons être délivrez le sont dans les trois

deman-

demandes qui suivent dont voici la premiere: Pardonnez-nous, Seigneur, les fautes que nous avons commises contre vous, soit en ne vous rendant pas ce que
nous vous devons comme étant nôtre Dieu, soit par nôtre ingratitude des bienfaits dont vous nous comblez,
soit en violant vôtre loidivine. Remettez-nous, Seigneur, toutes ces dettes ainsi que nous les remettons à
ceux qui pous doivent lors que nous leur pardonnons
les ossenses qu'il nous ont faites.

Maisparce qu'il pourroit sembler que ce pardon que nous demandons à Dieu seroit fort limité s'il êtoit conforme à celui que nous accordons à ceux qui nous ont offensé, il faut içavoir que cela se peut entendre en deux manieres. La premiere, que toutes les fois que nous faisons cette priere, c'est en la compagnie de JESUS-CHRIST, qui est toujours auprés de nous quand nous prions: & que c'est en son nom que nous demandons & que nous disons, Nôtre Pere. Or cela êtant, le pardon que nous demandons à Dieu sera bien entier, puis qu'il ne se peut rien ajoûter à celui que son Fils nous a accordé. L'autre maniere dont cela le peut entendre à la lettre & à la rigueur est, en demandant à Dieu de nous pardonner en la même forte que nous pardonnons. Car on doit croire que tout homme qui prie a pardonné dans son cœur à ceux qui l'ont offensé.

Ainsi nous nous déclarons à nous-mêmes par cette demande, de quelle sorte nous devons approcher de Dieu; & que si nous n'avons point pardonné, c'est prononcer la sentence contre nous, & avoiier que nous ne meritons pas qu'on nous pardonne. Le Sage dit: Comment est-il possible que l'homme demande pardon à Dieu, és qu'il resus pardonne temps de pardonner à son frere ? Dieu ne remettra point les pechez; mais au contraire se vangera de celui qui desire de se vanger. La matiere de cette demande s'étend tres-loin & embrasse une infinité de choses, parce que les dettes, c'est à dire les ossenses que commettent les hommes sont innombrables, la redemption est tres-abondante, & le prix du pardon

pardon est infini, puis que ce prix est la mort & la paf-

fion de Jesus-Christ,

Alors on doit rappeller en fa memoire ses propres pechez & ceux de tout le reste des hommes : se reprefenter quel est le poids d'un peché mortel, puis qu'étant commis contre un Dieu il ne sçauroit être racheté ni paieque par un Dieu; & combien il est difficile de satisfaire à Dieu pour des offences qui sont si grandes, foit que l'on confidere ou sa bonté envers nous qui est inconcevable, où sa Majesté qui est infinie.

Dieu êtant ce qu'il est nous devons l'aimer, le craindre, & le respecter souverainement. Mais au lieu de satisfaire à ce devoir nous nous sommes encore rendus redevables à sa justice par tant de pechez que nous avons commis contre lui. Ainfi lors que nous lui demandons qu'il nous pardonne nos pechez, nous lui demandons qu'il nous acquitte de toutes ces dettes. Et c'est d'ins cette remise qu'il nous en fait que consiste tout notre bonheur, & qu'il d'éploie toutes les richesses de sa misericorde, en ce qu'étant lui-même l'offensé, il est

lui-même nôtre Redempteur & nôtre rançon.

Je ne marquerai rien en particulier durant ce jour de la passion de nôtre Seigneur, puis qu'elle est toute entiere l'ouvrage de nôtre redemption laquelle personne n'ignore, & dont toutes les circonstances sont rapportées dans d'excellens livres que nous avons. Je dirai feulement une chose qui me semble fort à propos, & qui est fort agreable à sa divine Majesté, ainsi qu'elle le déclara à l'une de ses servantes. Il lui apparut crucifié, & lui dit: Arrachez ces trois clous avec lesquels tous les hommes me tiennent ici attaché, qui sont leur manquement d'amour pour mon infinie bonté & pour ma beauté souveraine, l'ingratitude qui leur fait oublier tous mes bienfaits, & la dureté de leur cœur à recevoir mes inspirations. Et quand vous aurez arraché ces trois clous, je ne laisserai pas d'être encore attache sur cette Croix avec trois autres, qui font, mon amour infini pour vous, ma reconnoissance envers mon Pere des biens qu'il vous fait pour l'amour de moi, és la tendresse de cœur avec laquelle je suis toûjours prés

de vous pardonner.

On doit durant ce jour demeurer dans un grand filence, pratiquer quelques austeritez & quelques mortifications extraordinaires, & prier les Saints pour qui nous avons une particuliere devotion, afin qu'ils nous aident par leurs prieres à obtenir de Dieu le pardon que nous demandons. Nous devons aussi prier en ce jour pour ceux qui sont en peché mortel, pour ceux qui nous veulent ou nous ont voulu du mal, & pour ceux qui nous ont fait quelque déplaisir.

#### SIXIE' ME DEMANDE. Pour le Samedi.

Ne nous laissez pas fuccomber à la tentation.

OMME nos ennemis sont si forts & si opiniâtres qu'ils nous pressent & nous persecutent toûjours. Et comme nôtre soiblesse est si grande que nous sommes à toute heure prêts de tomber si le Tout-puissant ne nous soûtient, nous avons necessairement besoin d'implorer sans cesse son secons afin qu'il ne permette pas que nous soions vaincus par les tentations presentes, ou que nous retombions dans nos offenses passées.

Nous lui demandons, non qu'il ne permette pas que nous ne soions point tentez: mais que l'êtant, nous ne soions pas vaincus; parce que c'est dans les tentations que se rencontre sa gloire & nôtre Couronne lors que nôtre volonté les surmonte par son assissance. C'est pourquoi il nous ordonne de nous adresser à lui, en lui disant: Ne permettez-pas que nous succombions à la tentation, afin de nous apprendre par ces paroles, que c'est par sa permission qu'elle arrive: que c'est par nôtre soiblesse que nous y succombons; & que c'est par son seul secours que nous en demeurons victorieux.

Consideronsici, qu'il n'est que trop veritable que nous sommes tous foibles, malades, & pleins d'ulceres; tans parce que nous avons herité tous ces maux de ceux qui nous ont donné la vie, que parce que nous les avons encore augmentez par nos propres fautes & par nos mauvaises habitudes, qui nous ont couverts de plaies depuis les pieds jusques à la tête selon l'expression d'un Prophete: Presentons-nous en cet êtat devant ce Medecin celeste pour lui demander de ne nous laisser pas succomber à la tentation; mais de nous soûtenir par sa

main tout-puissante.

Ce nom de Medecin est tres agreable à sa divine Majesté: & c'est l'une des fonctions qu'il a la plus exercée lors qu'il est venu dans le monde, guerissant les maladies corporelles les plus incurables, & les maladies spirituelles les plus enveillies, lui-même aussi s'est donné ce nom quand il a dit : Cene font pas les fains , mais les malades qui ont besoin de Medecin. Et il a bien fait voir qu'il a agi comme Medecin envers les hommes lors qu'il s'est comparé au Samaritain, qui appliqua de l'huile & du vin sur les plaies de celui que les voleurs avoient blesse, dépouillé, & laisse à demi-mort. Les qualitez de Medecin & de Redempteur fonten sa divine Maje-Réune même chose : Mais avec cette difference, que la qualité de Redempteur, comme dit Saint Paul, confiste à nous délivrer de tous nos pechez passez: & celle de Medecin confiste à guerir nos plaies & nos maladies presentes, & à nous preserver des pechez où nôtre foiblesse pourroit nous faire tomber à l'avenir.

Considerons quelle est la maniere d'agir des Medecins de la terre. Ils ne vont voir que ceux qui les envoient querir: Et ce ne sont pas les plus malades qu'ils visitent le plus souvent, mais ceux qui les paient le mieux. Ils representent la maladie plus grande qu'elle n'est, & l'eutretiennent même quelques ois afin de gagner davantage. Ils traitent les pauvres sur le rapport d'autrui, & les riches en personne. Et ils ne sont ni pour les uns ni pour les autres les remedes qu'ils ordonnent; mais il les faut avoir d'ailleurs & souvent fort chere-

L 2

ment, quoi que la guerison soit tres-incertaine.

O celeste Medecin, vous ne ressemblez que de nome à ces Medecins de la terre. Vous visitez les malades sans qu'ils vous en prient : & visitez encore plus volontiers les pauvres que non pas les riches. Il n'y en a un seul que vous ne traitez vous même, sans desirer autre chosed'eux finon qu'ils reconnoissent qu'ils font malades, & qu'ils ne scauroient se passer de vous. Non seulement vous n'exagerez pas la grandeur du mal & la difficulté de la gueriion : mais quelque dangereuses que foient leurs maladies vous la leur faites voir facile, & leur promettez la fante, pour peu qu'ils gemissent pour l'obtenir. Vous n'avez du dégoût d'aucun malade, quelque sujet que leur maladie soit capable d'en donner. Vous allez chercher dans les Hospitaux les plus incurables & les plus pauvres. Vous vous paiez vous même de ce que vous faites pour eux : & vous prenez dans vous-même tous les remedes que vous leur donnez. Mais quels remedes, ô mon Dieu! des remedes compofez du fang & de l'eau qui font fortis de vôtre côte : du sang pour guerir toutes nos plaies; de l'eau pour laver toutes nos fouillures, fans qu'il nous reste plus ni aucun ressentiment de toutes nos maladies, ni aucunes marques de toutes nos taches.

Il y avoit dans le Paradis terrêtre une source si abondante qu'elle sormoit en se divisant quatre grands seuves qui arrosoient toute la terre. Et nous voions de la source de l'amour qui brûloit dans le cœur divin de nôtre Sauveur sortir par ses pieds sacrez, par ses mains, & par son côté, cinq ruisseaux de sang capables de sermer toutes nos plaies, & de nous guerir de toutes nos

maladies.

Combien voit-on de malades mourir pour n'avoir point eu de Medecin, ou pour n'avoir pas eu moien d'acheter les remedes necessaires à leurs maux? Ici cela n'est point à craindre puis que le Medecin s'invite luimême à les venir voir; qu'il porte avec soi des remedes pour toutes sortes de maladies, & que quelque cher qu'ils luicoûtent, non seulement il les donne gratuite-

ment

ment à tous ceux qui les lui démandent; mais il prie qu'on les lui demande. Que si ces remedes lui ont tant coûté, & lui ont été fi penibles, ç'a été pour nous les rendre d'autant plus faciles. Car pour ce qui est de lui il les a achetez de son propre sang : au lieu que nous n'avons qu'à le confiderer mort pour trouver la vie en le regardant : comme autrefoisen figure de ce grand mistere Moise aiant mis sur un bois élevé le Serpent d'airain, ceux qui avoient été mordus par les Serpens vivans êtoient gueris par le Serpent mort. Enfin c'est tout dire que de dire, qu'un si grand Medecin nous veut guerir. Et puis que nous sommestres assurez que ces remedes nous gueriront facilement, il ne nous reste que de lui ouvrir nos cœurs, & de les répandre en quelque forte en sa presence, en lui découvrant toutes nos plaies & toutes nos maladies. Nous devons avoir particulierement cette confiance en ce jour auquel ce divin Sauveur se presente à nous comme le Medecin supréme qui desire passionnément de nous guerir.

C'est ici le lieu de remarquer l'aveuglement de nôtre esprit, la corruption de nôtre volonte si remplie de la bonne opinion d'elle-même, l'oubli des bienfaits de Dieu, la facilité de nôtre langue à dire des impertinences, l'inconstance de nôtre cœur, la legerere qui nous porte à tant de pensées, egarées, nôtre peu de perseverance dans le bien, nôtre presomption dans l'estime de nous-mêmes, & nos distractions continuelles. Enfin il ne doit point y avoir en nous ni de vieilles ni de nouvelles plaies que nous ne découvrions à ce souverain

Medecin, en le priant d'y apporter le remede.

Quand le malade ne veut pas prendre ce qu'on lui ordonne ou s'abstenir de ce qu'on lui défend, le Medecin l'abandonne, si ce n'est qu'il soit frenetique. Mais nôtre celeste Medecin n'abandonne point ceux qui lui desobeissent. Il les assiste comme s'ils étoient frenetiques, & emploie toute sorte de moiens pour les faire rentrer en eux-mêmes.

Il sera fort à propos en ce jour de se souvenir de la se-L 3 pulture sépulture de nôtre Seigneur, & de considerer cescinq ruisseaux coulans de ses plaies qui demeureront ouvertes jusques au jour de la Resurrection generale, afin de guerir toutes les nôtres. Et puis que c'est de ces plaies divines que nous attendons nôtre guerison, servonsnous de la mortification, de l'humilité, de la patience, & de la douceur, comme d'un onguent precieux que nous appliquerons en quelque sorte à lui-même, en l'appliquant à nos freres par l'amour & la charité que nous leur témoignerons. Car ne l'aiant plus present parmi nous en une forme visible, & ne pouvant le servir en sa propre personne, nous sommes assurez par sa parole, qu'il tiendra comme sait à lui même tout le bien que nous aurons sait à nos freres pour l'amour de lui.

## SEPTIE'ME DEMANDE. Pour le jour du DIMANCHE.

#### Delivrez-nous du mal.

On s que par cette septiéme & derniere demande nous prions Dieu de nous délivrer du mal, nous ne specifions point de quel mal nous lui demandons qu'il nous délivre. Mais nous le prions seulement de nous délivrer de tout ce qui est proprement & veritablement mal; c'est à dire de tout ce qui peut faire perdre

les biens de la grace ou de la gloire.

Entre ces maux il y en a qui font proprement des peines & des châtimens, comme les tentations, les maladies, les afflictions, les déplaifirs qui touchent l'honneur, & autres semblables. Mais cela ne se peut pas proprement appeller des maux, sinon entant qu'ils servent d'occasion pour tomber dans le peché: & par cette même raison, les richesses, les honneurs, & tous les biens temporels se peuvent avec sujet appeller des maux, parce que souvent ils nous sont une occasion d'offenser Dieu. Ainsi nous demandons d'être délivrez non seulement de tous ces maux, mais aussi de tous ces biens qui pour,

pourroient nous faire tomber dans une condamnation eternelle. Et parce qu'il appartient proprement au souverain Juge de nous affranchir de ces peines, le titre de Juge convient fort bien à Dieu dans cette rencontre.

La matiere de cette demande est tres-étendue, parce qu'elle comprend les quatre dernieres sins de l'homme sur le sujet desquelles on a tant écrit, sçavoir la mort, le jugement general, les peines de l'enser, & la gloire

du paradis.

Alors on peut renouveller les confiderations precedentes; parce que tous les bienfaits que nous avons reçûs de Dieu, & qui font particulierement exprimez dans les fix titres glorieux dont j'ai parlé êtant ramaffezenfemble, nous nous trouverons chargez & comme accablez du poids de ses graces & de ses faveurs. C'est pourquoi nous devons nous les representer, tant pour confondre nôtre ingratitude, que pour fortifier nôtre confiance. Car quelle doit être nôtre confusion de voir qu'aiant un si bon Pere, un Roi si puissant, un Epoux fiaffectionné, un Pasteur si vigilant, un Redempteur si misericordieux; & un Medecin si habile & si charitable, nous fommes neanmoins fringrats, & tirons fi peu de fruit de tant d'avantages? Quelle crainte ne doit point donner d'un côté cette multitude de bienfaits dont il plaît à Dieu de nous combler, & de l'autre cette extréme ingratitude & cette dureté de cœur avec laquelle nous y répondons? Mais ce nous doit être une grande & incomparable confiance d'avoir à paroître en jugement devant celui qui êtant nôtre Juge est en même temps nôtre Pere, nôtre Roi, nôtre Epoux, & tout le reste.

On peut sinir ce jour, & conclure cette oraison par l'action de grace que David rend à Dieu dans ces cinq versets que l'Eglise a mis dans l'office de la ferie à Prime, & qui commencent ainsi. Benedic anima mea Domino, & omnia qua intra me sunt : & ceux qui suivent jusques à ces paroles : renovabitur ut aquila juventus tua, lesquelles signifient.

1. O mon ame benissez le Seigneur, & vous mon cœur & tout ce qui est en moi , benissez son saint nom.

2. O mon ame , benissez le Seigneur, én n'oubliez ja-

mais les graces & les biens qu'il vous a faits.

3. Lui qui vous pardonne tous vos pechez, & vous guerit de toutes vos maladies.

4. Lui qui vous délivre de la mort, & qui vous cou-

ronne dans sa bonté & dans ses misericordes.

5. Lui qui comble vos desirs par une abondance de tous ses biens, én vous rétablit dans une nouvelle jeu-

nesse aussi vigoureuse que celle de l'aigle.

Ainsi ce Seigneur infiniment bon & tout misericordieux nous trouvant morts nous ressissie; nous trouvant criminels nous fait grace; nous trouvant malades nous rend la santé: nous trouvant miserables nous assisste; nous trouvant pleins d'impersections nous en delivre; & nous attire ensin avec lui dans la felicité d'une vie nouvelle & toute divine.

Il est facile de voir en considerant attentivement ces paroles, qu'elles comprennent tous les poms & tous les titres que nous avons donnez à Dieu. Mais quoi qu'il foit vrai que cette oraison du Pater noster, tienne le premier lieu entre les oraifons vocales, il ne faut pas neanmoins negliger les autres, parce que l'on pourroit entrer dans quelque dégoût fi on ne disoit toûjours que celle-là seule. C'est pourquoi il sera bon d'y en méler d'autres, & particulierement quelques-unes si devotes qui se trouvent dans l'Ecriture, & qui ont été inspirées par le S. Esprit à des personnes de pieré, comme celle du Publicain dans l'Evangile, d'Anne Mere de Samuel, d'Esther, de Judith, du Roi Manasses, de Daniel, & de Judas Machabée par lesquelles ils representoient à Dieu leurs besoins avec des paroles qui naissant de leur dispofition presente exprimoient excellemment les plus vives affections de leur ame. Cette forte de priere faite par des personnes pressées de douleur oft tres-puissante, parce qu'elle éleve l'esprit à Dieu, enflâme la volonté, & tire des larmes des yeux quand on pense, qu'étant formée mée des mêmes mots que ces saintes ames ont proferez dans ces rencontres, on ne scauroit douter qu'ils ne

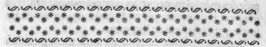
foient partis du fond de leur cœur.

Une telle maniere de prier est aussi tres-agreable à nôtre Sauveur; parce que de même que les grands Seigneurs prennent plaifir d'enfendre les personnes rustiques leur demander quelque chose avec des termes fimples & grossiers, il se plait de voir que nous le prions avec tant d'ardeur, que sans nous arrêter à chercher des paroles élegantes & étudiées, nous nous fervons des premieres qui s'offrent à nous pour lui faire connoître en peu de mots lebesoin que nous avons de son affistance : ainfi que Saint Pierre & ses Apôtres dans la crainte d'être noiez lui disoient, Seigneur, sauveznous : nous perissons. Ou comme la Cananée, lors qu'elle lui demandoit misericorde : Ou comme l'Enfant prodigue quand il disoit : Mon Pere, j'ai peché contre le Ciel e's contre vous : Ou comme la Mere de Samuel lors qu'elle adressoit ces paroles à Dieu : O Dieu des batailles, si vous daignez jetter les yeux sur moi pour voir l'affliction de vôtre servante : si vous daignez vous souvenir de vôtre esclave ; & si vous daignez établir mon ame dans une parfaite vertu, je l'emploierai toute pour vôtre service.

La Sainte Ecriture est pleine de ces oraisons vocales qui ont obtenu de Dieu ce qu'elles lui ont demandé : Et les nôtres obtiendront de même de sa bonté le remede dont nous avons besoin dans nos afflictions & nos souffrances. Or quoi que des perfonnes de grande pieté estiment que cela se fait mieux par la seule pensee de l'esprit, toutefois l'exemple de plusieurs Saints & nôtre propre experience nous apprennent, que ces oraisons vocales banniffent notre tiedeur, échauffent notre volonté, & nous disposent pour mieux faire l'oraison

mentale & spirituelle.

F I N.



# LE

# CHASTEAU DE L'AME.

## AU LECTEUR.

Il faut, s'il vous plaît, avant que de lire ce qui suit voir dans l'Avertissement qui est à la tête du premier volume, ce qu'il en dit és de l'Oraison, afin de vous détromper de l'opinion si generale que ce traité est intelligible : Cette pensée a jusques ici presque empêché tout le monde de le lire. On s'imagine que ce ne sont que des speculations si élevées que l'onn'y peut rien comprendre. Cependant je suis persuadé que quelque sublimes qu'elles soient onne laissera pas de les entendre : & elles se trouvent meslées de tant d'instructions si excellentes pour ce qui regarde la pratique des vertus qu'elles ne scauroient être que tres-utiles.

# Avant-propos de la Sainte.



E toutes les choses que l'obeissance m'oblige de faire il y en a peu qui m'aient paru fi difficiles que d'écrire de l'oraison, tant parce que nôtre Seigneur ne m'a pas donne af-

fez d'esprit pour m'en bien acquitter, & que je n'avois pas dessein de l'entreprendre, qu'à cause que je sens depuis trois mois un bruit continuel dans la tête, & une si grande foiblesse que je ne sçaurois sans beaucoup de peine

peine écrire pour les affaires les plus importantes & les pluspresses. Mais comme je sçai que l'obeissance peut rendre possible ce qui paroît impossible, je m'y engage avec joie malgre la resistance de la nature que j'avoue s'y opposer, parce que je n'ai pas assez de vertu pour sousser la rendre des maladies continuelles, & me trouver en même-temps accablée de mille diverses occupations. Ainsi c'est de la seule bonté de Dieu que j'attens la même assistance qu'il me donne en d'autres

occasions encore plus difficiles.

Je ne voi pas ce que je pourrai ajoûter à ce que j'ai déja écrit touchant l'oraison pour satisfaire au commandement que j'en avois receu, & je crains que ce que j'en dirai ne soit presque que ce que j'ai dit. Je fuis comme ces oifeaux à qui l'on apprend à parler, & qui ne scachant que ce qu'on leur montre redisent toujours les mêmes mots. Que si nôtre Seigneur veut que j'y ajoûte quelque chose il me l'inspirera s'il lui plaît, ou rappellera dans ma memoire ce que j'en ai écrit. Ce ne sera pas peu pour moi ; parce que je l'ai si mauvaise que je m'estimerois heureuse de me souvenir de certains endroits que l'on disoit n'être pas mal, en cas qu'il ne s'en trouve plus de copie. Mais quand je ne recevrois point cette grace, & qu'aprés m'être tourmentée inutilement à écrire des choses qui ne pourroient profiter à personne je n'aurois fait qu'augmenter mon mal de tête, je ne laisserois pas d'en tirer un grand avantage puis que j'aurois satisfait à l'obeissance.

Je vai donc commencer en ce jour de la tres-sainte Trinité de l'année 1577, dans le monastere de S. Joseph de Tolede où je me trouve maintenant. Je soûmets tout ce que je dirai au jugement de ceux qui m'ont commandé d'écrire, qui sont des personnes tres-éclairées. Et si j'avance quelque chose qui ne soit pas conforme à la creance de l'Eglise Catholique Apostolique & Romaine ce ne sera pas à dessein, mais par ignorance, puis que j'ai toûjours été & serai toûjours avec la grace de Dieu entierement soûmise à cette sainte

AVANT-PROPOS.

Epoule de Jesus-Christ. Qu'il foit loué & glo-

rifie à jamais. Ainfi foit-il.

Parce que ceux qui m'ont commandé d'écrire ceci m'ont dit que les Religieuses de nôtre Ordre aiant besoin d'être éclaircies de quelques doutes touchant l'oraifon, ils croient qu'elles entendront mieux le langage d'une femme, & que l'affection qu'elles ont pour moi leur en fera tirer plus de profit, je leur adresse ce discours qui ne pourroit passer que pour extravagant dans l'esprit des autres personnes. Dieu me fera une grande grace s'il fert à quelqu'une d'elles pour le mieux louer : & il sçait que c'est tout ce que je desire. Que si jerencontre bien en quelques endroits elles ne doivent point me l'attribuer, puis que je suis par moimême fiincapable de parler de fujets fi élevez que je n'en ai d'intelligence qu'autant qu'il plaît à Dieu de m'en donner par un effet de sa bonté dont je suis indigne. research of the distribution of the distribution of

pait ou recoller dans ent memoire ce que t'en ai



# PREMIERE DEMEURE.

## CHAPITRE PREMIER.

La Sainte compare l'ame à un superbe Château dont l'oraison est la porte, & qui a diverses demeures dans la principale desquelles Dieu habite. Et dit qu'il faut pour entrer dans ce Château commencer par rentrer dans nous-mêmes asin de connoître nôtre égarement, & en se détachant des creatures implorer le secours de Dieu.

OR s que je priois nôtre Seigneur de m'inspirer L'ame - ce que je devois écrire, parce que je ne sçavois par comoù commencer pour obeir au comandement que j'en parée à ay receu, il m'est venu dans l'esprit que ce que je vai dire perbe doit être le fondement de ce discours. C'est de conside-palais rer nôtre ame ainfi qu'un Château basti d'un seul dia où il y mant ou d'un cristal admirable, dans lequel il y a com- a diverme dans le ciel diverses demeures. Car si nous y prenons meubien garde, mes Sœurs, l'ame juste est un veritable Pa- res . & radisoù Dieu qui y regne trouve ses délices. Quelle doit où Dieu donc être la beanté de cette ame qu'un Monarque si habite, puissant, si sage, siriche, & si magnifique veut choisir pour sa demeure? Je ne voi rienici-bas à quoi je puisse la comparer. Et comment l'esprit le plus élevé seroit-il capable de comprendre toutes ses perfections, puis que Dieu qui est incomprehensible a dit de sa propre bouche qu'il l'a creée à fon image, & imprimé en elle sa reflemblance?

Ainsi j'entreprendrois inutilement de representer toutes les merveilles de cet admirable Château, puis qu'encore qu'il y ait une difference infinie entre Dieu & lui, l'un étant le Createur, & l'autre la creature, il suffit de sçavoir qu'il est l'ouvrage de cette supréme Majesté, pour ne pouvoir douter de l'excellence des ornemens dont il lui plast d'enrichir l'ame qui est ce Château. Quelle douleur & quelle consusion ne devons-

154 LE CHASTEAU DE L'AME

donc point avoir de ce que par nôtre faute nous ne nous connoissons pas nous-mêmes? Et quelle honte seroitce, mes Filles, à une personne à qui on demanderoit qui elle est, si elle ne le sçavoit pas, ni ne pouvoit dire qui est son pere, qui est samere, ni de quel païs elle a tiré sa naissance? Et nôtre ignorance n'est-elle pas sans comparaison plus grande de renfermer toute la connoissance que nous avons de nous-mêmes dans ce qui regarde nôtre corps sans sçavoir qu'en general parce qu'on nous l'a
dit & que la foi nous l'apprend, que nous avons une
ame, ni sans passer plus avant pour nous instruire de ses
qualitez, de son prix, de sa valeur, ni même y penser
que rarement? Ainsi au lieu de travailler à conserver la
beauté de nôtre ame, nous nous contentons de prendre
soin de ce corps qui n'est que comme la clôture & l'en-

ceinte de ce magnifique Château.

Nous devons donc confiderer qu'il enferme diverses demeures: les unes en haut, les autres en bas, les autres aux côtez, & une dans le milieu, qui est comme le centre & la principale de toutes dans laquelle se passe ce qu'il y a de plus secret entre Dieu & l'ame. Prenez bien garde je vous prie, mes Filles, à cette comparaison. Nôtre Seigneur aura peut-être agreable qu'elle vous serve à comprendre quelles font les graces qu'il lui plaît de faire aux ames, & la difference qui s'y rencontre, j'entens autant que j'en serai capable, êtant impossible principalement à une personne aussi ignorante que je fuis de les connoître toutes, tant elles sont en grand nombre. Ce ne sera pas une petite consolation à celles à qui Dieu donnera lumiere sur ce sujet : Et celles qui ne l'auront pas se contenteront d'admirer dans les autres les effets de sa bonté. Car comme au lieu de recevoir du préjudice d'élever nos esprits à la consideration des choses celestes & à la felicité des Saints, nous en recevons de la joie & travaillons à nous rendre dignes de participer à leur bonheur, nous recevons de même du contentement de voir qu'il n'est pas impossible que dans l'exil où nous vivons un si grand Dieu se communique

nique à des vers de terre si miserables, & que son infinie

bonté ne se porte jusqu'à les aimer.

Je suis persuadée que l'on ne sçauroit que par un defaut d'humilité & d'amour pour le prochain voir avec peine que Dieu fasse désici-bas une si grande faveur à certaines ames. Carautrement comment pourroit on ne se pas réjouir de ce qu'il accorde à quelques-unes des graces qui ne nous ôtent pas l'esperance d'en recevoir de semblables, & trouver étrange que cette eternelle Majesté manifeste sa grandeur à qui il lui plaît ? Enquoi elle n'a souvent autre dessein que de la faire paroître en la maniere que JESUS-CHRIST nous l'apprend dans l'exemple de l'aveugle-nai, lors que ses Apôtres lui demanderent si ce qu'il avoit été privé de la veuë en venant au monde êtoit à cause de ses pechez, ou des pechez de ses parens. Il arrive même quelquefois que ceux à qui il fait ces graces ne sont pas plus saints que ceux à qui il ne les accorde pas, comme il paroît par faint Paul & par la Magdelene; mais c'est pour faire connoître sa grandeur, & nous donner sujet de le louer dans ses creatures.

Qu'elqu'un pourra dire que ces choses paroissent impossibles, & qu'il est bon de ne point scandaliser les foibles. A quoi je répons qu'il vaut mieux que ces personnes n'y ajoûtent point de foi, que de manquer à exhorter ceux à qui Dieu fait de semblables graces d'en profiter, & les autres de s'en réjouir & de s'avancer de plus en plus dans l'amour de cette adorable Majesté, qui fait éclater sa bonté & sa puissance par de si grandes misericordes. A combien plus forte raison devez-vous donc, mes Sœurs, en faire vôtre profit, sçachant comme vous le sçavez que Dieu donne encore de plus grandes marques de son amour pour ceux qui l'aiment? Mais je puis vous affurer que ceux qui manquent en cela de foi ne recevront jamais de telles faveurs, parce qu'il ne prend plaisir à les répandre que sur ceux qui ne mettent point debornes à sa puissance. Qu'il ne vous arrive donc jamais, mes Filles, de tomber dans ce doute encore que nôtre LE CHASTEAU DE L'AME.

nôtre Seigneur ne vous conduife pas par ce chemin.

Pour revenir à ce Château si magnifique & si agreable il faut voir de quelle forte nous pourrons nous en procurer l'entrée. Il femble d'abord que ceci soit une extravagance, parce que si l'ame est elle-même ce Château il estévident qu'elle ne sçauroit y entrer, puis que l'on n'entre point dans un lieu où l'on est deja. Mais vous devez sçavoir qu'il y a diverses manieres d'être de ce Château. Plufieurs ames font seulement comme des gardes la ronde tout à l'entour sans se mettre en peine de ce qui se passe au dedans, ni de scavoir qui y est, ni quelles en sont les diveries demeures : Et vous avez pû voir dans quelques livres qui traitent de l'oraison qu'un des avis que l'on y donne est, que l'ame pour entrer dans ce Château, doit entrer en elle-même, ce qui n'est autre

chose que ce que je viens de dire.

Un tres-sçavant homme me dit autrefois qu'une ame qui ne fait point oraison ressemble à ces paralitiques, qui encore qu'ils aient des pieds & des mains ne sçauroient les remuer, & qu'il y en a de si malades & si accoûtumez à ne s'occuper que des choses exterieures qu'il est impossible de les faire entrer au dedans d'ellesmêmes, parce qu'elles ont formé une fi grande habitude de vivre avec les reptiles, & les bêtes, qui sont au dehors du Château qu'elles leur font devenues semblables. Tellement qu'encore qu'elles soient d'une nature si noble & si élevéqu'elle les rend capables de converser avec Dieu-même, on ne sçauroit les guerir de cette déplorable maladie. Elles ne veulent ni connoître leur misere ni tâcher à s'en delivrer, & deviennent ainsi que la femme de Lot, comme des statuës de sel; parce qu'au lieu de tourner la tête vers Dieu elles la tournent vers ces creatures immondes de même qu'elle la tourna vers Sodome.

One -08 De l'Orai.

fon est Selon ce que je le puis comprendre la porte pour enla porte trer dans ce Château oft l'oraison tant vocale que mende ce tale accompagnée d'attention, sans quoi ce ne peut être Châ-

teau.

I. DEMEURE. CHAPITRE I. une veritable oraison, puis que pour faire que c'en soit une il faut confiderer à qui l'on parle : ce que l'on est: ce que l'on demande; & à qui on le demande. Autrement on ne prie guere quoi que l'on remuë beaucoup les lévres. Ce peut neanmoins être une oraison encore que l'on ne fasse point de reflexion à cause qu'on en a fait d'autres fois. Mais si l'on faisoit coûtume de parler à Dieu comme l'on parleroit à l'un de ses domestiques en difant sans y prendre garde tout ce qui vient en la pensée, & que l'on sçait par cœur, je ne sçaurois croire que cela puisse passer pour oraison; & je prie Dieu que nul Chrêtien n'en use de cette forte. J'ai une ferme confiance, mes Sœurs, que cela ne vous arrivera point puis que vous êtes accoûtumées à prier interieurement & du fond du cœur, ce qui est un excellent moien pour

s'empêcher de tomber dans une telle stupidité.

Je ne parle point à ces ames percluses & paralitiques qui sont tant à plaindre, & dans un si grand peril si nôtre Seigneur ne vient lui même leur commander de se lever, comme il fit à ce paralitique, qui avoit passé trentehuit ans fur le bord de la piscine; mais je parle aux ames qui entrent enfin dans ce Château, parce qu'encore qu'elles soient si engagées dans les occupations du siecle qu'elles en sont toutes remplies à cause que le cœurs'attache où est son tresor, neanmoins comme elles ont de bons desirs elles travaillent quelquesois a s'en détacher, font reflexion fur l'état où elles font, ont recours à Dieu, & quand ce ne seroit que de mois en mois lui representent leurs besoins. Et cette connoissance d'ellesmêmes & de leur égarement leur est fiutile qu'elle les fait enfin entrer dans le Château, mais seulement dans la plus basse demeure, parce que ce grand nombre d'imperfections qui leur restent sont comme autant de reptiles qui y entrent avec elles, & les rend encore incapables de remarquer les beautez de ce superbe édifice, & d'y jouir d'une entiere satisfaction.

Vous ferez peut-être surprises, mes Filles, de ce discours à cause que par la misericorde de Dieu vous n'êtes LE CHASTEAU DE L'AME.

pas du nombre de ces personnes : mais vous devez souffrir que je m'en explique comme je puis se rencontrant dans l'oraison des choses interieures, & si élevées que je ne sçaurois faire entendre d'une autre sorte la manieredont je les comprens. Dieu veüille même que j'aie bien réuffien quelques-unes dans un sujet qu'il est fort difficile que vous entendiez si vous n'en avez l'experience, mais si vous l'avez vous connoîtrez que je ne pouvois agir autrement, & qu'il faloit toucher en paffant ce qui ne nous touche plus par la misericorde de nôtre Seigneur.

#### CHAPITRE II.

Etat déplorable d'une ame qui est en peché mortel. Du'il faut commencer par tacher d'entrer dans la connoissance de soi-même qui est la premiere demeure de ce Château interieur & spirituel. Qu'il faut passer de cette connoissance à celle de Dieu. Efforts que font le demon pour empêcher les ames d'entrer dans cette premiere demeure & enfuite dans les autres ; & avis de la Sainte pour resister à leurs artifices.

Eftat d'une eft en peché mortel.

A VANT que de passer outre je vous prie, mes Sœurs, de confiderer quel malheur c'est à une ame amequi qui est comme un superbe Château tout resplendissant de lumiere, comme une perle orientale sansprix, comme un arbre de vie plante dans le milieu des eaux vives de la vie qui est Dieu même, lors qu'elle commet un peché mortel & setrouve par cette chûte dans les tenebres les plus épaisses & l'obscurité la plus noire que l'on se puisse imaginer, parce qu'encore que ce même Soleil qui la remplissoit de sa lumiere & la rendoit toute éclatante de beauté demeure toûjours au milieu d'elle, & qu'elle foit de sa nature comme un Cristal capable d'être penetré & éclairé de ses raions, ce Soleil se trouve alors Eclipfé pour elle. Ainfi toutes les bonnes œuvres qu'elle peut faire êtant en cet êtat lui sont inutiles pour le falut, à cause qu'elles n'ont pas Dieu pour principe .

I. DEMEURE. CHAPITRE. II. 259
cipe, sans quoi nos vertus apparentes ne sont que de
fausses vertus parce que nous ne scaturions lui être agreables lors que nous nous éloignons de lui, & que celui
qui commet un peché mortel, au lieu d'avoir intention de le contenter ne pense qu'à plaire au demon,
qui n'étant que tenebres rend son ame tenebreuse comme lui.

Je sçai une personne à qui nôtre Seigneur avoit fait voir en quel êtat est une ame lors qu'elle a commis un peché mortel. Et cette personne me disoit qu'elle ne croioit pas que si on le connoissoit il se trouvât quelqu'un qui se pût resoudre à tomber dans ce malheur quelque peine qu'il falût prendre pour en éviter les occafions; ce qui lui donnoit un desir extréme que chacun le sçût & en fût bien persuadé. Je vous conjure, mes Filles, d'imiter ce zele, & de prier beaucoup Dieu pour ceux qui se trouvent en cet êtat. Il est si déplorable que comme ces personnes ne sont que tenebres, ces tenebres se répandent dans toutes leurs actions. Car de même que les ruisseaux qui partent d'une source vive & tres-claire en retiennent les qualitez, toutes les actions d'une ame qui est en grace sont agreables aux yeux de Dieu & des hommes, parce qu'étant, ainsi que je l'ai dit, semblable à un arbre planté dans la source de la vie, la fraîcheur & la nourriture qu'elle en reçoit lui fait produire sans cesse des fruits admirables. Mais lors qu'au contraire l'ame va par sa faute comme se transplanter dans un marais puant & infect, tous les fruits qu'elle produit ne sont que corruption & pourriture.

Il faut donc remarquer que Dieu êtant ce divin Soleil qui est & qui demeure toûjours dans le centre de l'ame rien n'est capable de ternir l'éclat de sa beauté & d'obscurcir sa lumiere. Mais l'ame ne laisse pas de devenir toute tenebreuse par le peché; de même qu'un voile noir dont on couvriroit un cristal opposé au Soleil l'empêcheroit d'être éclairé de ses raions.

O ames rachetées par le fang d'un Dieu, je vous conjure jure en son nom de faire attention à une verité si importante & d'avoir compassion de vous-mêmes. Car cela êtant pourriez-vous ne point faire tous vos efforts pour attacher ce voile funête qui vous cache la splendeur de cette divine & eternelle lumiere que vous ne sçauriez esperer de revoir jamais si vous mouriez avant que de sortir du malheureux êtat où vous êtes.

Jesus, mon Sauveur, qui peut assez déplorer le malheur de ces ames? Quel trouble ne voit-on point à l'entrée de ce Château? quelle émotion dans les sens & les puissances qui en sont comme les officiers? & enfin quel fruit peut-on attendre d'un arbre qui ne tire sa

nourriture que du demon?

Un homme fort spirituel m'a dit autresois qu'il ne s'étonnoit pas du mal que font ceux qui sont en peché mortel; mais qu'il ne pouvoit assez s'étonner de ce qu'ils n'en font pas beaucoup davantage. Dieu veüille s'il lui plast nous délivrer d'une misere si étrange que nulle autre ne peut tant meriter ce nom, puis qu'elle attire après elle des maux eternels. C'est là, mes Filles, la seule chose que nous devons craindre & dont nous devons demander à Dieu dans nos prieres de nous garentir, puis que nous sommes par nous-mêmes si foibles & si insimmes que nous travaillerions en vain sans son assistance à conserver, selon l'expression de ce grand Roi & ce grandProphete, la place qu'il a commise à nôtre charge,

Cette même personne me disoit qu'elle avoit tire deux grands avantages de la faveur que Dieu lui avoit faite de lui donner cette connoissance. L'un d'avoir par l'horreur de ces terribles chûtes une si extréme apprehension de l'offenser qu'il lui demandoit sans cesse de ne l'abandonner point. Et l'autre que ce lui étoit comme un miroir qui l'instruisoit dans l'humilité en voiant que tout le bien que nous faisons ne procede que de cette source dans laquelle nôtre ame telle qu'un arbre abondant en fruits se trouve plantée, & de ce soleil dont la chaleur douce & vivisiante lui fait produire de bonness œuvres. A quoi cette personne ajoûtoit, qu'il en êtoit

Î. DEMEURE. CHAPITRE ÎT. 261. Étoit si persuadé que lors qu'il faisoit ou voioit faire à un autre quelque bonne action il rapportoit aussi-tôt à Dieu comme à son principe, & luien rendoit graces, parce qu'il connoissoit clairement que nous ne pouvons rien sans son secours: ce qui faisoit même que d'ordinaire il ne se voioit par lui-même dans le bien qu'il faisoit.

Vous ne devez pas, mes Sœurs, plaindre le temps que vous donnerez à lire ceci, ni moi regreter celui que j'ai emploié à l'écrire si nous gravons bien ces choses dans nôtre memoire. Les sçavans ne les ignorent pas : mais l'esprit des femmes n'allant pas si loin , elles ont besoin de tout ce qui peut les instruire: & c'est peut être pour cette raison que nôtre Seigneur a permisque de semblables choses soient venues à ma connoissance. Je le prie de tout mon cœur de m'affister afin que je puisse vous en faire part. Car ces matieres interieures sont si obscures qu'étant aussi ignorante que je suis il m'arrivera fouvent de ne pouvoir éviter de dire plusieurs choses superflues & même extravagantes parmi quelquesunes qui seront utiles. Mais si l'on a besoin de patience pour lire ce que j'écris, on doit considerer que je n'en ai pas moins eu pour écrire ce que je ne sçavois pas, êtant tres-veritable que j'ai quelquefois pris la plume fans scavoir ni ce que j'avois à dire, ni par où je devois com-

Je sçai, mes Filles, combien il vous importe que je vous explique le mieux que je pourrai certaines choses interieures, puis que l'on nous parle continuellement de l'utilité de l'oraison, & qu'encore que nos constitutions nous obligent d'y emploier diveries heures on ne nous dit point ce que nous pouvons y contribuer, ni on ne nous explique que fort peu les moiens dont Dieu se sert pour nous y faire avancer d'une maniere surnaturelle. Ainsi j'ai sujet d'esperer que ce vous straune grande consolation que je vous en donne quelque lumiere en vous faisant voir la beauté de cet édifice celeste & interieur si peu connu des hommes, bien que plusieurs

252

pretendent d'y avoir part. Or quoi que nôtre Seigneur m'eût donné quelque intelligence des autres choses dont j'ai écrit, j'ai connu ensuite qu'elle n'étoit pas telle que je l'ai euë depuis, principalement en celles qui sont les plus dissiciles: & ce qui me met en peine est que pour les faire entendre je serai contrainte d'user de termes bas & vulgaires, parce que mon esprit rude & grossier n'en sçauroit trouver de plus propres.

De la connoiffance de foymême qui est la premiere demeure de ce Châsteau.

Pour revenir donc à ce Château dans lequel il y a diverses demeures, vous ne devez pas les concevoir comme étant toutes engagées les unes dans les autres, mais porter vos yeux vers le centre qui est le palais où habite ce grand Roi, & le considerer comme un palmier qui couvre de diverses écorces le fruit délicieux qu'il produit. Car il y a au dessus & à l'entour de ce palais diverses demeures; & toutes les choses qui regardent l'ame allant au déla de ce que nous pouvons nous imaginer, nous ne sçaurions nous les representer dans une trop grande éten duë. A quoi il faut ajoûter qu'il n'y a une seule de ces demeures qui ne soit éclairée par ce soleil dont la lumiere remplit tout ce magnisique Château.

Soit qu'une ame s'exerce beaucoup ou peu à l'oraison il importe extrémement de ne la pastrop contraindre. Mais puis que Dieu lui fait la grace de la recevoir dans ce Château il faut la laisser aller dans ces diverses demeures fans l'obliger à s'arrêter long-temps dans une seule quand ce seroit celle de la connoissance d'ellemême, parce qu'encore que rien ne foit plus necessaire, remarquez bien ces paroles, même pour les ames à qui Dieu fait tant de grace que de leur donner entrée dans le centre de ce Château qui est le palaisoù il habite, elles ne pourroient quand elles le voudroient perdre jamais cette connoissance d'elles-mêmes, à cause que leur humilité comme une abeille qui travaille sans cesse à faire le miel, leur represente toujours leur neant, sans quoi elles seroient perduës. Mais ainsi que le travail de l'abeille ne l'empêche pas de sortir de sa ruche pour al-

I. DEMEURE. CHAPITRE II. ler chercher sur diverses fleurs la matiere de son ouvrage, cette connoissance de nous-mêmes n'empêche pas aussi l'ame de prendre quelquefois son vol pour considerer la grandeur & la Majesté de Dieu dans ses inessables perfections : & elle connoîtra encore beaucoup mieux par ce moien que par elle-même quelle est sa bassesse, & se trouvera plus délivrée de ses propres imperfections que j'ai dit être comme des reptiles qui êtoient entrez avec elle dans cette premiere demeure qui est cette connoiffance d'elle-même. On doit donc regarder ce que je viens de dire comme une grace finguliere que l'on reçoit de Dieu dans ces occupations de l'ame qui n'ont rien que de grand & d'utile. Et ne doutez point, mes Sœurs, que nous n'avancions beaucoup davantage par la confideration des grandeurs & des merveilles de ce souverain être dont nous sommes l'ouvrage & les creatures que si nous demeurions toûjours attachées à celle de nôtre neant & de nôtre basfeffe.

-0630-

Je ne sçai si je me suis bien expliquée: & ce point est Passer d'une extréme consequence, parce que quelque élevées de la que soient vos pensées vers le Ciel : je ne voudrois pour noissan. rien du monde que celadiminuat vôtre humilité; n'y ce de aiant point de vertu qui nous soit plus necessaire tandis soi-mêque nous sommes encore sur la terre. C'est ce qui m'o-celle de blige à vous repeter que nous ne sçaurions mieux faire Dieu, que de commencer par nous efforcer d'entrer dans cette premiere demeure où l'on s'occupe à la connoissance desoi-même, sans vouloir d'abord monter plus haut. Car quel befoin a-t-on de voler lors que l'on peut aller par un chemin facile & tres-feur? Tichons donc plutôt, mes Sœurs d'y marcher à grands pas. Et le seul moien à mon avis de nous bien connoître est de nous appliquer à bien connoître Dieu. Sa grandeur nous fera woir nôtre bassesse; sa pureté, nôtre impureté; & son humilité nôtre defaut d'humilité.

Noustirons de cela deux avantages: l'un de comprendre prendre beaucoup mieux quel est nôtre neant en confiderant cette supreme Majerté; de même que l'on connoît beaucoup mieux qu'une chose est fort noire quand elle est comparée à une fort blanche. L'autre que nôtre entendement & nôtre volonté s'ennobliffent & deviennent plus capables de pratiquer les grandes vertus lors qu'outre la connoissance de nous-mêmes travaillons à acquerir celle de Dieu. Car comme je l'ai dit de ceux qui iont en peché mortel que leurs actions ressemblent a ces ruiffeaux dont les eaux venant d'une source corrompuë font toûjours noires & puantes, (ce qui n'est qu'une comparation puis que Dieu nous garde d'être en cet êtat : ) de même si nous demeurons dans la confideration de nôtre mifere nous ferons comme un ruiffeau dont l'eau fera toûjours trouble par tant d'apprehenfions & de craintes qui nous rendront lâches & timides, en nousfaifant penfer sans cesse si l'on n'a point les yeux jettez fur nous pour obierver nos actions; fi nous ne nous égarons point en marchant par ce chemin; s'il n'y aura point de presomption d'oser entreprendre ce bon œuvre ; fi êtant fi imparfaites nous devons nous appliquer à une chose aussi élevée qu'est l'oraison; s'il ne vaudroit pas mieux se contenter de marcher dans la voie commune & ordinaire puis que les extremitez sont vicieuses même en ce qui regarde la vertu; si êtant de si grandes pecheresses ce ne seroit point en voulant s'élever davantage se mettre en hazard de tomber de plus haut, & ainti au lieu de fervir aux autres leur nuire en affectant mal-à-propos ces fingularitez.

Helas mes filles de combien d'ames le demon a-t-il causé la perte en leur faisant prendre pour humilité ce que je viens de dire & tant d'autres choses semblables que je pourrois y ajoûter, abusant ainsi de la connoissance que ces personnes ont d'elles-mêmes asin de les empêcher d'en sortir pour passer à celle de Dieu, ce qui au lieu de diminuer leur humilité l'augmenteroit. Ce n'est pas que nous n'aions ces sujets de craindre & même en-

I. Demeure. Chapttre II. 265 core davantage. Mais je soûtiens que pour acquerir la veritable humilité nous devons jetter & arrêter les yeux sur Jesus. Christ nôtre Sauveur & sur ses Saints, puis que c'est un excellent moien pour élever nôtre esprit & pour empêcher que la connoissance de nous-mêmes ne nous décourage. Car encore que cette premiere demeure soit la moindre de toutes, elle ne laisse pas d'être si avantageuse & si riche, que pourvû que l'on se désasse es reptiles qui y entrent avec nous on peut de là passer aux autres.

10000

Mais il n'est pas croiable de combien d'adresse & Efforts d'artifices le demon se sert pour empêcher les ames de que fait se bien connoître elles-mêmes & le chemin qu'elles le dedoivent suivre. Entre plusieurs choses que je sçai par pour experience de cette premiere demeure je vous dirai, empêmes filles, qu'elle contient une infinité de logemens à cher les cause du grand nombre d'ames qui y entrent en diver-d'enfes manieres, & toutes avec bonne intention. Or com- rer me tout l'enfer veille sans cesse pour leur nuire, ces lo- dans gemens sont pleins de demons qui leur tendent mille cette pieges pour les empêcher de passer d'une demeure dans re deune autre. Ils ont peine d'y réiissir contre les ames qui meure. font les plus proches de la demeure où habite ce grand Roi, mais ils furmontent facilement celles qui êtant encore plongées dans les plaifirs du monde & passionnées pour de vains honneurs & de vaines pretentions n'ont pas le courage de se servir pour leur resister des sens & de ces puissances, l'entendement, la memoire & la volonté que Dieu leur a donnez pour se défendre de leurs attaques. Or bien que les ames qui font en cet état desirent de ne point offenser Dieu & fassent de bonnes œuvres, elles doivent recourir à lui avec grand soin, à la fainte Vierge & aux Saints pour les proteger & les defendre: & il n'y a point d'êtat si parfait où l'on n'ait besoin de faire la même chose puis que le secours de Dieu nous est toûjours necessaire, & je le prie de tout mon cœur de ne nous le pas refuser.

Tome II.

Que nôtre vie sur la terre est miserable! Mais à cause, mes Filles, que j'ai beaucoup parlé ailleurs du grand préjudice que nous recevons de n'être pas bien instruites dans l'humilité & la connoissance de nous-mêmes je n'en dirai pas ici davantage, quoi que rien ne nous importe tant que de tirer quelque prosit de ce que j'en ai dit.

Vous devez remarquer que ces premieres demeures sont peu éclairées de la lumiere qui sort du palais de ce grand Roi. Non qu'elles soient aussi obcurcies que lors que l'ame est en peché mortel, mais à cause qu'elles le font en quelque forte parce que ces couleuvres, ces viperes & ces autres reptiles venimeux qui s'y font gliffez avec l'ame l'empêchent d'en confiderer la lumiere; de même que si une personne qui auroit les yeux si couverts de bouë qu'elle pourroit à peine les ouvrir entroit dans une sale fort éclairée des raions du Soleil. Ces demeures font donc fort claires, mais ces malheureux animaux qui obscurcissent les yeux de l'ame pour ne les attacher que sur eux-mêmes l'empêchent d'en voir la clarté. C'est la disposition dans laquelle me paroît être une ame qui bien qu'elle ne soit pas en mauvais êtat est fioccupée, comme je l'ai dit, du foin des affaires du monde, & de ce qui regarde les biens & les honneurs, qu'encore qu'elle voulût faire reflexion sur elle-même & posseder le bonheur dont elle seroit capable de jouir, elle en est empêchées par ces déplorables attachemens dont il semble qu'elle ne puisse se dégager.

Il faut donc pour entrer dans la feconde demeure que chacun selon sa condition s'efforce de renoncer à toutes les occupations non necessaires, puis que sans cela je croi impossible que l'on arrive jamais à cette principale demeure qui est le comble de la felicité, ni que l'on soit même en assurance dans les premieres demeures au milieu detant de bêtes si dangereuses dont il ne se peut saire que quelqu'une ensin ne nous picque & ne nous in-

fedte de son poison.

Quel malheur seroit dont le nôtre, mes Filles, si aprés

I. DEMEURE. CHAPITRE II. 267

avoir évité tant de pieges, & être passées dans les autres demeures plus honorables de ce Château nous retombions par nôtre faute dans nos premieres imperfections: ainfi qu'il est arrivé à plusieurs qui avoient receu comme nous des faveurs de Dieu ? Nôtre condition nous garant it des perils exterieurs: & Dieu veiille qu'elle nous délivre aufli des interieurs. Mais prenez garde, mes Sœurs, à ne vous messer jamais des choses qui ne vous regardent point; & songez qu'il y a peu de demeures de ce celeste Château où nous ne soions obligées de combattre contre les demons. Il est vrai que dans quelques-unes nos puissances qui sont comme les gardes de nôtre ame font plus capables de leur refister : mais nous avons toûjours besoin de veiller pour découvrir leurs artifices, puisqu'ils sont si grands que se transformant comme ils font en Anges de lumiere ils pourroient autrement nous avoir fait beaucoup de mal avant que nous nousen apperçussions.

-06000

Je vous ai dit autrefois que la malice du diable est Moiens comme une lime sourde dont il faut se désier de bonne d'emheure & je veux maintenant vous l'expliquer davanta- les ge. Cet elprit malheureux inspirera à une Sœur un si tromviolent desir de faire penitence qu'elle croira ne pou-peries voir trouver du repos que dans d'extrémes mortifica- du detions. Mais si la Superieure lui défend de rien faire en cela sans sa permission, & qu'au lieu de lui obeir elle s'imagine de les pouvoir continuer secretement & ruine ainfi sa santé en contrevenant à l'obeissance, vous voiez à quoi se termine cette devotion déreglée. Ce même ennemi de nôtre salut mettra dans l'esprit d'une autre qu'elle doit aspirer à une tres grande pertection. Cela est tres-bon en soi : mais il pourra arriver de là que les moindres petites fautes de ses Sœurs lui paroîtront de si grands pechez qu'elle se rendra attentive à les observer pour en avertir la Prieure sans que souvent elle voie les siens propres, & que les autres remarquant qu'elle les observe de la sorte & ne sçachant quelle est en cela son intention pourront en être scandalisées. M 2 L'a268

L'avantage que le demon pretend tirer de la est tresgrand, puis qu'il va à refroidir la charité & à relâcher ce lien d'amour qui doit unir si étroitement ensemble celles qui servent un même Seigneur & un même maitre; ce qui seroit l'un des plus grands malheurs qui leur pourroit arriver. Car ne sçavez-vous pas, mes filles, que la veritable perfection confifte en l'amour de Dieu & du prochain, & qu'ainfi nous serons d'autant plus parfaites que nous garderons plus parfaitement ces deux importans commandemens? Toute nôtre Regle & toutes nos Constitutions ne tendent qu'à cela seul. Renonçons donc à ce zele indiscret qui ne peut que nous beaucoup nuire, & que chacune de nous confidere fes propres defauts sans examiner avec tant de soin ceux des autres. Comme j'en ai affez parlé ailleurs je n'en dirai pas ici davantage, & me contenterai d'ajoûter que cet amour qui vous doit lier toutes ensemble est fi important que je souhaiterois que vous l'eussiez continuellement devant les yeux; au lieu de vous amuser à confiderer des bagatelles, qui bien que n'étant pas en ellesmêmes des imperfections ne laisseroient pas d'être capables, faute de discernement, de nous faire perdre cette paix interieure qui nous doit être fi chere & de la faire perdre aux autres; ce qui seroit acheter bien cher cette pretenduë perfection qui seroit encore beaucoup plus dangereuse si le diable l'inspiroit à l'égard de la Prieure.

Il faut neanmoins y agir avec une grande discretion puis que si c'étoient des choses contraires à la Regle & aux Constitutions, au lieu de le dissimuler, la charité obligeroit d'en avertir la Prieure: & si elle ne s'en corrigeoit d'en informer le Superieur. De même si on remarquoit dans les Sœurs quelques fautes importantes, on seroit aussi obligé de se conduire de la forte sans se laisser aller à une vaine crainte qu'il y eût de la tentation. Mais pour empêcher les tromperies du diable il faut bien se garder de s'entretenir de ces sujets les unes avec les autres, parce qu'ils en serviroit pour commencer à exciter du murmure & l'on doit seulement en parler

1. DEMEURE. CHAPITRE IL 269 parler aux personnes qui peuvent y apporter du remede. Comme nous sommes dans un silence continuel cet avis ne nous est pas, graces à Dieu, si necessaire qu'à d'autres: neanmoins il est toûjours bon de se tenir sur sesgardes.

# SECONDE DEMEURE.

# CHAPITRE I.

Comparaison des ames qui sont dans la premiere demeure à des sourds & muets, & de celles qui sont dans la seconde à des muets qui ne sont pas sourds. Que l'ame se doit preparer alors à soûtenir de grands combats contre le demon.

T'Ar maintenant à dire quelles sont les ames qui en-Dissetrent dans la seconde demeure & ce qu'elles y sont. rence Je voudrois le pouvoir saire en peu de mots, parce que de 1êj'en ai parléailleurs sort amplement: & qu'il me sera aines impossible de ne pas repeter une grande partie de ce qui sont que j'en ai écrit, à cause que je ne m'en souviens point, dans la Que si pouvois varier la maviere d'en traiter peutre & la être ne vous ennuirois-je pas de même que nous ne seconde nous lassons point de lire les livres qui en parlent, quoi demeuqu'ils soient en grand nombre.

M 3

frent

270 LE CHASTEAU DE L'AME.

frent davantage, à cause que les premiers sont comme des fourds & muets qui n'entendant ni ne parlant point endurent plus patiemment la peine de ne point parler, au lieu que ceux-ci ressemblent à des personnes qui ont l'oilie bonne mais qui sont muettes & sentent ainsi beaucoup plus le déplaifir de ne pouvoir parler. L'état de ces premiers n'est pas neanmoins le plus desirable, puis que c'est tou; ours un grand avantage d'entendre ce que l'on nous dit & que ces derniers étant plus proches de Dieu entendent sa voix lors qu'il les appelle. Car bien qu'ils s'occupent encore des affaires, des plaisirs, & des divertissemens du monde, & qu'ils retombent dans le peché aprés s'en être relevez, parce qu'il est comme impossible que ces bêtes venimeuses en la compagnie desquelles ils continuent d'être ne les fasfent pas broncher, la bonté & la misericorde de Dieu font fi grandes & il defire tant qu'ils l'aiment & s'efforcent de s'approcher de lui, qu'il continuë de les appeller pour leur en donner la hardiesse : & cela d'une maniere si douce que ce leur est une peine insupportable de ne pouvoir executer à l'heure même ce qu'il leur sommande. Ainsi n'ai-je pas raison de dire que ces ames fouffrent dayantage que si elles étoient sourdes à favoix?

Ce n'est pas que cette voix par laquelle Dieu les appelle soit aussi forte que celle dont je parlerai dans la suite. Il se sert seulement pour se faire entendre des discours des gens de bien, de la lecture des bons livres, des maladies, des afflictions, & des veritez dont il nous donne quelquesois la connoissance dans l'oraison qu'il considere toûjours beaucoup quoi que peu servente. Ne laissez donc pas, mes Sœurs, de faire une grande estime de cette grace de nôtre Seigneur, & que ce que vous n'y répondez pas a l'heure même ne vous saste point perdre courage. Sa patience est si grande qu'elle ne s'étend pas seulement à plusieurs jours, mais à plusieurs années lors qu'il voit que nous perseverons dans nos bons desirs: & il nous importe tellement d'y perse

II. DEMEURE, CHAPITRE L. verer qu'il est impossible que nous n'en tirions de grands avantages. Mais c'est une chose terrible de voir les efforts que le demon fait alors en mille manieres pour attaquer l'ame, & qui la font beaucoup plus fouffrir que lors qu'elle n'étoit encore que dans la premiere demeure, parce qu'y étant sourde & muette, ou au moins entendant tres-peu, elle étoit comme ceux qui aiant presque perdu l'esperance de vaincre se rallentissent dans leur resistance : au lieu qu'ici l'entendement est plus vif, les puissances plus éclairées, & le combat si échauffé qu'il est impossible que l'ame n'en entende pas le bruit. Le diable sert alors de ces serpens & de couleuvres dont j'ai par le pour empoisonner ces ames de leur venin, en leur representant les plaisirs du monde comme s'ils devoient toûjours durer, l'estime que l'on y avoit pour elles, leurs parens, leurs amis, la perte de leur fanté par les austeritez de la penitence que l'on ne peut manquer de vouloir faire lors que l'on est arrivé dans cette seconde demeure, & mille choses semblables.

JESUS mon Sauveur, dans quel trouble & quelles peines ces esprits de tenebres ne jettent-ils point ces pauvres ames par de fi dangereux artifices? Elles ne fçavent si elles doivent passer outre ou retourner dans la premiere demeure. Car d'un côté la raison leur represente l'artifice dont le demon se sert pour les tromper, que tout ce qu'il y a dans le monde doit être confideré comme un neant en comparaison du bonheur où elles aspirent : La foi leur apprend que ce bonheur doit être l'objet de tous leurs desirs : La memoire leur fait voir à quoi se terminent toutes les choses d'ici-bas, ceux qui font tombez d'une tres grande prosperité dans une extrême misere, tant de morts subites de ceux qui êtoient plongezdans les delices, & que ces corps qu'ils nourrissoient avec tant de délicatesse sont maintenant la pasture des vers dans le tombeau & autres choses semblables. La volonté les porte à ainier celui dont elles n'ont pas seulement receu l'être & la vie , mais qui leur a donné tant d'autres preuves de son

M 4

amour qu'elles souhaiteroient de pouvoir par des effets lui en temoigner leur reconnoissance. L'entendement leur fait connoître que quand elles vivroient des fiecles entiers elles ne sçauroient acquerir un ami si sidelle & si veritable; que le monde n'est que vanité & que menfonge, que les plaisirs que ledemon leur promet & les peines dont il les veut effraier ne sont que des illusions; qu'en quelque lieu qu'elles puissent aller elles ne sçauroient trouver hors de ce Château de sureté & de paix; qu'ily auroit de l'imprudence d'aller chercher hors de fa maison ce dont on abonde chez soi & où l'on a pour hôte le Seigneur & le maître de tout ce qu'il y a de richesses dans le Ciel & fur la terre, pour se trouver reduit comme l'Enfant prodigue à manger du gland avec les pourceaux aprés avoir dissipé tout son bien. Et ces raisons sont si fortes qu'elles devroient suffire à ces ames pour leur faire vaincre les demons. Mais, mon Seigneur & mon Dieu, la coûtume que la vanité a établie a tant de force & est si generalement receuë qu'elle renverse tout, parce que la foi êtant comme morte nous preferons ce que nous voions à ce qu'elle nous enfeigne. Ainfi il n'y a qu'imperfection & que misere en ceux qui ont encore l'esprit rempli des choses visibles, & l'on doit en attribuer la cause à cesbêtes venimeuses dont elles ne sont pas délivrées. Car de même qu'une personne morduë par une vipere & empoisonnée de son venin devient toute enflée & mourroit si on ne lui faifoit beaucoup de remedes, l'ame se trouve en cet êtat & a besoin pour en sortir d'une grace particuliere. Il ne faut donc pas s'étonner qu'elle ait tant à souffrir, principalement si le diable voit qu'elle veut faire tous ses efforts pour s'avancer dans le service de Dieu, puis qu'il emploie alors toutes les forces de l'enfer pour tâcher à la faire tourner en arrière.

Quel besoin, mon divin Sauveur, l'ame n'a-t-elle point en cet êtat de vôtre assistance, puis que sans elle elle ne peut rien? Ne fouffrez donc pas s'il vous plaît que se laissant surprendre elle abandonne son entre-

priic.

II. DEMEURE. CHAPITRE. II. 273

prise. Faites-lui connoître que tout son bonheur en dêpend: combien il lui importe de se séparer des mauvaises compagnies pour ne converser non seulement qu'avec ceux qui aiant de bons sentimens se trouvent dans la même demeure, mais aussi avec ceux qui sont passez plus avant, asin qu'ils l'aident à y aller, & qu'elle se tienne toûjours sur ses gardes pour ne se point laisser vaincre. Car si le diable la voit absolument resoluë à tout soussire à mourir plûtôt que de retourner dans les premieres demeures il la laissera bien-tôt en repos.

C'est ici où il faut que l'ame témoigne sa generosité & ne ressemble pas à ces lâches Soldats que Gedeon renvoia lors qu'il alloit au combat; mais confidere qu'elle entreprend d'en foûtenir un contre les demons quand même ils se joindroient tous ensemble pour l'attaquer, & qu'étant armée de la croix de son Sauveur elle n'a rien à apprehender. Je l'ai déja dit & je le repete encore. Elle ne doit point en cet êtat se proposer des contentemens & des plaisirs. Ce seroit une maniere bien basse de commencer à travailler à un si grand édifice, & bâtir funle fable une maison qui tomberoit austi-tôt par terre. Il faut au contraire se préparer à souffrir des peines & des tentations, parce que ce n'est pas dans ces premieres demeures que tombe la manne. Il est besoin de passer plus avant pour la ramasser à pleines mains dans ces autres demeures où il n'y a rien que de delicieux, & où l'ame jouit de tout le bonheur qu'elle sçauroit souhaiter, n'aiant point alors d'autre volonté que celle de Dieu.

N'est-ce pas une chose plaisante que nos vertus ne faisant que de naître & étant encore messées de mille imperfections nous ossons pretendre de trouver des douceurs dans l'oraison & nous plaindre de nos seche-resses ? Qu'il ne vous arrive jamais, mes Sœurs, d'en user ainsi. Embrassez la croix que vôtre Epoux a portées n'oubliez jamais que c'est à quoi vous vous étes si solemnellement engagées, & que celles qui pourront soussirie davantage pour l'amour de lui s'estiment les

M 5

274 LE CHASTEAU DE L'AME plus heureuses. C'est là le capital: & vous ne devez contiderer tout le reste que comme un accessoire dont vous lui rendrez de grandes actions de graces s'il vous en fa-

vorife.

Il vous semblera peut-être, mes Sœurs, que pourveu que vous receviez de Dieu des faveurs interieures il n'y a point de peines exterieures que vous ne foiez resolués de souffrir. Mais il connoît mieux que nous ce qui nous est propre : il ne nous appartient pas de lui donner confeil; & il nous peut dire avec raison que nous ne sçavons ce que nous demandons. N'oubliez jamais je vons prie, puis qu'il vous importe tant de vous en souvenir, que ceux qui commencent à faire oraisonse doiventresoudre à travailler continuellement de tout leur pouvoir pour conformer leur volonté à celle de Dieu, & croire fermement que c'est en quoi consiste la plus grande perfection que l'on puisse acquerir dans cet exercice spirituel & ce chemin qui conduit au Ciel. Ceux qui s'en acquitteront avec plus de soin recevront de plus grandes recompenses, & s'avanceront davantage dans cette divine voie. En quoi jen'exagere point puis qu'il est tresveritable que c'est en cela que consiste tout nôtre bonheur. Car fi d'abord nous nous égarons en voulant que Dieu fasse nôtre volonté & non pas la sienne, & qu'il nous mene par le chemin qui nous est le plus agreable; quelle fermeté peut avoir le fondement de cet édifice spirituel? Pensons donc seulement à faire ce qui dépend de nous, & tâchons de nous défendre de ces bêtes venimeufes qui nous donnent tant de peine par de mauvai-

empéchent donc point mes Filles de vous efforcer de passer outre. Dieu en tirera même du bien, ainsi que pour éprouver la bonté du teriaque on prend auparavant du poison.

fes pensées dont nous ne pouvons nous garantir, par des fecherefles, & même quelquefois par leurs morsures; Dieu le permettant ainsi afin de nous rendre plus vigilantes, & éprouver si nous sommes vivement touchées du regret de l'avoir offensé. Que vos chûtes ne vous

Quand

II. DEMEURE. CHAPITRE I. 27

Quand nous n'aurions point d'autres preuves de nôtre foiblesse du préjudice que nous recevons de ces distractions, celle-là seule devroit suffire pour nous porter à nous recueillir. Car peut-il y avoir un plus grand mal que de se voir hors de chez soi? Et comment esperer de rencontrer ailleurs du repos lors que l'on n'en trouve pas dans sa maison propre? Rien ne nous est si proche que nos puissances puis que nous en sommes intéparables: & ces puissances nous sont la guerre comme si elles vouloient se venger de celle que nos pechez leur ont fait. Nôtre Seigneur n'a, mes Sœurs, rien tant recommandé à ses Apôtres que la paix: & croiez-moi si nous ne la trouvons en nous, nous travaillerons en vain à la chercher hors de nous.

Je conjure ce divin Sauveur de finir cette guerre par le sang qu'il a répandu sur la croix pour nôtre salut; & je prie tant ceux qui n'ont point encore commencé de rentrer dans eux-mêmes, que ceux qui y sont déja rentrez, de se bien garder de rien faire qui les porte à retourner en arrière; Qu'ils considerent que les rechûtes étant plus dangereuses que les chûtes leur perte seroit inévitable; qu'ils se défient d'eux-mêmes; qu'ils mettent toute leur consiance en la misèricorde de Dieu; & il les sera passer d'une demeure à une autre, où non seulement ils n'auront plus sujet d'apprehender ces bêtes venimeuses, maisse mocqueront de leurs efforts, les verront soûmises à eux, & jouiront de tout le bonheur que l'on sçauroit souhaiter en cette vie.

Comme j'ai écrit ailleurs ainsi que je vous l'ai dit au commencement de ce discours de quelle sorte on se doit conduire dans ces tentations que le diable suscite pour nous troubler, & que ce n'est pas avec violence, mais avec douceur qu'il faut travailler à se recueillir asin de pouvoir continuer, je ne le repeterai point ici. Je me contenterai de dire qu'il est tres avantageux d'en communiquer avec des personnes qui en aient l'experience. Que si vous vous imaginez qu'il puisse arriver un fort grand mal de manquer à certaines choses qui ne

M 6

276 LE CHASTEAU DE L'AME.

font point essentielles, je vous assure que pourvû que vous ne quittiez point l'exercice de l'oraison Dieu les fera réüssir à vôtre avantage, quoi que vous ne trouviez personne qui vous en instruise. Mais si vous aviez abandonné l'oraison il n'y auroit autre remede pour empêcher que peu à peu vos chûtes ne se multipliassent, que de rentrer dans l'exercice de l'oraison: & Dieu veüille vous bien faire comprendre une verité si importante.

Si l'on dit, que puis qu'il est si dangereux de retourner en arriere il vaut donc mieux ne pas commencer & demeurer hors de ce Château, je répons & nôtre Seigneur l'a dit lui-même : Que celui qui cherche le peril y rencontrera sa perte, & qu'il n'y a point d'autre porte que l'oraifon pour entrer dans ce Château. Car n'y a-til pas de la folie à s'imaginer de pouvoir entrer dans le Ciel sans entrer auparavant dans nous-mêmes par la connoissance de nôtre misere & de ce que nous devons à Dieu, & fans implorer fouvent sa misericorde? Ne nous a-t-il pas dit aussi de sa propre bouche : Que nul n'ira à son Pere que par lui? Ce sont ce me semble ses même paroles, & Qui me voit voit mon Pere. Or je ne comprens pas comment nous pouvons le connoître & travailler pour son service fi nous ne considerons les obligations que nous lui avons & la mort qu'il a soufferte. pour l'amour de nous. Car la foi fans les œuvres est une foi morte: & à quoi nous peut-elle servir si nous ignorons le prix des souffrances de JESUS-CHRIST d'où procede tout nôtre bonheur, & si nous ne nous excitons pas par cette confideration à l'aimer ? Je le prie de nous faire connoître combien cher lui a coûté l'amour qu'il nous a porté: Que le serviteur n'est pas pardessus le maître: Que l'on ne peut sans travail arriver à la gloire: Et que l'onne scauroit que par la priere éviter de tomber àtoute heure dans la tentation.

## TROISIE'ME DEMEURE.

#### CHAPITRE I.

Dans quelles saintes dispositions sont les ames à qui Dieu a fait la grace d'entrer dans cette troisième demeure. Qu'en quelque êtat que nous soions il y a toûjours sujet de craindre tandis que nous sommes en cette vie.

QU E dirons-nous de ceux qui par la perseverance Estat qu'il à plû à Dieu de leur donner sont demeurez des a-victorieux dans ces combats & arrivez jusques a la troi-dans fieme demeure, finon Que bien-heureux est l'homme cette qui craint le Seigneur, qui est un verset dont aiant l'ef-troisépritaussi grossier que je l'ai je n'avois pû jusques ici me dehien comprendre le sens, & je ne sçauroistrop remercier sa divine Majesté de m'en avoir donné l'intelligence. Comment celui qui se trouve en cet êtat ne seroit-il pas heureux, puis que pourvû qu'il ne retourne point en arriere il y a sujet de croire qu'il est dans le veritable chemin du falut. Vous voiez par là, mes Sœurs, combien il importe de remporter la victoire dans les combats dont j'ai parlé, puis que je ne sçaurois douter que Dieu ne nous mette ensuite en seureté de conscience. Mais je me reprens. Car peut-il y en avoir en ce monde? Et c'est cette incertitude qui m'a fait ajoûter ces mots :pourvû que l'on ne retourne point en arriere. Que cette vie est miserable d'étre ainsi obligez comme ceux qui ont toûjours les ennemis à leurs portes d'avoir sans cesse les armes à la main pour se garantir de surprife!

Mon Dieu & mon tout; comment voulez-vous que nous aimions une vie pleine de tant de miseres, & que nous ne desirions & ne vous demandions pas que vous nous sassiez la grace de nous en tirer, si ce n'est que nous puissions esperer de la perdre pour vous, ou de l'emploier toute entiere pour vôtre service: & sur tout d'être assu-

rez que nous accomplissons vôtre volunté? Car à moins que celane devons-nous pas dire avec S. Thomas: Mouronsavec lui ? Et n'est-ce pas mourir plusieurs fois au lieu d'une seule que de vivre sans vous & lans cette apprehension de pouvoir être pour jamais separez de vous? C'est ce qui me fait vous dire, mes Filles, que la grande grace que nous devons demander à Dieu est de nous mettre en affurance avec les bienheureux. Car au milieu de tant de craintes quel contentement peut avoir celui qui n'en connoît point d'autre que d'être agreable à son Dieu, puis que l'on à vû tomber dans tant de grands pechez des personnes qui menant une vie sainte étoient dans ces craintes & de plus grandes encore ? Et qui nous affure si nous tombons Dieu nous donnera la main pour nous relever & pour nous faire fairepenitence? l'entens par un secours particulier.

Cette pensée ne se presente jamais à mon esprit que je ne me trouve dans une extreme fraieur . Et elle s'y presente si souvent que je tremble en écrivant ceci. Je ne sçai ni comment je le puis écrire, ni comment je puis vivre. Je vous conjure, mes Filles, de demander a nôtre Seigneur de me faire la grace qu'il vive toûjours en moi. Car quelle assurance puis je trouver dans une vie aussi mal emploiée qu'a été la mienne? Que ceci ne vous attrifte point, je vous prie, comme je remarque quelquefois que cela vous arrive par le defir que vous auriez que je fusse une grande fainte : en quoi certes vous avez raison, & je le souhaiterois bien aussi: mais que puis-je faire & à qui me prendre qu'à moi-même des fautes que j'ai commises; puis que Dieu m'a favorisée de tant de graces que si j'en avois fait un bon usage elles auroient pû fusfire pour m'obtenir l'accompliffement devôtre defir.

Je ne sçaurois sans une grande confusion & sans répandre des larmes penser que j'écris ceci pour des per-sonnes qui seroient capables de m'instruire; & il parost bien en cela quel est le pouvoir de l'obeissance qui m'y contraint. Dieu veuille que vous en tiriez quelque uti-

III. DEMEURE CHAPITRE I. 375

lité; & je vous conjure de lui demander pardon pour cette miserable creature qui a osé l'entreprendre. Il sçait que je n'attensrien que de sa bonté : que je ne puis fans elle ceffer d'être ce que je suis; & que c'est à elle que j'ai recours & aux merites de son fils & de sa tres-fainte mere dont toute indigne que je suis j'ai l'honneur comme vous de porter l'habit. Louez Dieu, mes Filles, de ce que mes imperfections ne doivent point vous faire de honte puis qu'elles ne vous empêchent pas d'être les veritables filles de cette Reine des Anges. Efforcezvous d'imiter ses actions : admirez sa grandeur ; &cconfiderez quel est le bonheur de l'avoir pour protectrice, puis que mes pechez & ma malice n'ont point terni l'éclat de ce faint Ordre. l'ai neanmoins un avis important à vous donner. C'est de ne vous tenir pas en affurance quoi que vous aiez une telle mere & soiez ansii bonnes que vous êtes. Remettez-vous devant les yeux l'exemple de David & de Salomon : ne vous fiez point en vôtre retraite, en vôtre penitence, en vos communications avec Dieu, en vos continuels exercices d'oraifon, en vôtre separation des choses du monde, & en ce qui paroît même que vous en avez de l'horreur. Tout cela est bon : mais il ne suffit pas, comme je l'aidit, pour vous ôter tout sujet de craindre ; & vous devez graver ce verset dans vôtre memoire & le mediter fouvent : Heureux celui qui craint le Seigneur.

J'ai fait une grande digression, parce que le souvenir de mes impersections & de mes pechez me donne tant de consusion lors qu'ils se presentent à mon esprit que je m'égare & me trouble. Mais il me saut revenir à ce que j'avois commencé à dire des ames à qui Dieu a fait une aussi grande saveur que celle d'avoir surmonté les difficultez qui se rencontrent à passer des deux premieres demeures dans la troisseme: & je croi que par sa missericorde il y a plusieurs de celles-là dans le monde. Leur apprehension de l'offenser sait qu'elles évitent autant qu'elles peuvent de tomber même dans les pechez

veniels. Elles aiment la penitence : elles ont des heures derecueillement : elles emploient bien leur temps : elles exercent la charité envers le prochain : elles font reglées dans toutes leurs actions, & gouvernent fagement leurs familles. Cet êtat est fans doute fort desirable : & il y a sujet de croire que Dieu ne leur resusera pas la grace de passer dans les dernieres demeures si elles en ont un grand desir, puis que la disposition où elles sont est si loiable qu'elles peuvent obtenir de sa bonté des faveurs encore plus grandes que celles qu'elles ont deja receuës.

JESUS mon Sauveur, se trouvera-t-il quelqu'un qui ose dire qu'il ne souhaite pas un si grand bien, principalement aprés avoir surmonté les plus grandes difficultez? Personne sans doute ne le dira : chacun assure qu'il le veut. Mais comme il faut plus que des paroles pour porter l'ame à s'abandonner entierement à Dieu & le faire regner dans elle avec une souveraine puissance, il ne suffit pas de le proferer de bouche on doit l'avoir dans le cœur, comme nous l'apprenons par l'exem= ple de ce jeune homme de l'Evangile à qui nôtre Seigneur dit : Que s'il vouloit être parfait il quittat tout pour le suivre. Dés que j'ai commencé à parler de ces demeures j'ai toûjours eu dans l'esprit que cela se passe de la forte, & que ces grandes secheresses qui arrivent dans l'oraifon en procedent d'ordinaire. Il y en a neanmoins encore d'autres causes, comme aussi de ces peines interieures qui font tant souffrir plusieurs personnes sans qu'il y ait de leur faute, & dont nôtre Seigneur ne manque point de les délivrer avec beaucoup d'avantage pour elles. A quoi l'on peut ajoûter les effets que la melancolie & d'autres infirmitez produisent, sans parler en cela non plus que dans tout le reste des secrets jugemens de Dieu & qui font impenetrables. Mais je croi que ce que j'ai dit est ce qui arrive le plus ordinaire. ment. Car comme ces personnes voient qu'elles ne voudroient pour rien du monde commettre un peché mortel, ni la pluspart d'elles un veniel de propos deliberré,

III. DEMEURE. CHAPITRE I. 281

berré, & qu'il n'y a rien à reprendre en la maniere dont elles emploient leur temps & leur bien, elles ont peine à fouffrir qu'étant de fidelles fujets de leur Roi on leur réfuse l'entrée du lieu où il habite dans sa gloire, sans considerer que peu entrent jusques dans la chambre de

la plufpart des Rois de la terre.

Entrez, mes Filles, entrez dans vous-mêmes: passez jusques dans le sond de vôtre cœur, & vous trouverez le peu de compte que vous devez faire de ces petites actions de vertu ausquelles vous êtes obligées comme chrêtiennes, & même à beaucoup davantage. Contentez-vous d'être sujettes de Dieu; & pour vouloir trop prétendre ne vous mettez pas en hazard de tout perdre. Considerez les Saints qui sont entrez dans la chambre de ce Roi, & vous verrez la difference qu'il y a entre eux & nous. Ne demandez point ce que vous n'avez point merité; & quelques services que nous aions rendus à Dieu gardons-nous bien de croire qu'aprés l'avoir d'ailleurs tant offensé il nous doive quelque chose.

O humilité, humilité, je suis tentée de croire que ccux-là n'en ont pas beaucoups'inquietent de ces secheresses. Mais ce n'est pas de même de ces grands travaux interieurs dont j'ai parlé : il y entre bien davantage que le manque de devotion. Eprouvons-nous nous-mêmes, mes Sœurs, ou fouffrons que nôtre Seigneur nous éprouve : & il le fçait bien faire encore que nous ne le voulions pas. Confiderons ce que font pour fon fervice ceux qui lui font fi fidelles, & nous verrons fi nous avons sujet de nous plaindre de sa divine Majesté. Car que voulons-nous qu'il fasse si nous nous éloignons de lui, & nous retirons tout tristes ainsi que ce jeune homme de l'Evangile, lors qu'il nous enfeigne ce que nous devons faire pour être parfaits, & qu'il veut nous donner des recompenses proportionnées à l'amour que nous lui portons? Mais cet amour, mes Filles, doit être accompagné des œuvres & non pas imaginaire, parce qu'encore que Dieu n'ait point besoin de nos œuvres, il les confidere comme des effets de la refolution

que nous avons faite de lui foumettre entierement na tre volonté. Que si nous nous persuadons qu'il ne nous reste plus rien à faire, parce qu'en nous rendant Religieules nous avons de nôtre plein gré renoncé pour l'amour de lui à l'affection de toutes les choses du monde en general, & à ce que nous possedions en particulier, qui encore qu'il ne sût pas de plus grande valeur qu'ètoient les filets de S. Pierre, doit être consideré comme beaucoup à l'égard de celui qui donne tout ce qu'ila : je dis que cette disposition est fort bonne pourveu que I'on y persevere, & que l'on ne se rengage point dans les imperfections où l'on se trouvoit encore dans les premieres demeures où font ces animaux immondes dont j'ai parlé; êtant certain qu'en continuant dans cet abandonnement de toutes choses pour ne s'attacher qu'à Dieu on obtient ce que l'on souhaite lors que l'on ne cesse point de pratiquer (remarquez bien ces paroles, mes Filles ) ce précepte de JESUS-CHRIST, De nous considerer toûjours comme des serviteurs inutiles, qui n'ont rien fait pour meriter de semblables graces,& que plus on a receu de lui, plus on lui est redevable. Car que pouvons-nous faire pour un Dieu qui est toutpuissant, qui nous a créez, qui nous conserve l'être, & qui est mort pour nous? Ne devons-nous pas au lieu de lui demander de nouvelles graces & de nouvelles fayeurs noustenir heureuses de pouvoir nous acquitter de quelque petite partie de l'obligation que nous lui avons à cause du service qu'il nous a rendu ? Ce qui est une parole que je ne scaurois proferer sans une tres grande confusion, quoi qu'il soit vrai qu'il n'a emploié qu'à nous servir toute la vie qu'il a passée dans le monde

Je vous prie, mes Filles, de bien considerer quelques avis que j'ai à vous donner sur ce sujet. Vous pourrez y trouver de l'obscurité, parce que je ne sçaurois les expliquer plus clairement. Mais je ne puis douter que nôtre Seigneur ne vous en donne l'intelligence afin d'augmente: vôtre humilité par ces secheresses; au lieu que le demon voudroit s'en servir pour vous jetter dans l'inquie-

Pinquietude. Car lors que des ames sont veritablement humbles, quoi qu'elles ne reçoivent pas ces faveurs de nôtre Seigneur il leur donne une conformité à sa volonté, & une paix qui les rend plus contentes que celles qu'il en gratiste, qui souvent êtant les plus soibles ne voudroient pas apparemment changer ces saveurs contre les secheresses de ces autres, qui aiant plus de force qu'elles les supportent avec tant de vertu, parce que naturellement nous aimons davantage les contentemens que les croix. Seigneur à qui nulle veritén est cachée, éprouvez-nous asin de nous donner par cette épreuve la

#### CHAPITRE II.

connoissance de nous-mêmes.

Divers avis de la Sainte sur la conduite que doivent tenir ceux qui sont arrivez jusques à cette trossième demeure, & particulierement touchant l'obeissance que l'on doit pratiquer, & la retenuë avec laquelle on doit agir.

I'A y connu quelques personnes & même beaucoup, Avis qui aprés être arrivées à l'état dont je viens de par-tresler, & avoir passé plusieurs années d'une maniere qui de la paroiffoit si parfaite qu'il y avoit sujet de croire qu'el-Sainte. les voioient le monde fous leurs pieds, ou qu'au moins elles en êtoient entierement desabusées, lors que Dieu a commencé de les éprouver en des choses assez legeres, elles sont tombées dans de si grandes inquietudes & un tel abattement que j'en êtois étonnée, & ne pouvois m'empêcher de craindre pour elles parce qu'y aiant fi long-temps qu'elles faisoient profession de vertu qu'elles se croient capables d'enseigner les autres, les conseils qu'on pourroit leur donner seroient inutiles. Je ne voi point d'autre remede pour les consoler que de leur témoigner une grande compassion de leurs peines, comme en effet elles en sont dignes, & de ne point contredire leurs sentimens, parce qu'êtant persuadées qu'elles endurent pour l'amour de Dieu elles ne peuvent

284 LE CHASTEAU DE L'AME.

peuvent s'imaginer qu'il y ait de l'imperfection : ce qui en est une autre bien grande pour des personnes si avancées. Il n'y a pas sujet de s'étonner qu'elles y tombent; mais il y en ace me semble de voir qu'elles y demeurent si long-temps. Il arrive souvent que Dieu pour faire connoître à ces ames choisies quelle est leur misere retire d'elles ses faveurs pour un peu de temps. & qu'elles n'ont pas besoin de davantage pour connoître clairement qu'elles ne sont rien par elles-mêmes. Il arrive aussi quelque sois que leur déplaisir de voir qu'elles ne peuvent s'empêcher d'être touchées des choses de la terre leur est un surcroît de peine. Ainsi quoi qu'il y ait de l'impersection, c'est une grande misericorde que

Dieu leur fait parce qu'elle les humilie.

Ces autres personnes dont je parlois auparavant, sont tres-éloignées d'être en cet êtat. Elles admirent leurs sentimens, & voudroient que les autres les admiras. fent. J'en veux rapporter quelques exemples afin de nous exciter à nous connoître & à nous éprouver nousmêmes, puis qu'il nous est avantageux d'avoir cette connoissance avant que Dieu nous éprouve. Si une personne riche qui n'a ni enfans ni heritiers vient à souffrir quelque perte qui n'empêche pas qu'il ne lui reste encore plus de bien qu'il n'en a besoin pour entretenir honnêtement sa famille,& que cela ne l'inquiete pas moins que si elle n'avoit pas seulement du pain, comment notre Seigneur pourra-t-il lui ordonner de tout quitter pour l'amour de lui? Elle dira peut-être que l'affliction qu'ellea de cette perte vient de ce qu'elle voudroit pouvoir faire du bien aux pauvres. Mais je suis persuadée que Dieu demande plûtôt de nous que nous nous soûmettions à ce qu'il fait, & que par cette conformité à sa volonté nous procurions la paix à nos ames, au lieu de cette charité pour les pauvres. Que si cette personne ne fe conduit pas de la forte en cette rencontre, parce que Dieu ne l'a pas encore renduë assez parfaite, patience: mais qu'elle reconnoisse au moins qu'elle n'est pas arrivée juiques à cette liberté d'esprit qui le maintient dans

III. DEMEURE. CHAPITRE. II. 289 le calme; qu'elle la lui demande, & qu'elle se dispose

par ce moien à la recevoir de sa bonté.

Une autre personne aura plus de bien qu'il ne lui en faut pour sa iubsistance, & il s'offre une occasion de l'augmenter: si c'est par un don qu'on lui veut faire, à la bonne heure: mais de travailler pour cela, & aprés l'avoir s'essorcer d'en acquerir encore davantage; quelque bonne intention qu'elle ait (car parlant comme je fais de personnes d'oraison & de vertu on doit croire qu'elle l'a bonne) elle ne doit point prétendre d'arriver par ce chemin jusques au palais d'un si grand Roi.

Il en est de même pour peu que l'on méprise ces perfonnes & que l'on touche à leur honneur, parce qu'encore que Dieu qui est un si bon maître leur fasse qu'elles que sois la grace en consideration des services qu'elles lui ont rendus de le soussir a sièz patiemment afin de ne point diminuer l'estime que l'on a de leur vertu, il leur reste une inquietude dont elles ont peine à revenir.

Mais ces personnes ne sont-elles pas du nombre de celles qui méditent depuis si long-temps sur ce que nôtre Seigneur a souffert, sur les avantages qui se rencontrent dans la souffrance, & qui desirent même de souffrir? Ne sont-elles pas si satisfaites de leur maniere de vie qu'elles voudroient que toutes les autres les imitassent? Et Dieu veiille toutesois qu'elles ne rejettent pas sur d'autres la cause de la peine qu'elles souffrent, & ne

s'en attribuënt que le merite.

Il vous semblera peut être, mes Sœurs, que ceci est hors de propos, puis que rien de semblable ne se passe parmi nous. Nous n'avons point de bien: nous n'en dessirons point & nous n'en recherchons point: personne ne nous ossense, & ainsi ces comparaisons n'ont point de rapport à nôtre êtat. J'en demeure d'accord: mais cela n'empêche pas que l'on n'en puisse tirer plusieurs consequences utiles qu'il n'est pas besoin de marquer ici en particulier, & qui vous donneront lumiere pour connoître si vous étes entierement détachées de l'affection des choses ausquelles vous avez renoncé en quit-

tant

tant le monde, puis qu'il s'offre assez de perites occasions de l'éprouver, & de vous faire voir si vous êtes
maîtresses vos passions. Car croiez-moi la perfection
ne consiste pas à porter un habit de Religieuse, mais à
pratiquer les vertus, à assujettir en toutes choses nôtre
volonté à celle de Dieu, & à la prendre pour regle de la
conduite de nôtre vie. Puis que nous ne sommes point
encore arrivées jusques à ce degré de vertu humilionsnous, mes Filles. L'humilité est un remede infaillible
pour guerir nos plaies: & quoi que nôtre Seigneur qui
est nôtre divin Medecin tarde à venir, ne doutez point

qu'il ne vienne & ne nous gueriffe.

Les penitences que font ces personnes dont je viens de parler, sont auffireglées & auffi compaffées que leur vie qu'elles defirent fort de conferver pour servir nôtre Seigneur. Ainfi elles pratiquent les mortifications avec grande discretion de peur de nuire à leur santé: & l'on ne doit point craindre qu'elles se tuent, tant leur raison est toûjours la maîtresse sans que leur amour pour Dieu les fasse passer par dessus les considerations qu'elle leur represente pour ne se point laisser emporter à des austeritez excessives Mais je voudrois au contraire que nous nous fervissions de nôtre raison pour ne nous pas contenter de servir Dieu en cette maniere, & pour ne pas demeurer toûjours ainsi en même êtat sans jamais arriver où ce chemin nous doit conduire, quoi que nous nous imaginions de ma:cher toûjours avec peine: & Dieu veuille qu'êtant si difficile à tenir nous ne nous égarions point. Vous sembleroit il, mes Filles, que ce fût agir sagement, si entreprenant un voiage qui se peut faire en huit jours on y emploioit un an en souffrant continuellement durant ce temps les mêmes incommoditez des mauvais giftes, des mauvais chemins, de la pluie, & de la nege, outre le peril d'être mordu des ferpens qui s'y rencontrent?

Je ne pourrois en rapporter que trop de preuves: & je crains bien den'avoir pas moi-même passe par dessus ces fausses raisons que nôtre raison nous represente pour

III. DEMEURE. CHAPITRE. II. nous empêcher de nous avancer ainfi qu'il me femble que je m'y suis quelquefois arrestée. Cette dangereuse diferetion nous fait tout apprehender, nous fait tout craindre. Nous nous arrêtons sans ofer passer plus avant comme si nous pouvions arriver à ces bienheureuses demeures, & que d'autres en fissent le chemin pour nous. Mais puis que cela est impossible, je vous conjure, mes Sœurs, par vôtre amour pour nôtre Seigneur de remettre entre les mains vôtre raison & vos craintes, de vous élever au dessus de la foiblesse de la nature, d'abandonner le soin de ce miserable corps à ceux que Dieu a établis pour veiller sur nôtre conduite, & de ne penser qu'à marcher sans cesse avec courage pour jouir enfin du bonheur de voir nôtre Sauveur & nôtre Dieu. Car encore que dans une vie aussi austere qu'est la nôtre tous les foins que vous pourriez prendre de flater le corps pour conferver vôtre santé vous seroient affez inutiles, ils ne laisseroient pas de nuire à la fanté de vos ames. Je fçai bien que les austeritez corporelles sont les moins confiderables & que tout confifte, comme je l'ai dit , à marcher avec grande humilité; & fans cela il est impostfible de passer outre: Nous devons toûjours croire que nous n'avons encore fait que peu de chemin : que nos Sœurs au contraire en ont beaucoup fait, & non feulement defirer d'être confiderées comme les plus imparfaites, mais faire tout ce qui peut dépendre de nous afin que l'on en soit persuadé. Cette disposition est tres excellente: & à moins que de l'avoir nous demeurerons en même êtat & dans de continuelles peines sans jamais nous avancer, parce que ne nous êtant pas encore dépoiillées de nous-mêmes, nous serons sans cesse chargées du poids de nôtre misere au lieu que ces ames parfaites qui s'en sont dégagées en renonçant à elles-mêmes, prennent leur vol pour s'élever jusques à ces supremes demeures qui les peuvent combler de felicité.

Dieu ne laisse pas neanmoins comme juste & encore plus comme misericordieux, derecompenser cespersonnes: & il nous donne to ûjours plus que nous nemeritons

en nous faisant éprouver des contentemens qui surpassent de beaucoup tous ceux dont on jouit dans cette vie. Mais je ne croi pas qu'ils soient accompagnez de beaucoup de goûts extraordinaires, si ce n'est quelque-fois pour nous exciter par la connoissance du bonheur qui se rencontre dans ces demeures superieures à sou-

haiteravecardaurd'y arriver.

Il vous semblera peut-être, mes Filles, qu'il n'y a point de disserce entre les contentemens & les goûts, & qu'ainsi je ne devrois pas y en mettre, mais je suis trompée s'il nes'y en trouve une fort grande. Je m'en expliqueraidans la quatriéme demeure où il scra plus à propos d'en parler, à cause que je serai obligée de dire quelque chose des goûts que nôtre Seigneur fait que l'on y trouve: & quoi que cela paroisse affez inutile il pourra en vous faisant connoître plus disinctement les choses vous portera embrasser avec plus d'ardeur ce qui est de plus parsait; outre que ce sera une grande consolation pour les ames que Dieu conduit par ce chemin, & un sujet de consusion pour celles qui se croient déja parsaites.

Que si elles sont humbles, elles seront excitées par ce moien à rendre des actions de graces à Dieu: & si elles ne le sont pas, elles sentiront un dégoût interieur qu'elles ont bien merité, puis que la perfection & la recompense ne consistent pas aux goûts, mais dans le plus grand amour de Dieu, & à agir en toutes choies avec

plus de justice &c de verité.

Vous me demanderez peut-être à quoi sert de traiter de ces saveurs interieures, & d'en donner l'intelligence si ce que je disest veritable, comme il l'est en esset. Je ne sçai que vous répondre : vous pouvez vous en enquerir de ceux qui m'ont ordonné d'en écrire. Il ne m'appartient pas de disputer avec mes Superieurs. Je suis obligée de leur obeir; & je ne serois pas excusable si j'y manquois.

Tout ce que je vous puis dire est, que lors que je n'en avois encore aucune experience ni ne croiois pas la pouIII. DEMEURE. CHAPITRE II.

voir jamais acquerir, ce m'auroit été une grande confolation d'avoir sujet de croire que j'agreois à Dieu en quelque chose; & j'en ressentois une si grande en lisant les saveurs qu'il fait aux ames qui lui sont sidelles que je

lui en donnois de grandes louanges.

Que si êtant aussi imparfaite que je suis je ne laissois pas d'agir de la forte; quelles actions de graces ne lui doivent point rendre celles qui sont vertueuses & humbles? Ce nous doit être une telle satisfaction de donner à fa divine Majesté les louanges qui lui sont deues, qu'il nous importe de connoître de quelle consolation & de quels contentemens nous nous priverions fi nous y manquions par nôtre faute. A combien plus forte raisons donc ces consolations venant de Dieu & êtant ainsi accompagnées d'amour & de force peuvent-elles nous faire marcher fans peine dans ce chemin, & pratiquer de plus en plus les bonnes œuvres? Surquoi ne vous imaginez pas qu'il ne soit point necessaire que nous agissions. Car pourveu que nous fassions tout ce qui dépend de nous, Dieu dont les secrets sont impenetrables est si juste, qu'il nous donnera par d'autres voies ce qui nous manquera dans celle-ci, & ce qu'il fçait nous être le plus utile.

Îl me paroît tres-important pour ceux à qui nôtre Seigneur fait la grace d'être dans cette disposition qui les met en êtat des 'élever encore plus haut, de travail-ler extrémement à obeïr avec promtitude: & encore qu'ils ne soient ni Religieux ni Religieus il leur sera tres-avantageux d'avoir comme sont plusieurs quel-qu'un à qui ils se soûmettent asin de ne faire en quoi que ce soit leur volonté propre, qui est ce qui nous cause d'ordinaire le plus de dommage; ni de ne chercher point des personnes de leur humeur qui les stattent au lieu de tâcher à les détromper de la vanité des choses du monde, dont il nous importe tant d'être instruits par ceux qui la connoissent. Comme aussi parce que lors que nous voions faire à d'autres des actions de vertu qui nous paroissoient impossibles, leur sainteté nous ani-

Tome II. N me

me à les imiter ; de même que les petits oiseaux s'enhardissent à voler en voiant voler leurs Peres; & qu'encore que d'abord ils ne puissent aller guere loin, ils apprennent peu à peu à les suivre. J'ai donc raison de dire que cela leur est utile en toutes manieres : & je le sçai par experience. Mais quelque resoluës que soient ces personnes de ne point offenser Dieu, elles feront tresbien d'en éviter les occasions, parce qu'étant encore proches des plus baffes demeures elles courroient fortune d'y retourner aifément, à cause qu'elles ne sont pas encore fondées sur la terre ferme telle qu'est celle des personnes qui sont accoûtumées à souffrir, qui connoissent sans les craindre les tempêtes qui s'élevent dans le monde, & qui ne recherchent point leurs contentemens. Ainfi il pourroit arriver qu'une grande perfecution que le diable exciteroit pour les perdre seroit capable de renverser tous leurs bons desseins, & que voufant par un veritable zele retirer les autres du peché, elles tomberoient elles-mêmes dans les filets de cet esprit de mensonge.

Confiderons seulement nos fautes sans examiner celles d'autrui comme font plusieurs de ces personnes si reglées & fi circonfpectes qui trouvent en toutes choses des sujets de crainte, & peut-être même dans les actions de ceux qui seroient capables de les instruire en ce qui est du capital. Si nous avons quelque avantage sur elles dans la maniere exterieure d'agir, ce n'est pas, quoi que cela foit bon, ce qui importe le plus, ni un fujet de prétendre que chacun doive marcher par la même voieque noustenons, ni de nous mêler d'enseigner celle qui est la plus spirituelle, & que peut-être nous ignorons,

Puis que dans ces bons desirs que Dieu nous donne pour le bien des ames nous pouvons commettre de grandes fautes, le meilleur est d'observer ce que nous ordonne nôtre regle, qui est de demeurer toûjours dans l'esperance & dans le silence. Laissons à nôtre Seigneur le foin des ames qu'il a creées. Il ne les abandonnera

IV. DEMEURE CHAPITRE I. 291 pas: & pourveu que nous ne nous lassions pas de prier pour elles nous leur servirons assez avec le secours de Dieu. Qu'il soit beni aux siecles des siecles.

## QUATRIE'ME DEMEURE.

## CHAPITRE I.

De la difference qu'il y a entre les contentemens & les goûts que l'on a dans l'oraifon. Et de celle qui se rencontre entre l'entendement & l'imagination. Qu'il ne faut point se troubler de ces importunes distractions que les égaremens de l'imagination & tant d'autres causes differentes donnent dans l'oraison.

DOUR commencer à écrire de cette quatriéme demeure, j'ai grand besoin d'implorer l'assistance du S. Espritafin qu'il parle par ma bouche, & m'inspire desormais ce que j'ai à dire pour donner quelque connoissance de ces dernieres demeures, parce que ce sont des choses surnaturelles & si difficiles à concevoir qu'il n'y a que Dieu qui puisse nous les faire comprendre, ainfi que je l'ai dit dans un autre traité que j'écrivis il y a quarorze ans. Il me semble neanmoins que j'ai maintenant un peu plus d'intelligence que je n'avois alors de ces faveurs que nôtre Seigneur fait à quelques ames. Mais il y a une grande difference entre les éprouver & les exprimer. Je prie sa divine Majesté de me faire la grace de les bien faire entendre si vous en pouvez recevoir quelque utilité. Sinon, je ne la lui demande point, and the provided as a printing of the point,

Comme ces dernieres demeures sont plus proches du palais de ce grand Roi, leur beauté est aussi plus merveilleuse. Il y a tant de choses si rares & si excellentes que l'entendement ne peut les representer qu'obscurement à ceux qui n'en ont point d'experience: mais ceux qui l'ont n'auront pas peine à les comprendre principa-

lement fi cette experience est grande.

On croira peut-être que pour parvenir à ces demeu-

res il faut avoir été long-temps dans les autres. Mais quoi que pour l'ordinaire cela fe trouve veritable au regard de celles dont je viens de parler, il n'y a pas neanmoins de regle certaine, parce que Dieu distribuë ses faveurs quand il lui plaît, en la maniere qu'il lui plaît, & à qui il lui plaît, & que procedant toutes purement de

lui il ne fait tort à personne. Ces bêtes venimeuses dont j'ai parlé entrent rare-ment dans ces dernieres demeures: & s'il arrive qu'elles s'y gliffent l'ame en reçoit plus de bien que de dommage. C'est pourquoi je croi qu'il est avantageux qu'elles y entrent & qu'elles nous fassent la guerre en cet êtat d'oraison, puisque s'il n'y avoit point de tentation le diable pourroit méler de fausses douceurs aux consolations que nous recevons de Dieu, ou au moins nous divertir de ce qui nous peut faire meriter, & nous laisser ainsi continuellement dans une même affiete & un même transport d'esprit que je ne sçaurois croire être sûrs lors qu'ils sont toûjours les mêmes, parce que ce n'est pas la maniere dont Dieu agit envers nous durant nôtre exil fur la terre.

De la tentemens & les goûts.

Pour revenir à ce que je disois de la différence qu'il y difference qu'il ya entre les contentemens & les goûts qui se trouvent dans l'oraison il me semble que l'on peut donner le nom de contentemens aux sentimens dans lesquels les con-nous entrons par nôtre meditation & nos prieres. Car encore que nous ne puissions rien sans l'assistance de Dieu (ce que l'on doit toûjours presupposer) ce sont des fruits de nos bonnes œuvres: nous les acquerons en quelque forte par nôtre travail, & avons sujet de nous réjouir de l'avoir si bien emploié. Mais si nous y prenons garde nous sommes en plusieurs rencontres touchez de ces mêmes contentemens dans des choses purement temporelles: comme par exemple, s'il nous arrive une grande succession à quoi nous ne nous attendions pas: si nous revoions une personne que nous aimons dans le temps que nous l'esperions le moins: si on nous loue pour avoir reuffi dans une affaire importante : ou fi

IV. DEMEURE. CHAPITRE T.

293

nous apprenons qu'un mari ou un fils ou un frere que nous croions mort est plein de vie. J'ai veu pour de semblables sujets répandre quantité de larmes, & j'en ai quelques ois répandu moi même. Or on ne peut douter que ces contentemens que je ne sçaurois blâmer ne soient naturels: & il me semble que ceux que j'ai dit que l'on reçoit dans l'oraison le sont aussi quelquesois; mais plus nobles, parce qu'encore qu'ils aient commencé par nous ils se terminent à Dieu: au lieu que les goûts tirent leur principe de Dieu même, & se sont ensuite sentir à nôtre ame, qui en est beaucoup plus tou-

chée qu'elle ne l'êtoit des autres.

I Es u s mon divin Sauveur que je souhaiterois de pouvoir en ceci me bien expliquer. Je le comprens tresclairement ce me semble; mais je ne sçai comment le bien faire entendre. Faites, s'il vous plait, Seigneur que je le puisse. Je me souviens sur ce sujet de ces mots d'un verset de Prime : Cum dilatasti cor meum. Ceux qui auront souvent éprouvé ces contentemens & ces goûts n'auront pas peine d'en comprendre la difference : mais les autres ont besoin qu'on les aide à la connoître. Ces contentemens au lieu d'ouvrir le cœur le resserrent d'ordinaire un peu, quoi que l'on soit bien aise de voir que l'on ne regarde en cela que Dieu, & que les larmes de douleur que l'on répand paroissent proceder en quelque maniere de l'amour qu'on a pour lui. Si j'étois plus intelligente que je ne suis dans ces passions de l'ame & ces mouvemens qui ne font que naturels je pourrois peut-être me mieux expliquer. Mais j'ai l'esprit si grossier qu'encore que je le comprenne par l'experience que j'en ai je ne sçaurois le faire comprendre aux autres : ce qui montre combien la science est utileà tout.

Ce que l'experience m'a appris de ces contentemens que l'on reçoit dans la Meditation, c'est que les pensées de la passion de nôtre Seigneur me faisoient répandre des larmes jusques à me donner un extréme mal de tête: & le sentiment de mes pechez produisoit en moi le

N3

même

mêmeesset. Je ne veux point examiner laquelle de ces faveurs de Dieu étoit la plus grande: mais je desirerois seulement de pouvoir faire bien entendre la difference qui se rencontre entre l'une & l'autre. Ces larmes & ces desirs procedent donc quelquesois des sentimens que je viens de dire, & sont encore fortissez par la pente de nôtre nature & par la disposition où nous nous trouvons. Celan'empêche pas neanmoins que puis qu'elles ont Dieu pour objet on ne les doive beaucoup estimer, pourvû que nous reconnoissions avec humilité que nous n'en sommes pas meilleures, & que quand ce seroit des effets de nôtre amour pour sa divine Majesté, ce que nous ne sçaurions assurer, nous ne devrions pas moins lui en rendre graces puis que nous n'avons rien

de bon que nous netenions de lui.

Voilà quelle est pour l'ordinaire la devotion desames dans les trois premieres demeures dont j'ai parlé. Elles ne s'occupent presque sans cesse qu'à agir par l'entendement & à mediter : & comme elles n'ont pas encore receu de plus grandes graces elles font bien; mais elles feroient encore mieux fi elles pouvoient produire quelques actes à la louange de Dieu pour lui témoigner leur admiration de sa bonté, la joie qu'elles ont de ce que sa grandeur & sa puissance n'ont point de bornes, & combien elles souhaitent l'augmentation de son honneur & de sa gloire. Car cela excite & échauffe la volonté: & lors qu'il plaît à nôtre Seigneur de leur donner ces sentimens elles feroient une grande faute de ne s'y pas arrêter par la crainte d'interrompre leur Meditation. Comme j'ai traité amplement ce point en d'autres écrits je me contenterai d'ajoûter que pour avancer dans ce chemin & arriver à ces demeures fi fouhaitables il ne s'agit pas de beaucoup penser, mais de beaucoup aimer, Ainfi, mes Filles, appliquez-vous à ce qui peut davantage vous exciter à aimer Dieu. Que si vous ignorez en quoi confiste cet amour, sçaché que ce n'est pas en de grands goûts & de grandes confolations, mais en une grande & ferme resolution de contenter en toutes choics

IV. DEMEURE. CHAPITRE I. choses ce souverain Maître de l'univers , d'emploier tous nos efforts pour nous empêcher de l'offenser, & de le prier avec ardeur pour ce qui regarde la gloire de fon fils & l'augmentation de la foi Catholique. Ce sont là les veritables marques de l'amour que nous avons pour Dieu : & quelque grand que soit le profit que nous en tirons, ne vous imaginez pas qu'il soit necessaire de ne penser jamais à autre chose & que tout foit perdu pour peu que l'on cesse de s'en occuper.

-0600

Les égaremens de l'imagination m'ont donné quel- De la quefois de grandes peines; & il n'y a pas plus de quatre rence ans que je connus par experience que l'imagination qu'il va & l'entendement ne sont pas la même chose. Je le dis entre à un fort sçavant homme, & il me confirma dans l'entencette opinion. l'en eus une grande joie , parce que & l'i. croiant auparavant que l'entendement n'étoit que la magimême chose que l'imagination, je ne pouvois voir sans nation, douleur qu'il fût si inconstant & si volage que de passer d'ordinaire d'une pensée à une autre avec autant de vîtesse que vole un oiseau, n'y aiant que Dieu qui soit capable d'arrêter l'imagination lors même qu'il lui plaît de lier de telle forte nos puissances qu'on peut dire en quelque maniere qu'elles ne sont plus attachées à nôtre corps : & quelquefois il m'est arrivé que toutes mes puissances me paroissant occupées de Dieu & recucillies en lui je voiois en même temps mon imagination être fi troublée & fi égarée que je ne pouvois affez m'en étonner. Seigneur mon Dieu , comptez, s'il vous plait pour quelque chose ce que le manque de connoissance nous fait souffrir lors que nous nous trouvons en cet état. Le mal vient de ce que nous nous persuadons que tout consiste à penser en veus, és croions n'avoir pas besoin de nous informer sur cela de ceux qui pourroient nous en instruire : d'où il arrive que ce qui est un bien nous paroit un mal, & que nous considerons comme des fautes des choses qui ne le sont epoint, are more selled de telle pour en en el miet. Zubitte

C'est de là que procedent aussi les plaintes que tant de personnes d'oraison & particulierement celles qui ne sont pas scavantes font des peines interieures qu'elles fouffrent, & ce qui les fait tomber dans une melancolie qui ruine leur fanté & les porte jusques à tout abandonner faute de sçavoir, qu'il y a comme un autre monde qui est tout interieur, & qu'ainsi que le Ciel roule avec une vîtesse qu'il est impossible d'arrêter, nous ne sçaurions aussi arrêter nôtre imagination. D'où il arrive que nous persuadant qu'il en est de même de toutes nos puissances nous croions être perduës & mal emploier le temps que nous passons en la presence de Dieu lors que peut-être nôtre ame est unie à lui dans ces demeures superieures, & acquiert du merite par la peine qu'elle souffre de ce que l'imagination s'enfuit de la sorte hors du Château pour s'aller méler avec des bêtes immondes & venimeuses. Il ne faut donc point que cela nous trouble & nous fasse abandonner l'oraison, qui est ce que le demon defireroit : & la plus grande partie de nos inquietudes & de nos peines ne vient que de ce que nous ne nous en appercevons pas.

-0690

Des difiractions.

ny Bino

En écrivant ceci & faisant attention sur ce grand bruit que j'ai dit au commencement que je sentois dans la tête & qui m'empêchoit de pouvoir travailler à ce que l'on m'a commandé d'écrire, il me paroît qu'il est semblable à celui que seroient plusieurs torrens qui tomberoient du haut des montagnes dans des précipices, ou au chant & sissement de plusieurs petits oiseaux, ce qui ne se passe pas dans mes oreilles mais dans le haut de ma tête où l'on dit que reside la partie superieure de l'ame.

Je me suis long-temps arrêtée à considerer cette extréme promtitude du mouvement de l'esprit, & Dieu veüille qu'il me souvienne d'en dire la cause lors que je traiterai des autres demeures dont il me reste à parler, ce lieu-ci n'y étant pas propre. Peut-être même qu'il a plû à Dieu de me donner ce mal de tête pour me la faire mieux